RTLU IV (3/1999),401-415 401

Episcopalis libertas e rectitudo
del principe cristiano

in Anselmo di Canterbury.

Tra consilium e diritto canonico

Costante, Marabelli
Facolta c%: Teologia (Lugano)

1. LIBERTAS ECCLESIAE E LIBERTA ANSELMIANA

Anselmo di Canterbury (1033-1109) & vissuto nella cosiddetta epoca della lot-
ta per le investiture, inaugurata dall’azione risoluta del papa Gregorio Vi1, e spesso si
& scritto di lui che 1'intera sua esperienza episcopale & stata contrassegnata dall’ asso-
luta dedizione all’ideale della libertas ecclesiae. L arcivescovo Anselmo ha senza
dubbio conosciuto le conseguenze del clima della lotta per le investiture: la sua co-
scienza di pastore entro in rotta di collisione col potere secolare, sotto i regni di Gu-
glielmo 11 ed Enrico 1 d’Inghilterra, e per due lunghi periodi fu esiliato dalla sua chie-
sa e condannato al ruolo di oppositore delle pretese di dominio in ambito ecclesiasti-
co dei suoi sovrani.

Recentemente, sir Richard Southern, in un bellissimo libro che corona la sua
lunga esistenza di storico di sant’ Anselmo, ci ha indotto a riconsiderare sotto una lu-



402 ArTicol

ce diversa i rapporti tra la concezione della missione episcopale dell’arcivescovo di
Canterbury e il contemporaneo ideale della libertas ecclesiae’. Con questa formula,
secondo lo studioso di Oxford, si vuole indicare «la liberta della Chiesa da tutte le in-
terferenze laiche nelle nomine ecclesiastiche, nell’esercizio delle sue funzioni spiri-
tuali, nell’amministrazione dei suoi diritti temporali e delle sue proprieta e nell’im-
munita dei membri del clero dalla giurisdizione secolare... il concetto gregoriano di
liberta era rivolto a procurare a una Chiesa clericale centralisticamente organizzata
sotto la direzione papale la completa indipendenza dal controllo secolare»”.

Bisogna riconoscere, come fa lo stesso Southern, che, se «il suo scopo princi-
pale era quello di assicurare I’indipendenza corporativa dell’intera organizzazione ec-
clesiale in relazione a tutte le altre organizzazioni sociali», nondimeno la «libertas ec-
clesiae esprimeva un concetto che poteva essere adottato — e lo era — in vari gradi da-
gli altri gruppi all’interno dell’intero complesso delle organizzazioni sociali. In realta
il futuro della liberta europea & in larga misura uno sviluppo di questo concetto di li-
berta applicato a molti tipi di strutture corporative»’.

Sant’ Anselmo, quando viene lanciato il programma della libertas ecclesiae da
Gregorio VII, & ancora semplice priore nell’abbazia normanna di Le Bec. Nel suo am-
biente, i suoi scritti riscuotono gia i primi apprezzamenti, ma nel resto del mondo egli
& ancora uno sconosciuto. Negli anni «caldi» della lotta per le investiture, tra il 1080
e il 1095, senza probabilmente avere nozione esatta delle idee e dei programmi che
animavano le iniziative del papato a rivendicazione di uno spazio di liberta per la vita
della Chiesa, egli viene elaborando una sua dottrina della liberta che alla fine trova
esposizione nel De libertate arbitrii.

Per utilizzare ancora le parole del Southern, Anselmo «aveva raggiunto una
definizione della volonta libera che non lasciava spazio per quella liberta di scelta
che & considerata comunemente come il suo carattere essenziale. Definiva la liberta
della volonta come la capacita di fare, sempre e solamente, la scelta giusta in accor-
do con la volonta di Dio. Il fondamento di questa liberta ¢ un’amorevole accoglien-
za dei limiti creaturali all’interno dell’universo creato».' Si pongono dunque due
concezioni contrastanti della liberta: da una parte quella “anselmiana” della volonta
individuale, dall’altra quella “gregoriana” dell’insieme corporativo. Esse certamente
non si escludono a vicenda, ma altrettanto certamente «appartenevano a due diversi
modi di pensare».

Nello stesso vocabolario anselmiano, tanto nelle opere quanto nell’epistolario,
I’espressione «liberta della Chiesa» non figura fino a quando egli non 1’apprende nei
tre anni del suo primo esilio trascorso a Lione, ospite di uno dei gregoriani pill intran-
sigenti, I’arcivescovo Ugo. Ancora nei primi anni del suo episcopato, prima dell’esi-

'R.W. SOUTHERN, Anselmo d’Aesta. Ritratto su sfondo, Jaca Book, Milano 1998 (orig. Saint An-
selm: a portrait in a landscape, Cambridge University Press, Cambridge 1990), in particolare pp. 293-324.

* Ibidem.

* Ivi, p. 294.

*R.W. SOUTHERN, Anselmo d’'Aosta, p. 293.



CostANTE MARABELLI 403

lio, 'accento di Anselmo era interamente posto «su una stretta adesione a quella li-
berta trascendente che giunge dalla sottomissione di tutte le aspirazioni individuali al-
I'ordine eterno del piano divino».” E, sul piano politico, «si era adattato alle pratiche
che aveva trovato stabilite in Inghilterra, per quanto fossero contrarie alla libertas ec-
clesiae nel senso gregoriano dell’espressione».’

Anselmo non & un teorico del potere spirituale, nella sua vita pratica e intellet-
tuale ha messo al primo posto la ricerca di Dio, ma ci pare che, sia dalle circostanze in
cui visse la sua esperienza pastorale, sia dai suoi scritti, possano emergere quanto me-
no dei sicuri indizi di un’idea ricorrente del potere e della sua finalita.

Il dramma di Anselmo ci pare sia quello di chi cerca di comporre in un’ideale
concordia la somma dei doveri che incombono sulla figura episcopale e primaziale,
doveri che le determinazioni e la dialettica della storia tendono a divaricare e a rende-
re antinomici. In questo senso, egli, quando ha I’occasione di esprimersi sul potere, si
richiama ad un’organicita ideale e morale nella quale ogni potere costituito ha il ge-
nerale dovere di sentirsi cooperante con gli altri.

2. I pUE BUOI D’INGHILTERRA

E indubbio che I’impreparazione e il senso di indegnita che Anselmo percepi-
sce all’atto della sua imprevista nomina ad arcivescovo di Canterbury lo abbia orien-
tato in un primo tempo a guardare all’esperienza episcopale del suo antico maestro,
Lanfranco di Pavia, come ad un esempio. L’epoca di Guglielmo il Conquistatore e
dell’arcivescovo Lanfranco, secondo il racconto del suo segretario Eadmero, viene
da Anselmo idealizzata con una metafora, che, se appare di una certa originalita tra
quelle che 1’epoca patristica e medievale ha escogitato per definire i rapporti tra isti-
tuzione spirituale e istituzione temporale, sembra tuttavia avere un’ascendenza am-
brosiana. ‘

Come sant’ Ambrogio definiva I’operare suo e del fratello Satiro paragonabile e
quello di una coppia di buoi che sotto un medesimo giogo arano il campo’, cosi An-
selmo vede quello del re d’Inghilterra e dell’arcivescovo di Canterbury: «In Anglia
due buoi, che stanno al di sopra di tutti, trainano quest’aratro guidandolo e lo guidano
trainandolo, ossia il re e 1’arcivescovo di Canterbury. Uno con la giustizia del secolo
e il potere, I’altro con la dottrina divina e il magistero»®.

Se questa immagine dei poteri in Inghilterra sottintendeva 'ideale di una sim-
metrica e sincronica collaborazione tra le funzioni regia e arcivescovile, assegnando
al re I’'ambito della giustizia secolare e il potere di farla valere e all’arcivescovo I'am-
bito della parola di Dio e il potere di interpretarla e di insegnarla, essa era tuttavia

*R.W. SOUTHERN, Anselmo d’Aosta, p. 294.

¢ Ibidem.

" In excessu fratris Satyri, 1, 8, ed. Faller, CSEL 73, 1955, p. 213.

* Historia novorum in Anglia, ed. M. Rule (Rolls Series 81), London 1884 [in seguito HNJ, p. 36.



404 ARTICOL =

percepita da Anselmo, appena nominato alla sede di Canterbury, nella realta dei fat-
ti alterata e difficilmente restaurabile, sia per la diversa qualita di Guglielmo 11 ri-
spetto al padre, sia perché Anselmo si sentiva diverso da Lanfranco. Ai vescovi in-
glesi, che il 6 marzo 1093 acclamavano la sua elezione e lo forzavano ad accettare
I’investitura, egli osservava: «Ma non riuscite a capire che cosa vi preparate a fare?
State mettendo all’aratro sotto un unico giogo un indomito toro e una pecora vecchia
e debole»’.

Era la realistica constatazione dello squilibrio in atto nel regno. L’indomito to-
ro, Guglielmo 1 il Rufo, dalla morte di Lanfranco (1098) non aveva provveduto alla
nomina di un nuovo arcivescovo e perseguiva un esercizio del potere indiscriminato
utilizzando i beni della dotatissima Chiesa di Canterbury per finanziare le sue campa-
gne militari. Da parte sua, poi, I’abate di Le Bec, che inaspettatamente, mentre si tro-
vava in visita alle sue dipendenze inglesi, il re, minacciato da una grave infermita,
aveva nominato arcivescovo, non si sente all’altezza di sostenere il giogo che fu di
Lanfranco in condizioni ben diverse.

Quando, dopo ogni resistenza possibile, Anselmo si rassegno ad assumere la
carica come il male minore, non aveva tuttavia abbandonato la speranza di ristabilire
I’ideale di una simmetrica collaborazione. In un colloguio col re, prima di essere or-
dinato vescovo, non rinuncio a esprimergli quali fossero, per lui, le condizioni per ri-
stabilire I’ideale equilibrio dei poteri. Col tono di un invito personale, propose al Rufo
la sua visione non solo delle diverse competenze del re e dell’arcivescovo di Canter-
bury, ma anche quali dovessero essere i loro reciproci rapporti personali: «A questo
proposito, voglio che in cid che concerne Dio e la cristianita tu ti affidi piti che a ogni
altro alla mia capacita di consigliare, e come io desidero avere te quale signore terre-
no e difensore, cosi anche desidero che tu mi consideri un padre spirituale che si pren-
de cura della tua anima»"’.

3. IL DOVERE-DIRITTO DEL CONSILIUM

In realta Anselmo chiede molto di pit di una semplice spartizione collabo-
rativa di zone di influenza. E il consilium che egli pretende non vuole essere ridot-
to al consiglio dei numerosi consiglieri (nobili ed ecclesiastici) che non mancava-
no a corte. Il valore del consiglio & senza dubbio un valore desunto dalla tradizio-
ne monastica, dove niente si fa se non col consiglio supremo dell’ abate. Anselmo
manifesta continuamente 1’idea che la condizione di vita nel monastero rappresen-
ti la pit felice forma di realizzazione della vita cristiana. La sua forma mentis mo-
nastica era certamente incline a proiettare i rapporti interni alla comunita anche al-
’esterno.

" Ibidem.
" HN, p. 40.



CostaNTE MARABELLI 405

Come ha messo in luce Claudio Leonardi', la categoria del consilium, oltre a
rappresentare un valore monastico, applicabile al contesto del «privato»', nell’episto-
lario arcivescovile di Anselmo assume un valore-chiave per comprendere la dimen-
sione della sua profezia-in-atto. Il consilium sarebbe in questa prospettiva il riferi-
mento per discernere se un’azione pubblica, che si svolge sul piano concreto delle op-
zioni storiche, convenga o no, per scegliere pubblicamente tra la convenienza umana
e la convenienza divina. Non si tratterebbe pill di considerare 1’arcivescovo semplice-
mente come il depositario di una divina doctrina e di un magisterium tanto assoluti da
non rapportarsi al piano delle concrete opzioni storico-pubbliche, restando semplice
riferimento delle coscienze individuali, ma come il mediatore tra imperativo divino e
storia. «Il consilium — conclude il Leonardi — consiste dunque nella scelta di quell’a-
zione che serve al bene non personale e privato, ma al bene visibile di tutti, al bene
della Chiesa come societa storica»". In questo senso, per Anselmo neppure 1’autorita
di un re eccepisce all’assioma: «Laddove chi & superiore ¢ in veste di Cristo accolto
con rispetto, ivi I’intera comunita & da Cristo guidata col consiglio, difesa e sorretta
dal suo aiuto»".

Anselmo vuole essere lo spiritualis pater del re e il provisor della sua anima,
nel senso in cui I’abate lo & per i membri di una comunita monastica, esercitando quel-
la medesima autorita spirituale quale si mostra nelle lettere di amicizia e di direzione
delle anime soprattutto scritte nel suo periodo priorale e abbaziale.

Nel suo agire Anselmo non si sottrae agli obblighi feudali: arriva addirittura, in
assenza del re e come suo principale barone, a farsi carico della difesa militare del re-
gno minacciato di invasione. Ma, a differenza del re, non pensa che ci debba essere tra
di loro solo questo tipo di rapporto di lealta feudale, ma anche quello di una confi-
dente amicizia: il re deve amare il suo arcivescovo come uno spiritualis pater, disin-
teressatamente e senza secondi fini (gratis et honeste). Questa & la condizione alla
quale Anselmo e i beni della sua Chiesa, nei limiti del dovuto, possono considerarsi al
servizio dei disegni regi”.

"' La profezia nell’epistolario di S. Anselmo, in Le mutations socio-culturelles au tournant des x1 *-
XiI © siécles, Actes du Colloque International du cNrs (Le Bec-Hellouin, 11-16 juillet 1982), Editions du
CNRS, Paris 1984 (Etudes Anselmiennes - 1v¢ Session, Spicilegium Beccense 11), pp. 383-401.

" Cui Anselmo, secondo Leonardi, si atterrebbe durante il periodo di Le Bec, nelle lettere di amici-
zia monastica.

" La profezia, p. 388. Non ci sentiremmo di affermare (anche per cid che metteremo in luce a pro-
posito del consilium che Anselmo ritiene di dover chiedere al papa) che nell’atto di chi chiede consilium
non sia implicata la dimensione del bene privato.

“Ep. 199, in AL 2/1 (= ANSELMO D’ AOSTA ARCIVESCOVO DI CANTERBURY, Lettere, to-
mo 1, a cura di I. BIFFI - C. MARABELLL, Jaca Book, Milano 1990), pp. 250-251.

"* Secondo Eadmero, Anselmo ai colleghi vescovi: «Preoccupatevi maggiormente affinché [il re]
mi ami disinteressatamente e senza secondi fini come arcivescovo di Canterbury e come suo padre spiri-
tuale, ed io per parte mia mi dard da fare per disporre, secondo quanto debbo, me stesso e i miei beni al ser-
vizio suo e dei suoi disegni» (HN, p. 51).



406 ARTICOU ~

4. LEALTA VERSO IL RE E OBBEDIENZA AL VICARIO DI PIETRO

Se nei rapporti con I’autorita regia Anselmo nutre 1’ideale di una confidente
collaborazione del potere secolare e del potere spirituale, senza dubbio illudendosi
che si potesse verificare quanto, a suo modo di vedere, era avvenuto tra Guglielmo il
Conquistatore e I’arcivescovo Lanfranco, come vescovo, e ancor pill come metropo-
lita, egli ha da rispettare un altro rapporto, che si configura in modo diverso, con 1’au-
torita suprema della Chiesa. Questi due diversi rapporti, col re e col papa, sono desi-
gnati, nel vocabolario anselmiano, con due termini distinti: mentre al re I’arcivescovo
deve la fides (la fedelta feudale), al papa invece deve oboedientia.

Questa obbedienza al successore di Pietro ¢ irrinunciabile per Anselmo. Gia da
prima della sua ordinazione episcopale, quand’era abate di Le Bec, con I’intera Fran-
cia, aveva riconosciuto come papa legittimo Urbano 11, mentre il regno d”Anglia, con
tutti i suoi vescovi, non ne riconosceva nessuno. E un problema che Anselmo pone su-
bito in chiaro al re, prima della sua ordinazione:

«Anche riguardo al vescovo di Roma Urbano — dice ’arcivescovo eletto al re
nel colloquio di Rochester del luglio 1093 — che finora non hai riconosciuto come apo-
stolico, mentre io 1'ho gia riconosciuto e riconosco e voglio riservargli la debita ob-
bedienza e soggezione, ti raccomando di essere cauto affinché da questa questione
non sorga in futuro un qualche scandalo»",

Naturalmente qui Anselmo cercava di far tornare sui suoi passi Guglielmo 11 e di
fargli annullare la sua nomina. Ma si scorge anche |’istanza di quella liberta che per
Anselmo si identifica con la rettitudine della volonta. Certo questa interiore determina-
zione non scompare quando Anselmo alla fine, condizionato da numerosi e insistiti ap-
pelli che provenivano dai vari settori della Chiesa inglese e in particolare dalla comu-
nita monastica di Canterbury, accetta di diventare arcivescovo. Il nodo della liberta di
obbedienza alla santa sede non ¢ sciolto e si ripropone in termini drammatici a poco pitl
di un anno dall’ordinazione episcopale, nell’assemblea di Rockingham nel febbraio
1095. Anselmo sa che, insediato in una sede metropolitana, deve richiedere il pallio,
segno di un particolare vincolo con la sede apostolica, e recarsi a Roma per riceverlo
direttamente dalle mani del papa. La questione gia posta al re della compatibilita tra
I’oboedientia alla sede apostolica e la fides dovuta al re raggiunge un momento critico.

Il re poteva avere anche le sue ragioni di non riconoscere ’autorita del papa,
mentre per Anselmo la professione di obbedienza al papa era un dovere che non pote-
va essere intralciato o impedito — e in questo senso parte essenziale di quella che An-
selmo stesso chiamera episcopalis libertas -, ma anche un dovere che poteva rendersi
compatibile con la fides dovuta allo stesso re. Riporto tre brevi passi della Historia
Novorum che evidenziano le posizioni nel conflitto.

* Quando Anselmo non pud fare a meno di ritornare sul nodo lasciato irrisolto,
la reazione del re € molto forte: «Che anzi, disse, se tu nel mio regno accogli come pa-

' N, p. 40.



CostANTE MARABELLI 407

pa lo stesso Urbano, o qualsiasi altro, prescindendo dalla mia scelta e dalla mia auto-
ritd, o se dopo averlo accolto lo confermi, tu lo fai contro la fedeltd che mi devi, e in
cio non mi offendi meno che se tentassi di togliermi la corona. Sappi pertanto che nel
mio regno non avrai pill nessuna parte, a meno che non abbia avuto la certezza che tu
per assecondare il mio desiderio con aperte asserzioni avrai negato di essere soggetto
a ogni tipo di obbedienza nei confronti di quell’Urbano di cui si parla»"’.

* Anselmo interroga i suoi colleghi vescovi, proponendo 1’esatto dilemma:

«Potrei, fatta salva la fedelta nei confronti del re, ugualmente mantenere obbe-
dienza alla sede apostolica?»".

« Infine Anselmo respinge I’alternativa tra 1’ oboedientia che qualsiasi metropo-
lita deve al papa e la fides che I’arcivescovo di Canterbury deve al re come suo terre-
nus dominus:

«E per me grave rinnegare, con atto di disprezzo, il vicario di Pietro, grave
ugualmente violare la fedelta che promisi di osservare al re secondo la volonta di Dio,
ma & nondimeno grave cid che viene affermato, che cioé mi sarebbe impossibile man-
tenere una delle due cose senza violare I’altra»".

L’obbedienza al vicario di Pietro e la lealta al potere regio sono entrambi dove-
ri, € pertanto per Anselmo non alternativi. Il caso di conflitto deriva dalla non perce-
zione dei loro diversi piani, lo spirituale e il temporale. C’¢, per Anselmo, una mis-
sione propria del successore di Pietro che nessun potere secolare pud pretendere di as-
solvere o di subordinare alle proprie esigenze. Anselmo cita il Vangelo secondo Mat-
teo (16,18-19) e aggiunge che quel potere connesso con le «chiavi del regno dei cie-
li» non & dato «a nessun tipo di imperatore, a nessun re, non a un duca, non a un con-
te», ma «principalmente al vicario del beato Pietro e mediante lui (per ipsum) agli al-
tri vescovi che tengono il posto degli apostoli»®.

La condizione episcopale in quanto tale pone dunque dei limiti al dovere di «es-
sere sudditi e servire i principi della terra (subdi ac ministrare terrenis principibus)»*'.
Anselmo esibisce chiaramente la distinzione tra il suo essere suddito e il suo essere
vescovo. In quanto vescovo che si occupa della «cose di Dio» deve obbedienza al pa-
pa, ma «nelle faccende che di diritto competono alla dignita terrena del mio signore
re, gli riserverd per quanto ne & capace la mia sensibilitd un consiglio ispirato alla
lealta e aiuto»™,

Ma questa distinzione stessa, nonostante le dichiarazioni di lealta, scandalizza
e indigna i suoi stessi colleghi vescovi e i nobili, al punto — riferisce Eadmero — che
per questo sembravano considerarlo «reo di morte»™. In realta, nel clima e nell’ideo-

""HN, p. 54.
" Ivi, p. 55.
" Ivi, p. 56.
 Jyi, p. 57.
! Ibidem.
2 Ibidem.
= Ibidem.



408 ARTICOL ~

logia gregoriani, 1’obbedienza al papa, che per Anselmo non & altro che qualcosa di
coessenziale alla episcopalita, evocava ben oltre quello che per I’arcivescovo di Can-
terbury sembrava ecclesiologicamente indispensabile. Abbiamo gia ricordato, con le
parole del Southern, come il programma gregoriano fosse «rivolto a procurare a una
Chiesa clericale centralisticamente organizzata sotto la direzione papale la completa
indipendenza dal controllo secolare». Ma, al contrario, la comunione con Roma non &
sentita da Anselmo come estromissione del potere secolare dall’ opera stessa di riforma
della Chiesa. Al legato pontificio Gualtiero di Albano che, dopo aver condotto a termi-
ne le trattative per il riconoscimento di Urbano 11 da parte dell’Inghilterra e per il con-
ferimento del pallio ad Anselmo, lo sollecita a intraprendere in assenza del re un’ope-
ra di riforma, egli risponde di non ritenere che alcuna riforma in Inghilterra sia mai pos-
sibile senza la collaborazione di ogni potere, e soprattutto di quello del re, che, in quel
momento in campagna militare nel Nord, gli aveva affidata la difesa del regno™.

In ordine alla possibilita di esercitare liberamente il suo episcopato, possiamo
dire di intravedere come tre diversi momenti, almeno nei primi anni da vescovo. In-
nanzitutto I'illusione di poter avere la «liberta» che era di Lanfranco sotto Guglielmo
il Conquistatore e di vedersi riconosciuto dal Rufo il ruolo di chi, nelle cose di Dio,
elargisce il suo consilium. In secondo luogo, la liberta di poter professare 1’oboedien-
tia che un metropolita deve direttamente al vicario di Pietro. In terzo luogo, la possi-
bilita di accedere al consilium dell’ Apostolico, al quale Anselmo vuole ricorrere
quando percepisce, dopo i primi quattro anni di episcopato, che per lui, incapace di
fronte all’insensibilita del re di mettere anche solo le premesse per una riforma della
Chiesa inglese, non resta che chiedere di essere esonerato dall’incarico.

Nelle circostanze, un’oboedientia gerarchica al papa, che Anselmo pure conce-
pisce come non esattamente coincidente col vincolo pensato dai “gregoriani”, e una fi-
des nel confronti del re, intesa come compatibile con la liberta del vescovo, non pote-
vano essere congiunte. Dai gregoriani, per la sua lealtd ad una monarchia che aveva
rifiutato il vincolo con Roma, Anselmo poteva essere considerato come solidale con
gli scismatici. Di questa accusa & precisamente fatto segno dal legato Gualtiero. D’al-
tra parte, la corte e gli altri suoi colleghi vescovi inglesi lo ritenevano colpevole di le-
sa maesta per ’insistita istanza di comunione con una sede apostolica, che il re fino
all’arrivo del legato e del pallio non riconosceva neppure e anche in seguito non lo fu
pienamente.

5. LA LIBERTA EPISCOPALE E IL CONSILIUM DEL ROMANO PONTEFICE

All’origine della reazione di Anselmo non sta il concetto gregoriano della [i-
bertas ecclesiae che, secondo il Southern, egli comincia a conoscere bene solo duran-
te il primo esilio di Lione (1099-1100). Infatti, prima, 1’espressione, che sintetizzava

* Cfr. Ep. 191, in 2/1, pp. 228-231; e anche Ep. 192, ivi, pp. 230-237.



CostaNte MARABELLI 409

il linguaggio dei riformatori gregoriani, & assente in Anselmo. Resta problematico se
a partire dal suo esilio abbia accolto «la struttura teoretica che la loro espressione pre-
diletta... indicava o se invece abbia adottato I’espressione solo per usarla in circostan-
ze eccezionali e per ragioni speciali»™. Spetta a Inos Biffi di aver sottolineato che vi &
un’altra espressione che appare nel vocabolario anselmiano: episcopalis libertas™,
utile a specificare il concetto di liberta come rectitudo nella sua valenza ecclesiastico-
politica, e quindi a distinguere la posizione anselmiana dalla libertas ecclesiae di ma-
trice ildebrandina.

Nella prima fase del suo episcopato (1093-1099), I’episcopalis libertas di cui
Anselmo lamenta la privazione al papa® non & che il dovere-diritto che il vescovo ha
di esercitare il suo consilium, nell’ambito delle «cose di Dio», all’interno dell’assetto
dei poteri costituiti, per il bene del popolo cristiano. LLa privazione di questa liberta di
per sé non dipende dalla mancanza di un organico rapporto con una centrale organiz-
zativa della cristianita, ma piuttosto dal volere del re che si oppone ad assecondare e
promuovere una riforma della Chiesa con un opportuno concilio. Quello che & un do-
vere-diritto viene inibito nel versante del diritto, producendo in Anselmo quella fru-
strazione che confida a Urbano 11: «Son gia trascorsi quattro anni dacché sono arcive-
scovo; e, non solo non ne ho tratto alcun frutto, ma sono vissuto inutilmente, tra infi-
nite e detestabili afflizioni spirituali, al punto di desiderare ogni giorno di morire al di
fuori dei confini dell’ Anglia anziché vivere li»*.

Il re non si piega a quella che per Anselmo & simplex rectitudo, e all’arcivesco-
vo si pone un problema di coscienza e la necessita di un consilium, che egli non pud
ottenere dai suoi colleghi vescovi, interamente proni alle volonta del sovrano. Il ri-
corso al consilium, in spirito di fraternita o di confidenza filiale, & un carattere del co-
stume monastico, connaturato nell’ex monaco, e quello che Anselmo vuole dal papa,
riconoscendogli la suprema paternita nella Chiesa di Cristo, & appunto il consilium:
«Non ci sfugge, reverendo signore e amabile padre, che nostro Signor Gesti Cristo ha
nella sua Chiesa innalzato vostra Santita per dare consiglio e soccorso a chi, anelando
alla pace della patria celeste, & soggetto nell’esilio di questo mondo al travaglio di
molteplici tribolazioni»®.

C’¢ una relazione tra consilium e oboedientia, che Anselmo aveva ben chiaro
fin dal suo periodo monastico. Aveva scritto: «a nessuno potreste pili conveniente-
mente chiedere consiglio,... se non a colui cui dovete obbedienza».

* R.W. SOUTHERN, Anselmo d’Aosta, p. 294.

* AL 2/1, pp. 69-72. Di 1. BIFFL, si vedano anche tutti i saggi su Anselmo raccolti in Protagonisti
del Medioevo, Jaca Book, Milano 1996. «In quel paese scorgevo in effetti molti abusi che, da un lato, era
mio dovere non tollerare, dall’altro, non potevo correggere colla liberta che si addice a un vescovo» (Ep.
206, ivi, pp. 264-267).

" Ep. 206.

* Ivi, pp. 264-265.

* Ibidem.

“ Ep. 73, in AL 1 (= ANSELMO D’AOSTA PRIORE E ABATE DEL BEC, Lettere, a cura di 1.
BIFFI - C. MARABELLLI, Jaca Book, Milano 1988), pp. 264-265.



410 ArTicoLl

11 conflitto interiore che I’arcivescovo di Canterbury, nell’impotenza della sua
azione, sente acuto non ha per nulla la sua causa nell’impossibilita di ottemperare, nel
contesto inglese, a decreti o direttive papali, quanto invece proprio nella negazione
pratica del suo diritto-dovere di esercitare in pienezza il suo ufficio di vescovo. Que-
sta liberta cui aspira Anselmo, formalmente diversa da quella corporativa vantata dai
fautori della libertas ecclesiae, sembra essere in gioco. La questione delle investiture,
gia condannate e indicate come ostacolo principale alla libertas ecclesiae da un de-
creto del 1075 di Gregorio v, non sembra neppure sfiorare la coscienza di Anselmo,
almeno in questa fase del suo episcopato.

Il problema, in Anselmo, si porra pil tardi, quando I’ arcivescovo di Canterbury
nel concilio romano del 1099 vedra il papa stigmatizzare la pratica delle investiture e
dell’omaggio feudale e pronunciare un esplicito divieto che cid avvenisse in Inghil-
terra. Condividendo o meno questa direttiva, Anselmo da quel momento non potra
non farne un motivo di quell’obbedienza che egli doveva al vicario di Pietro. I suoi
rapporti con Enrico I saranno contrassegnati proprio da questa problematica di fondo,
e il secondo esilio ha la sua causa in una incondizionata obbedienza da parte di An-
selmo ai divieti del concilio del 1099. Ma nella sua prima fase Anselmo & adattato a
un sistema in cui non & contestata la legittimita delle investiture, ed egli reagisce piut-
tosto contro un atteggiamento che, a suo giudizio, rappresenta una patologia, contin-
gente e non strutturale, dei rapporti feudali, grazie alla quale il re concepiva la fun-
zione episcopale in modo esclusivamente utilitario, come servilis conditio, senza con-
cedere di fatto ai vescovi il necessario spazio di liberta, sia nel disporre dei propri be-
ni*, sia nello svolgere efficacemente la missione propria come guida morale della
Chiesa®. Anselmo anzi, piuttosto che insorgere contro le investiture, lamenta come un
grande male il fatto che Guglielmo 11, per rafforzare il suo potere, non procedesse alle
investiture, lasciando vacanti le sedi abbaziali”. Per evitare confusioni su questo pun-
to, ci pare che sia opportuno, anziché abusare dell’espressione libertas ecclesiae, uti-
lizzare quella che si ritrova nello stesso Anselmo di episcopalis libertas.

E appunto la negazione di questa liberta che Anselmo, nella lettera 206, inviata
a Urbano 11 da Lione all’inizio del 1098, indica come 1’origine dell’intollerabilita del-
la sua situazione. Il suo desiderio ¢ che la sua anima sia sciolta dall’ufficio episcopa-
le rivelatosi sterile, per riappropriarsi di un’altra liberta, quella di servire Dio nella
tranquillita di un monastero («...vogliate sciogliere la mia anima dalle catene d’una
cosi pesante schiavitu, e farle riavere la liberta di servire pacificamente Dio»). Nel-
I’impotenza dettata dalla situazione, ¢’& un diritto per cui Anselmo combatte: appel-
larsi al consilium del vicario di Pietro, una liberta che gli € a lungo negata dal re. Ma

* Cfr. HN, pp. 43-44, dove, mentre Anselmo intende 1'oblazione di denaro utile al re come atto di
amica libertas e non di servilis conditio (p. 44), gli ispiratori del re vedono nella somma troppo esigua of-
ferta da Anselmo una mancanza dell’ honor dovuto al benefattore che lo aveva eletto alla sede di Canterbury.

* Cfr. HN, pp. 48-49, in cui I'urgenza, sentita da Anselmo, di una convocazione di un concilio per
la riforma morale del regno, € irrisa dal sovrano.

* Cfr. HN, pp. 49-50.



CostANTE MARABELLI 411

non deve sfuggire che dal papa Anselmo si attende un consiglio che riguarda il dram-
ma della sua coscienza, dibattuta tra una episcopalis libertas inibita nel suo esercizio
e I'impedimento a servire liberamente Dio nella tranquillitd del chiostro secondo la
sua indole.

Questo diritto alla consultazione del romano pontefice, di la da ogni ideologia
di stampo gregoriano e di 1a anche dall’ottica monastica che lega obbedienza e consi-
glio, ha un indubbio fondamento teologico, che riflette la coerenza della rectitudo an-
selmiana. Anselmo, secondo Eadmero, rimproverava non solo i suoi colleghi vescovi,
ma anche i principi laici di non aver chiaro il piano gerarchico della Chiesa: «Mentre
voi, che siete pastori del popolo cristiano, e voi, che siete chiamati principi dei popo-
li, volete dare a me, che sono vostro padre, un consiglio unicamente conforme alla vo-
lonta di un uomo (ossia il re), io ricorrerd al sommo pastore e principe di tutti, all’an-
gelo del gran consiglio, e, nell’incombenza mia, anzi sua e della Chiesa, ricevero da
lui il consiglio da seguire»™. Ma che cosa significa, in concreto e nella situazione, ri-
volgersi al consiglio divino? Significa avere chiaro, come risulta dal Vangelo, che il
potere di edificare la Chiesa Cristo lo ha dato «principalmente a Pietro»: «Come rite-
niamo dette queste cose principalmente al beato Pietro e in lui agli altri apostoli, cosi
le riteniamo dette principalmente al vicario del beato Pietro e per mezzo di lui agli al-
tri vescovi che fanno le veci degli apostoli»*.

6. LA RETTITUDINE DEI PRINCIPI CRISTIANI

Il senso di questa organicita, di cui Anselmo & convinto dai propri fondamenti
teologici, trova un riscontro nei pensieri che egli esprime nella sua corrispondenza
epistolare con i principi cristiani.

L’ oboedientia al vicario di Pietro non & solo elemento della rectitudo dei ve-
scovi, ma anche di quella dei responsabili laici dei popoli. Scrive al conte Roberto di
Fiandra: «E in ogni caso indubitabile che, chi non obbedisce ai decreti del romano
pontefice in quanto promulgati in difesa della religione cristiana, disobbedisce all’a-
postolo Pietro, di cui quegli & vicario, né & di quel gregge che Dio gli ha affidato»*. E
al conte Umberto di Savoia: quando i principi «rifiutano di obbedire ai decreti dell’ A-
postolico, che questi promulga a sostegno della fede cristiana, mostrano senza dubbio
di voler disobbedire, nella persona del suo vicario, all’apostolo Pietro, anzi a Cristo
Signore, che a Pietro affidd la sua Chiesa»”".

Il dovere (rectitudo) dei principi cristiani & delineato da Anselmo specialmente
in alcune lettere che egli invio a Baldovino, re di Gerusalemme (Epp. 235; 324), alla
regina Matilde d’Inghilterra (Epp. 243; 246; 296), al principe conte Roberto di Fian-

“ Cfr. HN, p. 57.

* Ibidem.

**Ep. 248, in AL 2/1, pp. 362-363.
* Ep. 262, in Ivi, pp. 396-397.



412 ARrTICOU

dra (Epp. 180; 248), a Umberto conte marchese di Savoia, al re di Scozia Alessandro
(Ep. 413). Occorre avvertire che queste testimonianze sono per lo piu relative al pe-
riodo in cui, dopo la sua prima esperienza episcopale, dopo il decreto del 1099 e dopo
i primi urti con Enrico I, si & chiarita in Anselmo I'insidia delle investiture e della lun-
gimiranza delle sentenze papali. Anche nel vocabolario di Anselmo & ormai entrata
’espressione libertas ecclesiae, cui si ¢ familiarizzato durante il primo esilio. L o-
boedientia alla sede apostolica non & pit solo definita dalla imprescindibilita del con-
silium, ma dalla rigorosa applicazione dei decreti apostolici, primo fra tutti quello che
proibisce le investiture.

Nella prima lettera a Roberto di Fiandra, scritta probabilmente come augurio all’i-
nizio del suo principato, Anselmo mette in luce come la iustitia sia il valore su cui si de-
ve imperniare 1’esercizio della potentia terrena e come dalla giustizia non possa disso-
ciarsi la misericordia.”* E significativo che questa indissociabilita di giustizia e miseri-
cordia sia la stessa che Anselmo concepisce nell’ideale del potere abbaziale. All’abate
Paolo di St. Albans, fin dal periodo di Le Bec, egli scriveva: «Studiatevi dunque di esse-
re apprezzato da ognuno grazie alla mansuetudine e alla misericordia, anziché essere te-
muti per un senso di giustizia troppo arcigno e per nulla disposto al perdono. Si rallegri-
no di essere stati affidati a un padre e a un pastore gli nomini d’ogni ceto rimessi nelle vo-
stre mani; né paventino di essere stati consegnati a un tiranno e a un duro censore. Sian
lieti i congiunti che sia loro venuto da Dio un consigliere e un soccorritore; né si dolga-
no che, dal lato sinistro, sia penetrato un assalitore o un persecutore di beni altrui»®.

Nella sua seconda lettera allo stesso Roberto, Anselmo lo elogia come bonum
exemplum aliis principibus in quanto si sforzava di applicare le norme sulle investitu-
re. Favorire le disposizioni del vicario di Pietro, promuovendo lo zelo religioso nella
cristianita, & obbedienza a Dio, non all’'uomo, e concreto segno dell’amore alla Chiesa,
sua sposa. Il dovere di operare per la libertas ecclesiae non & concorrenziale alla digni-
fas del principe cristiano: «non pensiate mai che la dignita di vostra Altezza sia smi-
nuita con I’amare e il difendere la liberta della sposa di Dio, la Chiesa vostra madre,
non crediate di umiliarvi coll’esaltarla; non riteniate di indebolirvi coll’irrobustirla»™.

Nella lettera a Umberto di Savoia, si sottolinea che la Chiesa & affidata ai prin-
cipi da Dio, come ad avvocati che la devono proteggere (ur ad advocatis ad tuitio-
nem). La Chiesa che ¢ nei loro domini non deve essere considerata oggetto di haere-
ditaria dominatio, ma di haereditaria reverentia et tuitio®. E lo stesso concetto & ri-
petuto alla contessa Clemenza di Fiandra, sposa di Roberto: «Se sono cristiani — i
principi non devono ritenere che la sposa di Dio e madre loro sia stata loro data alla
stregua di un possesso ereditario, ma affidata a loro da Dio al fine di essere suoi de-
gno coeredi col dovere di rispettarla e di proteggerla»®.

* Ep. 180, in AL 2/1, pp. 206-209.
¥ Ep. 80, in AL 1, pp. 278-279.

“ Ep. 248, in AL 2/1, pp. 362-363.
' Ep. 262, in Ivi, pp. 396-397.

“ Ep. 249, in Ivi, pp. 364-365.



CostantE MARABELL 413

Regnare secundum Dei voluntatem: & il monito che Anselmo indirizza a Baldo-
vino di Gerusalemme. Cid implica la coscienza che la Chiesa non & data per essere al
servizio di un signore, ma gli & affidata come ad un avvocato e difensore: «Dio deside-
ra che la sua sposa sia non serva ma libera. Quanti, come i figli la madre, la trattano con
onore mostrano d’esser davvero suoi figli e figli di Dio. Ma quanti come su una schia-
va esercitano su di essa la loro signoria, si comportano non da figli ma da estranei, e a
ragione son percid privati dell’eredita e della dote che a quella & stata promessa»*.

Al re Alessandro di Scozia Anselmo prospetta |'ideale di un’armonica compo-
sizione della virtutum constantia e della fortitudo regia: «A tali condizioni i re retta-
mente governano: allorché vivono in conformita al volere di Dio e lui servono con
giusto timore; allorché, esercitando il governo di se stessi, non si sottomettono ai vizi,
ma con fermo coraggio ne respingono il fastidioso assalto. S’accordano a meraviglia,
in un re, regale coraggio e fermezza nelle virtu»*. Anche questo accenno alla conver-
sio morum dei principi, significativo di una concezione della dignita del potere misu-
rata sulla dignith morale, che & la rectitudo di chi vive secundum voluniatem Del, si
pud accostare alle qualith che anche i buoni abati debbono avere®.

Infine, rivolgendosi alle spose dei principi, Anselmo assegna loro il ruolo di co-
scienza cristiana del potere. Sia alla regina Matilde (Epp. 246; 296), sia alla contessa Cle-
menza, egli raccomanda che ispirino ai propri consorti il giusto atteggiamento nei con-
fronti della Chiesa: «Spetta a voi, amabile signora e figlia carissima, istillare sovente cio...
in ogni occasione opportuna e non opportuna nell’animo di vostro marito, e provvedere a
che mostri di essere non signore ma patrono, non figliastro ma vero figlio della Chiesa».*

7. CONCLUSIONE

In conclusione di questo rapido excursus nel pensiero di Anselmo relativo alla
liberta del vescovo e al potere dei principi laici, vorremmo fissare i seguenti punti.

» In Anselmo non ¢’& un pensiero teorizzante sui rapporti tra potere ecclesiasti-
co e potere secolare. Le concezioni che esprime, almeno nella sua prima fase episco-
pale, si rifanno a due modelli identificabili: quello del governo abbaziale, da lui eser-
citato per una quindicina d’anni, e quello dell’arcivescovo Lanfranco, suo predeces-
sore. Essi sono modelli di comportamento che si muovono in una logica che non &
quella dei riformatori gregoriani.

» Si nota, sempre nei primi tempi del suo episcopato, una sottovalutazione dei
decreti emanati dalla santa sede in tema di investiture o forse un realismo che gli fa-
ceva ritenere inapplicabili in Inghilterra i programmi gregoriani.

“ Ep. 235, in AL 2/1, pp. 338-339.

“Ep. 413, in AL 2/2 (= ANSELMO D' AOSTA ARCIVESCOVO DI CANTERBURY, Lettere, to-
mo 2, a cura di 1. BIFFI - C. MARABELLLI, Jaca Book, Milano 1993), pp. 390-393.

* Cfr. Ep. 80, in AL 1, pp. 278-281.

“Ep. 249, in AL 2/1, pp. 364-365.



414 Articou

* Solo a partire dal primo esilio Anselmo, e soprattutto nei rapporti con Enrico
11, avverte I’importanza della lotta contro le investiture e contro i vincoli feudali cui
erano tenuti i vescovi.

* Per conto suo egli sembra approdarvi attraverso 1'esperienza della negazione
della episcopalis libertas e attraverso la risorsa del suo diritto, come vescovo, a un
consilium da parte del papa.

* Anselmo appare ben lungi dal manifestare un’idea teocratica del potere, se
con questa espressione si intende il programma ildebrandino di una giurisdizione del
potere centrale della Chiesa romana sull’intera cristianita. Quando egli si esprime sul-
la liberta della Chiesa, lo fa sempre con un senso di organicita, in cui il primato dello
spirituale & presentato come forza di coinvolgimento e di ispirazione degli stessi capi
temporali dei popoli. La sottolineatura di questo primato dello spirituale ¢ intesa a re-
sponsabilizzare gli stessi responsabili politici con un richiamo escatologico. Nelle let-
tere ai principi ricorre continuamente, col tema del dovere al rispetto della Chiesa co-
me sposa di Dio e madre dei cristiani, anche il tema del giudizio ultrastorico per i re-
sponsabili dei popoli.

= Se in Anselmo non ¢’¢ una teoria politica, ¢’é tuttavia una teologia del potere
secolare, che mutua pit di un aspetto dal suo pensiero sul governo monastico e da un
ideale del potere come servizio nella giustizia e nella misericordia. Essa ha come pre-
supposto la sua idea della liberta come rectitudo della volonta.

* | ruoli dei poteri secolare e spirituale sono ben chiari; sono chiari tanto i do-
veri del re verso 1’arcivescovo di Canterbury quanto quelli di questo verso il suo ter-
renus dominus. Ma il fine di entrambi deve essere convergente e simmetrico — proprio
secondo la metafora iniziale della coppia di buoi — e deve riguardare il bene della ch-
ristianitas, che non pud prescindere dalla liberta della Sposa di Dio.



CostanNTE MARABELLI 415




