RTLU IV (3/1999), 449-463 449

Ecumenismo

e dialogo interreligioso:
due opzioni cristianamente
ineludibili

Ernesto Borghi
Facolta di Teologia (Lugano)

PREMESSA

I rapporti tra le grandi religioni nel mondo hanno certamente compiuto, soprat-
tutto dagli anni Sessanta in poi, dei progressi assai significativi e non solo a livello di
enunciazioni teoriche di principio. D’altra parte, quando si sente parlare di due parole
quali ecumenismo e dialogo interreligioso, si ha non di rado I'impressione che si trat-
ti di prospettive assai lontane dal diventare condizioni comuni della vita umana. Altre
volte si confondono i due concetti, senza aver ben chiaro che nel primo caso si tratta
dei rapporti tra cristiani delle tre diverse confessioni (essenzialmente cattolici, orto-
dossi e protestanti/riformati), mentre nel secondo il discorso & assai pitt ampio, visto
che concerne le relazioni extra-cristiane.

Quello che poi accade & che ci si imbatta in donne e uomini di cultura religiosa
magari extraeuropea, oppure si venga fermati, per strada, da qualche appartenente a



450 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

una delle tante “sette” religiose esistenti oggi. In entrambi i casi ¢i si trova spesso a di-
sagio, perché si hanno pochissime nozioni e, spesso, ben confuse sulle religioni di-
verse da quelle nella quale si &, per varie ragioni, “nati”, ma anche perché si stenta ad
individuare che cosa della fede cristiana che diciamo di professare & fondamentale e
che cosa non lo &.

Tutto questo & segno di un’apprezzabile maturita umana, dunque cristiana? La
risposta non pud che essere negativa. Se si pensa che la propria fisionomia religiosa
sia essenziale per la propria vita, occorre cercare di capirne gli elementi qualificanti.
Se, poi, si reputa che 1’altro, chiunque egli sia, abbia il medesimo diritto di tentare di
essere se stesso, dunque di professare le proprie convinzioni religiose, puo essere de-
terminante cercare di conoscerle ed approfondirle. Perché tutto questo? Lo vedremo
nel prosieguo di queste riflessioni.

1. UN ELEMENTO COMUNE A MOLTE RELIGIONI

Alla base di qualsiasi religione sembra esserci una fede, ossia il fare affida-
mento su qualcosa di fondativo che vada al di 1a dei soggetti che credono. Puo trattar-
si di un inserimento storico di Dio, che rivela i suoi poteri, la sua volonta e la sua na-
tura mediante i fatti e le parole, oppure della tradizione di saggi, profeti, antenati. La
parola fede ha, comunque, un etimo indiscutibile: la radice indoeuropea *bheidh- che
significa far affidamento su, confidare in.... 1l significato originario del termine & piut-
tosto chiaramente attestato: «Il fondamento della giustizia e I’affidabilita, ossia la co-
stante veridicita alle promesse e agli accordi. Donde, anche se cid sembrera un po’
troppo difficile a qualcuno, tuttavia dobbiamo avere il coraggio di seguire gli Stoici,
che ricercano con impegno |’origine delle parole e credere che [questo atteggiamento]
sia denominato fede perché viene fatto quello che é stato detto)»'. Quello che cambia,
da una religione all’altra, ¢ il modo in cui tale fede viene giustificata.

2. LA STRADA DELL’ECUMENISMO

Quando si parla di ecumenismo si stenta talora a comprendere, perlomeno a li-
vello di opinione pubblica allargata, che il primo ostacolo su questa linea esistenziale
¢ «la scarsa conoscenza dell’altro. Sappiamo ormai che all’interno del cristianesimo
ci sono chiese diverse tra loro... Questa diversita abbiamo imparato ad accettarla... Es-
sa ha ormai diritto di cittadinanza nel nostro modo di pensare, almeno in teoria. Sape-
re che esiste un’altra realta diversa dalla mia non significa conoscerla. Occorre un pas-
so ulteriore. Bisogna fare la fatica della conoscenza non solo al momento del sorgere
dell’alterita, ma anche lungo tutto il processo di crescere»’.

' MARCO TULLIO CICERONE, De officiis, 1.7:23; cfr. anche 1D., De republica, IV, 7, fr.7.
* L. MAGGI, Identita in gioco. Per un ecumenismo non confessionale, in “Orientamenti” 1-2
(1998), 47.



ErnEsTO BORGHI 451

Tale conoscenza si raggiunge certamente nel corso di un lungo cammino che ha
gia conosciuto tappe significative: se si considera soltanto ['ultimo decennio
europeo, le assemblee ecumeniche, di “vertice” e di “popolo”, di Basilea e Graz ne so-
no stati, in forma diversa, degli importanti esempi. La storia di questo secondo mil-
lennio, anzitutto da Gibilterra agli Urali, ha, comunque, evidenziato un dato oggetti-
vo: le differenze tra le confessioni cristiane hanno ingenerato lutti e sofferenze di ogni
genere perché per molte ragioni, variamente rilevanti, esse sono state sovente radica-
lizzate oltre il fondatamente giustificabile. Quello che conta, a poche settimane dalla
fine di questo secondo millennio, & porsi una semplice domanda: quello che unisce i
cristiani di varie confessioni ¢ meno importante di quello che li divide?

2.1. Il denominatore comune

La fede nel Dio manifestato da Gesu Cristo dovrebbe essere ed ¢ I’asse portan-
te della vita di quanti cercano di essere cristiani. Di fronte a Dio che ha creato il mon-
do e I’'uomo in esso e giunge ad offrire se stesso in Gesu Cristo, a favore della vita del-
I’'umanita, la fede cristiana & la decisione dell’essere umano - come singolo e come
gruppo - in favore di Gesi Cristo stesso, della Sua obbedienza a Dio e del Suo mes-
saggio divino.

Per rendere piti comprensibile e fondata quest’atfermazione & necessario risali-
re alle radici culturali del concetto cristiano di fede, che sono innanzitutto ebraico-giu-
daiche. In ebraico, la parola fede ¢ espressa da vocaboli quali ‘emiindh e 'émet, la cui
area semantica esprime questi elementi: fermezza, sicurezza, stabilita, rettitudine, in-
tegrita, veritd.

Questa valenza tanto pregnante deriva, come molti sanno, dalla radice verbale
"mn (= essere saldo, essere fondato, alzarsi, essere collaudato), che assume di volta in
volta due valori fondamentali: aver consistenza, durare, essere attendibile, fedele e
star fermo, confidare, aver fede, credere’.

’idea ebraico-giudaica di fede, che trova la sua rappresentazione fondamenta-
le nell’ AT, fa riferimento, quindi, ad un rapporto totalmente affidato nei confronti del-
'oggetto della fede stessa’. Tale relazione implica 1’esperienza di tutti gli atteggia-
menti etici sovracitati, in un clima e in una prospettiva che possono non essere di com-
prensione agevole ed immediata per noi oggi.

Nell’universo semantico vetero-testamentario credere / fede, nel loro senso pie-
no, fanno riferimento ad un senso oggettivo, in cui vi € identita tra la persona e le sue
affermazioni secondo un concetto di credibilita che avvolge tutto e tutti.

Su questa base si innesta il nucleo sintetico del NT, ossia I’essenza della predi-
cazione dei discepoli di Gest sull’evento Gesu Cristo, da loro esistenzialmente speri-

* Cfr., per tutte queste derivazioni e significati, cfr. H. WILDBERGER, ’mn, in E. JENNI - C. WE-
STERMANN, in DTAT, tr. it., I, Marietti, Torino 1978, coll. 156-169. Cfr., per es., Dt 28,59; 1Sam 2,35;
2528; Prv 25,13; Is 8,2; Ab 1,5; Gb 29,24; Sal 27,13; 116,10; Gen 15,1-6.

*In ambito veterotestamentario per descrivere I'atteggiamento chiamato fede si utilizzano anche al-
tre derivazioni: batah (fidarsi), giwwah (sperare), hikkah (attendere con ansia), hasah (rifugiarsi).



452 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

mentato. Si tratta del kérygma (= proclamazione, predicazione), che viene qui propo-
sto in una sua possibile definizione’:

* Dio ha rivelato al mondo presente la sua universale volonta di salvezza per
mezzo di Gest Cristo, ossia per mezzo della morte e della risurrezione di Gesu Cristo,
le quali fondano, rappresentano e contengono in forma iniziale e in linea di principio
il cammino di tutti coloro che debbono essere salvati.

* Cio egli ’ha fatto in un modo certo gia preannunciato, ma in definitiva del tut-
to inaspettato, scandaloso e stoltamente folle (1Cor 1,18-25). Con cio egli ha posto il
fondamento per dare a tutti gli uomini la salvezza.

* Egli la opera, senza alcuna eccezione, ma anche senza alcuna preferenza di
principio, per tutti gli esseri umani che accettano questo agire di Dio, riconoscendolo
come puro atto di grazia e accettando di farlo proprio attraverso la fede, il battesimo e
la eucaristia.

Questo affidamento si concentra su un Dio che & trinitario, ossia che & relazio-
ne vitale tra un Padre e suo Figlio la cui caratteristica essenziale (= il suo Spirito) &
amore. Ogni rapporto tra gli esseri umani € invitato ad ispirarsi a questo tipo di lega-
me. Pertanto «essendo 1’'uomo a immagine di Dio, & chiamato anch’egli a realizzarsi
in una libera comunione. Ed ¢ in Cristo che possiamo cominciare a prendere questa
forma. La Chiesa & quindi comunione ed & proprio la comunione per eccellenza ciog
quella diversita rispettata e al tempo stesso quell’unita in Cristo»®. La preghiera del
“Padre Nostro” (Mt 6,9-13; Lc 11,2-4) costituisce la sintesi della fede cui tutte le con-
fessioni cristiane si sforzano di fare riferimento.

2.2. Gli elementi di differenziazione

Quanto divide non & poca cosa. La disciplina sacramentale, la fisionomia e I’e-
sercizio dei ministeri nella vita delle comunita ecclesiali, il valore del primato pontificio,
il rilievo della figura di Maria, madre di Gesi, e dei Santi: questi sono alcuni dei terreni
fondamentali di differenziazione tra cattolici, ortodossi e protestanti riformati, il tutto
con ulteriori, notevoli distinzioni all’interno dell’ ortodossia e del protestantesimo e con
varieta di accenti all’interno del cattolicesimo, al tal punto che puo avvenire che taluni
gruppi di confessioni diverse si sentano pit affini tra loro che con altri delle rispettive
“matrici” storiche.

Non si puo affermare che tutto questo sia trascurabile. Tutt’altro. Il cammino
verso I'unita che valorizzi le peculiarita costruttive di tutti & ancora lungo,

e anzitutto perché la storia ha creato un cumulo di diffidenze ed una serie di
complessi di superiorita e di inferiorita, che non & semplice superare;

* Cfr. O. KUSS, La funzione dell’Apostolo nello sviluppo teologico della Chiesa primitiva, tr. it.,
Edizioni Paoline, Roma 1974, pp. 418-419. La fede cristiana «ingloba in sé il tener per vero e I’obbedien-
za, I’adesione interiore e la professione di fede esteriore, la fiducia nel potente Dio della salvezza e la spe-
ranza nella salvezza finale» (H. SCHLOSSER, fede, in Ebraismo, cristianesimo, islam: dizionario compa-
rato delle religioni monoteistiche, a cura di A.T. KHOURY, tr. it., Piemme 1991, p. 220).

¢ Q. CLEMENT, Taizé, un senso alla vita, tr. it., Paoline, Milano 1998, p. 62.



ErNESTO BORGHI 453

e inoltre, perché operare per I'unita cristiana non pud né deve voler dire pro-
muovere I’omogeneizzazione forzata e depauperante tra tutti i soggetti coinvolti. Il teo-
logo Oscar Cullmann, recentemente scomparso, che fece dell’ecumenismo una delle
ragioni della sua esistenza, scriveva alcuni anni or sono: «Bisogna riconoscere che la
nostra debolezza umana dovuta al peccato non ci permette mai di compiere il nostro
dovere ecumenico in una maniera perfetta. Non realizziamo mai pienamente la com-
plementarieta; non arriviamo a far scomparire talune divergenze e noi possiamo accet-
tarle in una comunita solo tramite la tolleranza reciproca... Cid non dispensa, beninte-
so, una comunita di Chiese dall’obbligo permanente di riformarsi: semper reformanda.
Quest’ordine non si rivolge soltanto a ogni Chiesa, ma alla comunita stessa. Riformar-
si significa, in questo caso, cercare di liberarla dagli elementi che la deformano...

«Le confessioni sono I’espressione normale della diversita cristiana. Malgrado
tutti gli elementi di peccato di cui esse sono cariche, la diversita dei carismi ci € resa
accessibile attraverso di esse... Per quanto riguarda 1’hic et nunc, il nostro compito
ecumenico consiste nel cercare di raggiungere 1’unita attraverso la diversita nel qua-
dro che ci & dato... Lungi dal paralizzare lo zelo ecumenico, questa prospettiva deve
renderci ancora pill convinti e coraggiosi nel continuare a lavorare, uniti con le Chie-
se sorelle nella diversitd arricchente e nella tolleranza reciproca, per la grande causa
dell’unita voluta dal Cristo, nel quadro in cui siamo collocati, e senza dimenticare che
la riuscita € nelle mani di Dio»".

Cronologicamente successiva a queste parole del grande alsaziano &, come ¢
noto, la fondamentale enciclica di Giovanni Paolo II Ut unum sint (25.5.1995). In es-
sa il Pontefice, sia pure dando una lettura comprensibilmente meno positiva delle di-
visioni intracristiane®, sottolinea I’importanza del dialogo fra le confessioni cristiane
perché tutte riescano a trovare insieme la via dell’unita in un sempre maggiore avvi-
cinamento alla comprensione e presentazione della verita’, nel rispetto e nella valoriz-
zazione relazionale delle differenze di tradizione e di cultura (nn. 55-67).

Secondo Papa Wojtyla tutto cio deve avvenire promuovendo il superamento del
fardello di incomprensioni, difficolta e sospetti che la storia di secoli ha creato (n. 2)
magari anche attraverso una collaborazione fraterna nella gestione del servizio d’unita
proprio del primato petrino (nn. 95-96), nella comune consapevolezza che la croce di
Cristo & I’elemento di unita cui anzitutto ispirarsi (n.1) contro ogni tentativo di svuo-
tare di senso il mistero della redenzione.

Sia il Pontefice cattolico che molti altri cristiani hanno dimostrato e dimostrano
la consapevolezza che, al di la di ogni facile irenismo, quanto vi & di convergente & cer-
to piti importante delle divergenze: «le tre grandi tradizioni confessionali, ortodossia,
cattolicesimo, protestantesimo, sono state da tempo identificate nelle figure simboliche
di tre grandi testimoni dell’epoca apostolica. L’ortodossia sembra vivere oggi, con il

' 0. CULLMANN, Les Voies de ['unité chrétienne, Cerf, Paris 1992, pp. 87-89.93.
* Cfr., ad es., nn.1-2.5-7.
? Si noti, in particolare, il paragrafo L'espressione della verita puo essere multiforme (n.19).



454 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

suo misticismo contemplativo, il carisma di Giovanni I’evangelista, mistico e teologo;
il protestantesimo ci richiama il carisma di Paolo, I'uomo della Parola, il testimone del-
la liberta del cristiano; il cattolicesimo il carisma di Pietro, I'uomo della responsabilita,
del servizio, dell’organizzazione. La chiesa unita dell’avvenire non puo rinunciare a
nessuno di questi doni; ed ogni cristiano & chiamato a rispettare e a fare proprio in qual-
che misura ciascuno di questi carismi, ricchezza donata dallo Spirito alla sua chiesa»".

Queste sono, a mio avviso, le coordinate essenziali della vita di quanti cercano di
essere cristiani. Essi, se tentano di esserlo realmente, sanno che il vero tradimento della
propria identitd & negare, come & stato fatto ripetutamente e per secoli, un dato di fatto:
«”’Dio pud tutto, tranne che costringere 'uomo ad amarlo”... Dio pud agire nel mondo
soltanto attraverso i cuori che si aprono liberamente a lui e solo allora agisce come un
influsso di luce, di pace e di amore»'". Il senso di questa liberta, che non & un disincen-
tivo, bensi un ulteriore stimolo alla testimonianza appassionata della propria fede, & un
atteggiamento costituzionale del cristiano autentico, quale che sia la confessione che lo
vede tra i suoi membri. Cid implica il coraggio intellettuale ed emotivo di guardare al
proprio impianto ecclesiologico-dottrinale e alla qualita della propria fede per cercare di
capire che cosa eventualmente renda difficile il cammino personale e comunitario di
conversione all’evangelo: «pud diventare demoniaco parlare delle nostre differenze so-
lo come un dono, se queste spengono in noi il bisogno dell’altra confessione per coglie-
re meglio la voce dello Spirito. Lo Spirito infatti usa anche il linguaggio del conflitto e
della correzione fraterna per scalfire la tiepidezza e la mediocritd della nostra fede»'.

Occorre avere il coraggio delle proprie idee, nella appartenenza sincera, appas-
sionata e lungimirante alla propria famiglia ecclesiale, facendo emergere tutto quello
che appare di evangelicamente bello e buono, trasmettendo la propria esperienza di
fede anzitutto attraverso il contatto personale. Questo nel quadro di una prospettiva
concreta, intelligente, generosa e capace di pensare in grande, anzitutto nelle caratte-
ristiche quotidiane della Chiesa di cui si fa parte. Essa, per risultare fedele alle opere
e parole del Cristo,

* deve essere pienamente sottomessa alla parola di Dio, nutrita e liberata da
questa Parola che essa deve mirare a far conoscere, con serietd, rigore scientifico e
profondita sempre maggiori, in ogni contesto sociale;

* deve porre I’Eucaristia al centro della sua vita, contemplare il suo Signore,
compiere tutto quello che fa «in memoria di lui» e modellarsi sulla sua capacita di do-
no senza risparmio;

" G. CERETI, Molte chiese cristiane, un’unica chiesa di Cristo, Queriniana, Brescia 1992, pp. 9-10.

"' 0. CLEMENT, Taizé, un sense aila vita, pp- 59-60.

L. MAGGL, Identita in gioco, pp. 52-53; «solo una ferma volonta di camminare sui sentieri della
ricerca della comunione unita a una chiara disponibilita alla conversione pud permetterci di guardare con
serena fiducia il futuro. Il lavoro ecumenico non mira a cristallizzare in un modello empirico 1’azione del
regno ma a riconoscere la provvisorieta della pluralita confessionale unendola a una viva pratica di comu-
nione ecclesiale: in questo modo si riconosce la presenza di Gesii nella storia e si cammina nella direzione
voluta da lui, verso quella meta che egli ci ha indicato pregando “perché tutti siano una cosa sola”» (G.
COLZANI, La teologia ¢ le sue sfide, Paoline, Milano 1998, pp. 165-166). La dichiarazione congiunta sul



ErnESTO BORGHI 455

* deve non aver paura di utilizzare strutture e mezzi umani, ma servirsene sen-
74 esserne serva;

= deve parlare pili con i fatti che con le parole e non dire mai se non parole che
partano dai fatti e poggino su fatti, ispirandosi sempre a sincerita e trasparenza nella
sua vita interna e nei rapporti con il “mondo™;

* deve essere attenta ai segni della presenza dello Spirito nella contemporaneita
ovunque si manifestino, senza facilonerie e senza cautele esasperate;

= deve essere consapevole del cammino arduo e difficile di molta gente di oggi,
delle sofferenze quasi insopportabili di tanta parte dell’'umanita e sinceramente parte-
cipe delle pene di tutti e desiderosa di consolare;

« deve portare la parola liberatrice e incoraggiante dell’Evangelo a coloro che
sono gravati da pesanti fardelli, lasciando cadere tutto quanto & formalismo e trionfa-
lismo legato al passato;

» deve scoprire le nuove poverta e non essere troppo preoccupata di sbagliare
nello sforzo di aiutare in maniera creativa chi ne € colpito;

* non deve privilegiare nessuna categoria, né antica né nuova, accogliere
ugualmente giovani e anziani, educare e formare tutti coloro che sono raggiungibili
alla fede e alla carita e puntare a valorizzare tutti i servizi e ministeri nell’unita della
comunione”.

Se tutto questo resta soltanto un sogno o, peggio, diventa una chimera o da
I'impressione di divenire tale, la fede cristiana e il suo annuncio non hanno alcun-
ché di significativo da dire all’'uomo del presente e del futuro, mentre non & cer-
tamente cosi: «se & vero che ogni cristiano deve accogliere la sua croce, ma deve
anche schiodare tutti coloro che vi sono appesi, noi oggi siamo chiamati ad un com-
pito dalla portata storica senza precedenti: “Sciogliere le catene inique, togliere i
legami del giogo, rimandare liberi gli oppressi” (Isaia 58.6). Pertanto, non solo dob-
biamo lasciare il “belvedere” delle nostre contemplazioni panoramiche e correre
in aiuto del fratello che geme sotto la sua croce personale, ma dobbiamo anche
individuare, con coraggio ed intelligenza, le botteghe dove si fabbricano le croci
collettive» ",

In questa modalita di vita si gioca una delle possibilita essenziali di perseguire
I’unita cristiana come meta di tutti con un solo scopo: condividere la gioia della festa
piena (Lc 15,32) che accomuna tutti gli esseri umani, comunque bisognosi di riconci-
liarsi con se stessi e con gli altri.

tema della giustificazione per fede firmata, il 31 ottobre scorso ad Augusta (Germania), da luterani e catto-
lici pud essere un altro grande passo in avanti in questa direzione. Il futuro dira se il testo scritto diverra
esperienza ecclesiale comune, superandi visioni e tensioni storicamente molto radicate.

" Cfr. C.M. MARTINI, Lasciamoci sognare, in “Il Regno-documenti” (3/1997), 316-317.

* A. BELLO, Alla finestra la speranza, San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 1994°, p. 57.



456 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

3. LA STRADA DEL DIALOGO INTERRELIGIOSO

Occorre anzitutto porsi un interrogativo: che cosa ¢ la religione? Ogniqualvolta
I’essere umano incontri la realtd e cerchi di conoscerla, essa gli pud apparire comples-
sa e multiforme. Da cio, sia pur non necessariamente, nasce la domanda di senso: per-
ché tutto cio?” Se la domanda di senso non cerca solo la spiegazione pura e semplice
dei meccanismi della realtd, ma cerca di andare al di 1a di essi, ossia verso un interven-
to, quale che sia, al di sopra e al di la della natura, si sviluppa allora il senso religioso.

Quando da questo stadio di ordine emotivo-contemplativo si passa a gesti e cre-
denze, la religiosita diviene religione'.

3.1. Religioni non cristiane e cristianesimo: un dato per riflettere

Se si considerano, globalmente e a grandi linee, le religioni di rilevanza pluri-
continentale, si nota un elemento di grande interesse: la divisione dell’'umanita in due
grandi “‘emisferi”’; ossia

» «quello che a parer mio proviene dalle religioni arcaiche, e soprattutto
dall’India, dove tutto & una cosa sola e alla fine viene inglobato nell’unita. Attraverso
un cosmo sacro, tutto viene inghiottito in una specie di immensa matrice cosmica»'’;

« quello rappresentato dall’ebraismo e dall’islam. Dio ¢ in cielo, I'uomo sulla
terra, vi & anche una forma di reale coinvolgimento divino nella storia umana (basta
leggere i libri della Torah per comprenderlo), ma Dio e I’'uomo non potranno mai ve-
ramente entrare in comunione: «Dio da la sua legge e I’'uomo deve seguire tale legge
rimanendo in ascolto della parola di Dio» .

Queste brevi constatazioni, pur soggette a beneficio di inventario, non intendo-
no gettare alcuna luce di negativita sulle religioni non cristiane, ampiamente ricche di

fermenti davvero umanizzanti, sia per quanto riguarda I'interiorita dell’individuo®

che per quanto attiene alla sua vita sociale™.

“ Due esempi mirabili di tale ricerca si trovano in testi tra loro cosi diversi quali il celeberrimo can-
to XX VI dell’ Inferno dantesco (vv. 118-120) e il leopardiano Cante notturno di un pastore errante dell’A-
sia (vv. 1-2.16-20.52-56.86-89.129-133).

' Cfr. P. MINOTTI - V. MORO, Rendere ragione, 1, Marietti, Torino 1989, p. 5.

" 0. CLEMENT, Taizé, un senso alla vita, p. 42.

" Ivi, pp. 42-43.

* Cfr., ad es., per I'induismo, Gita 6,10-15; 18,62-65; per il buddismo /I Primo Discorso del Bud-
da. D’altro canto le difficolta sulla strada dei rapporti interreligiosi sono indubbie. Il buddismo, ad esem-
pio, puod essere definito, a ragione, da un cristiano che applichi con intelligente correttezza le proprie cate-
gorie culturali bibliche, una religione sostanzialmente atea (e cosi il Pontefice ha pacatamente fatto in Var-
care la soglia della speranza, Mondadori, Milano 1994, p. 96). E, perd, altrettanto vero che la multiformita
di indirizzi propria del buddismo stesso e gli esiti eterogenei della sua interazione con le culture dei territo-
ri ove si & diffuso (cfr., per es., su entrambi questi temi, M. DE FALCO MAROTTA, Le grandi religioni
oggi, Torino 1989, pp. 148-151) impongono una grande cautela nelle generalizzazioni e nell’impiego di ter-
mini che possono, nonostante le migliori intenzioni di chi se ne avvale, risultare negativi ed ostacolare un
confronto che & gia in sé arricchente per tutti, ma certamente complesso.

* Cfr., ad es., sempre per quanto riguarda la religione indt, Manu, 4,227-229; per I'islam, Corano,
Sura 2,177; 4,36. Non altrettando si pud dire, per esempio, della condizione di sudditanza della donna nei
confronti dell’'uomo attestata, nella religione islamica, da testi quali Sura IV,11.12.34.



ErNESTO BORGHI 457

Esse aiutano, perd, a comprendere la peculiarita del cristianesimo: 1’afferma-
zione che umano e divino sono uniti senza separazione e senza confusione: «il Dio ri-
velato da Cristo non & solitudine in se stesso, non & né oceano in cui tutto viene in-
ghiottito, né una solitudine nel cielo, ma ¢ mistero di comunione, mistero d’amore; &
la realta dell’unita piu totale e, nello stesso tempo, della diversita piu totale... Coloro
che sono uniti a Cristo formano un solo essere, non sono separati come piccole isole
di solitudine, e al tempo stesso Cristo incontra ognuno di noi in modo unico»™.

Questa persuasione non implica minimamente che vi sia da parte del cristiano
un atteggiamento di superiorita nei confronti di altri fedeli di confessioni diverse dal-
la propria: testimoniare la sua fede lo invita a rispettare le espressioni religiose altrui.
Senza ingenuitd e prevaricazioni, nella determinazione ad «aiutare chi vive chiuso
nella propria interiorita ad aprire gli occhi per vedere ’altro, e di aiutare chi afferma
la totale trascendenza di Dio a comprendere che, se Dio & completamente trascenden-
te, puo trascendere anche la propria trascendenza per raggiungerci, farsi uomo, diven-
tare come uno di noi, vivere fra noi, e assumerci tutti in sé»>,

3.2. Una linea progettuale nelle relazioni interreligiose:

la sapienzialita cristiana

Discernimento del bene dell’umanita a partire dall’incontro con I’altro ispirato
costantemente all’amore di Dio fattosi uomo, crocifisso e risorto; difesa della dignita
dell’uomo tramite il perseguire la verita e la giustizia nella fedelta all’alleanza con il
Dio di Gest Cristo: ecco in sintesi il contributo che il cristianesimo puo offrire nel
rapporto con le altre religioni presenti nel mondo. Questo non gia perché le confes-
sioni cristiane siano state storicamente sempre coerenti con questa loro base di riferi-
mento, ma perché essa esprime nella forma pili autentica il contributo che la fede cri-
stiana puo dare in relazione alle proprie radici originarie.

La sapienzialita della prospettiva valoriale appena tracciata &, credo, evidente.
E il confronto con altre grandi esperienze religiose pud certamente consentire a tutti
di progredire sulla strada di una sapienza sempre pitt profonda, dunque di un’umanita
sempre maggiore. Come? A due condizioni:

« la presentazione della propria identita, senza rigidita integralististiche, ma con
semplicith ed attenzione all’'umanita degli interlocutori e alla reale fedelta alle proprie
radici;

« il rispetto della diversita come stimolo ad una maggiore fedelta agli aspetti ir-
rinunciabilmente umanizzanti della propria identita.

3.3. La sapienzialita cristiana presenta se stessa

La fede cristiana si caratterizza teologicamente secondo i seguenti presupposti
fondamentali che la Bibbia propone, in piena liberta, a livello universale®. La Chiesa,

' 0. CLEMENT, Taizé, un senso alla vita, p. 43.

* Ivi, p. 44.

* Cfr., in proposito, COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE (= CTI), /I cristianesi-
mo e le religioni, in “Il Regno-documenti™ 3 (1997), 75-89. Una trattazione complessiva su questo impor-



458 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

come comunita di quanti cercano di essere discepoli di Gesu Cristo riunita dallo Spi-
rito di Dio, tramite le dimensioni liturgica, profetica e diaconale, ¢ luogo privilegiato,
ma non esclusivo in cui incontrare il bene della propria esistenza, ossia la salvezza™,

Proporre questi elementi risulta non credibile, se non implica la necessita di una
coerenza autentica con ’essenza della fede cristiana, ossia ’amore senza framonto,
mai pago di se stesso, concreto, quotidiano, capace di scelte di fedelta definitiva e fi-
duciosa, secondo l’esempio di Gesu, dalla sua nascita sino alla croce. Questo modo
di vivere, che ha visto quale straodinaria interprete umana Maria, la madre di Gesu, &
biblicamente sapiente perché

* non crede all’abdicazione alla propria radicale fisionomia, bensi mira a pro-
porne decisamente i tratti caratterizzanti attraverso la propria vita ancor prima che a
parole;

= punta a non irrigidirsi nella difesa apologetica dell’interpretazione che la pro-
pria vita fa dell’amore del Dio di Gesi Cristo.

L’essere sapiente, secondo questa prospettiva, esige il non chiudersi aprioristi-
camente all’ascolto di chi ¢ di religione diversa, pena ’infedelta alle radici essenziali
della propria fede cristiana, visto che, ad es., lo Spirito di Dio, che «produce amore,
gioia, pace, comprensione, cordialita, bonta, fedeltd, mansuetudine, dominio di sé»
(Gal 5,22), non sembra creare dei destinatari privilegiati (Gv 3,8).

3.4. Il cristianesimo incontra le altre religioni del mondo

Una comprensione della fede cristiana rinnovata secondo queste linee-guida si
apre sapienzialmente, dunque profondamente al dialogo con chi ha una diversa fede
religiosa a partire, credo, da una chiarezza metodologica di fondo: «ogni dialogo vive
sulla pretesa di verita di coloro che vi partecipano. Ma il dialogo tra le religioni si ca-
ratterizza inoltre per il fatto di applicare la struttura profonda della cultura di origine
di ciascuno alla pretesa di verita di un’altra cultura. E chiaro che tale dialogo & esi-
gente e richiede una speciale sensibilita di fronte all’altra cultura...

«Il cristiano oggi deve imparare a vivere, nel rispetto per le diverse religioni,
una forma della comunione che ha il suo fondamento nell’amore di Dio per gli uomi-

tante documento ecclesiastico ¢ contenuta nell’articolo di C. PORRO, [l cristianesimo e le religioni. Ri-
flessioni sul documento della commissione teologica internazionale, RTLu IV (2/1999), 165-177.

* CTL, Il cristianesimo e le religioni, nn.63.64. «Non si dovrebbe perd parlare di appartenenza e
neppure di graduale appartenenza alla chiesa, o di una comunione imperfetta con la chiesa, riservata ai cri-
stiani non cattolici (Unitatis redintegratio, n.3; Lumen gentium, n.15); la chiesa infatti per sua essenza ¢ una
realtd complessa, costituita dall’unione visibile e dalla comunione spirituale... Questa comunione si rivelera
come Ecclesia universalis nel compimento del regno di Dio e di Cristo» (Ivi, nn.72.73). L’impegno collet-
tivo, nell’ambito della chiesa cattolica, dovrebbe essere quello di divulgare questa coscienza in qualsiasi
luogo di formazione e comunicazione che veda coinvolta la presentazione della fede cristiana, al fine di
cancellare, per quanto possibile, interpretazioni settarie e restrittive quali certe letture esclusiviste del prin-
cipio extra ecclesiam nulla salus, certo gia rigettate dalla Congregazione cattolica del Sant’Uffizio cin-
quant’anni fa (lettera all’arcivescovo di Boston - 8.8.1949) e chiarite ormai inequivocabilmente a livello
magisteriale (cfr. C. PORRQ, Il cristianesimo e le religioni, pp. 169-170) ma ancora piuttosto presenti, te-
mo, in non pochi chierici e laici.



ErnESTO BORGHI 459

ni e che si fonda sul suo rispetto per la liberta dell’'uomo. Questo rispetto verso I’alte-
rita delle diverse religioni € a sua volta condizionato dalla propria pretesa di verita.
L’interesse per la verita dell’altro condivide con I’amore il presupposto strutturale
della stima di se stesso. La base di ogni comunicazione, anche del dialogo fra le reli-
gioni, & il riconoscimento dell’esigenza di verita®. La fede cristiana perd ha una pro-
pria struttura di verita: le religioni parlano del Santo, di Dio, su di lui, in sua vece o nel
suo nome; soltanto nella religione cristiana & Dio stesso che parla all’uomo con la sua
Parola. Solamente questo modo di parlare da all’'uomo la possibilita di essere persona
in senso proprio, insieme alla comunione con Dio e con tutti gli uomini»™.

Le affermazioni appena fatte, che si oppongono ad ogni facile riduzionismo
teologico”, non possono, d’altro canto, essere disgiunte dal rifiuto di ogni senso di su-
periorita, fatto secondo una sapienzialitd egocentricamente umana, nel presentare la
fede eristiana. Anzi. Il confronto interreligioso deve essere anzitutto uno stimolo a va-
lutare se stessi senza reticenze: «Il confronto con le altre tradizioni religiose & un mo-
mento dell’autocritica del cristianesimo, del compito ciog di verificare la sua coeren-
za alla verita cristologica di Dio. Tutte le tradizioni religiose contengono dei “poten-
ziali di universalitd” che I'intelligenza della fede pud integrare a beneficio di una pit
profonda comprensione della verita di Dio»*.

E se questo discorso stimola un’attenta considerazione delle differenze tra le re-
ligioni, esso invita, d’altro canto, ad una cauta e rispettosa rilevazione delle coinciden-
ze e convergenze™ tra le religioni. E anche senza entrare nel merito dei contenuti dot-

-

trinali specifici®, & imprescindibile, soprattutto nella temperie culturale in cui la societa
contemporanea si trova, non tenere presenti tre questioni, credo, del tutto basilari:

* «L’obiettivo del dialogo non & dunque I'accordo sulle rappresentazioni comuni di Dio da raggiun-
gere mediante una scomposizione materiale dei rispettivi sistemi dottrinali, ma la riconduzione delle rappre-
sentazioni al fondamento della loro veritd» (A. BERTULETTI, Fede e religione. La singolarita cristiana e
Uesperienza religiosa universale, in Aa.Nv., Cristianesimo e religione, Glossa, Milano 1992, pp. 225-226).

* CTI, Il cristianesimo e le religioni, nn.101.103. Nel corso della riflessione in atto, di cui anche
questo documento della CTI & una tappa importante «& da escludere pregiudizialmente che I’esito possa
profilarsi nel senso di collocare tutte le religioni su un piano di parita (cosa che solo gli storici e i filosofi
della religione possono permettersi, ma che nessuna religione potrebbe accettare, rivendicando logicamen-
te, ciascuna per per sé, il carattere esclusivo della veritd); ma nel senso che il cristianesimo, in quanto “uni-
versale” & in qualche modo comprensivo anche dei valori delle religioni non cristiane. A evitare equivoci,
& perd da aggiungere: 1) che non & I’unica posizione in questione tanto dibattuta; 2) che qualsiasi altra po-
sizione veramente coerente con la dottrina cristiana non puo essere meno rispettosa dei seguaci delle reli-
gioni non cristiane» (G. COLOMBO, L ordine cristiano, Glossa, Milano 1993, pp. 92-93).

" «Ogni forma di evangelizzazione che non corrisponde al messaggio, alla vita, alla morte e risur-
rezione di Cristo, compromette questo messaggio e, in ultima analisi Gesi Cristo stesso. La verita come ve-
rita & sempre “superiore”; perd la verita di Gesii Cristo, con la sua chiara esigenza, & sempre servizio al-
I'uomo; & la verita di colui che da la vita per gli uomini...Ogni forma di annuncio che cerchi anzitutto e so-
prattutto di imporsi sugli ascoltatori o di servirsi di loro con i mezzi di una razionalita strumentale o strate-
gica si oppone a Cristo, Vangelo del Padre, e alla dignita dell’'uomo di cui egli stesso parla» ( Ivi, n. 104).

* A. BERTULETTI, Fede e religione, p. 226; cfr. anche J. MOLTMANN, Chi & Cristo per noi og-
gi?, tr. it., Queriniana, Brescia 1995, pp. 152-154.

* CTI, Il eristianesimo e le religioni, n.101.

* Si veda, in proposito, ad es. ivi, n. 99.



460 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

* le religioni del mondo hanno fondamentalmente in comune lo sforzo di aiutare
gli esseri umani a superare le angosce del vivere, le inquietudini del loro cuore, trami-
te precetti di vita e riti sacri*' e 1’accettabilita o meno di tali concezioni ed esperienze
religiose non si puo radicare se non nel loro pieno rispetto della dignitd umana®;

= nello sforzo appena menzionato i credenti di tutte le religioni dovrebbero es-
sere condotti a chiedersi costantemente quale é il proprio senso di Dio e quale ¢ la
loro idea di essere umano. Se ciascuna delle religioni &, in buona sostanza, come pa-
re, una ricerca della salvezza secondo una specifica via, I’incontro di fronte a queste
due domande, dunque nella comune condizione umana, puo collocare «tutte le parti su
un piano di parita molto pit vero del loro discorso religioso, puramente umano»*.

* in questo contesto, che & quello di un dialogo multireligioso e multiculturale
non superficiale ed illusorio, le consapevolezze appena delineate conducono, mi pare,
ad una priorita di formazione e di azione del tutto conseguenziale, che & radicalmente
sapienziale.” Quale? Ognuno di noi deve imparare a motivare la propria fede, dun-
que «purificare, in un confronto con il proprio tempo, una fede in Dio gravata dal li-
mo e dalle deformazioni che la storia ha prodotto, insieme alle conseguenze, abba-
stanza gravi, che ne sono derivate per la stessa fede. Il miglior modo di motivare la fe-
de & mostrarne I’intelligibilita o comprensibilita... Motivare la fede non significa cer-
care delle prove razionali per la fede stessa, ma far capire a coloro che con noi credo-
no, e pure a quelli che non credono, ¢io che noi intendiamo quando parliamo di Dio»®.

I conflitti a sfondo religioso, in tutto il globo, hanno riempito la storia umana di
sofferenze, stragi, distruzioni e acredini dure a morire, seminando il sospetto e la sfi-
ducia, diffondendo la convinzione che le differenze di fede, come e pin di quelle ge-
neralmente culturali, potessero essere barriere insuperabili nei rapporti interpersonali
ed interetnici. Cionondimeno il presente ed il futuro devono potersi emancipare da
questa tragica costante della storia del passato lontano e recente. Troppe sono le que-
stioni drammaticamente aperte nel mondo perché ci si possa distrarre in diatribe che

* Cfr., ad es., CONCILIO VATICANO II, Dichiarazione Nostra aetate, n.2 (DS 4196).

* “Non in tutte le religioni o concezioni del mondo I’essere umano viene affermato nei suoi pieni
diritti. (Gia sul piano antropologico, quindi, I'indifferentismo religioso, quello secondo il guale tutte le re-
ligioni sarebbero ugualmente valide, pud essere contestato prima ancora che si affermi come un’eresia)”
(E. SCHILLEBEECKX, Umanita. La storia di Dio, tr. it., Queriniana, Brescia 1992, p. 115).

* CTL [l cristianesimo e le religioni, n. 112.

* «Lo spirito sapienziale non confonde il divino con I'umano, ha buon senso, & realista, coglie il
vissuto, sa equilibrarsi e riostruire sempre nuovi equilibri. la sapienza & attenta all’eterno e alla storia, co-
munica col sacro e il profano e li fa comunicare tra loro» (G. FAVARO, La «sapienza» dono dello spirito
e il dialogo interreligioso, in Aa.Vv., “Manderd il mio spirito su tutti”. L’ecumenismo nella forza deilo spi-
rito, Dehoniane, Roma 1994, p. 330).

* E. SCHILLEBEECKX, Umanita. La storia di Dio, p. 116; «La fede & una funzione del cuore. De-
ve essere rafforzata dalla ragione. Fede e ragione non sono antagoniste, come pensano molti. Pili intensa &
la tua fede, pin essa affilera la tua ragione. Allorché la fede diventa cieca, muore... La Verita & Dio e Dio &
la Verita... Un uomo con un granello di fede in Dio non perderd mai la speranza, poiché egli crede nel
trionfo finale della Verita» (M. K. GANDHI, Le parole di Gandhi, ed. R. ATTENBORQUGH, tr it., Lon-
ganesi, Milano 1983, p. 83).



ErNESTO BORGHI 461

non siano al servizio del bene degli esseri umani. La pace a tutti i livelli, geografici e
no, la giustizia nei rapporti economici tra Nord e Sud del pianeta, la salvaguardia del-
I’essere umano e della natura dalle utilizzazioni immorali dello sviluppo tecnologico:
ecco alcuni terreni che costituiscono occasioni di comune impegno interumano, dun-
que specificamente interreligioso.

E il cristianesimo ha qualcosa di importante da mettere in gioco: la fedelta al-
I'uomo e alla terra come «condizione essenziale per 1’incontro con un Dio che ha det-
to fino in fondo di si alla condizione storico-materiale dell’uomo»*, una fede che pro-
muove la liberta e la verita, la giustizia e la pace e che si fa interprete di «una speran-
za realistica, capace di rendersi presente nella vita di ogni giorno e di accompagnare e
sostenere i passi di quanti vivono faticosamente, nell’attuale contesto di complessita,
la ricerca della loro identita umana ed evangelica»”.

Tutto questo rientra nell’assunzione della comune responsabilita nei confronti
del destino dell’umanita, fatto che non comporta il mettere fra parentesi le differenze
né risolvere a livello esclusivamente sociale il significato delle religioni. Perché? Sem-
plice: perché la religione «non agisce sul piano sociale che a partire dalla dimensione
culturale e ultimamente etica della societa», quindi «essa assolve la sua funzione non
nella forma del consenso su valori astratti ma tramite le convinzioni radicate in una for-
ma concreta di vita, quindi non attraverso 1’astrazione delle diversita culturali ma 1’as-
similazione della loro particolarita che le rende capaci di dialogare con le altre»™.

4. LINEE DI SINTESI

Dopo tutto quanto affermato sinora, si pud dire almeno che la vita dell’umanita
vedra aurore sempre migliori se un numero sempre maggiore di donne ed uomini
orientera la sua vita secondo una riflessione approfondita sul senso di essa. Una ri-
flessione non generica o intellettualistica, ma tale da condurre a scelte di accoglimen-
to degli altri nella loro personalita propria e di esaltazione della reciprocita di questi
atteggiamenti umanamente costruttivi.

Cid significhera un’estensione di una religiosita che sia «la partecipazione in-
tegrale (non soltanto emotiva o sentimentale!) dell’'uomo ad una presenza e ad un
messaggio che lo trascendono e lo implicano. Si fa certamente una caricatura dell’ At-
to di fede, quando si pretende di scinderlo dall’intenzionalita che gli é propria. dal suo
significato trascendente. D’altro lato, 1a fede non & tale, se non investe il credente nel-
le radici pit profonde e personali del suo essere»”.

* G. PIANA, Sapienza e vita quotidiana, Interlinea, Novara 1999, p. 8.

7 lvi, p. 9.

* A. BERTULETTI, Fede e religione, p. 227.

¥ P. PRINI in G. MORRA, Religione (fenomenologia), in Dizionario Teologico Interdisciplinare,
1T, Marietti, Torino 1977, pp. 54-55; «La fede... & vissuta in piena serieta nell’assoluta disponibilita davanti
a Dio» (M. DHAVAMONY, Religione, in Dizionario di Teologia Fondamentale, a cura di R. LATOU-
RELLE - R. FISICHELLA, Cittadella, Assisi 1990, p. 924).



462 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

Rendere conto esistenzialmente della propria fede religiosa vorra dire conosce-
re sempre pitl e sempre meglio quella altrui. Tale conoscenza non dovra pero signifi-
care soltanto avere nozione di alcuni dati storico-culturali ed elencarne le caratteristi-
che, magari confrontandole con quelle di altre religioni. Tutto ¢i0 & certo assente in
tanti individui, & necessario, ma non & per nulla sufficiente. Occorre sapere quale tipo
di risposta la propria fede offre alle domande di senso che sempre I’'uomo si pone,
comprendere la visione di Dio e del mondo, verificare quale tipo di fede promuove
nelle persone, quale prassi genera nella societa e nel mondo™.

Testimonianza, conoscenza e condivisione: tre termini difficili, da considerare
con cautela e decisione nello stesso tempo, ma tali da delineare un’esistenza piena di
senso. Il senso dell’amore vero che non spinge a dire che tutto & uguale e sullo stesso
piano, ma consente di vedere nei propri “compagni di umanita”, anzitutto e soprattut-
to, altri esseri umani con i quali e non contro o nonostante i quali cercare la felicita. E
nell’imminenza dell’anno giubilare questa prospettiva deve essere ed &, ad un tempo,
un auspicio, un impegno ed una speranza.

“ Cfr. P. MINOTTI - V. MORO, Rendere ragione, 11, p. XL




ErnEsTO BorcH 463




