RTLu V (1/2000), 47-67 47

La questione della predicabilita
del numero in Dio secondo
san Tommaso d’Aquino'

Giovanni LYentimiglia
Facolta di Teologia (Lugano)

«Si non esset pluralitas personarum in divinis, sequeretur quod Deus esset so-
lus vel solitarius»’.

La questione della predicabilita del numero in Dio ¢ trattata da san Tommaso
d’Aquino specialmente all’interno delle Questiones Disputatae De potentia, allorché
egli si interroga su: Quomodo termini numerales praedicentur de divinis personis,
utrum scilicet positive vel remotive tantum (Q. de pot., q. 9, a. 7). Come si intuisce, si
tratta di un problema squisitamente teologico, anzi pitl precisamente di teologia trini-
taria: & possibile attribuire a Dio positivamente, cio¢ in un senso non metaforico e con
un linguaggio non solo negativo, il numero? Si nasconde dietro questa domanda
un’altra: Dio & solo uno o anche molteplice? Evidentemente 1a fede nella Santissima

' Mi & cosa gradita ringraziare qui la famiglia Agliardi, alla cui dolce ospitalita devo il tempo per la
stesura di questo articolo.
* TOMMASO D’ AQUINO, Summa Theologiae, q. 31, a. 3, ad 1.



48 ARTICOLI

Trinita impone di rispondere che & Egli ¢ anche molteplice. Ma ¢ possibile dire qual-
cosa di positivo su tale molteplicitd intradivina? Portare argomenti a favore della esi-
stenza del numero in Dio? E se si, quali? Sono questi i temi in questione.

1. IL CONTESTO STORICO-TEOLOGICO E LA POSTA IN GIOCO

E utile cominciare dalla circostanza storica della nascita della questione sulla
predicabilitd positive vel remotive tantum del numero in Dio. Si tratta di un testo del
Liber Sententiarum del Lombardo dove, a proposito dei termini numerali, si afferma-
va che: «ci chiediamo quale sia il significato di queste parole, quando le usiamo par-
lando di Dio: uno, due o due cose, tre o tre cose, trino o trinita, pitt cose o pluralita, di-
stinzione o cose distinte... Parliamo in questi termini pit per escludere caratteristiche
che sono in Dio che per porne alcune. Se, premesse tali espressioni autorevoli, le con-
sideriamo attentamente per cogliere il concetto di quelle parole, emerge che il loro uso
¢ stato introdotto pitl per rimuovere ed escludere dalla semplicita di Dio caratteristi-
che che Ii non esistono, che per porne alcunes’.

E Tommaso stesso a notare la somiglianza di questa tesi con quella di Boezio
che, appunto, negava il numero in Dio. Per questo nella prima obiezione della que-
stione utrum numerus personarum sit in divinis che precede immediatamente la no-
stra, egli cita il seguente passaggio boeziano: «Questo ¢ veramente uno: cio in cui non
esiste alcun numero»*. Ma - prosegue Tommaso : «Dio ¢ senza ombra di dubbio uno.
Dungque in Lui non esiste alcun numero»’.

Il ragionamento ricalca perfettamente quello di Boezio e riassume la sua posi-
zione in proposito. In un famoso passaggio del De Trinitate si leggeva: «Dunque il Pa-
dre, il Figlio e lo Spirito Santo sono un solo Dio e non tre déi. I fondamento di questa
congiunzione ¢ la assenza di differenza (indifferentia). La differenza si ritrova infatti in
coloro che aggiungono o tolgono qualcosa all’unita, come gli Ariani che, introducendo
nella Trinita una gradazione di meriti, la disgiungono e la trasformano in pluralita. Il
principio della pluralita & infatti rappresentato dalla alterita; prescindendo dalla alterita,
in effetti, non si puo neppure comprendere che cosa sia la pluralita. La diversita di tre
o piil cose si fonda o nel genere o nella specie o nel numero... Dunque non esiste in Dio
alcuna diversita, né alcuna pluralita derivante da tale diversita, né alcuna molteplicita

' «Quid significetur his nominibus: unus, duo vel duae, tres vel tria, trinus vel trinitas, plures vel
pluralitas, distinctio vel distinctae, cum his utimur de Deo loguentes... Magis illa dicuntur ad excludendum
ea quae sunt in Deo quam ad ponendum aliqua. Si diligenter praemissis auctoritatum verbis intendimus, ut
dictorum intelligentiam capiamus, magis videtur horum verborum usus introductus ratione removendi at-
que excludendi a simplicitate deitatis quae ibi non sunt, quam ponendi aliqgua» (PETRUS LOMBARDUS,
Sententiae in 1V libris distinctae, lib. I, d. XX1V - la traduzione italiana di questo brano come quelle di tut-
ti i seguenti testi latini privi di indicazioni alternative & opera mia).

‘ «Hoc vere unum in quo nullus numerumy» (cfr. BOETHIUS, Quomodo Trinitas Unus Deus, cap.
II - ed. Stewart, p. 10).

* «Deus est verissime unus. Ergo in eo nullus est numerus» (Q. de pot. g. 9, a. 5).



GIovANNI VENTIMIGLIA 49

derivante da accidenti, né quindi alcun numero... Dio invero non si differenzia in alcun
modo da Dio, né in base ad accidenti, né in base a differenze sostanziali poste nel sog-
getto. Dove non vi & alcuna differenza, non vi ¢ affatto pluralita, per la qual cosa non vi
& nemmeno il numero; dunque vi & soltanto 1" unita»®.

Ora, & importante notare come la tesi della non predicabilita del numero in Dio
a motivo della sua interna indifferentia, della sua inespugnabile unita, non era soste-
nuta soltanto dal Lombardo e, prima di lui, da Boezio, ma da tutta una serie ininter-
rotta di teologi, tra i quali vi erano anche padri e dottori della Chiesa.

Per esempio sant’ Ambrogio si era espresso al riguardo in termini simili: «C’g,
infatti, la pienezza della divinita nel Padre e ¢’¢ la pienezza della divinita nel Figlio; ma
la divinitd non & diversa, ma una; né & confuso ci0 che & uno solo, né ¢ molteplice cio
che & uguale... Altrimenti come possiamo dire che ¢’ un solo Dio? E la diversita che
produce la molteplicita, mentre 1’unita della potenza esclude la moltiplicazione nume-
rica, perché I’unita non & un numero, ma & essa stessa il principio di tutti i numeri»’.

E nel De Spiritu Sancto: «Vi scuseremo per la vostra ignoranza, anche se non
vi scusiamo della vostra colpa. Noi pensando che uno solo & Dio, deduciamo anche
una sola divinita e un’unita di potere... E non professiamo tre dei, ma, anzi, li ne-
ghiamo, poiché non I’unita, ma la divisione della potesta divina pud creare una plu-
ralita di dei. Come ¢ possibile, infatti, che la divinita, che & unica, ammetta una plu-
ralitd, dal momento che la pluralita appartiene al numero e la natura di Dio non am-
mette il numero?»®.

¢ «Igitur pater filius spiritus sanctus unus non tres dii. Cuius coniunctionis ratio est indifferentia. Eos
enim differentia comitatur qui uel augent uel minuunt, ut Arriani qui gradibus meritorum trinitatem uariantes
distrahunt atque in pluralitatem diducunt. Principium enim pluralitatis alteritas est; praeter alteritatem enim
nec pluralitas quid sit intelligi potest. Trium namque rerum uel quotlibet tum genere tum specie tum numero
diversitas constat... Nulla igitur in eo diversitas, nulla ex diversitate pluralitas, nulla ex accidentibus multitu-
do, atque idcirco nec numeros... Deus vero a Deo nullo differt, ne vel accidentibus, vel substantialibus diffe-
rentiis in subjecto positis distent. Ubi vero nulla est differentia, nulla est omnino pluralitas, quare nec nume-
rus; igitur unitas tantum» (BOETHIUS, Quomodo Trinitas, cap. I, II [fine], III [inizio] pp. 6-12). Pin avant,
al n. 5, spiegando le parole di sant’Ilario sulla pluralita delle Persone divine, il Lombardo si affretta a precisa-
re, rivolgendosi al lettore in questi termini: «Attende, lector, his verbis, et vide quia nomine consortii plurali-
tatem significavit; professio ergo consortii est professio pluralitatis, quam professus est dicens Faciamus et
nostram. Pluraliter enim utrumgque dicitur. Sed hac professione pluralitatis non diversitatem vel multitudinem
posuit, sed solitudinem et singularitatem negavit. Sic ergo, cum dicimus plures personas vel pluralitatem per-
sonarum, singularitatis et solitudinis intelligentiam excludimus».

" «Est enim plenitudo divinitatis in Patre, est plenitudo divinitatis in Filio, non discrepans sed una
divinitas. Nec confusum, quod unum est: nec multiplex, quod indifferens... si hoc de humanis Scriptura di-
cit, quia multi unum sunt, quorum nulla potest esse cum divinis comparatio: quanto magis Pater et Filius di-
vinitate unum sunt, ubi nec substantiac nec voluntatis ulla est differentia? / Namque aliter quomodo unum
Deum dicemus? Diversitas plures facit, unitas potestatis excludit numeri quantitatem; quia unitas numerus
non est, sed haec omnium ipsa principium est» (AMBROSIUS, De fide, 1, c. 2, nn. 17-19 - ed. Faller, pp .
10-11). La traduzione italiana & quella di C. Moreschini nella edizione bilingue a cura della Biblioteca Am-
brosiana, Citta Nuova, Roma 1984, p. 63.

¥ «Sed excusemus vos ab inscientia, etsi non excusamus a culpa. Etenim secundum nostram sen-
tentiam quia unus Deus, una Divinitas, et unitas intelligitur potestatis... Et tres deos non asserimus, sed ne-
gamus; quia pluralitatem non unitas facit, sed divisio potestatis. quomodo enim pluralitatem recipit unitas



50 ARTicoL

Proprio questi appena citati sono i testi cui si riferisce il Lombardo per giustifi-
care la sua tesi della predicabilita solo remotive dei termini numerali in Dio. Come si
puo gia vedere, I’impossibilita della attribuzione del numero a Dio era motivata non
solo dalla sua spiritualita, che impediva la predicazione di una proprieta legata alla ca-
tegoria della quantitd, ma anche, e soprattutto, dal postulato della indivisibilita del
Principio, dogma tipico di ogni neoplatonismo, come ho mostrato altrove’. Di questo
postulato e dei suoi corollari, individuati bene da Baeumker ", risulta del resto impre-
gnata profondamente la maggior parte della teologia medievale.

Nel Tractatus de sex dierum operibus di Teodorico di Chartres, per esempio, si
poteva leggere: «L’unita precede ogni alterita, perché 1'unita precede il due, che &
principio di ogni alterita: «altro”, infatti, si dice quando ci siano due cose»''. E poco
pitl avanti: «C’&, dunque, una sola realta che & unita, e un unico essere che ¢ la divi-
nita stessa e il sommo bene... una cosa, infatti, permane nella sua identita fin che par-
tecipa dell’unita, ma, quando si divide, si dissolve nel nulla. L unita, infatti, &€ mante-
nimento e forma dell’essere, mentre la divisione & causa di annientamento: dalla vera
unita che ¢ Dio, allora, & creata ogni pluralitd. Nella divinita, dunque, non c’& alcuna
pluralita e, percid, neppure numero»'.

Come si puo notare, questa pagina & un concentrato di tesi platoniche e una sor-
ta di riassunto di quasi tutte quelle che saranno prese esplicitamente di mira da Tom-
maso; indivisibilita assoluta dell’Uno, esteriorita e subordinazione ad esso della alte-
rita e della molteplicita, stigmatizzazione della divisione come causa di distruzione e
di morte, negazione della predicabilita del numero in Dio, ricorso alla dualita (che e

divinitatis; cum pluralitas numeri sit, numerum autem non recipiat divina natura?» (AMBROSIUS, De Spi-
ritu Sancto, 111, c. XIV, par. 13, n. 93 - ed. Faller, p. 189). La traduzione italiana & quella di C. Moreschini
nella edizione bilingue a cura della Biblioteca Ambrosiana, Citta Nuova, Roma 1979, p. 315.

° G. VENTIMIGLIA, Differenza e contraddizione. Il problema dell’essere in Tommaso d’Aquino:
esse, diversum, contradictio, Vita e Pensiero, Milano 1997, pp. 51-175.

' Baeumker ha fissato, in una serie ordinata di sei espressioni tipiche, le condizioni di appartenen-
za di una filosofia allo spirito del platonismo: «1. Prima della molteplicita sta I'unita... A questa tesi si col-
lega un principio metafisico su cui concordano Platone e Aristotele, e cioe: 2. essere ed essere-uno sono la
stessa cosa. Tutto &, solo fino a quando € uno e cessa di essere, quando cessa di essere uno... 3. Tutta la mol-
teplicita ha la sua unifa e il suo essere in quanto partecipa dell’Uno. Dunque, come ogni determinata mol-
teplicita tende a ritornare ad una unita, allo stesso modo 4. deve esistere un Uno originario, uno in se stes-
50, che & la causa dei molti e a cui la molteplicita & ricondotta come alla sua causa: Dio... 5. Quanto piti qual-
cosa & vicina al primo Uno, tanto pili & unita e perfetta / 6. Tutto cio che & molteplice tende a ritornare verso
I"Unita» (C. BAEUMKER, Witelo, ein Philosoph und Naturforscher des XIII. Jahrhunderts, Aschendorff,
Miinster 1908, pp. 347-348).

" «Omnem alteritam unitas precedit quoniam unitas precedit binarium qui est principium omnis al-
teritatis. Alterum enim semper de duobus dicitur» (THEODORICUS CARNOTENSIS, Tractatus de sex
dierum operibus, 30 - ed. Hiring, p. 568; tr. it. di E. Maccagnolo, Rusconi, Milano 1980, p. 198).

* «Non est ergo nisi una substantia unitatis et unica essentia que est ipsa divinitatis et summa bo-
nitatis.... Quamdiu enim res unitate participat ipsa permanet. Quam cito vero dividitur eadem interitum in-
currit. Unitas enim essendi conservatio et forma est: divisio vero causa interitus. At ex vera unitate que deus
est omnis pluralitas creatur. Nulla igitur in deitate pluralitas: quare nec numerus» (Ivi, 34 - ed. Hiring, p.
569/570; tr. it. di E. Maccagnolo, pp. 199-200).



Giovannt VENTIMIGLIA 51

pur sempre una molteplicita) per spiegare la diversita e la molteplicita, e ovunque,
confusione dell’uno con 1’'uno numerico, con il numero uno.

Pressoche tutte queste affermazioni si possono rileggere anche, per esempio,
nel De unitate liber di Gundissalino. Come ha mostrato il Correns"”, questo testo & il
punto di confluenza di tesi prese a prestito anche da Boezio, da Avicebron e da S.
Agostino, e questo fatto testimonia gia da solo come il platonismo cristiano e giudai-
co si sia conservato praticamente intatto fino alle soglie del XIII secolo.

Accanto alle teorie platoniche solite, troviamo anche i corollari che corrispon-
dono ai punti 2. e 6. dello schema di Baeumker citato sopra: «L’unita & cio in forza di
cui si dice che ogni cosa & una... Ora, non solo ogni cosa & una in forza dell’unita, ma
anche ¢ quella che & fino a quando & unita in se stessa»". E pitl avanti: «Una cosa & una
per la stessa ragione per la quale ha I’essere: percio il moto di tutte le sostanze & ver-
so I'uno e in forza dell’uno; e nessuna delle cose che sono desidera essere molteplice,
ma tutte desiderano essere uno allo stesso modo con cui desiderano essere. Infatti, tut-
te le cose desiderano per natura essere; ma non possono avere ’essere se non sono
uno; percio tendono all’uno»®.

Infine, nel De processione mundi dello stesso Gundissalino si puo legge-
re: «Poiché dunque il Creatore ¢ veramente uno, senza dubbio il primo creato non
doveva essere uno, ma, come tra il Creatore e la creatura non esisteva alcun medio,
cosl tra I’'uno e il due non vi & alcun medio. Infatti il primo ente che & diverso dal-
I'uno ¢ il due. Dunque, poiché il Creatore & veramente uno, la creatura, che & dopo
di Lui, doveva essere certamente due. Infatti nell’unitd non vi & diversita, ma solo
nella alterita. Ma il primo principio dell’alterita ¢ il binario, che discende per primo
dall’unita. Se dunque il primo creato fosse uno, allora non vi sarebbe alcuna diver-
sita; ma se non vi fosse la diversita, non vi sarebbe la totalita delle creature, che pu-
re & necessario che ci sia»'.

Come si pud vedere, in questo testo I’ispirazione neoplatonica & fortissima. I
termini usati per designare i primi principi, unum e duo, ricordano addirittura — come

" P. CORRENS nel commento a: GUNDISSALINUS, De unitate, Aschendorff, Miinster 1891, pp.
12-49.

'* «Unitas est, qua unaquaeque res dicitur esse una... Non solum autem unitate una est, sed etiam
tamdiu est, quidquid est, id quod est quamdiu in se unitas est» (GUNDISSALINUS, De unitate, ed. Cor-
rens, p. 3).

¥ «Ac per hoe, quia ex quo res habet esse, una est: ideo motus omnium substantiarum est ad unum
et propter unum; et nihil eorum, quae sunt, appetit esse multa, sed omnia, sicut appetunt esse, sic et unum
esse. Quia enim omnia esse naturaliter appetunt, habere autem esse non possunt, nisi sint unum, ideo om-
nia ad unum tendunt» (ivi, p. 4).

' «Cum igitur creator uere unus sit, profecto creatum non debuit unum, sed, sicut inter creatorem et
primam creaturam, nihil fuit medium, sic inter unum et duo nihil est medium. Primum enim, quod est di-
versum ab uno, hoc est duo. Cum igitur creator uere sit unus, profecto creatura, quae post ipsum est, debuit
esse duo. In unitatem enim non est diuersitas, sed in alteritate. Sed primum principium alteritatis binarius
est, qui primus ab unitate recedit. Si igitur primum creatum unum esset, tunc nulla esset diuersitas; si uero
nulla esset diuersitas, nulla esset, quae futura esset, creaturarum uniuersitas» (GUNDISSALINUS. De pro-
cessione mundi - ed. Biilow, pp. 20.21).



52 ARTICOLI

Punum e il binarius di cui abbiamo letto sopra nel Tractatus de sex dierum operibus
di Teodorico di Chartres — I’Uno e la Diade di Platone"".

Dal De processione mundi dipende anche quanto Tommaso poteva leggere nel
Liber de Essentiis di Ermanno di Carinzia, ancora incentrato sulla precedenza dell’ -
num sul duo", mentre dal De unitate Liber dipendono le Regulae de sacra theologia
di Alano di Lilla, scritte prima del 1203, opera di grande diffusione ed importanza nel-
la prima scolastica, conosciute anche da Tommaso". Converra rileggere qui alcuni dei
passaggi piu significativi sul tema in questione in modo da poter avere la percezione
precisa, in seguito, del carattere assolutamente nuovo delle pagine tomiste, scritte sul-
lo stesso argomento soltanto un cinquantennio piu tardi.

La Regola I dice: «L.a Monade & cio in forza di cui ogni cosa & una»™. E cosi
viene spiegata: «Dio & detto non solo une ma anche monade, ciog unitd. E questo per
una ragione molteplice. Si dice che sia unita o uno in ragione della semplicita ovvero
della singolarita. Infatti da Dio ¢ escluso ogni numero, ogni pluralita... Ogni diversita
di questo tipo & esclusa dalla monade celeste. Infatti non & diverso a causa delle parti,
perché ¢ incorporeo; non & diverso a causa delle proprieta, come dice Agostino, poi-
ché in Lui non vi ¢ alcun numero, alcuna diversita... Per la qual cosa € uno, anzi unita.
Per questo Boezio nel libro De Trinitate, parlando di Dio, dice: dunque ¢ veramente
uno cio in cui non vi & alcun numero, alcuna pluralitas™,

Come si nota, la tesi di Boezio e dei Padri, della non predicabilita del numero
in Dio, a motivo della sua inespugnabile unita, si & conservata assolutamente intatta.
Se a questo punto torniamo a Tommaso d’Aquino, provando a metterci per un mo-
mento nei suoi panni, non ¢ difficile immaginare un certo imbarazzo: infatti, come po-
ter prendere posizione esplicita contro un teologo, qual era Boezio, che godeva in quel
tempo di indiscussa autorita e che, come appena visto, rappresentava una dottrina co-

20

'" Sulla fortuna delle cosiddette dottrine non scritte di Platone nel Medioevo si veda il mio Diffe-
renza, pp. 62-73.

¥ «Unum autem plane omnium principium intelligi necesse est. Duobus namque prius est unum -
nisi enim precedat unum, nichil est quod duo constituat. Atque ubi duo, et unum est necessario. Non vero
convertitur, ut, si unum est, et duo fore necesse sit. Duo itaque principia qui vel existimari possint, dum,
utrumque prius esse laborans, neutri principalem sedem relinqueret? Nisi enim alterutrum altero prius es-
set, nequaquam primum omnium existeret, dum vel unum complendo omnium numero» (HERMANNUS
DE KARINTHIA, Liber de Essentiis, 58 vH, p. 78. Il commento al testo, con il rimando al De processione
mundi, si trova a p. 244).

" Per queste notizie si veda N. HARING, Magister Alanus, Regulae celestis iuris, in “Archives
d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age™ 48 (1981), 99-101.

* «Monas est qua quelibet res est una» (MAGISTER ALANUS, Regulae celestis iuris, I, - ed. Hi-
ring, p. 124).

' «Deus non solum unus sed etiam monas i.e. unitas dicitur, Et hoc multiplici ratione. Dicitur enim
esse unitas siue unus ratione simplicitatis vel singularitatis. A deo enim relegatur omnis numerus, omnis
pluralitas... Omnis autem talis diuersitas relegatur a celesti monade. Non enim diuersum est ratione partium
quia incorporeus, non diuersus ratione proprietatum, ut dicit Augustinus, quia in eo nullus numerus, nulla
diversitas est... Quare uere est unus, immo unitas. Unde Boetius in libro De Trinitate ait de deo loquens: Ve-
re igitur unum in quo nullus numerus, nulla pluralitas» (v, I, 1,- p. 124).



GiovanNi VENTIMIGLIA 53

mune sostenuta, tra gli altri, da dottori della Chiesa? Nei suoi confronti, infatti, Tom-
maso si mostra conciliante, precisando che le sue parole si riferivano a Dio conside-
rato nell’unita della sua essenza e non nella trinita delle Persone™.

Ma contro il Lombardo era pur lecito schierarsi. Negare che i termini numera-
les potessero essere predicati di Dio positive equivaleva esattamente a schierarsi dal-
la parte di Sabellio, ovvero dalla parte di quegli eretici che negavano la distinzione
reale delle Persone della SS. Trinitd. Nell’articolo della questione quodlibetale che
Tommaso consacra al nostro problema, si afferma senza mezzi termini:

«Sembra che I’unita dica qualcosa di positivo di Dio, e non solamente, come rite-
neva il Maestro, una rimozione»™. E poco dopo: «Il numero segue alla distinzione. Se
dunque "unita e il numero non attribuissero a Dio nulla di reale, non vi sarebbe in Dio
alcuna distinzione reale, la qual cosa ¢ I’eresia sabelliana»*. Ora, & importante notare
come una tale presa di posizione nei confronti della /ittera del Lombardo su questo pun-
to era tipica dei maestri dell’ Universita di Parigi in quel tempo. Lo afferma a chiare let-
tere san Bonaventura: «E il Maestro lo toglie [il numero] del tutto; percio la sua posi-
zione & errata. E in questo articolo non & seguita concordemente da tutti i maestri di Pa-
rigi»”. E subito prima aveva scritto: «Ma sebbene questa posizione sembri probabile,
tuttavia non viene seguita da tutti»*. Ecco dunque la circostanza storica ed il contesto
storico-teologico in cui collocare la questione che ci accingiamo a commentare. Tom-
maso, con la sua risposta a favore del “positive” riguardo il modo di predicazione del
numero in Dio, segue I’opinione pin diffusa tra i suoi colleghi parigini intorno ad una
questione particolare suscitata dal Lombardo.

E tuttavia & chiaro - e lo era perfettamente anche agli occhi dei maestri parigini
e di Tommaso - che la posta in gioco nascosta dietro a tale questione particolare & al-
tissima. Perché, se & vero che la tesi del Lombardo era rappresentativa di tutta una
ininterrotta tradizione di pensiero, sostenuta dalla autorita di grandi teologi e dottori
della Chiesa, 1’accusa di sabellianismo che si levava contro questa tesi riguardava in
realta praticamente tutta quella tradizione della Chiesa fino ad allora. La contrapposi-
zione dei teologi parigini e di Tommaso, dunque, alla tesi del Lombardo, & di una im-
portanza capitale e rappresenta un momento determinante nella storia della compren-
sione del mistero di Dio.

* Q. de pot., g. 9, a. 5.

* «Videtur quod unitas aliquid positive dicat in divinis, et non remotionem tantum, secundum opi-
nionem Magistri» (Quodl, X, g. 1, a. 1).

* «Numerus sequitur distinctionem. Si ergo unitas et numerus in divinis non dicerent rem aliquam,
non esset in divinis realis distinctio, quod est haeresis Sabelliana» (/bidem).

# «Et Magister omnino removet; ideo positione sua defecit. Et in isto articulo non sustinetur com-
muniter a magistris Parisiensibus» (BONAVENTURA, In I Sententiarum, d. XXIV, a. 2, q. 1). Come ve-
dremo, non tutti i maestri parigini presero posizione contro il Lombardo, i primi anzi si mostrarono suoi fe-
deli discepoli.

* «Sed quamvis haec positio probabilis videatur, tamen communiter non tenetur» (/vi, a. 1, g. 1).
Cir. anche In I Sent., d. XVIL, p. 1, q. 1; In II Sent., Praelocutio.



54 ARTICOLI

2. IL RESPONDEO: 1 QUIDAM

Seguiamo adesso il respondeo della questione del De potentia, che & il piti com-
pleto e dettagliato al riguardo, servendoci all’occasione dei testi paralleli. Le prime
parole del respondeo vanno direttamente al cuore del problema e lasciano intendere
subito quale sara la posizione di Tommaso: «Dell’uno e dei molti esistono diverse no-
zioni, che sono state anche occasione di contrasti presso i filosofi. Infatti esiste una
nozione dell’uno secondo cui esso & il principio del numero, e ne esiste un’altra se-
condo cui esso si converte con 1’ente; analogamente esiste un concetto del molto se-
condo cui esso appartiene a quella determinata specie della quantita che & chiamata
numero, ed esiste un concetto del molto secondo cui esso abbraccia ogni genere, co-
me 1’uno, a cui si oppone la molteplicita»®.

Notiamo anzitutto come Tommaso non esiti a collocare senza mezzi termini ed
in prima battuta, la multitudo tra i trascendentali: «circuit omne genus»! Si puo inoltre
osservare 1’applicazione, tipicamente tomista, della distinzione riguardante 1'uno - la
distinzione ciog tra 1’'uno numerico e 1'uno trascendentale - alla molteplicita, che per-
mette, appunto, di conferire ad essa una dignita pari a quella del trascendentale uno™.

1l respondeo continua poi cosi: «Vi furono alcuni filosofi che non distinsero tra
1'uno che si converte con I’ente e 'uno che & principio del numero, ritenendo che in
nessuno dei due modi I'uno aggiungesse qualcosa alla sostanza; e ritenendo invece
che I'uno detto in qualsiasi modo significasse la sostanza. Da ci0 ne derivava che il
numero, composto da tanti uno, fosse la sostanza di tutte le cose, come pensavano Pi-
tagora e Platone»™.

Il riferimento a Platone potrebbe sembrare fuori luogo in questo contesto. An-
zitutto Tommaso non chiarisce le conseguenze di una tale posizione per il concetto
di divisio e di multiplicitas che sono a tema del respondeo. Sembrerebbe una cita-
zione puramente didascalica, tesa semplicemente a ricordare che la confusione tra i
due uno non fu storicamente sostenuta solo da Avicenna - come subito dopo si dira
- ma pure da Platone, senza che questo tuttavia comporti, nell’economia del discor-
$0, una conseguenza riguardo al posto della multiplicitas nell’essere o nell’Essere.

7 «Dicendum quod de uno et multo diversa inveniuntur, quae etiam apud philosophos fuerunt oc-
casio diversa sentiendi. Invenitur enim de uno, quod est principium numeri, et quod convertitur cum ente;
similiter invenitur de multo, quod pertinet ad quamdam speciem quantitatis, quae dicitur numerus, et iterum
quod circuit omne genus, sicut et unum, cui videtur multitudo opponi» (Q. de pot. q. 9, a. 7. Corsivo mio).

* Fu Averroé a criticare per primo la confusione avicenniana dei due tipi di uno e a sostenere la di-
stinzione dell’uno sinonime dell’ente dall’uno principio del numero, ma si deve a Tommaso |’ estensione di
questa distinzione anche ai molti, e dunque la scoperta che, oltre alla molteplicitd numerica, esiste una mul-
tituelo transcendens. (cfr. VENTIMIGLIA, Differenza, pp. 164-175, dove sono citati i testi al riguardo).

* «Fuerunt ergo aliqui inter philosophos qui non distinxerunt inter unum quod convertitur cum en-
te, et unum quod est principium numeri, aestimantes quod neutro modo dictum unum aliquid super sub-
stantiam adderet; sed unum quolibet modo dictum significaret substantiam rei. Ex quo sequebatur guod nu-
merus, qui ex unis componitur, sit substantia omnium rerum secundum opinionem Pytagorae et Platonis»
(Ibidem - corsivo mio).



Giovannl VENTIMIGLIA 55

Questa interpretazione potrebbe trovare ulteriore conferma nel fatto che nelle que-
stioni parallele il riferimento a Platone o ai Platonici & assente. Ma, come vedremo,
non & cosi.

Il respondeo prosegue poi con il riferimento alla posizione di Avicenna: «Al-
cuni, invece, non distinguendo tra I’'uno che si converte con I’ente e I’'uno principio
del numero, credettero al contrario che 1’uno, in qualunque modo venga detto, ag-
giungesse qualcosa di accidentale alla sostanza; e di conseguenza credettero che ogni
molteplicita fosse necessariamente un accidente appartenente al genere della quantita.
E questa fu la posizione di Avicenna, che sembra sia stata seguita da tutti gli antichi
dottori. Essi infatti non intesero con uno e molti altro che qualcosa di appartenente al
genere della quantita discreta»™.

Per quanto riguarda la critica di Tommaso ad Avicenna, sara utile ricordare la
pagina del Commento alla Metafisica, dove se ne parla pit diffusamente: «Infatti in
questo differiscono i predicati comuni da quelli accidentali, sebbene entrambi siano
accomunati dal fatto di non essere sostanze: perché i predicati comuni significano la
stessa natura dei soggetti, non cosi gli accidenti, che significano una qualche natura
aggiunta a quella propria dei soggetti. Non considerando cio, Avicenna ritenne che
I'uno e I’ente fossero predicati accidentali, e che indicassero una natura aggiunta alle
cose di cui sono dette. L'errore avvenne a causa di un equivoco sull’uno. L’uno infat-
ti, in quanto & principio del numero, avendo il significato della misura nel genere del-
la quantita, indica una certa natura aggiunta alle cose di cui viene detto, in quanto si
trova nel genere dell’accidente. Ma I’'uno che si converte con 1’ente abbraccia tutti gli
enti. Dunque non indica una certa natura determinata che si trova in un genere parti-
colare»’'.

* «Quidam vero non distinguentes inter unum quod convertitur cum ente, et unum quod est princi-
pium numeri, crediderunt e contrario, quod utrolibet modo dictum unum, adderet aliquod esse accidentale
supra substantiam; et per consequens omnis multitudo oportet quod sit aliquod accidens pertinens ad genus
quantitatis. Ef haec fuit positio Avicennae, quam quidem videntur secuti fuisse omnes antiqui doctores. Non
enim intellexerunt per unum et multa nisi aliquod pertinens ad genus quantitatis discretae» (Ibidem. - cor-
Sivo mio).

*! «In hoc enim differunt communia ab accidentibus, quamvis utrisque sit commune non esse hoc
aliquid: quia communia significant ipsam naturam suppositorum, non autem accidentia, sed aliquam natu-
ram additam. Hoc autem non considerans Avicenna posuit quod unum et ens sunt praedicata accidentalia,
et quod significant naturam additam supra ea de quibus dicuntur. Deceptum enim fuit ex aequivocatione
unius. Quod quidem secundum quod est principium numeri habens rationem mensurae in genere quantita-
tis, significat quamdam naturam additam his de quibus dicitur, cum sit in genere accidentis. Sed unum quod
convertitur cum ente circuit omnia entia. Unde non significat aliquam naturam determinatam ad aliquod ge-
nus» (In X Metaph., 1. 3). San Tommaso riprende qui la critica di Averroé ad Avicenna ed in particolare il
seguente passaggio della sua parafrasi: «Sed deceperunt enm (Avicenna) duo, scilicet quia opinabatur quod
unum, quod est principium quantitatis, est unum quod est synonymum enti et quia hoc unum numeratur in
accidentibus, existimavit quod unum, quod significat omnia praedicamenta, est accidens» (AVERROES, In
X Metaph., ed. cit. fol. 257 r F; cfr. anche In IV Metaph., fol. 67 r B; D-E), Cfr. in proposito: A, de LIBE-
RA, D’Avicenne a Averroés, et retour. Sur le sources arabes de la théorie scolastique de I'un transcen-
dental, in “Arabic Sciences and Philosophy”, 4 (1994), 141-179.



56 ARTICOLI

L’ affermazione importantissima, perd, del testo del De potentia citato, ¢ quella
relativa a «tutti gli antichi dottori». Tommaso ¢ dunque perfettamente cosciente che la
concezione da cui sta per prendere le distanze non ¢ solo quella di Avicenna, o del
Magister (il Lombardo) o di quidam theologi del suo tempo, come sottolinea dopo,
ma proprio la stessa di tutti gli antichi dottori della Chiesa! Come & noto, lo stile di san
Tommaso & sempre stato molto conciliante e rispettoso della tradizione: se dunque ora
si accinge a prenderne le distanze significa che considera davvero questo punto deci-
sivo per lo stesso dogma.

E opportuno notare, tuttavia, a proposito del passaggio che abbiamo di fronte,
una incongruenza storica di Tommaso. Come € possibile che gli antichi dottori siano
stati seguaci di un filosofo vissuto dopo di loro? Si tratta di una svista felice e signifi-
cativa. I Dottori di cui si parla, infatti, erano profondamente influenzati dalla filosofia
neoplatonica. E in forza del postulato fondamentale di quella filosofia - I’ indivisibilita
del Principio - che essi negavano la molteplicita ed il numero in Dio. Certo, anche per-
ché il numero implica la quantita e Dio & scevro di materia - da questo punto di vista
la loro posizione & vicina a quella che sarebbe stata in seguito di Avicenna, appunto -
ma soprattutto perché il numero implica una molteplicita e Dio ¢ fondamentalmente
Uno. (Ubi non obviat relationis distinctio dicevano, ma poi aggiungevano subito che
quella relativa era una distinzione minima!).

Tommaso, pero, nel continuare il suo discorso sugli altri guidam, i teologi, sem-
bra sottolineare di pili I’argomento della guantita. Cosi continua, infatti: «Vi furono al-
cuni che, ritenendo impossibile I’ esistenza della quantita in Dio, affermarono che i ter-
mini indicanti I'uno e i molti non pongono qualcosa in Dio, ma rimuovono qualcosa da
Lui. Questi termini infatti non possono porre se non quello che significano, ciog la
quantita discreta, che non puo esistere in alcun modo in Dio. Cosi dunque secondo lo-
ro uno viene detto di Dio al fine di rimuovere la molteplicita della quantita discreta;
mentre i termini indicanti pluralita vengono detti di Dio al fine di rimuovere [’unita,
che ¢ il principio della quantita discreta. E questa sembra essere stata 1’opinione del
Magister, sostenuta nella distinzione XXIV del I libro delle Sentenze. La quale, consi-
derato il presupposto da cui parte, ovvero che ogni molteplicita indica una quantita di-
screta, e ogni uno & principio di quella quantita stessa, ¢ la pit ragionevole di tutte»”.

Non sara superfluo notare qui che la posizione del Lombardo, come avvenne
spesso, fu seguita anche da molti altri teologi e rappresentava cosi pill che il parere di

* «Quidam vero fuerunt qui attendentes gquod in Deo nulla quantitas esse potest, posuerunt quod
termini significantes unum vel multa de Deo non ponunt aliquid, sed removeant tantum. Non enim pos-
sunt penere nisi quod significant, scilicet quantitatem discretam, quae nullo modo potest esse in Deo.
Sic ergo secundum eos unum dicitur de Deo ad removendum multitudinem quantitatis discretae; termi-
ni vero significantes pluralitatem, dicuntur de Deo ad removendum unitatem, quae est principium quan-
titatis discretae. Et haec videtur fuisse opinio Magistri, quae ponitur in XXIV dist. I Sententiarum. Quae
quidem, supposita suae opinionis radice, scilicet quod omnis multitudo significaret quantitatem discre-
tae, et omne unum esset eiusdem quantitatis principium, inter omnes rationabilior invenitur» (Q. de pot.,
q.9,a.7).



GIovANNI VENTIMIGLIA 57

un singolo pensatore, 1’orientamento di una intera scuola. Seguivano la posizione del
maestro: ["autore della cosiddetta Glossa pseudo-Poitiers ¥, maestro Udo™, Alano di
Lilla*, maestro Gandulfo di Bologna®, Pietro di Poitiers”’, maestro Martino®. A co-
minciare invece da Prepositino® e Pietro di Capua® si verificd una rottura con questa
tradizione e si inizid ad optare per la tesi della predicazione positive del numero in Dio,
seguita poi anche da Alessandro di Hales, san Bonaventura, sant’ Alberto Magno®'.
Tommaso afferma tuttavia che la posizione del Lombardo (e della sua scuola)
supposita suae opinionis radice, cioe quella di Avicenna, inter omnes rationabilior in-
venitur. Ci si riferisce qui alla posizione degli altri teologi che, pur partendo dallo stes-
SO presupposto avicenniano, cercarono tuttavia di attribuire positive il numero a Dio.
Tommaso vi fa riferimento nel seguito del respondeo: «Alcuni, non capendo
che i nomi affermativi, attribuiti a Dio, possono essere utilizzati per rimuovere qual-

* «Quidam tamen dicunt, quia non tantum aliquid removetur, sed etiam ponitur, ponitur per signi-
ficationem, tollitur per consignificationem, ut, cum dico: Socrates est rationalis, non tantum aufero intelli-
gentiam “‘irrationalis”, sed pono intelligentiam rationalis» (Glossa Pseudo-Poitiers f. 31 ra - dist. 2.4, cita-
to in J. SCHNEIDER, Die Lehre vom dreieinigen Gott in der Schule des Petrus Lombardus, Hueber, Miin-
chen 1961, p. 191).

* Cfr. SCHNEIDER, Die Lehre, p. 191.

* Cfr. MAGISTER ALANUS, Regulae caelestis iuris, 1, 3 (p. 124); Summa “Quoniam homines”™
(ed. Glorieux, p. 134); cfr. anche SCHNEIDER, Die Lehre, p. 191.

* GANDULPHUS BONONIENSIS, Sententiarum libri quatuor, (ed. de Walter, p. 17). Cfr. anche
SCHNEIDER, Die Lehre, p. 192.

" «Nos vero, relictis huiusmodi ambagibus, dicimus hoc nomine aliguis vel unus nil poni, cum de
Deo dicitur, quemadmodum nec aliis nominibus numerabilibus, sicut in sequenti dicetur» (PETRUS PIC-
TAUIENSIS, Sententiae, edd. Moore-Dulong, p. 37. Cfr. anche SCHNEIDER, Die Lehre, p. 192).

* Cfr. ibidem.

* «Sequitur de nominibus partitivis... Vel sic: tres unitates in tribus personis sunt, et ille personae
secundum eas sunt numerabiles. Ergo ternarius inest tribus personis, ergo numerus. Et hoc est contra Boe-
tium qui dicit in libro de trinitate quod nulla quantitas est in deo... Alii dicunt quod ista vocabula, scilicet
unus, distinctus, tantum remotive dicuntur, ut sit sensus: pater est unus, i.e. non plures... Nos dicimus / quod
non tantum remotive, sed etiam positive accipiuntur, et omnia illa vocabula in masculino et feminino iunc-
ta cum nominibus personalibus et non essentialibus distinctionem notant indeterminate» (MAGISTER
PRAEPOSITINUS, Summa “Qui producit ventos”, ed. Angelini, pp. 204-205). La Summa di Prepositino
influenzd molto anche la Summa Aurea di Guglielmo d’ Auxerre. Si veda anche lo SCHNEIDER, Die Leh-
re, che a p. 193 nota: «Daraus schlieft er auf eine wirkliche Dreizahl in der Trinitdt, wie er zur Abwehr des
Sabellianismus betont. Damit lehnt er den Standpunkt der Schule, dem Wortlaut nach wenigstens, ab». An-
che lo Schneider, dunque, nota come la posizione della scuola del Lombardo - che a sua volta si rifaceva a
Boezio ed ad una lunga tradizione neoplatonica - correva i rischi del sabellianismo.

“ «Alii dicunt, quod numeralia nomina remotive tantum ponuntur in huismodi locutionibus et nil
proursus ibi significant. Sed si tantum remotive ponuntur, aut removent maiorem numerum aut minorem ....
Nos vero dicimus, quod in huiusmodi propositionibus per hoc nomen duo vel tria et similia predicantur di-
stinctiones confuse; cum enim dicitur: Pater et Filius sunt duo, praedicantur duo distinctiones de Patre et Fi-
lio confuse; sicut cum dicitur: Pater et ille sunt albi, confuse predicantur due albedines de his, cum dicitur:
Pater et Filius et Spiritus sanctus sunt tres, predicantur tres distinctiones confuse de his... et sunt ibi tres di-
stinctiones, quarum una est solus Pater, alia solus Filius, tertia solus Spiritus sanctus; et sunt secundum hoc
distinctiones ille proprietates personarum» (PETRUS CAPUENSIS, Summa “Vetustissima veterum come-
deritis”, estr. pubblicati in SCHNEIDER, Die Lehre, p. 194).

“ T testi di questi tre ultimi teologi saranno citati pit sotto.



58 ARTICOLI

cosa (non attribuendo dunque a Dio ’'uno e i molti — poiché non conoscendo se non
quelli che si trovano nel genere della quantitd, non osavano porli in Dio), dissero che
i termini numerali non si predicano di Dio come se fossero espressioni significanti una
qualche cosa intesa, ma come se fossero espressioni ufficiali, rappresentanti di qual-
cosa che esiste in Dio, ciog¢ la distinzione nel modo della distinzione sincategoremati-
ca. La qual cosa appare fatua, perché non si puo dedurre affatto da quei termini un ta-
le significato»*®.

Non sono riuscito ad individuare i nomi dei teologi che si nascondono dietro
questi guidam. Non & invece difficile capire a chi si riferisce Tommaso quando scri-
ve: «Altri dissero che i suddetti termini pongono qualcosa di positivo in Dio, sebbene
essi suppongano che uno e molti si trovino soltanto nel genere della quantita; infatti
dicono che non ¢ inopportuno attribuire una qualche specie della quantita a Dio, an-
che se il genere stesso della quantita non si ritrova in Lui; d’altra parte anche alcune
specie della qualita, come la sapienza e la giustizia, vengono attribuite a Dio positiva-
mente, sebbene in Dio non vi possa essere la qualita stessa»*.

I teologi sottintesi in questo testo sono Alessandro di Hales *, Bonaventura® e lo
stesso maestro di Tommaso Alberto Magno®. Tommaso non condivide questa soluzio-
ne che, partendo dalla premessa avicenniana (I’'uno ed i molti detti univocamente se-

* «Quidam vero, non intelligentes quod nomina affirmativa ad removendum possint in praedica-

tionem divinam induci, nec iterum ponentes unum et multa, - nisi quod est in genere quantitatis, quam in
Deo ponere non audebant, - dixerunt quod termini numerales non praedicantur de Deo guasi dictiones si-
gnificantes aliquam rem conceptam sed quasi dictiones officiales, exercentes aliquid in divinis, scilicet di-
stinctionem ad modum syncategorematicae distinctionis. Quod quidem fatuum apparet, cum nihil tale ex
horum terminorum significatione possit haberi»(Q. de por. q. 9, a. 7).

* «Alii dixerunt, quod praedicti termini aliquid positive ponunt in Deo, licet supponant quod unum
et multa sunt solum in genere quantitatis; dicunt enim quod non est inconveniens aliquam speciem quanti-
tatis Deo attribui, licet genus removeatur a Deo; sicut et aliquae species qualitatis, ut sapientia et iustitia, di-
cuntur de Deo positive, licet in Deo qualitas esse non possit» (Ibidem).

* «In divinis personis non est numerus simpliciter et proprie, quia non est ibi differentia secundum
substantiam, sed est ibi ut numerus;... Unde est ibi numerus cum additione et non simpliciter, ut scilicet di-
catur numerus -personarum sive relationum aut numerus Trinitatis» (Summa Halensis, 1, inqg. 2, tract. 1, q.
eIy

* «Positio Magistri fuit, quod huiusmodi nomina numeralia in divinis non ponerent aliquid, sed pri-
varent, sicut patet in littera. Et ratio huius positionis fuit, quia huiusmodi nomina, si aliquid ponunt, nume-
rum utique ponunt; sed numerum non esse in divinis ponendum, et ratio dicit et auctoritas Sanctorum con-
firmat. Cum enim in divinis non sit divisio et separatio, non sit etiam aggregatio, non sit etiam mensuratio;
et numerus separationem importet antecedenter; et aggregationem et mensurationem consequenter: nuimnerus
in divinis non videtur esse ponendus. Et ideo dictiones numerales in divinis non dicunt aliquid, sed magis pri-
vant, maiorem scilicet numerum et minorem.... Ratio similiter positionis non est convenienter sumpta. Nam
numerus importat distinctionem et super hoc compositionem aggregationis; et quamvis in divinis non sit ag-
gregatio, nihilominus est distinctio; et ideo numerus non est simpliciter removendus a divinis, sed numerus
talis. Et Magister omnino removet; ideo positione sua defecit, Et in isto articulo non sustinetur communiter
a magistris Parisiensibus» (BONAVENTURA, In I Sententiarum, d. XXIV, a. 2, g. 1 - corsivo mio).

“ Ob. 3: «A guocumque removetur genus, et species: sed in Deo non est quantitas: ergo nec est spe-
cies quantitatis quae est numerus»; ad 3: «non sequitur hoc argumentum: et ratio assignata est supra, quia
quandoque species refertur in divina non propter naturam generis quae est in ipsa, sed propter naturam dif-
ferentiae quam addit supra genus» (ALBERTUS MAGNUS, In I Sent., d. 24, a. 1, ad 3).



GiovanNl VENTIMIGLIA 59

condo la categoria della quantita), tenta di attribuire, ciononostante, il numero a Dio po-
sitivamente. Come abbiamo visto, I’ Aquinate preferisce piuttosto, supposita suae opi-
nionis radice, 1a tesi del Lombardo, anche se, d’altra parte, & convinto della necessita di
attribuire il numero a Dio in senso proprio e positivamente. Ma consideriamo da vicino
la critica di Tommaso alla posizione dei suoi colleghi parigini e del suo stesso maestro
Alberto (con la quale egli dichiara implicitamente 1’originalita della sua soluzione a
questo problema): «Ma fra le due categorie non vi & una tale somiglianza, come si & vi-
sto gia nelle obiezioni; infatti ogni specie della quantita, in ragione della sua specie,
possiede una imperfezione, che non ogni specie della qualita possiede. Inoltre la quan-
tith, propriamente parlando, & la disposizione della materia; per cui ogni specie della
quantita & in un certo senso una realtd matematica, la quale non puo esistere separata
dalla materia... Da cio appare che nessuna specie della quantita pud convenire alle realta
spirituali, se non metaforicamente. Invece la qualita segue la forma; per cui quelle qua-
lita che sono del tutto immateriali possono essere attribuite alle realta spirituali»”.

Il problema & questo: pena il rischio di cadere nell’eresia sabelliana, & necessa-
rio poter predicare di Dio il numero positive, ovvero attribuirgli la molteplicita non in
modo metaforico (ché altrimenti la distinzione delle Persone divine sarebbe essa pure
metaforica), ma in senso proprio. Ora, le perfezioni che si possono predicare di Dio in
senso proprio sono le cosiddette perfectiones simpliciter simplices definite sulla scor-
ta di Anselmo come quelle delle quali «simpliciter et omnino melius est esse quam
non esse»*. Tra di esse venivano annoverate tradizionalmente la sapienza, la giustizia,
la equita ed in genere tutte le virti. Si tratta di specie del genere della qualita la quale,
di per sé, essendo una categoria, ed implicando percio per natura una relazione acci-
dentale alla sostanza, non puo essere detta di Dio. Alcune sue specie tuttavia lo pos-
sono, almeno quelle che non comportano, appunto, alcuna imperfezione, e delle qua-
li & meglio, in assoluto, che esistano invece di non esserci affatto”. Ma - nota Tom-

T «Sed illud non est simile, ut in obiiciendo est tactum, nam omnes species quantitatis ex ratione
suae speciei habent imperfectionem, non autem omnes species qualitatis. Et praeterea quantitas proprie est
dispositio materiae; unde omnes species quantitatis sunt mathematica quaedam, quae secundum esse non
possunt a materia sensibili separare... Unde patet quod nulla species quantitatis potest in rebus spiritualibus
convenire, nisi secundum metaphoram. Qualitas autem sequitur formam, unde quaedam qualitates sunt om-
nino immateriales, quae attribui possunt rebus spiritualibus» (Q. de pot., q. 9, a. 7).

* «Unde dicendum est, quod omnia illa nomina quae imponuntur ad significandum perfectionem
aliquam absolute, proprie dicuntur de Deo, et per prius sunt in ipso quantum ad rem significatam, licet non
quantum ad modum significandi, ut sapientia, bonitas, essentia et omnia hujusmodi: et haec sunt de quibus
dicit Anselmus, in Monol., quod simpliciter et omnino melius est esse quam non esse» (In [ Sent., d. 22, q.
1, a. 1). Ci si riferisce al capitolo XV del Monologion di s. Anselmo.

* «Si autem consideremus propriam rationem cujuslibet generis, quodlibet aliorum generum, praeter
“ad aliquid”, importat imperfectionem; quantitas enim habet propriam rationem in comparatione ad subjec-
tum; est enim quantitas mensura substantiae, qualitas dispositio substantiae, et sic patet in omnibus aliis. Un-
de eadem ratione removentur a divina praedicatione secundum rationem generis, sicut removebantur per ra-
tionem accidentis. Si autem consideremus specie ipsarum, tunc aliqua secundum differentias completivas im-
portant aliguid perfectionis, ut scientia, virtus et huiusmodi. Et ideo ista praedicantur de Deo secundum
propriam rationem speciei et non secundum rationem generis» (In I Sent., d. 8, . 4, a. 3 - corsivo mio).



60 ARTICOLI

maso - questo non pud valere per le specie del genere della quantita che, implicando
per essenza la materia, sono escluse a priori dal novero delle perfezioni simpliciter
simplices.

Ma allora, come fare ad attribuire a Dio in senso proprio la molteplicita, come
impone la fede? Ecco il problema di Tommaso.

3. IL RESPONDEO: LA SOLUZIONE

Per impostare la soluzione in modo corretto I’ Aquinate pensa anzitutto di eli-
minare la difficolta alla radice e cio& negare che 1’uno e la molteplicita si dicano sol-
tanto nel senso della quantita. Tutte le difficolta in cui si imbatte la riflessione sulla
predicabilita del numero in Dio nascono, infatti, secondo Tommaso, proprio dalla
confusione tra ’'uno ed i molti numerici con 1’uno ed i molti trascendentali. Ecco co-
me si esprime in proposito Tommaso: «Queste opinioni discendono dal presupposto
che 'uno che si converte con I'ente sia identico all’uno principio del numero e che
non esista altra molteplicita se non il numero che & una specie della quantita»™.

Ma, prosegue Tommaso: «La qual cosa ¢ manifestamente falsa. Infatti, poiché
la divisione causa la molteplicita, e la indivisione 1’unita, & necessario desumere il
giudizio sull’uno e i molti dal concetto di divisione. Ora, esiste una certa divisione che
oltrepassa del tutto il genere della quantita, cio¢ che esiste in forza di una certa oppo-
sizione puramente formale, non concernente alcuna quantita. Per cui & necessario che
la molteplicita conseguente a questa divisione, e I'uno che questa divisione nega, sia-
no piu universali e pitt ampi ontologicamente del genere della quantita»’'.

Tommaso segue qui, almeno in parte, la tesi che egli stesso riconosce essere in
Aristotele ed in Averroe. Nel Commento alle Sentenze, infatti, dopo aver esposto le te-
si contrastanti di Avicenna e di Aristotele (commentato da Averrog), Tommaso scri-
ve: «Esiste dunque una differenza fra le due opinioni, perché la prima non distingue
tra I’'uno e i molti in quanto sono nel genere della quantita e in quanto sono le prime
differenze dell’ente; la seconda invece distingue, come & stato detto, e credo che que-
sta sia la pili vera. Dunque affermo, seguendo quest’ultima opinione, che il numero e
I’unita in quanto sono nel genere della quantita non si trovano se non nelle realta in cui
si trova la misurazione della quantita»™.

* «Hae igitur opiniones processerunt, supposito quod idem sit unum quod convertitur cum ente et

quod est principium numeri, et quod non sit aliqua multitudo nisi numerus qui est species quantitatis» (Q.
depot. q.9,a. 7).

*' «Quod quidem patet esse falsum: Nam cum divisio multitudinem causet, indivisio vero unitatem,
oportet secundum rationem divisionis de uno et multo iudicium sumi. Est autem quaedam divisio quae om-
nino genus quantitatis excedit, quae scilicet est per aliquam oppositionem formalem, quae nullam quantita-
tem concernit. Unde oportet quod multitudo hanc divisionem consequens, et unum quod hanc divisionem
privat, sint maioris communitatis et ambitus quam genus quantitatis» (ibidem - corsivo mio).

* «Est ergo differentia inter duas opiniones, quia prima non distinguit inter unum et multa, prout
sunt in genere quantitatis, et prout sunt primae differentiae entis; secunda autem opinio distinguit, ut dictum



GIovANNI VENTIMIGLIA 61

Da quanto siamo andati fin qui leggendo si puo dedurre che Tommaso & perfet-
tamente consapevole di essere 1’unico teologo che applica al discorso su Dio le con-
seguenze della tesi aristotelica, anche in considerazione del fatto che ritiene tutti gli
altri teologi, i maestri e persino tutti gli antichi dottori, legati al postulato della confu-
sione avicenniana.

Vediamo finalmente quali sono le conseguenze della distinzione aristotelico-
tomista per la questione del numero in Dio: «Affermo dunque che di Dio non si pre-
dicano I'uno e i molti che appartengono al genere della quantita, ma 1’uno che si con-
verte con ’ente e la molteplicita ad esso corrispondente. Quindi 1'uno e i molti attri-
buiscono a Dio i significati che esprimono»™.

Ed il passaggio parallelo della Summa & ancora pil chiaro: «Noi invece dicia-
mo che i termini numerici, in quanto vengono applicati a Dio, non derivano dal nu-
mero che forma una delle specie della quantita; perché allora si attribuirebbero a Dio
solo in senso metaforico, come le altre proprieta dei corpi, quali la larghezza, la lun-
ghezza e simili: ma derivano dalla molteplicita presa come trascendentalex»™.

Ecco dunque una prima soluzione di Tommaso - si noti il dico ed il nos incon-
sueti nel linguaggio dell’ Aquinate -: siccome la multitudo che corrisponde all’uno tra-
scendentale non & ristretta alla categoria della quantita ma si estende a tutto cio che
esiste, e quindi anche agli esseri spirituali, percid puo essere detta anche di Dio™: in
questo senso si puo dire che il numero si predica di Dio in senso positivo.

E tuttavia - non manca di aggiungere Tommaso - poiche la multitudo di cui si
parla possiede, al pari degli altri trascendentali*’, un rapporto con il soggetto di cui si
predica (1’ens) tale per cui dice di esso qualcosa di positivo senza con ci0o aggiunger-
vi nulla, anzi aggiungendovi formalmente solo delle negazioni, percio si pud dire che
la stessa multitudo si predica di Dio, in un certo senso, anche remotive. Cosi continua
infatti Tommaso il passaggio appena citato: «[1’uno e i molti] perd non aggiungono a
Dio se non la distinzione e la indistinzione, il che equivale ad aggiungere negazioni,
come si & spiegato sopra. Percid concediamo che, quanto a cio che aggiungono alle
realta di cui vengono predicati, si prendono in senso negativo (remotive); in quanto

est, et hanc credo veriorem. Dico ergo secundum hanc, quod numerus et unitas, secundum quod sunt in ge-
nere quantitatis, non inveniuntur nisi in quibus invenitur commensuratio quantitatis» (In I Sent., d. 24,
q: L;a 3).

* «Dico ergo, quod in divinis non praedicantur unum et multa quae pertinent ad genus quantitatis,
sed unum quod convertitur cum ente, et multitudo ei correspondens. Unde unum et multa ponunt quidem in
divinis ea de quibus dicuntur» (Q. de pot. q. 9, a. 7).

* «Nos autem dicimus quod termini numerales, secundum quod veniunt in praedicationem divi-
nam, non sumuntur a numero qui est species quantitatis; quia sic de Deo non dicerentur nisi metaphorice,
sicut et aliae proprietates corporalium, sicut latitudo, longitudo et similia: sed sumuntur a multitudine se-
cundum quod est trascendens» (S. th., I, q. 30, a. 3).

* 1l riferimento esplicito alle realtd immateriali & presente nel respondeo della questione parallela
della Summa (ibidem).

* «Multitudo autem sic accepta hoc modo se habet ad multa de quibus praedicatur, sicut unum quod
convertitur cum ente ad ens» (ibidem).



62 ARTICOLI

perd includono nel loro significato cio di cui vengono detti, si prendono in senso po-
sitivo. Quindi bisogna rispondere ad entrambe le obiezioni»”".

E tutta qui la risposta di Tommaso? La domanda appare legittima se si conside-
ra la sproporzione tra i guidam tirati in ballo nella prima parte del respondeo (Plato-
ne, tutti gli antichi dottori) e la presente risposta che sembra avere di mira solo la tesi
di Avicenna.

Anzi, di quest’ultima tesi la risposta di Tommaso sembra colpire semplicemen-
te un aspetto particolare (ovvero quello per cui la multiplicitas numerale ¢ relegata
nell’ambito ristretto delle realta materiali e percio non si puo dire di Dio che € invece
puro spirito), senza peraltro prendere in considerazione |’ aspetto per cui la stessa mul-
tiplicitas, essendo un predicato accidentale, non esprime la natura intima degli esseri
di cui si dice, ma si riferisce ad una proprietd (quantitativa, appunto) esterna alla na-
tura intima del loro essere, € dunque non potrebbe essere detta della molteplicita del-
le Persone divine, la quale non esprime una proprieta esterna all’intima essenza del-
I’Essere.

C’¢ dunque una sproporzione tra la risposta finale che si legge e le difficolta im-
plicate, proprio per la presente questione, dalle filosofie coinvolte nella discussione da
Tommaso durante la prima parte del respondeo.

Tuttavia le parole di Tommaso contengono nello stesso tempo, seppure implici-
tamente, le risposte alle obiezioni suddette, anche se nascoste nella risposta principale.

Per quanto riguarda la tesi di Avicenna si pud considerare il seguente passag-
gio: «Questo uno aggiunge qualcosa di accidentale a cio di cui viene detto, qualcosa
che possiede il significato di misura; altrimenti il numero costituito di unita non sa-
rebbe un accidente, né la specie di un qualche genere. Invece 1’uno che si converte con
’ente non aggiunge all’ente se non la negazione della divisione, il che non vuol dire
che esso significa soltanto la stessa indivisione, perché invece significa la sostanza
stessa dell’uno insieme con la indivisione: infatti uno € identico a ente indiviso. E si-
milmente la molteplicita corrispondente all’'uno non aggiunge altro alle cose molte-
plici se non la distinzione, che consiste in ci0d: che ognuna di loro non € "altra; la qual
cosa esse non 1’hanno in virtl di una qualche proprieta sopraggiunta, ma in virta del-
le loro stesse forme»™.

Si potrebbe pensare qui che la sottolineatura del fatto che I’uno ed i molti tra-
scendentali, a differenza di quelli “numerici” di Avicenna, non aggiungono niente di

" «Sed non superaddunt nisi distinctionem et indistinctionem, quod est superaddere negationes, ut
supra expositum est. Unde concedimus, quod quantum ad id quod superaddunt eis de quibus praedicantur,
remotive in Deo accipiuntur; in quantum autem includunt in sua significatione ea de quibus dicuntur, posi-
tive accipiuntur. Unde ad utrasque rationes respondendum est» (Q. de pot. q. 9. a. 7).

* «Quod quidem unum, aliguid accidentale addit supra id de quo dicitur, guod habet rationem men-
surae; alias numerus ex unitate constitutus, non esset aliquod accidens, nec alicuius generis species. Unum
vero quod convertitur cum ente, non addit supra ens nisi negationem divisionis, non quod significet ipsam
indivisionem tantum, sed substantiam eius cum ipsa: est enim unum idem quod ens indivisum. Et similiter
multitudo correspondens uni nihil addit supra res multas nisi distinctionem, quae in hoc attenditur quod una
earum non est alia; quod quidem non habent ex aliquo superaddito, sed ex propriis formis» (Ibidem).



Giovannl VENTIMIGLIA 63

nuovo all’ens, ma solo negazioni concettuali (non contenute immediatamente nel suo
concetto), sia finalizzata da Tommaso al recupero successivo della tesi del Lombardo,
ovvero all’accoglienza del fondo di verita della tesi della predicazione remotive. In ef-
fetti, come abbiamo visto, le cose stanno cosi. Ma c’é anche, nello stesso tempo, un
secondo aspetto, e consiste precisamente nella critica all’uno ed ai molti di Avicenna
in quanto, aggiungendo qualcosa all’ens, non possono essere detti dell’ Essere che non
sopporta aggiunte, e di cui la molteplicita e I'unita si predicano come aspetti essenziali
del suo essere. Tale connessione di concetti emerge un poco pilt chiaramente nella
questione parallela della Summa, nella risposta alla seconda obiezione. Questa diceva:
«Ci0 che si attribuisce a Dio e alle creature conviene in modo pili evidente a Dio che
alle creature. Ma 1 termini numerici pongono qualche cosa nelle creature. Dunque a
maggior ragione in Dio»”.

Ed ecco la risposta di Tommaso: «La molteplicita che nelle creature aggiunge
qualcosa & quella quantitativa, che non si applica a Dio; ma a Dio si applica solo quel-
la trascendentale, la quale, alle cose cui si attribuisce, non aggiunge che 1’indivisione
di ciascuna. E questa & la molteplicita che si attribuisce a Dio»®.

Da questa breve argomentazione di Tommaso si ha la conferma che il motivo
per cui la multitudo trascendens si predica di Dio non consiste semplicemente nel fat-
to che essa, trascendendo il genere della quantita, pud essere attribuita alla realta spi-
rituale di Dio, ma anche nel fatto che essa, a differenza della multitudo materialis di
Avicenna, non aggiunge nulla all’ens ma, al pari degli altri trascendentali, esprime
una sua proprieta intima; e percio, puo essere attribuita a Dio che & 1’Essere stesso, ed
in modo assolutamente proprio®.

Giovera rileggere in proposito, di nuovo, la critica di Tommaso al carattere ac-
cidentale dell’uno avicenniano, gia citata sopra:

«Infatti in questo differiscono i predicati comuni da quelli accidentali, sebbene
entrambi siano accomunati dal fatto di non essere sostanze: perché i predicati comuni
significano la stessa natura dei soggetti, non cosi gli accidenti, che significano una
qualche natura aggiunta a quella propria dei soggetti. Non considerando cio, Avicen-
na ritenne che 1'uno e ’ente fossero predicati accidentali, e che indicassero una natu-
ra aggiunta alle cose di cui sono dette. L errore avvenne a causa di un equivoco sul-

* «Quidquid dicitur de Deo et creaturis, eminentius convenit Deo quam creaturis. Sed termini nu-
merales in creaturis aliquid ponunt. Ergo multo magis in Deo» (S. ., I, q. 30, a. 3).

“ «multitudo quae ponit aliquid in rebus creatis, est species quantitatis; quae non transumitur in di-
vinam praedicationem; sed tantum multitudo trascendens, quae non addit supra ea de quibus dicitur, nisi in-
divisionem circa singula. Et talis multitudo dicitur de Deo» (Ibidem).

* La differenza tra la multitudo accidentale che aggiunge qualcosa all’ens e quella trascendentale
che invece non aggiunge nulla emerge chiaramente anche nel corpo del respondeo: «Huiusmodi autem
unum, sicut supra dictum est, cum de Dei unitate ageretur, non addit aliquid supra ens nisi negationem di-
visionis tantum: unum enim significat ens indivisum... Et eadem ratione, cum dicuntur res multae, multitu-
do sic accepta significat res illas cum indivisione circa unamquamgque earum. Numerus autem qui est spe-
cies quantitatis, ponit quoddam accidens additum supra ens: et similiter unum quod est principium numeri»
(Ibidem).



64 ARTICOLI

1’uno. L’uno infatti, in quanto & principio del numero, avendo il significato della mi-
sura nel genere della quantita, indica una certa natura aggiunta alle cose di cui viene
detto, in quanto si trova nel genere dell’accidente. Ma 1'uno che si converte con I’en-
te abbraccia tutti gli enti. Dunque non indica una certa natura determinata che si trova
in un genere particolare»®.

E assai probabile che Tommaso avesse presente il testo di Aristotele e la pro-
blematica da esso sollevata gia al tempo in cui redigeva gli articoli del De potentia e
della Summa®, ed & probabile che egli avesse in mente questa distinzione tra predica-
ti accidentali e comuni, allorché criticava la multitudo numerale di Avicenna, inadat-
ta, anche per questo, ad essere predicata di Dio.

Ma cosa ne &, infine, del riferimento ai Platonici, contenuto all’inizio del re-
sponso, e - sembrerebbe - dimenticato nel seguito del discorso? O del riferimento
a tutti gli antichi dottori? Tommaso non ritorna pill su questi temi ma certo il rife-
rimento costante alla multitudo trascendens, che si ritrova ovunque c’¢ essere, €
che esprime quella proprieta per cui ogni cosa & diversa dall’altra, non pud non
contenere una polemica nascosta contro i Platonici che, secondo lo stesso Tomma-
s0, tendevano a relegare la multiplicitas, la divisio, il diversum, al di fuori (praeter)
dell’essere, o a considerarli una imperfezione, la causa della distruzione e della
morte*.

Sarebbe opportuno rileggere qui la questione del De potentia che si occupa del
problema: «se da un unico Principio possa derivare il molteplice» (De pot., 3, 16).
Tommaso nota come i filosofi naturalisti, Avicenna e suoi seguaci, Platone ed i suoi
seguaci e, infine, i manichei, furono accomunati da una risposta negativa al suddetto
quesito: ex uno non fit nisi unum®. La radice comune della posizione di tutti deriva dal
fatto - rileva acutamente Tommaso - che consideravano la molteplicita come una im-
perfezione, in alcuni casi come un male ed un non-essere, la quale, dunque, non pote-
va derivare dall’Uno, semplice, perfetto ed Essere per eccellenza. Ma per Tommaso
non & affatto cosi: la molteplicita & essere ed & «buona» al pari della unita, anzi & una
proprieta cosi positiva che senza di essa I’'universo non sarebbe perfetto, bello e com-
pleto, come I’ha fatto la divina sapienza! Quindi non & nienteaffatto impossibile, né
tantomeno poco «dignitoso» che da Dio derivi direttamente il molteplice, anzi ¢
conforme alla sua sapienza.

 In X Metaph., 1. 3. Il testo latino & citato alla nota 31.

* Come & molto probabile anche il contrario e ciog che la problematica teologica abbia influenzato
poi il suo Commento alla Metafisica, che, in ogni caso ¢ posteriore rispetto alle due opere in questione.

“ Oltre che ai testi citati al I paragrafo di questo articolo, non posso che rimandare su questo punto
nuovamente al mio Differenza, pp. 107-175.

“ Su questa tesi, condannata a Parigi nel 1277, ha scritto Hissette, mostrandone tra I’altro I’ origine
neoplatonica: R. HISSETTE, Enquéte sur les 219 articles condamnés a Paris le 7 Mars 1277, Public.
Univ., Louvain-Paris 1977. Cfr. anche le osservazioni di A. de LIBERA, Ex uno non fit nisi unum. La let-
tre sur le Principe de ['univers et les condamnations parisiennes de 1277, in B. Mojsisch - O. Pluta (hrsgg.),
Historia philosophiae medii aevii. Studien zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, 1, Griiner, Am-
sterdam 1991, pp. 543-560.



GiovanNl VENTIMIGLIA 65

E interessante notare qui come Tommaso, ogniqualvolta si trovi a dovere riva-
lutare la molteplicita, entri in polemica con tutta una serie di pensatori, da Avicenna a
Platone stesso ai manichei, che noi oggi, ma anche lo stesso Tommaso, classificava
come Platonici, e, al contrario, non entri mai in polemica con Aristotele, di cui invece
riprende le posizioni.

Per cogliere per0 in tutta la sua portata la critica di Tommaso alla ontologia dei
platonici bisogna andare a leggere il suo Commento alla Metafisica. Qui egli ap-
profondisce espressamente, in un discorso filosofico difficile ma rigoroso, le conse-
guenze per la molteplicita proprio in una concezione come quella dei Platonici che
ponevano «numerum esse substantia rerum» e per questo il testo rappresenta, in for-
za anche dell’uguaglianza delle espressioni usate per descrivere |’ontologia platoni-
ca, la continuazione implicita del passo del De potentia: «Poi quando dice “utrobique
vero” spiega come questo argomento incontra delle difficolta nella opinione di Pla-
tone, il quale considera il numero come la sostanza delle cose... Se lo stesso uno &
sostanza, necessariamente nasce lo stesso dubbio riguardo all’uno e riguardo all’en-
te. Infatti, o oltre ’'uno separato ed esistente per se stesso, vi & un qualche altro uno,
oppure no. Ora, se non vi ¢ un altro uno, non vi sara la molteplicita, come diceva
Parmenide. Se invece vi & un qualche altro uno, ¢ necessario che questo uno, non es-
sendo I’uno stesso, sia fatto di qualcosa che sia al di fuori dell’uno stesso, e di con-
seguenza al di fuori dell’ente. E cosi & necessario che quel qualcosa da cui deriva
quel secondo uno non sia ente. Cosi, dallo stesso uno, che ¢ al di fuori dell’uno, non
puo essere costituita la molteplicita degli enti; perché tutti gli enti o sono uno o so-
no molti, e di questi ultimi ognuno & uno. Ma questo uno & fatto di cid6 che non & né
uno né ente»*,

Da questo passo si pud vedere come in una concezione in cui numerus sit sub-
stantia omnium rerum - cosa che avviene, come abbiamo visto, quando si confonde
1I’'uno numerico con I’uno trascendentale - sia impossibile, secondo Tommaso, non ca-
dere in una posizione parmenidea, cio¢ sia impossibile alla fin fine non escludere la
molteplicita. Il che & esattamente quello che 1’ Aquinate intende negare nella presente
questione, pena 1’impossibilita di intendere in modo del tutto adeguato - come forse
rischiarono di fare, in un certo senso, gli antichi dottori - il dogma della Santissima
Trinita.

“ «Deinde cum dicit “utrobique vero” ostendit quomodo ista ratio difficultatem facit in opinione
Platonis ponentis numerum esse substantia rerum... Si ipsum unum fuerit substantia, oportet quod eadem
dubitatio ponatur circa unum et ens. Aut enim praeter ipsum unum, quod est separatum per se existens, est
aliquod unum, aut non. Et si quidem non sit aliquod aliud unum, non erit iam multitudo, sicut Parmenides
dicebat. Si autem sit aliquod aliud unum oportebit, quod illud aliud unum, cum non sit hoc ipsum quod est
unum, quod sit materialiter ex aliquo quod est praeter ipsum unum, et per consequens praeter ens. Et sic ne-
cesse est ut illud aliquid, ex quo fit illud secundum unum, non sit ens. Et sic ex ipso uno quod est praeter
ipsum unum, non potest constitui multitudo in entibus; quia omnia entia aut sunt unum, aut multa, quorum
unumquodque est unum. Hoc autem unum est materialiter ex eo quod non est unum nec ens» (In Il Me-
taph., 1. 12 - corsivo mio).



66 ARTICOLI

4. CONCLUSIONI

San Tommaso ¢ stato accusato da buona parte della teologia contemporanea di
essere stato uno dei maggiori responsabili dell’isolamento del trattato De Deo Trino e
della sua sottovalutazione, ovvero, con una espressione di Nietzsche divenuta famo-
sa, del monotono-teismo in cui & caduto il monoteismo cristiano. A questa interpreta-
zione errata si sono autorevolmente opposti negli ultimi anni alcuni studi importanti -
per esempio di Torrell” e di Emery® - dove viene dimostrata tra I’altro la centralita
della dottrina trinitaria rispettivamente all’interno della spiritualita e all’interno della
dottrina della creazione di Tommaso.

Questo articolo ha voluto dare un piccolo contributo in questa direzione, mo-
strando come proprio Tommaso si sia opposto al monotono-teismo della teologia neo-
platonica del suo tempo, e abbia portato argomenti a favore di una attribuzione posi-
tiva a Dio del numero e della molteplicita, con ¢id contrapponendosi coraggiosamen-
te a tutta una ininterrotta tradizione di pensiero.

La vera questione, tuttavia, non & quella, apologetica, di difendere san Tomma-
so dalle accuse che ingiustamente gli sono state rivolte (anche perché egli non ha bi-
sogno di essere difeso, avendo scritto nero su bianco, per cosi dire, le sue opinioni in
testi che sono a disposizione di tutti).

La vera questione concerne il ruolo e il valore ontologico da attribuire alla mol-
teplicita, E la causa della morte e dell’annientamento, come voleva Teodorico di
Chartres, o & una perfezione trascendentale dell’essere, come voleva san Tommaso?
Dice imperfezione o perfezione? Se dice perfezione, nota san Tommaso, allora forse
risulta meno incomprensibile il mistero della Santissima Trinita. O forse si dovrebbe
dire proprio il contrario: se & vero, come & vero, che la Santissima Trinita & perfezio-
ne, allora forse risulta meno incomprensibile il mondo, uno e tuttavia, grazie a Dio,
sempre vario.

5 J.P. TORRELL, Saint Thomas d’Aquin — maitre spirituel, Editions Universitaires, Fribourg 1966.
“ G. EMERY, La Trinité créatrice. Trinité et création dans les commentaires aux Sentences de
Thomas d’Aquin et de ses précurseurs Albert le Grand et Bonaventure, Vrin, Paris 1995,



GIOVANNI VENTIMIGLIA 67




