RTLu V (1/2000), 69-78 69

Augsburg, 31 ottobre 1999:
un passo avanti sul cammino
dell’unione tra le Chiese
cattolica e luterana

Franco Buzzi
Biblioteca Ambrosiana (Milano)

Fatiche e vittorie dell’ecumenismo potrebbe essere intitolato il capitolo delle
vicende, talvolta anche un po’ trepide, che hanno condotto alla firma del consenso cat-
tolico-luterano in materia di giustificazione. Per intendere la rilevanza teologica di
questo accordo ¢ anzitutto importante collocarlo sullo sfondo storico degli avveni-
menti remoti e pill recenti.

1. Lo SFONDO SIMBOLICO DELL’EVENTO

Secondo il calendario liturgico luterano, il 31 ottobre di ogni anno si celebra il
Giorno della Riforma. Stando alla tradizione, Martin Lutero avrebbe affisso le sue 95
tesi su indulgenza e penitenza al portale della chiesa del Castello di Wittenberg la sera
della vigilia di Tutti i Santi del 1517. Il gesto di quel giovane professore di Sacra Scrit-



70 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

tura era tutt’altro che inconsueto: gli accademici del tempo si servivano di questo espe-
diente per rendere pubblica una questione e provocare una disputa dotta tra i colleghi.

Gia nel secolo di Lutero, seguendo i vari ordinamenti delle chiese luterane, fu
scelta una data commemorativa dell’inizio del movimento di riforma, la quale venne
a coincidere ora con il giorno di nascita di Lutero (10 novembre) ora con quello della
sua morte (18 febbraio) oppure anche con il giorno della consegna della Confessio Au-
gustana (25 giugno). L’incertezza e 1 particolarismi legati agli inizi del movimento
vennero progressivamente meno quando il principe elettore Giorgio Federico IT di
Sassonia nel 1667 ordino di celebrare come data commemorativa della Riforma il 31
ottobre: da allora in poi questa consuetudine si diffuse fino ad essere fatta propria dal-
la maggior parte delle chiese regionali'.

Ancora oggi, in questo giorno, nelle chiese luterane di tutto il mondo si legge il
testo di Rm 3, 21-28, vale a dire la pericope nella quale si afferma che I’'uomo & giu-
stificato gratuitamente — indipendentemente dalle opere della legge — per mezzo della
fede in Gesu Cristo. Si tratta appunto del famoso testo sulla “giustizia di Dio™: espres-
sione da Lutero prima ritenuta terribile e insopportabile, ma che in seguito — bene in-
tesa — gli consenti di abbandonare i suoi scrupoli per diventare un annunciatore entu-
siasta dell’evangelo, ciog della buona notizia dell’incondizionata misericordia di Dio’.
Proprio su questa tesi paolina cattolici e luterani si sono dichiarati d’accordo, al di la
dei modi diversi di interpretarla.

E percio un fatto estremamente significativo e denso di rimandi simbolici che,
esattamente 482 anni dopo il 31 ottobre 1517, si sia scelto proprio il Giorno della
Riforma e il luogo di Augsburg per firmare la Dichiarazione congiunta sulla dottrina
della giustificazione tra la Chiesa Cattolica e la Federazione Luterana Mondiale. In-
fatti il documento ¢ stato ufficialmente sottoscritto ad Augusta il 31 ottobre 1999 nel-
la Chiesa di Sant’ Anna dal Presidente e dal Segretario del “Pontificio Consiglio per la
Promozione dell’Unita dei cristiani”, rispettivamente il cardinal Edward Cassidy e il
vescovo Walter Kasper, e dal Presidente e dal Segretario della Federazione Luterana
Mondiale (LWB - Lutherischer Weltbund), rispettivamente il vescovo Christian
Krause e il segretario generale Ishmael Noko.

Per quanto concerne il significato simbolico di Augsburg basti solo accennare
a quanto ebbe modo di ricordare in questa circostanza il sindaco della citta Peter Me-
nacher’. La citta dei Fugger infatti & sempre stata legata nella storia a vari momenti di

' Per queste notizie sul “Giorno commemorativo della Riforma” cfr. K.-H. BIERITZ, Il tempo e la
festa, Marietti, Genova 1996, p. 155.

* Si veda la celebre confessione di Lutero del 1545 riportata in WA 54, 185 ss. = Walch® XIV, 446 ss.

* Colgo I'occasione per ringraziare 1’amico Holger Banse, gia pastore della Chiesa Protestante di
Milano negli anni 1989-1995 e ora pastore della comunita evangelica di Hamm an der Sieg nei pressi di
Bonn. Egli mi ha repentinamente fornito la documentazione indispensabile per collocare nel contesto vis-
suto ’evento di Augsburg. Ho potuto cosi seguire le vicende che hanno preceduto, accompagnato e segui-
to la firma del 31 ottobre attraverso le colonne di commento e di rassegna stampa fornite dall’ “epd™ (Evan-
gelischer Pressedienst pubblicato a Frankfurt am Main), nella duplice serie “epd-Wochenspiegel” ed “epd-
Dokumentation”. Per quanto riguarda i fatti della giornata della firma, compreso 1'ampio discorso del



Franco Buzzi 71

vicinanza e di divisione che si sono verificati tra luterani e cattolici. Nel 1518 qui eb-
be luogo I’infelice colloquio tra il card. Gaetano, Thomas de Vio, e Martin Luther; nel
1530 vi fu proclamata la Confessio Augustana, un documento che avrebbe dovuto ve-
dere la conciliazione tra luterani e cattolici e che invece sfocio nello stabilimento uf-
ficiale della divisione confessionale; sempre ad Augusta fu firmata nel 1555 la pace
religiosa che avrebbe reso possibile la convivenza pacifica nell’impero di luterani e
cattolici, secondo il principio “cuius regio, eius et religio”; infine proprio ad Augusta
si poté godere il frutto della parita scaturito dalla pace di Westfalia che nel 1648 pose
fine alla sanguinosa guerra dei trent’anni. Ma anche eventi pill recenti ponevano e
pongono Augsburg al centro di significativi episodi di dialogo tra le Chiese. Tra que-
sti non si potranno certo dimenticare 1’incontro ecumenico di Pentecoste nel 1971 e la
celebrazione ecumenica del papa Giovanni Paolo II nel 1987, nella Basilica dei Santi
Ulrich e Afra. Inoltre dal 1968 continua alle porte di Augsburg la vita intensa del pre-
stigioso centro ecumenico di Ottmaring (Okumenisches Lebenszentrum in Ottma-
ring), fondato dal Movimento dei Focolari e dalla Bruderschaft vom gemeinsamen
Leben. Non a caso la carismatica presidentessa del Movimento dei Focalari, Chiara
Lubich, gia insignita del premio della pace dalla citta dei Fugger, & stata presente alle
celebrazioni dello scorso 31 ottobre.

Bastino questi semplici richiami per rendere manifesto come anche i tempi e i
luoghi siano di per se stessi eloquenti. 1 densi rinvii simbolici che scaturiscono dal
contesto presente e dal passato storico ci veicolano un discorso che ultimamente non
¢ affatto ambiguo nella direzione marcata: nonostante gli ostacoli e le difficolta di cui
il cammino ecumenico appare sempre irto, si va verso un’unione sempre piti decisa e
precisa tra i cristiani appartenenti a confessioni diverse.

2. LE TAPPE E LA STRUTTURA COMPOSITA DEL DOCUMENTO

La Dichiarazione congiunta sulla dottrina della giustificazione' (Gemeinsame
Erkldrung zur Rechtfertigungslehre), d’ora in poi DG, & un documento maturato mol-

sindaco di Augusta, si vedano gli articoli riportati in “epd-Dokumentatio”, 52a/99, in particolare quello di
G. FELDER, Vor uns die Einheit/Antworten auf die Kritik im Vorfeld, apparso in “Rheinischer Merkur” del
5.11.1999.

* In italiano esistono ora due edizioni di questo documento: PONTIFICIO CONSIGLIO PER LA
PROMOZIONE DELL UNITA DEI CRISTIANI, Dichiarazione congiunta sulla dotirina della giustifica-
zione tra la Chiesa Cattolica e la Federazione Luterana Mondiale, Paoline, Milano 1999; F. FERRARIO -
P. RICCA (edd.), Il Consenso cattolico-luterano sulla dottrina della giustificazione, Claudiana, Torino
1999. Mentre il testo pubblicato dal Pontificio Consiglio per le Edizioni Paoline riproduce il puro e sem-
plice documento firmato ad Augsburg, che si compone della Dichiarazione congiunta, della Dichiarazione
ufficiale comune (Gemeinsame Offizielle Feststellung) e dell’Allegato alla Dichiarazione congiunta, il li-
bro di Ferrario e Ricca oltre a questi stessi documenti (e a qualche commento) presenta anche il corredo di
altri documenti che consentono di cogliere il dibattito in cui & entrata la DG e attraverso cui si & giunti alla
firma finale. 1l testo pubblicato dal Pontificio Consiglio fu introvabile prima della firma del 31 ottobre,



72 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

to lentamente in seno al dialogo ecumenico. Un consenso su questa tematica sarebbe
stato impensabile prima del Vaticano II. Solo I’impulso agli studi ecumenici provoca-
to dall’ultimo Concilio ha potuto avviare le discussioni durate almeno un trentennio
sulla questione della giustificazione.

Ora, dopo tanti incontri e tanti discorsi sull’ecumenismo, questo documento
rappresenta un concreto punto di arrivo, un frutto effettivo del dialogo®. Percio esso va
salutato con gioia. La stessa DG, al § 3, segnala i documenti ecumenici pill importan-
ti che hanno fatto, per cosi dire, da battistrada a quest’ultimo intervento ufficiale: /1
Vangelo e la Chiesa (1972), Chiesa e giustificazione (1994), ma soprattutto il rappor-
to Giustificazione per fede (1983), elaborato dalla Commissione cattolico-luterana ne-
gli Stati Uniti e lo studio Lehrverurteilungen-kirchentrennend? (Le condanne dottri-
nali sono tali da dividere ancora le Chiese?) da parte di un Gruppo di lavoro ecume-
nico composto da teologi protestanti e cattolici in Germania.

Ma il risultato qui raggiunto & ecumenicamente molto rilevante perché questa
volta esso non & semplicemente il frutto di movimenti di base, né il termine di arrivo
di un gruppo di teologi ecumenicamente preparati € impegnati, ma € il prodotto co-
mune di due Chiese che hanno cominciato a parlare insieme, nel senso che il testo
della DG & ufficialmente condiviso e proclamato come proprio da parte di ambedue le
Chiese. Dice percio molto bene Ricca: «Le chiese dialogano volentieri ma sembrano
avere paura dei risultati del dialogo. Cattolici e luterani, se non altro, non hanno avu-
to paura, almeno in questa occasione, ed hanno deciso come chiese di passare dal dia-
logo, che & un parlarsi 1’un I’altro, al discorso comune, che & un parlare insieme»°.

Si tratta per altro di un risultato raggiunto a denti stretti e in mezzo a mille dif-
ficolta, le quali si sono paradossalmente accentuate sul finale, cioé man mano che ci
si avvicinava alla firma del consenso. E noto infatti che, una volta stesa la DG, il testo
del documento fu distribuito alle chiese-membro della Federazione Luterana Mondia-
le, affinché esprimessero il proprio parere. I1 95% dei luterani e delle luterane che fan-
no parte della Federazione Luterana Mondiale hanno fatto pervenire le loro risposte al
segretario generale della medesima Federazione. Poco pitt del 90% di queste risposte

mentre il libro di Ferrario e Ricca era gia in libreria prima della firma, risultando «finito di stampare il 20
ottobre 1999». Si badi solo che in questo libro I'espressione Gemeinsame Offizielle Feststellung € stata tra-
dotta (per altro legittimamente) con «Attestazione ufficiale congiunta», anziché con «Dichiarazione uffi-
ciale comune» (traduzione per altro legittima) come troviamo nel documento pubblicato dal Vaticano. Per
amore di precisione bisogna perd aggiungere che la traduzione italiana della DG era gia stata divulgata in
Italia dalla rivista “Il Regno-Documenti”, (7/1997), pp. 250-256.

* Per una comprensione d’insieme del lavoro ecumenico svolto e del dibattito in cui & cresciuto que-
sto documento, si veda I’ottimo lavoro di A. MAFFEIS, Giustificazione. Percorsi teologici nel dialogo tra
le Chiese, San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 1998.

¢P. RICCA, Le ragioni dell’Evangelo, in F. FERRARIO - P. RICCA (edd.), Il Consenso cattolico-
luterano, p. 14. Lo stesso concetto & stato poi ribadito da Ricca sul settimanale “Riforma” del 29 ottobre
1999 e in parte anche sul quotidiano cattolico “Avvenire” del 27 ottobre 1999. Per non equivocare sull’ar-
gomento si vedano i termini precisi del reciproco riconoscimento al § 4 dell’Allegato, in cui si intende chia-
rire I’osservazione del § 6 della Risposta della Chiesa cattolica del 25.6.1999 (cfr. E. FERRARIO - P, RIC-
CA, Il Consenso, pp. T1.77).



Franco Buzzi 73

furono positive. Percid dalla Risoluzione del Consiglio della Federazione Luterana
Mondiale sulla Dichiarazione congiunta risultd un netto si (16 giugno 1998)’.

Tuttavia, nel frattempo c’era stata, in Germania, una presa di posizione negati-
va da parte di 139 professori di teologia, 1 quali avevano pesantemente criticato il te-
sto della DG, affermando che essa non offrirebbe nessun consenso dottrinale sulla
questione della giustificazione tra cattolici e luterani. In particolare, secondo costoro,
il documento promuoverebbe certamente una comprensione della giustificazione per
sola grazia, «ma non la concezione, fondamentale per i Riformatori, che questo avve-
nimento di grazia si realizza appunto e soltanto mediante la fede»®. Si tratterebbe per-
tanto di un regresso a una forma di teologia medievale che Lutero aveva precisamen-
te inteso superare, con ’aggravante — ora — di pretendere che tale teologia della gra-
zia, surrettiziamente rinnovata, debba fungere da criterio ermeneutico per interpretare
quei documenti ufficiali della fede luterana che avevano precisamente voluto argina-
re e superare in maniera definitiva la prospettiva teologia riproposta nella DG. Anzi
questi teologi si spinsero fino a ipotizzare una manovra vaticana, il cui programma, at-
traverso una serie di consensi dottrinali, sarebbe quello di mirare a «un’integrazione
dei ministeri di culto evangelici nel quadro della gerarchia cattolico-romana»’.

Due osservazioni semplici si impongono: la reazione non & stata delle chiese lu-
terane come tali, ma di alcuni teologi soltanto; essa non fu neppure una reazione del-
la teologia a livello mondiale, ma appare isolata a qualche focolaio in seno ad alcune
universita della Germania'. La cosa & in qualche modo comprensibile, se si pensa che
proprio la Germania conserva gelosamente le radici storiche della nascita del lutera-
nesimo e dunque della sua successiva diffusione nel mondo. Tuttavia non sembra pit
essere questo il tempo di un radicale confessionalismo che torni ad opporre cruda-
mente le posizione dei luterani a quelle dei cattolici e viceversa. Lo sforzo doveroso
di conservare la propria identita non deve creare, a tutti i costi, ostacoli all’unione.

La situazione generale fu aggravata ulteriormente dalla Risposta della Chiesa
Cattolica alla DG, rilasciata il 25 giugno 1998", la quale tendeva a sottolineare la pre-
senza nel documento di alcune espressioni che potevano risultare ambigue dal punto
di vista cattolico, soprattutto per quanto riguarda il discorso relativo ad una certa per-
manenza del peccato nella vita del battezzato", la questione della reale cooperazione
del giustificato alla propria salvezza"” e il problema dell’importanza (assoluta o relati-

' Vedi il testo di tale “Risoluzione” in F. FERRARIO - P. RICCA, Il Consenso, pp. 57-65.

* Si veda il testo di questa presa di posizione, con le firme dei teologi, in F. FERRARIO - P. RIC-
CA, Il Consenso, pp. 81-85, in particolare p. 82.

’F. FERRARIO - P. RICCA, Il Consenso, p. 83.

* Si veda per esempio il clima sostanzialmente sereno e positivo, completamente diverso da quello
della Germania, che traspare da altre prese di posizione, come quella della Federazione Evangelica Svizze-
ra (20 gennaio 1998), del Sinodo della Chiesa Evangelica Luterana in Italia (aprile 1998), della Tavola Val-
dese (agosto 1998). Testi in FERRARIO - RICCA, Il Consenso, pp. 87-97.

" La si pud leggere per intero in FERRARIO - RICCA, Il Consenso, pp. 67-72.

“Ivi,p. 68,8 1.

® Ivi, p. 69, § 3.



74 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

va) della dottrina della giustificazione quale criterio per la vita e la prassi della Chie-
sa'. La mancanza di coerenza delle espressioni relative alla situazione di peccato del
battezzato e il problema della reale cooperazione del giustificato alla grazia che gli &
donata hanno ancora sullo sfondo la questione del “realismo’ nel processo e nel risul-
tato della giustificazione quale lo ha sempre concepito la tradizione cattolica: I'uomo
peccatore, in quanto giustificato, & rinnovato, & ricreato nel suo essere stesso".

Questa Risposta cattolica rischio di fare naufragare I'intero programma ecume-
nico, ma la situazione fu felicemente sanata. A Roma venne chiamato, come segretario
del Pontificio Consiglio per la Promozione dell’Unita dei Cristiani il vescovo teologo
Walter Kasper®. 1l dialogo tra le parti riprese e il risultato, condensato nella Dichiara-
zione ufficiale comune e con il suo Allegato, non si fece attendere. Con quest’ultimo
documento si intese semplicemente rafforzare ulteriormente il consenso gia raggiunto
nella DG, la quale percio risultava definitivamente approvata anche da parte cattolica
proprio nella forma in cui essa era stata approvata dalla Federazione Luterana Mondia-
le. L’Allegato intende chiarire alcuni punti dottrinali che sembravano contenere ambi-
guita, senza affatto rimettere in discussione le formulazioni della DG.

Le difficolta, perd, non erano finite in Germania nemmeno per la Dichiarazione
ufficiale comune e per I’Allegato che I’accompagna. L.’ 11 ottobre 1999 apparve il testo
Wider den Augsburger Rechtfertigungsvertrag firmato da 35 professori universitari
che ritenevano inaccettabile la firma programmata per il 31 ottobre ad Augsburg, in
quanto la DG conterrebbe elementi dottrinali cattolici che i luterani si impegnerebbero
ad accettare come loro propri”. Come se cid non bastasse, il 20 ottobre fu raccolta la
firma di 243 professori che ancora una volta si opponevano alla DG. Contro costoro —
accusandoli di scarso fondamento scientifico nelle loro presunte critiche antiecumeni-
che — intervenne Joachim Track, professore bavarese di teologia, il quale tra |’altro fe-
ce notare come questa presa di posizione di aleuni teologi tedeschi, anziché giovare a
mantenere alta nel mondo la stima per le istituzioni teologiche di Germania, non face-
va altro che suscitare meraviglia e sorpresa in tutto il mondo', Effettivamente la Di-
chiarazione ufficiale comune aveva gia ottenuto ben altre valutazioni positive, per
esempio da parte del presidente della Lega Evangelica (Evangelischer Bund), Prof. Dr.
Hans-Martin Barth, il 14 settembre 1999”, e anche da parte dell’Istituto di simbolica
della Lega Evangelica (= Konfessionskundliches Institut des Evangelischen Bundes) e
dell’Istituto di simbolica ed ecumenismo della Chiesa Evangelica in Germania (Kon-
fessionskundliches und dkumenisches Arbeitswerk der EKD), il 5 ottobre 1999, Cosi

“Ivi,p. 69, § 2.

“ Cfr. in questo senso il ripetuto accenno «alla trasformazione interiore» (ivi, p. 68, § 1).

* Ne da notizia anche “epd-Wochenspiegel”, 12/1999, p. 3: «Bischof von Rottenburg — Kaspers
Wechsel nach Rom perfekt».

" Se ne veda notizia in “epd-Wochenspiegel”, 41/1999, p. 8.

'® Si veda sull’intervento di Track “epd-Wochenspiegel”, 43/1999, p. 5.

" Cfr. F. FERRARIO — P. RICCA, Il Consenso, pp. 99-100.

* Cfr. ivi, pp. 101-104.



Franco Buzzi 75

in Germania si fini per respirare un certo clima di angoscia di fronte alla firma immi-
nente, ma si trattd di uno stato d’animo che rimase del tutto estraneo alle chiese lutera-
ne sparse nel resto del mondo™. Non valsero a nulla neanche le resistenze e le rimo-
stranze dell’ultimo minuto: né la lettera della principessa Gloria von Thurn und Taxis
a papa Giovanni Paolo II, in cui questa nobile signora di Regensburg lo supplicava di
impedire la cerimonia di Augsburg, perché quella firma avrebbe significato una perdi-
ta per il patrimonio di fede cattolico™, né la polemica celebrazione di un culto alterna-
tivo ad Augsburg, nella chiesa di San Giacomo, con la predica di un luterano conser-
vatore, il professore Jorg Baur di Gottingen, proprio mentre nella Chiesa evangelica di
Sant”Anna avveniva la storica firma del consenso®.

Le inevitabili inerzie del passato non possono nulla contro il consenso odierno,
la cui importanza storica ¢ eccezionale. Con esso si concludono quasi cinque secoli di
aperte e/o subdole opposizioni, con esso dovrebbe venire definitivamente meno anche
il clima spirituale e culturale della teologia controversistica.

3. ’IMPORTANZA TEOLOGICA DEL CONSENSO.
REALISMO E GIUSTIFICAZIONE FORENSE

L’importanza teologica della Dichiarazione congiunta coincide con cid che in
tale documento & presentato come lo scopo di tutto il dialogo: «essa [cioe la DG] vuo-
le mostrare che, sulla base di questo dialogo, le Chiese luterane e la Chiesa Cattolica,
che la sottoscrivono, sono ormai in grado di enunciare una comprensione comune del-
la nostra giustificazione operata dalla grazia di Dio per mezzo della fede in Cristo»™.

Proprio questa affermazione viene esplicitata nel § 15 della DG (e ribadita tale
e quale nel § 2 dell’ Allegato) nel modo seguente: «insieme confessiamo che non in ba-
se ai nostri meriti, ma soltanto per mezzo della grazia, e nella fede nell’opera salvifi-
ca di Cristo, noi siamo accettati da Dio e riceviamo lo Spirito Santo, il quale rinnova
i nostri cuori, ci abilita e ci chiama a compiere le opere buone»”.

La domanda spontanea che nasce nella mente del semplice credente potrebbe
essere questa: ma non lo si sapeva gia? E, se & cosl, come mai ci sono voluti quasi cin-
que secoli per accordarci semplicemente su cio che il Nuovo Testamento da sempre
insegna a noi tutti? Forse che i Padri della Chiesa e i Dottori del Medioevo non lo sa-
pevano? Ma, se & cosi, se cioe costoro sapevano e condividevano questa dottrina neo-
testamentaria, in che cosa sarebbe consistita la novita della scoperta di Lutero? Cio

2 Cfr. “epd-Wochenspiegel”, 42/1999, p. 7: «Diasporakirchen — Keine Angst vor Okumene-Papier».

* Vedi I'articolo di G. FELDER nel “Rheinischer Merkur” del 5 novembre 1999, riportato in “epd-
Dokumentation™, 52a/99, p. 5.

# Vedi I'articolo di C. FUCHS — M. DROBINSKI nella “Siiddeutsche Zeitung” del 2 novembre
1999, riportato in *‘epd-Dokumentation”, 52a/99, p. 7.

“* DG, § 5 (Ed. Paoline, pp. 5-6).

* Ivi, pp. 12.49.



76 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

che Lutero ha affermato era semplicemente gia stato detto? La sua novita sembro
qualcosa di inaudito solo a motivo di un malinteso? E lo stesso Concilio di Trento,
con il suo sforzo enorme per giungere a una comprensione accettabile della dottrina
della giustificazione, sarebbe semplicemente stato provocato da un malinteso?

Se le cose dovessero stare in questi termini, dovremmo tutti — cattolici e lutera-
ni — riportare la fondata e dolorosa impressione di essere stati ingannati e di esserci a
nostra volta ingannati per lunghissimo tempo. Ma non sarebbe questo un insopporta-
bile oltraggio alla storia e un’inaccettabile mancanza di rispetto per tanti intelletti no-
bili e uomini onesti che, sulla scorta delle migliori conoscenze scientifiche del loro
tempo e spesso anche con le migliori intenzioni morali, hanno tenuto a distinguersi ac-
curatamente gli uni dagli altri a motivo della propria appartenenza confessionale?

Tento di rispondere. Lo scopo del consenso odierno non & quello di togliere le
differenze confessionali — che, caso mai, devono essere pazientemente inseguite per
cogliere le impostazioni di pensiero (fondamentalmente diverse!) fin nelle loro radici
pin recondite —, ma ¢ quello di dichiarare che, almeno in materia di giustificazione, le
differenze, che sussistono tra le due confessioni, oggi non sono tali da separare le Chie-
se mediante reciproche condanne dottrinali. Esiste pertanto un nucleo centrale nella
dottrina della giustificazione che & e deve essere condiviso da tutti, cattolici e luterani.

Siccome la polemica, tra cattolici e luterani, imperverso soprattutto sulla que-
stione della giustificazione cosiddetta forense, si tratta di vedere, come, proprio man-
tenendo questa peculiarita del pensiero luterano, sia possibile dichiarare un accordo di
fondo tra le due confessioni, senza per questo tradire la sacralita della storia in manie-
ra brutale.

A tale scopo, ritengo, bisogna come minimo superare definitivamente un ma-
linteso, che si & protratto a lungo — non solo nel mondo cattolico, ma anche in quello
protestante —, intendo dire il malinteso secondo cui forense significa eo ipso irreale®.
Si badi, tra |’altro, che unicamente sul presupposto di questa identita (forense = irrea-
le) — un presupposto che pero fu fatto consapevolmente valere solo in linea ipotetica
dai Padri del Concilio di Trento —, & lecito dire che il Tridentino ha dichiarato eretico
e scomunicato Lutero e/o il luteranesimo. Che del resto, a quel tempo, fosse lecito da
parte del Tridentino formulare, anche solo a titolo pregiudizialmente ipotetico, tale te-

* Sintomi e tappe principali della storia di questo fraintendimento nello stesso luteranesimo e nella
recezione di esso in altri indirizzi protestanti sono, a mio modo di vedere: alcuni aspetti della controversia
causata da Andreas Osiander, ampi episodi dell’ortodossia e della reazione ad essa del pietismo (con i suoi
prolungamenti nel metodismo di Wesley), ma soprattutto il chiaro fraintendimento in questo campo opera-
to dalla teologia liberale, «die eine reale Differenz zwischen der juridisch-forensischen Rechtfertigung und
der realen Neuschaffung konstruierte (R.A. Lipsius, H. Liidemann, O. Pfeiderer, H.J. Holtzmann)» cosi in
H. HUBNER, Rechtfertigung, Rechtfertigungslehre, in Evangelisches Kirchenlexikon, Gaottingen, V&R,
1992, 111, col. 1458, sub 1.4. Per Osiander, il pietismo e il metodismo, vedi: A. E. McGRATH, [ustitia Dei.
A history of the Christian dictrine of Justification, Cambridge University Press, Cambridge 1986, II, pp.
26.51-52; J. BUCHANAN, The doctrine of Justification, Banner of Truth, Edinburgh 1961 (orig. 1867), pp.
178-181. Ma si richiederebbe uno studio approfondito sul concetto e la terminologia di giustizia forense in
tutta la storia del luteranesimo.



Franco Buzzi 77

si intenzionale (che comportava la comprensione della giustificazione sulla scorta del-
I’identita: forense = irreale) era conseguenza inevitabile del modo di esprimersi di Lu-
tero, ma era al tempo stesso anche sintomo e riscontro inequivocabile della raffina-
tezza e dunque anche della difficolta che la tesi teologica del Riformatore incontrd ad
essere mediamente intesa in modo corretto.

lustus in reputatione Dei — per esempio, nelle lezioni di Lutero alla Lettera ai
Romani — non significa che 1’'uomo non sia realmente giustificato dal giudizio di Dio
che tale lo considera: al contrario, la considerazione di Dio per I’'uomo peccatore si
esprime sempre nella parola di Dio che ¢ efficace per sua natura e dunque lo rende ef-
fettivamente giusto. 1l carattere forense di tale giustizia significa soltanto che I'uomo
non ha e non avra mai in sé gli strumenti, tanto per darsi da sé tale giustizia quanto per
riconoscerla in se stesso. Percid solo per fede 1'uomo & giusto, nel senso rigoroso del
termine, in quanto solo mediante la fede 1'uomo & trasposto fuori di sé in Dio.

Rimanendo per cosi dire appeso o aggrappato alla parola di perdono che gli
viene annunciata (questo appunto & I’Evangelo che coincide con il verbum crucis),
I’'vomo cessa di giudicarsi a partire da se stesso e di identificarsi con quanto egli rie-
sce a dire di sé (questo & il coram se, ciog il proprio tessuto e il tribunale o 'istanza
davanti a cui I’'uomo risulta essere semper peccator), per lasciarsi dire da Dio — al qua-
le appunto pud soltanto credere! — chi veramente egli sia. E da parte di Dio, median-
te la sua parola di perdono, alla quale egli pud aderire solo per fede, si sente dire: i tuoi
peccati ti sono perdonati, cioé ai miei occhi tu sei giusto! Questo & il coram Deo. Sic-
come la giustizia ci appartiene solo per fede, in questo stesso senso si deve anche di-
re che essa ci & sempre sottratta (cio¢ non ci appartiene mai, non & mai nostra), proprio
nel senso che essa non potrd mai risultare agli occhi di chi considera se stesso a pre-
scindere dalla fede: ¢ cio che Lutero intende con I’espressione peccator in re. Ed & per
questo che realmente la nostra vita & nascosta con Cristo in Dio (cfr. Col 3, 3). Come
si vede, la dialettica di questi due punti di vista (coram se / coram Deo), che defini-
scono due interi modi di esistere da parte dell’'uomo, & ardua: essa non & facile da com-
prendere, ma & ben lungi dal negare I'effettiva o reale giustificazione dell’empio®.

Proprio in questo senso, e in questa stessa misura, la pregiudiziale ipotetica (ap-
punto: «si quis dixerit...») riguardo all’identita di giustificazione forense e giustifica-
zione irreale — sulla scorta della quale il Tridentino avrebbe condannato il luteranesi-
mo — non si verifica.

Con cio mi rendo conto di avere esplicitamente fatto — sia pure per semplici ac-
cenni — anche un passo in pit rispetto a cio che il documento odierno si limita a di-
chiarare al § 41 della DG e al § 1 della Dichiarazione ufficiale comune: «I’insegna-

“ In questo senso si pud condividere quanto afferma F. FERRARIO, Il giusto vivra per fede. Il
messaggio della giustificazione nella prospettiva di Lutero e nella predicazione della chiesa oggi, in F.
FERRARIO - P. RICCA, Il Consenso, p. 23: «In base all'insieme del pensiero luterano si potrebbe forse
modificare in parte il linguaggio e dire che i peccatori sono tali secondo loro stessi e la propria coscienza,
ma in realta sono giusti, in quanto la promessa di Dio & pili reale della realta dei cosiddetti “fatti”, cioe del
peccato».



78 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

mento delle Chiese Luterane presentato in questa Dichiarazione non & colpito dalle
condanne del Concilio di Trento. Le condanne delle Confessioni Luterane non colpi-
scono 'insegnamento della Chiesa cattolica romana cosi come esso & presentato in
questa Dichiarazione»®. Ritengo perd anche che questo esplicito passo in pill — tutto
teso a riconciliarci con il passato di divisione che sta alle nostre spalle — sia una pre-
messa indispensabile per compiere serenamente tutti insieme il passo in avanti sotto-
scritto nell’odierna dichiarazione comune.

* DG, § 41 (Ed. Paoline, p. 26); ivi, § 1 (p. 45).




