RTLu V (2/2000), 187-196 187

La storia della teologia:
premesse di metodo

Inos Biffi
Facolta Teologica dell’Italia Settentrionale (Milano)
Facolta di Teologia (Lugano)

1. LA STORICITA DELLA RIVELAZIONE

La radice e la ragione della storia della teologia & la storicita della Parola di Dio
o della Rivelazione, perd subito precisando che Parola o Rivelazione non consistono
e non si riducono a trasmissione di veritd unicamente nella modalita dei concetti. Se
alla Rivelazione appartiene indubbiamente la prerogativa dell’intelligibilita e della di-
cibilita nella forma concettuale e discorsiva, essa si pone e si manifesta come evento
a figura multiforme e sintetica, come atto concreto di storia non esauribile e non ridu-
cibile a strutture astratte e a formulazione scientifica.

L’autocomunicazione divina, che possiamo chiamare puramente «Gra-
zia”, avviene costituendo e determinando preliminarmente forme differenti e



188 PARTE PRIMA

originarie di verita, alle quali accedere attraverso percorsi e ingressi tipologica-
mente variati.

Intanto, pero, importa rilevare la Rivelazione col contrassegno della storia - i
medievali direbbero nella forma che contrassegna i singularia, per cui sorgeva I’ obie-
zione alla scientificita della teologia in base all’enunciato: «scientia non est singula-
rium» (Tommaso d’Aquino, S. Th., 1, 1, 2, ob. 2) -.

La Rivelazione non & né astrattamente né di fatto deducibile da nulla; essa non
presenta nessun genere di inclusione necessaria. L’unica sua premessa & |* “inattendi-
bile” iniziativa e gratuita divina che assumono I’orientazione antropologica e quindi
si delineano in funzione della “suscettibilitd” umana.

La storicita & intrinseca alla Rivelazione e, di conseguenza, senza la mediazio-
ne e 'interpretazione storica, la Rivelazione non ¢ attingibile, anzi non esiste.

Se ora analizziamo i contenuti implicati nella storicita, o 1 tratti che concorrono
a istituirla, possiamo sottolineare che essi sono: la libera, la contingenza, la relazione
con la temporalita e la spazialita, o con la «congiuntura”, come amava dire Padre Che-
nu. Una struttura puramente astratta & priva di questi caratteri, non ¢ storica, e ancora
una volta lo avevano colto perfettamente i medievali quando, sul presupposto della
teoria dell’episteme aristotelica, si domandavano: Se la teologia sia scienza (cfr.
Tommaso d’Aquino, S. Th., 1, 1, 2).

Ora, I’autocomunicazione divina, che anche - come dicevamo - possiamo denomi-
nare “Grazia”, o “Mistero” - nel senso paolino del termine (cfr. Rm 16,25; 1Cor 2,7; Col
1,26) - appare e si costituisce con i dati della storicita, ossia nella liberta, nella contingen-
za, e come in un incrocio della temporalita e della spazialita. Si presenta, pitl propriamen-
te e sinteticamente, secondo un modello e in un “linguaggio” antropologico e quindi sto-
rico, in cui storicita e antropologia risultano coincidenti: & I'uomo, infatti, con la sua sog-
gettivitd, e particolarmente con la sua libertd, a determinare la struttura della storicita.
Dove non ¢’& I'uomo ci pud essere evoluzione o sviluppo, ma non rigorosamente storia.

Esattamente I’uomo & il vettore, e il termine destinativo, e continuamente refe-
renziale, della Rivelazione; e, di conseguenza, la ragione intrinseca della sua storicita.
Per cio il linguaggio della Rivelazione ¢ un linguaggio intrinsecamente e struttural-
mente “antropologico”: certo inteso “linguaggio” nel significato denso di forma
espressiva, di epifania e disponibilita pluridimensionale.

In altre parole: la Rivelazione & avvenimento a trascendenza e a radicale moti-
vazione divina, e insieme, indissociabilmente, a destinazione umana. Il carattere an-
tropologico e storico non si sovrappone e non si sovradetermina alla Rivelazione,
ma, da questo profilo, la definisce, conferendole la consistenza e le coordinate.

La Parola di Dio nasce volta all’'uomo e per 1'uomo.

La mancanza o la scomparsa dei tratti messi in luce, che sono 1 tratti equiva-
lentemente della storicita e dell’antropologia, renderebbe introvabile e inattingibile
la Rivelazione, dal momento che essa nasce, indissociabilmente, divina - o trascen-
dente - e storico-antropologica. Meglio ancora: in mancanza o per la scomparsa di
quei tratti, si dovrebbe parlare, invece che di introvabilita e inattingibilita, semplice-
mente di inesistenza della Rivelazione.



INOS BIFFI 189

D’altra parte, occorre avvertire subito che il carattere e la destinazione antro-
pologica della Rivelazione divina non ne attenuano la genesi e il livello trascenden-
te o non recuperano il livello del “Mistero” - come lo abbiamo chiamato -. L’evento
della Rivelazione, che nasce dalla liberta divina, non riesce mai ad adeguare ¢ a esau-
rire le risorse della stessa Rivelazione. Tra I’evento o la Rivelazione - necessaria-
mente in offerta e a struttura storico-antropologica - e il “Mistero”, la sproporzione &
all’infinito incolmabile e quasi implacabile; I’eccedenza & inarrivabile; e inelimina-
bile la “sporgenza”.

Vengono in mente, al riguardo, tre verbi, preziosi e suggestivi, usati da Tom-
maso d’ Aquino, per esempio nel Super Boetium De Trinitate': ciog i verbi supervale-
re e subterfugere riferiti a Dio, e a comprehensione deficere, riferito al teologo o an-
che al filosofo quando cerchino di indagare su di lui.

Da questa ineliminabile incolmabilita e “oltrabilitd” (stare oltre) del Mistero &
subito avvertita la teologia, a cui la apofaticita appartiene non come alternativa, a se-
condo della scelta del genere o della preferenza teologica - apofatica o catafatica - ma
strutturalmente proprio perché & teologia.

2. LA DIMENSIONE O GLI AMBITI MULTIFORMI DELLA RIVELAZIONE

Colta la storicita della Rivelazione, con la sua intrascendibile “prevalenza”
teo-logica ({Dominus| praevalebit adhuc), occorre ora metterne in luce la moltepli-
ce modalita, secondo cui essa originariamente avviene, e secondo cui dispone le for-
me o i campi della teologia e, di conseguenza, della sua storia. Come gia sopra ac-
cennavamo, I’evento della Rivelazione non & unidimensionale, ma include aspetti o
ambiti multiformi.

Prima pero di discernere analiticamente questi aspetti, sottolineiamo il fatto
stesso dell’evento della Rivelazione, il realismo o la consistenza dell’ autocomunica-
zione di Dio all’vomo, I’*“aprirsi” del Mistero e ’affidarsi trinitario, che inizia
I «obiettivita” della teologia, facendola sorgere nel suo principio.

Si tratta di un affidamento divino che oggi si ama dire “simbolico”, per porne
in rilievo la consistenza e il rimando, la presenza e 1’assenza, la concessione e 1 af-
fidamento e I'inappropriabile trascendenza, sopra parlavano di «intrascendibile pre-
valenza”: un “simbolo reale” - fides quae - globalmente “evidente”, a cui global-
mente corrisponde il riconoscimento, la professione e il consenso della fede.

Riconosciuto questo, e dopo, potremmo dire, la reazione dello “stupore”, ’ac-
cesso soggettivo della fede - fides gua - avviene, in modo determinato e analitico.

Ispirandoci in qualche misura alle distinzioni e definizioni dei trascendentali, ri-
leviamo ora analiticamente, I’evento “simbolico” stesso, che, nella forma storica che
abbiamo visto, costituisce e trasmette la Rivelazione o 1’ “Essere del Mistero”. Grazie al-

" Cfr. Super Boetium De Trinitate, 1, 2, ob. 2 e 2m; 2, ob. 6 e 6m.



190 PARTE PRIMA

’applicazione, o meglio al reperimento dei trascendentali, I’*“Essere del Mistero” si tro-
va liberato in tutte le sue obiettive proprieta o ricchezze e in tutti i suoi vari significati.

2.1. La dimensione veritativa e intellettiva

La prima e fondamentale forma nella quale il Mistero & comunicato & la sua Ve-
ritd, o la sua realta intrinsecamente dotata della prerogativa dell’intelligibilita e quin-
di della concepibilita e della dicibilita. Per questa sua prerogativa ’evento della Rive-
lazione puo essere mediato ed essere accessibile all’ascolto - diciamo pure al primo
ascolto cosciente e analitico dell’uomo, in vista della sua adesione di fede. Ed & sem-
pre questo, derivatamente, il fondamento della possibilita e della necessita della teo-
logia come intellectus fidei.

In altre parole, I’evento della Rivelazione porta dentro di sé I’attitudine a emer-
gere come ratio e in una ratio, la quale, prima di essere intesa come differenza rispet-
to alla stessa revelatio, significa qui la struttura della comprensibilita che contrasse-
gna I’evento nel suo aspetto di verum, lo rende formulabile e discorsibile, e quindi
provoca e produce la concettualita, la “scientificitd” - nel senso “con-fuso” del termi-
ne - la “logicita” - rigorosamente da logos - della fede e della teologia.

Ora, il primo aspetto della storicita della comunicazione del mistero & il suo
presentarsi nella risorsa della sua intelligibilita, nel suo Logos, che si rifrange nell’ in-
tellectus, nella ratio e nelle loro implicazioni. Vengono in mente le parole di Chenu:
«La foi dans I'intelligence»: la fede nel tessuto dell’intelligenza.

La prerogativa di questa intelligibilita dell’autocomunicazione di Dio e della
sua aliquale evidenza & per il credente la condizione dell’assenso e la “garanzia” del
valore antropologico della fede stessa e dell’intelletto della fede, anche se si deve con-
statare la precarieta e i limiti del concetto.

Possiamo distinguere tra verita dell’evento, nel senso della sua realta “‘simboli-
ca” - e la verita dell’evento come sua presentazione pertinente all’assunzione dell’in-
tellectus, affermando che questo secondo senso e modo costituiscono la pregiudiziale
dell’adesione “umana”.

Privo di questa comprensibilita, o “razionalita”, che prendiamo anzitutto nel si-
gnificato di “intelligibilita”, I’evento della Rivelazione sarebbe antropologicamente
“indisponibile”, poiché a queste condizioni Dio non si direbbe all’uomo, al credente,
i quali, correlativamente, non potrebbero pensarlo, concepirlo, e ridirlo.

La forma “intellettiva”, o il disporsi intellettivamente, di intellettivita umana
dell’evento della Rivelazione, € il primo indice, insieme, del realismo del suo darsi an-
tropologico e della storicita dell’evento stesso.

2.2. La dimensione di bonta e di desiderabilita dell’evento fatto per Uesperienza

L’evento della Rivelazione non si presenta soltanto nella sua verita, intellettiva-
mente, e criticamente, attingibile; esso, ciog, non solo istituisce originariamente un am-
bito veritativo, che & epifania della stessa Verita di Dio; istituisce originariamente un
ambito che puo essere definito con 1’ausilio del trascendentale bonum, con tutto quello
che in tale trascendentale si trova implicato o evocato, e che & espressione della Bonta e



INOs BIFFI 191

della desiderabilita di Dio. 1l mondo della Parola di Dio & un mondo quindi attraente e
termine della scelta e dell’accesso della liberta, cosi da divenire esperienza e prassi.’

Il Mistero cristiano mira a essere vissuto, € non soltanto a essere intellettiva-
mente conosciuto.

Ecco perché si presenta, oltre che con il linguaggio della verita intellettivamen-
te e discorsivamente attingibile e riferibile, con il linguaggio dell’attrattiva e dell’e-
sperienza. Potremmo dire: come sapere e come sapore, come concetto e come amabi-
lita, che si attua nell’amore.

Misconoscere questo aspetto comporterebbe una mutilazione, quasi un seque-
stro, e quindi un fraintendimento nell’evento della Rivelazione, una sua estrinsecita
nei confronti di chi vi accede, ridotto a essere semplicemente un esperto o un intendi-
tore scientifico, un credente astratto, che si limita alla professione intellettiva della ve-
rita del mistero, restandone personalmente solo spettatore.

La Rivelazione & attestazione di un’autocomunicazione per la comunione, es-
sendo 1’amore la ragione del suo avvenimento e la sua sostanza fruibile.

Da questo profilo la fede in certo modo da teoretica diviene pratica.

2.3. La dimensione dell’estetica

L’evento della Rivelazione &, allo stesso modo, una rappresentazione, un’este-
tica, nel senso profondo di “forma”; essa gode della proprieta, che ancora una volta mi
sembra lecito definire “trascendentale”, della bellezza, della «gloria”, com’e diventa-
to uso dire, e di conseguenza della ammirabilita: Dio comunica insieme il verum, il
bonum e il pulchrum.

Viene cosi creato uno spazio ulteriore nel Mistero cristiano, che non tanto si ag-
giunge ai due precedenti, quanto vi si trova originariamente incluso. E come esso elar-
gisce obiettivamente bellezza, cosi per questa via si fa raggiungibile e rappresentabi-
le. E una terza via di accesso alla “Grazia”, quella che ha suscitato I’arte, la poesia, la
letteratura cristiana, e, nel Medioevo, emblematicamente le cattedrali, che sono, nel
rilievo di tutta la loro originalita e originarietd, come il corrispettivo delle Summae di
teologia e della prassi cristiana, fino al vertici dell’esperienza mistica.

Anche a proposito della “forma’ del Mistero cristiano possiamo parlare subito
del suo linguaggio proprio e non confondibile, accanto a quello dell’intelletto e della
prassi, cioe del linguaggio dell’ammirazione, dello stupore, e ancora del gusto e della
compiacenza. Tre linguaggi non comparabili tra loro immediatamente, e che pure ren-
dono la medesima res, del Mistero.

Ed & sempre in riferimento alla gloria dell’evento della Rivelazione che possia-
mo parlare della sua storicita costitutiva, nel senso, prima ancora della variabilita del-
le forme estetiche, delle intermittenze tra lo splendore e |’ oscurita.

La fede & I’adesione e 'estaticita di fronte a questa bellezza, che appare sotto
un’apparenza che parrebbe “indecorosa”, priva di decoro e di attraenza.

* Cfr. I. Biffi, Cristo desiderio del monaco, Jaca Book, Milano 1998.



192 PARTE PRIMA

2.4. L’unita dell’evento della rivelazione

Forse ci possiamo appellare a un altro trascendentale, o in qualche modo av-
vicinarvici, quello dell’ unum per mettere in luce il senso unitario del mistero cristia-
no, presenza in esso di un disegno. Un ordine interiore presiede e collega i diversi
tratti e le varie apparizioni del mistero cristiano: non si tratta di singularia sconnes-
si, senza kosmos, sparsi in disordine, il che vorrebbe dire, ancora, senza logica e ra-
tio, e senza bellezza. Anche se questa unita degli avvenimenti del mistero, o della
storia della salvezza - potremmo anche dire dei due Testamenti - ¢ solo avvertibile
sempre dalla fede.

Viene, in virtl o come applicazione di questo “trascendentale”, descritto I’am-
bito dell’unificazione e delle connessioni del disegno divino. E il linguaggio diventa
quello della prefigurazione, della profezia, prima, e quindi del compimento.

2.5. Antropologia cristica ed evento della Rivelazione

Abbiamo cosi evidenziato i principi o, pit esattamente, - come dicevamo all’ini-
zio - rievocato e descritte le forme originarie della Rivelazione, improntata di storicita.

Dobbiamo perd subito riconoscere che la Rivelazione si ¢ disposta originaria-
mente in queste forme tramite la mediazione antropologica posta a sua volta gia al
principio. Essa ha potuto porsi non, per cosi dire, allo stato divino puro: I’evento sal-
vifico & gia il segno di un’accoglienza e porta I’'impronta del molteplice linguaggio,
chiaramente reperibile nella Scrittura. Da subito, ciog, e necessariamente la Rivela-
zione si dona come intelligibilita, come esperienza, come gloria e come unita. Sopra
abbiamo detto che teologia e antropologia non sono giustapposte: 1’antropologia ¢ il
“corpo” della teologia. Pin esplicitamente, dal principio, in questo senso, la Rivela-
zione ¢ teologia: intelligenza della fede, presenza in essa della Parola di Dio accolta;
prassi; rappresentazione e connessione.

I primi teologi sono gli agiografi; o, ancora pit a monte, sono i credenti, Abra-
mo, Mose, i Profeti, gli apostoli: Teologia, compiutamente, o compiutamente teologa
¢ I'umanita del Figlio di Dio, dove convergono e si risolvono esemplarmente gli am-
biti di cui abbiamo discorso.

L’antropologia di Cristo ¢ la teo-logia, I’autocomunicazione storica e I’epifania
storica, - e molteplice e multiforme - della grazia. In lui costitutivamente si viene a
istituire I’essere, il verum, il bonum, il pulchrum e 1" unum della rivelazione.

3. LA NATURA DELLA TEOLOGIA

A questo punto possiamo renderci conto della figura e della natura della teologia.

3.1. L’intelligenza della fede

La teologia ¢ radicalmente la reazione dell’uomo all’evento della Rivelazione:
reazione come modo di porsi di fronte ad essa, cioe di fronte a tutti gli ambiti da essa
istituiti e sopra rilevati.



INOS BIFFI 193

La teologia, anzitutto, dalle precedenti considerazioni va compresa non come
un sovrapporsi alla Rivelazione - e qui possiamo anche dire alla Scrittura, come luo-
go in cui essa convive -, ma come un disporsi in omogeneita a quegli ambiti che essa
ha originariamente costituito, come un loro prosieguo coerente.

La teologia non ¢ lo sforzo di comprendere o di rileggere razionalmente la Pa-
rola di Dio, ma lo sforzo di reperire la sua logica, la sua razionalita, ma nel senso an-
selmiano del termine. La sua intenzione & di dire la Rivelazione, di discorrere (ser-
mo de Deo), lasciando I’intelletto trasfigurarsi della verita che essa nativamente pos-
siede. Essa & I’adesione dell’intelligenza non depressa, o avvilita, o contraddetta, o
accasciata dal Mistero; cosi essa compie, con la fede, 1’ingresso nella “ragione” o
nelle ragioni dello stesso Mistero. Certo attraverso i concetti, i discorsi, le articola-
zioni delle idee, nella consapevolezza che queste né comprimono né esauriscono le
ragioni del Mistero che «sopravvalgono sempre» (supervalebunt adhuc), che sono
precarie e limitate, non perd vane. E la necessita e la peripezia dell’ analogia.

La teologia, in questa accezione, appare fondamentale: essa mostra e media la
Parola di Dio nella sua verita e oggettivita: essa & contenuta elementarmente in ogni
atto di fede, che aderisce “vedendo”: & lo sviluppo della fides oculata: 1a fede che di-
spone pure dei suoi occhi: oculi fidei e fa si che essa non sia un grido. L’intelligenza
della fede & il primo, fondamentale e permanente accesso alla Rivelazione.

La storia della teologia, da questo profilo, studia le vicissitudini di questa con-
cettualita, di questo intelletto, delle assunzioni e “utilizzazioni”, o usufruizioni, del
pensiero e dei pensieri miranti a rendere la comprensione della Rivelazione.

Da qui ’attenzione della storia della teologia a non limitarsi alla descrizione,
ma al rinvenimento e alla valutazione critica delle forme intellettive ed espressive del
Mistero cristiano, e quindi dei differenti registri concettuali e dei linguaggi della fede
variabili nel tempo, d’altra parte nella constatazione che il Mistero cristiano che gia
all’origine si & posto come Verita e come intelligenza della Verita assunta per il tra-
mite della fede, che & stata il primo luogo e la prima possibilita per la Parola di Dio di
concretizzarsi storicamente.

L’area originaria veritativa della Rivelazione ¢ congiuntamente gia un esercizio
di intelligenza della fede.

In questa prospettiva la storia della teologia appare, in sintesi, come storia del-
la coscienza e della teoretica della fede lungo i secoli, ma con la cura dell’ermeneuti-
ca di tale teoretica, oltre il momento meramente descrittivo, e a partire dal principio
dei contenuti veritativi della fides quae, trapassati nella fides qua.

Diversamente non avremmo una vera storia della teologia come “intelligenza
della fede”.

Questo intento determina le fonti di questo aspetto e momento della storia del-
la teologia: sono tutte quelle in cui la teoria e la coscienza intellettiva si & espressa:
fonti dotte, ma anche fonti popolari, nella misura in cui contengono e rendono questa
modalita di reazione e questa coscienza.



194 PARTE PRIMA

3.2. L’esperienza della fede

L uomo alla Parola di Dio non reagisce solo con I'intelligenza, ma anche con
I’adesione della liberta e la forma della prassi, con la quale soprattutto essa viene ap-
propriata e viene iscritta nel soggetto credente - dal momento che essa originariamen-
te si & posta come un’esperienza. La Rivelazione - abbiamo detto sopra - nasce come
Verita e come prassi.

Anche I’esperienza dell’ autocomunicazione divina & teologia, che si costituisce
mediante I'atto della libertd. Anzi, specialmente per questo, essa si presenta con i ca-
ratteri della storicita e del vissuto.

Misconoscere questa forma, significherebbe ridurre la teologia a una specie di indif-
ferenza e alla fine del disinteresse, come di realta “obiettiva”, che si limita a stare di fronte.

Appetendo alla “Grazia” attraverso il desiderio, attivando con la comunione la
sua intrinseca bonta, significa - occorre sottolinearlo - non fare qualche cosa di sup-
pletivo, di aggiuntivo alla teologia, ma corrispondere adeguatamente e coerentemen-
te alla sua identita di verita desiderabile.

Il linguaggio di questa forma di accesso alla Parola di Dio sara quello dell’e-
sperienza, pitt dell’immagine, del desiderio, del sapore e del gusto, che del puro con-
cetto, che, per altro, e non potra essere disatteso, facendo intrinsecamente parte del
pensiero e della parola, ma sara, comunque, un vero linguaggio teologico, suscitato
dalla res della Rivelazione.

Non ¢ forse questa la via per la quale la spiritvalita o il vissuto cristiano, fonda-
to sull’intellectus fidei si riconduce alla teologia? Si riconduce: non nel senso che per-
da la sua proprieta e la sua modalitd non confondibile, ma nel senso che tale vissuto &
la traduzione in esperienza e in prassi di quanto & attestato e attinto nella mediazione
dell’intelletto?

Sempre per questa via possono essere superate le dicotomie, se non le opposi-
zioni, e sicuramente le alterita e le incomunicabilita e incomunicazioni.

La storia della teologia, da questo profilo, si elabora prendendo in considera-
zione le fonti lasciate da questo vissuto, i loro linguaggi, caratterizzati dalla concre-
tezza, i loro simboli. Tanta parte di lascito o di eredita cristiana entrera di diritto nella
storia della teologia, e non sara pill relegato o trascurato per una pregiudiziale e arbi-
traria riduzione della figura della teologia.

Per questa strada sara riconosciuta la dignita teologica sintomaticamente di Ber-
nardo e della teologia che Jean Leclercq ha denominato “monastica” e che, di 1a dalla
pertinenza o meno della denominazione, ha portato felicemente in rilievo. Bernardo con
la sua teologia, o secondo loro la non-teologia, monastica si trovava emarginato dall’area
propriamente teologica da quanti avevano assunto una concezione unidimensionale della
teologia - elaborazione della fede da parte della ragione -. Non senza significato furono
invece, e continuano ad esserlo per noi, I’accoglienza e 1’approvazione di Chenu e di Gil-
son su questa forma di teologia come vissuto, con il suo linguaggio della contemplazione,
dell’ammirazione, dell’orazione, tutt’altro, nel loro genere, che facile e privo di rigore.

* Cfr. L. Biffi, Cristo desiderio del monaco, pp. 1-23



INnOSs BIFFI 195

Grazie a questa figura della teologia, e alla storia che ne consegue, una varieta
di fonti si rendono disponibili e domandano di essere considerate, da quelle pil alte ed
elaborate a quelle pit semplici, per esempio a quelle attinenti alla devozione popola-
re, che, oltre tutto, sono fonti di intelligenza e di sensibilita teologica.

3.3. L’estetica della fede

Alla Rivelazione reagisce allo stesso modo e con la sua modalita e linguaggio
proprio la facolta della estetica, disponibile alla bellezza, alla rappresentazione, al pul-
chrum, alla fonna visibile, sia pure trasfigurata, che in essa si trova inclusa.

Se mancasse questa forma di accesso alla Parola di Dio, questa resterebbe gra-
vemente preclusa, inattraente, come resterebbe inappetita senza il rilievo della sua di-
mensione di desiderabilita a motivo della sua bonta.

Teologica, in questo senso, appare I’immensa e varia tradizione artistica che il
mistero cristiano ha suscitato, nella pluralita delle sue espressioni, dalla poesia alla
raffigurazione, alla costruzione nello spazio e alle modellazioni plastiche. Teologia e
poesia & la Commedia di Dante*, sono il teatro e le cantate di Claudel - per fare due no-
mi -; sono le vetrate delle cattedrali e tutti 1 prodotti, se possiamo dire, della luce; & la
musica sacra di Palestrina e di Bach.

E il linguaggio & quello della raffigurazione e rappresentazione, della luce e del
colore, e ancora della contemplazione e dell’ammirazione, del suono e del gusto.

La storia della teologia non potra mancare di prenderli in considerazione.

Anche qui va riconosciuto 1'impoverimento conseguito a motivo del miscono-
scimento della dignita teologica che queste espressioni possedevano.

Un solo accenno all’unum: per dire il compito della teologia alla lettura dell’u-
nita del disegno e alla storia della teologia che, in forme diversi, ha messo in luce il fi-
lo conduttore che rivela |'unita e 1’ordine del disegno divino.

4. CONCLUSIONE

Queste considerazioni, che sono solo un discorso avviato e non compiuto, biso-
enoso di ulteriore elaborazione e approfondimento, dice la teoria che sta alla base del
nostro Istituto per la Storia della Teologia e delle sue previste, e altrove, gia, pili 0 me-
no felicemente realizzate, produzioni.

Resta in ogni caso vero che, per fare una storia della teologia, & pregiudiziale la
figura in certo senso teoretica, in realta indotta, della teologia.

E, d’altra parte, fare storia della teologia significa fare teologia, proseguendola
dalla Rivelazione, che & la teologia originaria.

In questo caso almeno, la storia € iniziazione e introduzione alla realta che si
propone di ricostruzione. Fare storia della teologia concorre all’epifania molteplice
del Mistero della Grazia.

* Cfr. L Biffi, La poesia e la grazia, Jaca Book, Milano 1999.



196 PARTE PRIMA




