RTLu V (2/2000), 199-221 199

Storia della teologia e
storia della spiritualita.
Relazioni tra i due saperi

Claudio Stercal
Facolta Teologica dell’Italia Settentrionale (Milano)

1. IL DIVORZIO TRA TEOLOGIA E SPIRITUALITA

L’ampiezza del tema proposto suggerisce di scegliere come punto di partenza,
per la nostra riflessione, una delle tesi che hanno maggiormente influenzato il rappor-
to tra teologia e spiritualita nella seconda meta del xx secolo. Si tratta della tesi, pro-
posta nel 1950 da Frangois Vandenbroucke' nel suo famoso articolo Le divorce entre

! Per le notizie biografiche su Frangois Vandenbroucke (1912-1971), cfr. G. MICHIELS, Vanden-
broucke (Jean, Frangois), in Dictionnaire de Spiritualité, vol. XIV, Beauchesne, Paris 1994, coll. 234-236;
la sua bibliografia, comprendente 111 titoli, & pubblicata in: G. MicHIELS, Dom Frangois Vandenbroucke
1912-1971, in “Studia Monastica” 15 (1973), 119-127.



200 PARTE PRIMA

théologie et mystique. Ses origines®, secondo la quale, alla fine del x1v secolo, si sa-
rebbe realizzato un “divorzio” tra “teologia e mistica” e, pil in generale, “tra teologia
e spiritualit tra scienza ed esperienza”, “tra oggettivo e soggettivo”. Un divorzio
che, a giudizio del benedettino belga, sarebbe stato la radice di quella spiritualita “mo-
raleggiante” e “psicologica” che egli vedeva ampiamente diffusa nel proprio tempo.

All’inizio dell’articolo egli si domandava: «Il medioevo, sino al X1 secolo, il
secolo dei grandi scolastici, ha vissuto questa unione tra la teologia e la mistica (entre
la théologie et la mystique). Per i dottori della chiesa di quel tempo scienza ed espe-
rienza (science et expérience), oggettivo e soggettivo (objectif et subjectif), erano ar-
moniosamente uniti. Quando si ¢ creata la separazione (séparation) tra questi due
aspetti della rivelazione? Quali ne sono state le cause?»’.

E al termine della sua analisi concludeva: «Se I’eredita che essa [= la Devotio
moderna] ci ha trasmesso conteneva in germe il carattere moralizzante e psicologico
(I’allure moralisante et psychologique) della nostra spiritualita, essa non conteneva
pill, se non in modo relativamente estrinseco, ciod che fa la grandezza delle dottrine
paoline e giovannee della vita spirituale. Il medioevo monastico visse profondamen-
te, prima dell’avvento della scolastica, questa “mistica” neotestamentaria. Anche se,
da allora in poi, questa visione biblica e patristica non sara dimenticata, |’esperienza
mistica sara descritta, ormai, nel quadro, con la garanzia di questi dati, molto pit che
come I’esperienza di questi dati. Dove individuare I’origine di questa frattura? Cre-
diamo che la fine del X1v secolo, con il misticismo speculativo, da una parte, e la De-
votio moderna, dall’altra, ci indichino il momento preciso»*.

La tesi sembra essere nata dagli studi che Vandenbroucke aveva condotto pro-
prio in quegli anni per preparare la sezione relativa ai secoli X1v e Xv della voce Con-
templation nel Dictionnaire de Spiritualité’ e sembra risentire, almeno in parte, delle
riflessioni che in quello stesso periodo Anselm Stolz e Hans Urs von Balthasar anda-
vano sviluppando sui rapporti tra teologia, mistica e spiritualita’.

LIS
a

* F. VANDENBROUCKE, Le divorce entre théologie et mystique. Ses origines, in “Nouvelle Revue
Théologique™ 72 (1950), 372-389 (tr. ingl. in “Life of the Spirit” 5 [1950/51], 158-166.295-305).

* Ivi, p. 373.

* Ivi, p. 389.

* Ip., Contemplation. VII: La contemplation au XIV* siécle, in Dictionnaire de Spiritualité, vol. 11,
Beauchesne, Paris 1950, coll. 1988-2001; Ip., Contemplation. VIII: La contemplation au XV* siécle, in ivi,
coll. 2001-2013.

¢ All'inizio dell’articolo Frangois Vandenbroucke cita la versione francese dell’articolo di HANS
URS VON BALTHASAR, Theologie und Heiligkeir, in “Wort und Wahrheit” 3 (1948), 881-897 (tr. fr.: Ip.,
Théologie et Sainteté, in “Dieu Vivant” 12 [1948], 15-31). Balthasar ha successivamente ripreso e ampliato
il proprio studio in: Ip., Theologie und Heiligkeit, in Verbum caro. Skizzen zur Theologie I, Johannesverlag,
Einsiedeln 1990°, pp. 195-225 (tr. it.: Ip., Teologia e santita, in Verbum Caro. Saggi teologici I, Morcellia-
na, Brescia 1975°, pp. 200-229).

In nota, Frangois Vandenbroucke cita anche la traduzione francese del volume di A. StoLz, Theo-
logie der Mystik, Friedrich Pustet, Regensburg, 1936 (tr. fr.: Ip., Théologie de la mystique, Editions des
Bénédictins d’Amay, Chevetogne 1947%); la prima traduzione italiana & del 1940: Ip., Teologia della misti-
ca, Morcelliana, Brescia 1940,



CLAUDIO STERCAL 201

La tesi ha avuto poi una grande e forse imprevista fortuna, al punto che & diventa-
ta quasi un “luogo comune” della letteratura teologica e spirituale’ e ha spesso influen-
zato gli studi di storia della teologia e della spiritualita nella seconda meta del xx secolo.
A cinquanta anni di distanza dalla sua formulazione e nella fase di progettazione di una
storia della teologia dei secoli Xv-xviI sembra utile provare a riprenderla in esame, per
valutare la sua capacita di interpretare le vicende che teologia e spiritualita hanno vissu-
to in quet secoli e nei secoli successivi.

1.1. Elementi per una valutazione®

a) L’oggetto d’indagine: la “contemplazione”

Un primo elemento che invita a un’attenta riconsiderazione della tesi ¢ la scel-
ta, effettuata da Frangois Vandenbroucke, di fondare la propria argomentazione su
un’indagine storica limitata esclusivamente al tema della “contemplazione’: «Abbia-

" Tra gli autori che, negli anni successivi, si sono mossi nella stessa linea di Vandenbroucke e che pos-
sono, quindi, documentare il successo della sua tesi, se ne possono ricordare alcuni a titolo esemplificativo.

Dionysius Lasic nel 1956, nella sua tesi su Ugo di San Vittore, ha sottolineato come nella teologia
medievale vi fosse ancora una sostanziale unita, mentre, a partire dal xv secolo, si sarebbe avviato un pro-
cesso di disgregazione continuato sino al secolo x1x: «Nel secolo XV la teologia inizia a perdere la propria
unita (disgregari), separazione (disiunctio) che continua sino al secolo x1x: la teologia “‘scolastica” si sepa-
ra (separatur) dalla teologia “mistica”; la teologia “morale” si divide (discedir) dalla teologia “dogmatica”;
la teologia “positiva” e “apologetica” abbandonano la via (viam relinquunt) della teologia scolastica» (D.
Lasic, Hugonis de S. Victore theologia perfectiva, eius fundamentum philosophicum ac theologicum, [Pon-
tificium Athenaeum Antonianum. Facultas Sacrae Theologiae, Theses ad Lauream 109] Pontificium Athe-
naeum Antonianum, Romae 1956, p. 349).

Anche Josef Sudbrack nel 1967 cita, condividendola, la posizione di Frangois Vandenbroucke, co-
si come viene espressa nel volume J. LECLERCQ-F. VANDENBROUCKE-L. BOUYER, La spiritualité du moyen
dge, Aubier, Paris 1961, pp. 446-447: «All’inizio del X1v secolo I’unita (Einheit) viene irrimediabilmente
spezzata (unheilbar auseinandergerissen). Il teologo diviene specialista di una scienza autonoma (einer aii-
tonomen Wissenschaft), che pud esercitare con una tecnica indipendente (unabhéngig) dalla sua testimo-
nianza personale, come pure dalla sua santita o dal suo peccato. Chi desidera condurre una vita spirituale
(ein geistliches Leben) diviene un devoto (ein Frommer) che non si preoccupa della teologia e che nel-
I’'ambito della propria esistenza si chiude in se stesso (zum Selbstzweck macht), senza cercare di compren-
derne il contenuto dogmatico (den dogmatischen Gehalt)» (J. SUDBRACK, Die geistliche Theologie des
Johannes von Kastl. Studien zur Frommigkeitsgeschichte des Spétmittelaliers, Aschendorffsche Verlag-
sbuchhandlung, Miinster 1967, vol. I, p. 12).

Pit recentemente, George Cottier afferma ancora che «quando, nei secoli seguenti [al x11], I’aspet-
to dialettico e scientifico del discorso teologico diventerd predominante, a detrimento del senso del miste-
ro, sard introdotto un divorzio disastroso tra mistica e teologia. La reazione contro il razionalismo teologi-
€0 sara tentata di mettere I’accento in modo unilaterale sulla dimensione affettiva dell’esperienza cristiana»
(G. Corrier, Teologia, in Dizionario di mistica, a cura di L. BORRIELLO - E. CARUANA - M.R. DEL GENIO -
N. Surrt, LEv, Citta del Vaticano 1998, p. 1200).

Jacques Toussaert, a conclusione della sua tesi sul sentimento religioso nelle Fiandre nei secoli x1v-
XVI - presentata nel 1959, ma pubblicata nel 1963 -, aveva segnalato anche un “divorzio™ tra vita cristiana
¢ pratiche devozionali e superstiziose, cfr. J. TOUSSAERT, Le sentiment religieux en Flandre a la fin du
Moyen-Age, Plon, Paris 1963, p. 605.

*Riprendiamo qui parte dell’ analisi proposta in C. STERCAL, Il “divorzio” tra teologia e mistica. Ri-
lettura di una tesi storiografica, in “Annali di Scienze Religiose” 4 (1999), 403-416.



202 PARTE PRIMA

mo avviato questa ricerca su cio che allora si pensava della “contemplazione (con-
templation)”. E uno dei punti nei quali la progressiva degradazione dell’accordo, an-
zi della semplice sintonia, tra teologia e mistica, sino a divenire una reciproca igno-
ranza, non puo restare a lungo inosservata... E un test prezioso e questo test permette
di individuare le circostanze, e forse alcune cause, dell’attuale divorzio tra la teologia
e la mistica (du divorce actuel entre la théologie et la mystique)»’.

La scelta & motivata, evidentemente, dalla ricerca svolta per la voce del Dic-
tionnaire de Spiritualité”. A conferma di cio, si potrebbero considerare i numerosi e
ampi punti di contatto tra i due testi. La scelta, perd, sembra pregiudicare, almeno par-
zialmente, 1’esito della ricerca.

Anzitutto perché la contemplazione, anche se ¢ certamente un tema di rilievo,
non ¢ I'unico e, forse, neppure il pill importante per valutare, nella teologia tardo-me-
dievale, un problema cosi ampio e articolato come quello dei rapporti tra “teologia e
mistica”, “teologia e spiritualita”, “scienza ed esperienza”, “oggettivo e soggettivo™.
Vi sono certamente temi e testi nei quali il problema avrebbe potuto essere analizzato
in un quadro teologico pili ampio e comprensivo.

Inoltre, la nozione di contemplazione e le linee fondamentali del suo sviluppo —
cosi come vengono ricostruite da Vandenbroucke nel suo contributo nel Dictionnaire
de Spiritualité — sembrano dare per scontata, quasi senza un’attenta verifica, una
profonda e progressiva separazione tra il momento intellettuale e quello affettivo del-
la contemplazione. La definizione assunta come punto di partenza della ricerca ¢ quel-
la di Riccardo di San Vittore: «Contemplatio est libera mentis perspicacia in sapien-
tiae spectacula cum admiratione suspensa»''. Una definizione che, in realta, non sem-
bra separare i due momenti. Vandenbroucke afferma perd subito che, a seguito di
Bonaventura da Bagnoregio, «nel X1v secolo I’amore assumera un ruolo fondamenta-
le nella nozione di contemplazione»'. Ritiene anche acquisito che «il Xv secolo pro-
lunghi, come & normale, alcuni tratti del Xxrv. Come il ruolo principale riconosciuto al-
1I’amore nella contemplazione»". Una valutazione che, forse, avrebbe richiesto un’a-
nalisi pill accurata.

? F. VANDENBROUCKE, Le divorce entre théologie et mystique. Ses origines, in “Nouvelle Revue
Théologique” 72 (1950), 373-374.

' Cfr. sopra, nota 5.

" RICCARDO DI SAN VITTORE, Benjamin major 1.4, in Patrologiae cursus completus, ed. J.-P. Mi-
GNE, Apud Garnier fratres editores et J.-P. Migne successores, Parisiis 1880, vol. 196, col. 67.

Frangois Vandenbroucke sottolinea come la definizione di Riccardo di San Vittore sia giunta, at-
traverso le definizioni e le classificazioni di Tommaso d’Aquino e di Bonaventura da Bagnoregio, sino al
secolo X1v. A titolo esemplificativo cita il commento alla definizione di Riccardo svolto da Rodolfo di Bi-
berach prima del 1360, cfr. De septem itineribus aeternitatis, p. 111, dist. I11, in RUDOLF VON BIBERACH, De
septem itineribus aeternitatis, ed. M. SCHMIDT, Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad Cannstatt 1985, pp.
421-423 [31-33].

" F. VANDENBROUCKE, Contemplation. vii: La contemplation au X1v° siécle, in Dictionnaire de Spi-
ritualité, vol. I1, Beauchesne, Paris 1950, col. 1988.

" F. VANDENBROUCKE, Contemplation. vil: La contemplation au xv* siécle, in ivi, col. 2001.



CLAUDIO STERCAL 203

b) L’interpretazione della contemporaneita

Un secondo elemento sembra condizionare la formulazione della tesi proposta
da Francois Vandenbroucke. Si tratta del suo desiderio di trovare la radice storica del
difficile rapporto — che riscontra nel proprio tempo — tra i “mistici”, da una parte, € i
cristiani “comuni” e la maggior parte dei teologi, dall’altra.

Il problema & formulato con chiarezza nelle prime pagine dell’articolo. Vi so-
no molti teologi — fortunatamente non tutti, precisa — i quali pensano che una consi-
derazione “mistica” della vita cristiana sia “facoltativa” e, quindi, rispetto a cid che

-

¢ “essenziale”, cioe alla salvezza “necessaria per tutti”, la ritengono “secondaria”",
I mistici, al contrario, sono convinti del grande valore della loro esperienza interio-
re e cio li rende diffidenti sia nei confronti dei cristiani “comuni”, dai quali si sen-
tono disapprovati, sia nei confronti di una certa teologia — fredda, arida, geometrica
— che offre loro solo delle formule, nelle quali fanno fatica a ritrovare la ricchezza
della loro esperienza®. A chi attribuire la responsabilita di questa situazione? Al
“razionalismo” dei teologi e dei cristiani'®? Oppure ai mistici, che nei manuali di
teologia dogmatica e di ascetica e mistica non trovano nulla in grado di aiutarli a in-
terpretare la loro esperienza?"” Vandenbroucke non intende attribuire responsabilita,
quanto piuttosto rintracciare le radici storiche di questo problema. Ritiene, cosi, co-
me abbiamo visto nella enunciazione della tesi, di poter interpretare il carattere
“moraleggiante” e “psicologico” della spiritualith del suo tempo come un’erediti
della Devotio moderna.

Questa impostazione dell’analisi - cosi attenta all’interpretazione della contem-
poraneita” - e il periodo storico preso in esame — i secoli XIV e XV, con un breve cen-

" «De leur coté, certains théologiens (il y a de notables exceptions, grice & Dieu) ont réagi ou réa-
gissent a peu pres de la méme fagon. S’ils sont tous d’accord sur ce qui fait 1'essentiel de la sainteté, ceux-
12 préferent laisser libre la discussion théologique d’une conception “mystique”, facultative en somme, de
la vie chrétienne. Ce qui est facultatif ne peut qu’étre secondaire par rapport & ’essentiel, et I’essentiel, ici,
c’est le salut obligatoire pour tous, sans plus» (F. VANDENBROUCKE, Le divorce entre théologie et mystique.
Ses origines, in “Nouvelle Revue Théologique” 72 [1950], 372).

" «Quant aux mystiques, ce qui les caractérise au contraire, ¢’est la conviction de 1’extréme valeur
de leur expérience intérieure. Ceci explique leur méfiance & I’endroit des “bons chrétiens” par qui ils se sen-
tent désapprouvés, et a I’endroit d’une certaine théologie, froide, séche, géométrique, qui ne leur donne que
des formules ol ils ont peine a retrouver leur trésor intérieur» (ibidem).

'* «Faut-il n’accuser de cette situation que le “rationalisme” de ces théologiens et des chrétiens “de
bon sens”?» (ivi, p. 373).

" «Inversément faut-il alors n’accuser que les mystiques? Bien siir que non. Nous connaissons ces
manuels de théologie dogmatique qui consacrent quelques paragraphes 2 des corollaria pietatis en fin des
traités. Bt ces manuels d’ascétique et de mystique qui étiquettent et classent soigneusement les conditions
et les étapes du progrés spirituel. Mais nous savons aussi qu’hélas, aux yeux du vrai mystique, de telles con-
structions échappent a sa vie véritable» (ibidem).

" Cfr. anche la conclusione dell’articolo: «Peut-&tre nos contemporains ont-ils 2 tirer de cette
constatation quelques legons. Nous sommes trés habiles dans 1’art d’écrire 1'histoire du passé et des doc-
trines dont ce passé a vécu. Mais sommes-nous aussi habiles i en suivre les enseignements? Sommes-
nous encore en mesure de “créer” dans la direction que I’histoire nous démontre &tre la vraie et la bon-
ne?» (ivi, p. 389).



204 PARTE PRIMA

no finale al secolo xv1'"’, ma senza alcuna considerazione degli sviluppi nei secoli XVII-
XIX - fanno nascere pero il sospetto che piti che di uno sviluppo o della continuita di
un processo, si possa trattare eventualmente solo di una corrispondenza di temi, forse
anche pill ipotizzata che dimostrata.

¢) Il ruolo della Devotio moderna

Vi & un terzo elemento che invita a riflettere: 1’impressione che Frangois Vanden-
broucke, nel tentativo di documentare la propria tesi, abbia sopravvalutato il ruolo della
Devotio moderna e la sua capacita di sintetizzare le linee fondamentali dei secoli XIv e Xv.

La Devotio moderna & per lui il momento nel quale appaiono le conseguenze pili
significative del primato dell’amore nella contemplazione: la vita morale e ascetica tor-
na in primo piano; si diffonde un po’ dappertutto la tendenza “moraleggiante™; si realiz-
za un passaggio, nella contemplazione, dall’”oggettivo” (Dio, la Trinita, Cristo, la gra-
zia) al “soggettivo” e allo “psicologico” (1’amore, la consolazione, le virt))*.

A dire il vero, lo stesso Vandenbroucke sottolinea che, in generale, nella storia
non ¢i sono mai rotture assolute con il passato® e, in particolare, in questo periodo, in-
sieme alla tendenza “moraleggiante” e “psicologica” della Devotio moderna, che do-
minerebbe la vita spirituale dalla fine del secolo x1v sino al secolo xv1*, egli stesso ve-
de autori e movimenti che cercano, al contrario, di consolidare il rapporto tra teologia
e spiritualita. Egli ricorda: nel secolo x1v, la scuola renana e gli inizi dell’esperienza
di Groenendael: «Il x1v secolo si conclude dando vita, nella scuola renana e a Groe-
nendal, ai tentativi pili audaci che sembrano essere mai stati tentati per unire teologia
e mistica (pour unir théologie et mystique)»™; nel secolo xv, Dionigi il Certosino
(1402ca.-1471), Pietro d’Ailly (1351-1420), Giovanni Gerson (1363-1429), Roberto
Ciboule (1403ca.-1458) che cercano di mantenere un equilibrio tra “teologia specula-
tiva” e “mistica”: «Tutti questi autori non fanno che sfruttare ancora, nel xv secolo, gli
elementi comuni al medioevo “monastico”™»™.

* Cfr. F. VANDENBROUCKE, Le divorce entre théologie et mystique, pp. 388-389; cfr. anche ivi, p. 384.

* «Le XV sigcle va tirer en somme du primat de 1’amour dans la contemplation toutes ses consé-
quences, et ¢’est le principal mérite d’un courant né dans les Pays-Bas, la Devotio moderna, d’avoir ra-
mené la vie mystique, méme dans son exposé théorique, au niveau de tous. La vie morale et ascétique, tra-
duction concrete de I’amour de Dieu, revient a I’avant-plan. Cette tendance “moralisante” se découvre un
peu partout. Il se fait aussi une sorte de passage de “I’objectif”” dans la contemplation (Dieu, Trinité, Ch-
rist, grice...) au “‘subjectif”, au “psychologique” (amour, consolation, vertus...)» (ivi, pp. 383-384); cfr.
anche Ip., Contemplation. vii: La contemplation au Xv* siécle, in Dictionnaire de Spiritualité, Beauche-
sne, Paris 1950, vol. II, col. 2002.

* «ll n’y a jamais, surtout en pareil domaine, de rupture absolue avec le passé» (F. VANDENBROUCKE,
Le divorce entre théologie et mystique. Ses origines, in “Nouvelle Revue Théologique™ 72 [1950], p. 376).

* «Mais c’est sur le continent que le raz-de-marée moralisant et psychologique va surtout déferler.
La vie spirituelle, de la fin du x1v° siécle au xvr° siecle, y est dominée par la Devotio Moderna» (ivi, p. 386).

* Ivi, p. 383; cfr. anche Ip., Contemplation. vii: La contemplation au Xiv* siécle, in Dictionnaire de
Spiritualité, vol. 11, Beauchesne, Paris 1950, coll. 1992-1996.1998-2000.

* Cfr. F. VANDENBROUCKE, Le divorce entre théologie et mystique, p. 388; cfr. anche Ip., Contem-
plation. viii: La contemplation au xv° siécle, in Dictionnaire de Spiritualité, coll. 2010-2013.



CLAUDIO STERCAL 205

Queste “eccezioni” appaiono cosi numerose e significative da far pensare che
I’orientamento “moraleggiante” e “psicologico”, ritenuto caratteristico della Devotio
maoderna, possa non essere considerato rappresentativo della teologia e della spiritua-
lita del x1v e del xv secolo.

d) L’interpretazione del De imitatione Christi

Vi & un ultimo elemento da considerare. Frangois Vandenbroucke ritiene che il De
imitatione Christi sia |’espressione pit chiara e semplice della Devotio Moderna®™. Ebbene,
un’attenta lettura del De imitatione Christi sembra rendere piuttosto difficile la possibilita
di classificarlo all’interno della letteratura “moraleggiante” e “psicologica” e, quindi, nella
prospettiva di Vandenbroucke, sembra mettere in discussione la possibilita di caratterizza-
re tutta la Devotio moderna come una spiritualita “moraleggiante” e “‘psicologica”.

E vero, come osserva Vandenbroucke, che «I’Imitatio mette in guardia i suoi let-
tori contro i pericoli della scienza — e ha ragione di attaccare gli abusi di una scolastica,
intemperante sino a perdere il controllo dei propri risultati»*. Tuttavia, la polemica del
De imitatione Christi non sembra contro la teologia in quanto tale o contro ogni forma
di esercizio della ragione, quanto piuttosto contro quella teologia o quell’esercizio della
ragione che diventa cavillatio, che si preoccupa solo di riflettere ““sul genere e sulla spe-
cie”, che ricerca le realta “occulte e oscure”, che tende non a cid che & utile e necessario,
ma cerca solo ¢id che & curioso o, addirittura, dannoso®. Per 1”autore del De imitatione
Christi il desiderio di conoscere & un desiderio naturale nell’'uomo® e la conoscenza &

¥ «L’Imitatio parait bien résumer certaines tendances de la spiritualité durant la premiére moitié
du xv* sigcle. Et elle restera, pour bien des générations ultérieures, 1’expression la plus claire et la plus
simple de la Devotio Moderna» (F. VANDENBROUCKE, Le divorce entre théologie et mystique. Ses origi-
nes, in “Nouvelle Revue Théologique™ 72 [1950], 387); cfr. anche: «L.’Imitatio résume en elle-méme les
principales tendances de la spiritualité en la premigre moitié du xv* siecle. Cette oeuvre et toutes celles
de Thomas resteront, au cours de ce siécle et pour bien des générations ultérieures, I’expression la plus
simple et la plus claire de I’idéal nouveau» (J. LECLERCQ - F. VANDENBROUCKE - L. BOUYER, La spiri-
tualité du moyen dge, Aubier, Paris 1961, p. 524), dove viene citato anche il volume di Friedrich
Wilhelm WEeNTZLAFE-EGGEBERT, Deutsche Mystik zwischen Mittelalter und Neuzeit, P. Siebeck, Tiibin-
gen 1947, pp. 139-140.

* F. VANDENBROUCKE, Le divorce entre théologie et mystique, p. 384.

" «Quid prodest magna cavillatio de occultis et obscuris rebus, de quibus non arguemur in judicio
quia ignoravimus? Grandis insipientia quod, neglectis utilibus et necessariis, ultro intendimus curiosis et
damnosis. Oculos habentes, non videmus. Et quid nobis de generibus et speciebus?» (De imitatione Christi
LIIL3-6; citiamo seguendo I’ edizione curata da Tiburzio Lupo: De imitatione Christi, edizione critica di T.
Lupo, LEv, Citta del Vaticano 1982).

* «Omnis homo naturaliter scire desiderat» (De imitatione Christi LIL1).



206 PARTE PRIMA

buona se considerata in sé e se ordinata a Dio®, ma pud diventare dannosa se porta a di-
menticare I’essenziale: la conoscenza di sé e di Dio”.

L’opera, quindi, non sembra caratterizzata da una prospettiva definibile come
“moraleggiante” o “psicologica”, quanto piuttosto dallo sforzo di orientare alla ricerca
della verita. Verita individuata in Dio stesso® e che, per questo motivo, non € possibile
conoscere solo attraverso le “figure” e le “voci” — poiché 1 nostri sensi e le nostre opi-
nioni sono limitate e facilmente possono ingannarsi* -, ma che & possibile conoscere
solo coinvolgendo I'uomo nella sua “totalita”. In questa prospettiva, per esempio, si
muove tutto il libro secondo, nel quale si afferma che la ricerca della verita di Dio ¢
possibile solo se I'uomo viene sollevato con due “ali”: I'intentio e I'affectio™. Allora il
Verbo si rivelerd come il Principio di ogni cosa e aiuterd a comprendere e a giudicare™.

A conferma della possibilita di trovare nel De imitatione Christi una ricca pro-
spettiva teologica si puo citare, anche se in un contesto culturale e teologico diverso, il pa-
rere espresso nel 1881 da Pierre Edward Puyol. Nella sua prospettiva «la pietra di para-
gone del teologo» era «la dottrina del soprannaturale»®, e il «soprannaturalismo — affer-
mava — ... insegna che 1'uomo & in rapporto intimo con Dio»*. Per questo 1’ autore del De
imitatione Christi &, per lui, «un grande teologo, poiché nella teologia cattolica non vi &

* «Non est culpanda scientia aut quaelibet rei notitia, quae bona est in se considerata et a Deo ordi-
nata, sed praeferenda est semper bona conscientia et vita» (De imitatione Christi 1,111,23).

* «Melior est profecto rusticus humilis qui Deo servit, quam superbus philosophus qui, se neglec-
to, cursum coeli considerat. Qui bene seipsum cognoscit sibi ipsi vilescit, nec laudibus delectatur humanis...
Quiesce a nimio discendi desiderio, quia ibi magna invenitur distractio et deceptio. Scientes volunt libenter
docti videri et sapientes dici. Multa sunt quae scire, animae parum vel nihil prodest. Et valde insipiens est
qui aliquibus magis intendit, quam his quae saluti suae deserviunt» (De imitatione Christi 1,11,2-3.5-8); cfr.
anche De imitatione Christi IILVIIL9: «Te solum quaerendo et pure amando, me et te pariter inveni».

' «O veritas Deus, fac me unum tecum in caritate perpetua» (De imitatione Christi LII1,11).

# «Felix quem veritas per se ipsam docet, non per figuras et voces transeuntes, sed sicuti se habet.
Nostra opinio et noster sensus saepe nos fallit et modicum videt» (De imitatione Christi LII1,1-2).

* «Duabus alis homo sublevatur a terrenis, scilicet simplicitate et puritate. Simplicitas debet esse in
intentione, puritas in affectione. Simplicitas intendit Deum, puritas apprehendit et gustat» (De imitatione
Christi ILIV,1-2). I capitoli quinto e sesto del secondo libro - dedicati rispettivamente a De propria consi-
deratione e De laetitia bonae conscientiae - sembrano sviluppare la prima delle due ali, la simplicitas in in-
tentione. Gli altri capitoli, dal settimo al dodicesimo - De amore lesu super omnia (c. 7); De familiari ami-
citia lesu (c. 8); De carentia omnis solatii (c. 9); De gratitudine pro gratia Dei (c. 10); De paucitate ama-
torum crucis (c. 11); De regia via sanctae crucis (c. 12) - sembrano invece sviluppare il tema della puritas
in affectione. 1l secondo libro del De imitatione Christi trova cosi una sua unita nella presentazione delle ca-
ratteristiche che consentono all’'uomo, nella sua “totalita”, di cercare il regno di Dio. Regnum Dei, infatti, &
I’espressione con la quale si apre e si chiude il libro.

* «Cui eternum Verbum loquitur a multis opinionibus expeditur. Ex uno Verbo omnia et unum lo-
quuntur omnia, et hoc est Principium quod et loquitur nobis. Nemo sine illo intelligit aut recte iudicat» (De
imitatione Christi LII1,7-9).

* «La pierre de touche du théologien, c¢’est la doctrine du surnaturel» (P.E. PuyoL, La doctrine du
livre “De Imitatione Christi”, De Soye et Fils, Paris 1881, p. 13).

* «Le surnaturalisme... enseigne que I’homme est en rapport intime avec Dieu» (ivi, p. 13); cfr. anche
«C’est dans la science du surnaturel que consiste le plus haut mérite du théologien. Car ce qui constitue le
grand dogmatiste, c’est la connaissance exacte des rapports intimes de |'ame et de Dieu, des effets de leur ac-
tion réciproque, des modifications introduites dans le naturel par I'influence du surnaturel» (ivi, p. 14).



CLAUDIO STERCAL 207

un libro, neppure la Summa di san Tommaso, che sia pili imbevuto del senso sopranna-
turale della Chiesa»”. L’ opinione di Puyol, per quanto lontana dalla nostra sensibiliti teo-
logica, consente di mostrare come prospettive di lettura diverse possano favorire inter-
pretazioni diverse. Non &, quindi, impossibile pensare che la particolare prospettiva di let-
tura di Vandenbroucke possa, almeno per qualche aspetto, averne influenzata la lettura.

e) Datazioni diverse del “divorzio”

A conferma del nostro invito ad accogliere con cautela la tesi di Vanden-
broucke, si possono ricordare qui — seppur sinteticamente — i pareri di alcuni studiosi
che hanno collocato in epoche diverse, precedenti al secolo x1v, il sorgere del diffici-
le rapporto tra teologia e mistica.

Joseph Bernhart, nel 1912, aveva avanzato I’ipotesi che una frattura tra interioriti
mistica e forza speculativa del pensiero si potesse far risalire alla prima meta del X1t se-
colo, al momento della controversia tra Bernardo di Chiaravalle e Abelardo®®. Nel 1932
André Wilmart aveva anticipato ancora di piu, alla fine del secolo x1, 1a frattura che a
suo giudizio avrebbe portato la spiritualita medievale dall’intellettualismo a una pit ac-
centuata valorizzazione della devozione e della sensibilita®. Nel 1937 Anselm Stolz ri-
conosce nella teologia di san Tommaso le radici del “divorzio™ tra teologia e mistica®.

Lo stesso Frangois Vandenbroucke, pochi anni dopo I’articolo apparso sulla
“Nouvelle Revue Théologique”, sembra modificare il proprio parere. Nel 1961, nel
volume sulla storia della spiritualitd medievale curato in collaborazione con Jean
Leclercq e Louis Bouyer, vede gia nel X11 secolo I’inizio del “divorzio™ tra teologia
e spiritualita®. Un “divorzio” che nel X1v secolo, secondo lui, viene esteso anche ad

“ P.E. PuYoL, La doctrine, p. 15.

* «Linteriorita mistica (mystische Innerlichkeit) e la forza speculativa del pensiero (spekulative
Kraft des Gedankens), che in Anselmo di Canterbury si trovavano ancora in una condizione di profonda ar-
monia (in inniger Harmonie), entrano in campo come elementi contrapposti (als verfeindete Miichte) nel
conflitto tra gli avversari [= Bernardo e Abelardo]» (J. BERNHART, Bernhardische und Eckhardische Mystik
in ihren Beziehungen und Gegensdtzen, Verlag der Jos. Kosel’schen Buchhandlung, Kempten-Miinchen
1912, pp. 20-21).

* Bgli riteneva artificiale e forzato la proposta di Emile Male di opporre «alla dimensione intellet-
tuale (a l'intellectualité) della pieta del 1 secolo la sensibilita (la sensibilité) che prevale nel xv» (cfr. E.
MALE, L'art religieux de la fin du moyen dge en France. Etude sur I'iconographie du moyen dge et sur ses
sources d’inspiration, Colin, Paris 1908, pp. 75-77). Pensava, invece, che «al contrario, lo sviluppo del qua-
le si riconoscono le manifestazioni evidenti nel Xv secolo era gia iniziato a partire dalla fine dell’x1 secolo
e percid questa data indica la migliore linea di demarcazione del medioevo» (A. WILMART, Auteurs spiri-
tuels et textes dévots du moyen age latin. Etudes d’histoire littéraire [Etudes et documents pour Servir a
Ihistoire du sentiment religieux] Bloud et Gay, Paris 1932, p. 506).

“ Cfr. A. STOLZ, Anselm von Canterbury, Kosel-Pustet, Miinchen 1937, pp. 38-39.

* A conclusione del capitolo su Les milieux scolaires du xir siécle cosi afferma: «Si intuisce il di-
vorzio (le divorce) che separera presto la teologia, divenuta definitivamente una scienza, dalla mistica o, al-
meno, dalla vita spirituale. L’ambito di quest’ultima diventera allora il sentimento religioso allo stato puro
(le sentiment religieux a I’état pur). Poco tempo prima, questo sentimento non si separava ancora da una
comprensione pitl penetrante, pit approfondita dell’ oggetto della fede. Diventera un valore in sé, al punto
di rifiutare i fondamenti di ordine intellettuale sui quali prima si appoggiava» (J. LECLERCQ-F. VANDEN-
BROUCKE-L. BOUYER, La spiritualité du moyen dge, Aubier, Paris 1961, p. 298).



208 PARTE PRIMA

altri aspetti fondamentali della vita cristiana, quali la comunita e la vita liturgica e
sacramentale®,

E ancora, recentemente, Valerio Lazzeri, nel suo studio su Giovanni Gerson,
preferisce collocare nei secoli Xu-xii il “divorzio” tra teologia e mistica®.

Dalla raccolta di questi dati sembra allora emergere legittimamente [’ interroga-
tivo se la datazione proposta da Frangois Vandenbroucke nel suo articolo del 1950
possa essere ritenuta attendibile.

f) Un vero “divorzio”?

L’interrogativo sull’attendibilita della tesi interpretativa di Vandenbroucke
appare ancora pili legittimo se si considera come molti studiosi, pur riconoscendo il
problema del difficile rapporto tra teologia e mistica, sono stati pit cauti nell’indi-
carlo nei termini di una netta separazione, come lascia invece intendere il termine
“divorzio”.

Nel 1946 Yves-M.-J. Congar, nell’importante voce Théologie del Dictionnaire
de théologie catholigue, parla piuttosto di una “nuova specializzazione™ che “si crea”
nella teologia o, forse, “si separa” dalla teologia®. Nella stessa linea sembra muover-
si, qualche anno dopo, nel 1957, anche Marie-Dominique Chenu. Nel suo studio sul-

la teologia del 1 secolo parla di una “differenziazione” nella teologia tra la “discipli-

na razionale” e 1’ *‘esperienza spirituale”*.

Nel 1977 Berndt Hamm sembra addirittura mettere in discussione la reale
consistenza del “divorzio”, muovendosi in una direzione che sembra opposta a
quella di Frangois Vandenbroucke. A suo giudizio, nei secoli dal x1v al xvi, la teo-
logia & profondamente caratterizzata dalla pietd; dogmatica ed etica sono stretta-

2 «Questo secolo [il x1v], mentre vede affermarsi il divorzio definitivo (le divorce définitif) tra teo-
logia e mistica, conosce inoltre la separazione (la séparation) tra mistica e comunita, tra pieta privata e vi-
ta liturgica e sacramentale» (ivi, p. 424; cfr. anche ivi, pp. 446-447.525).

“ «Non si pud attribuire agli abusi della tarda scolastica il fenomeno del cosiddetto “divorzio™. Cid
che capita alla scolastica detta “decadente” e alla spiritualita dei secoli XIv e XV pud infatti essere visto co-
me I"episodio terminale di una vicenda che trova il suo luogo privilegiato nel travaglio di ricerca d’identita
del sapere cristiano, proprio dei secoli X1 e x1i» (V. LAzZERL, Teologia mistica e teologia scolastica. L'e-
sperienza spirituale come problema teologico in Giovanni Gerson, Glossa, Milano 1994, p. 18).

# «In san Tommaso e in san Bonaventura la mistica & integrata (intégrée) alla teologia; in una
condizione nella quale la teologia assolveva tutti i compiti connessi alla sua funzione sapienziale, non
aveva senso che si costituisse una teologia mistica o spirituale a parte. Cid avvenne, pero, a partire so-
prattutto dal xv secolo... Una nuova specializzazione si crea o, si sarebbe tentati di dire, si separa (se sé-
pare) dalla teologia: alla teologia scolastica inizia a contrapporsi (s’opposer) una teologia mistica 0 af-
fettiva che avra i propri dottori, le proprie opere, le proprie fonti e il proprio stile» (Y.-M.-J. CONGAR,
Théologie, in Dictionnaire de théologie catholigue, vol. XV, Librairie Letouzey et Ané, Paris 1946, col.
423). La prospettiva & sinteticamente ripresa nel volume: Ip., La Foi et la Théologie, Desclée, Tournai
1962, pp. 252-253.

“ «La progressiva introduzione dell’epistemologia aristotelica, tramite Boezio, condurra i magistri
alla costruzione di un sapere teologico la cui disciplina razionale (discipline rationelle), guidata dall’anali-
si degli oggetti, sara differenziata dall’esperienza spirituale (expérience spirituelle) e dalle sue espressioni
soggettive» (M.-D. CHENU, La théologie au douziéme siécle, Vrin, Paris 1957, p. 307).



CLAUDIO STERCAL 209

mente correlate; teologia e vita cristiana sono a tal punto intrecciate che si puo par-
lare di una “teologia della devozione” o di una “teologia della pieta™".

In una linea pitt moderata, Albert Deblaere, nel 1980, ritiene che un difficile
rapporto tra ricerca intellettuale ed esperienza mistica fosse gia presente mezzo seco-
lo prima di Tommaso d’Aquino®, tuttavia rileva che questa difficolta & praticamente
assente dalle esperienze e dai testi dei grandi mistici®. In direzione analoga si era mos-
so, qualche anno prima, Paul-Gerhard Volker, il quale, studiando I’opera del france-
scano Konrad Bomlin (ca. 1380-1449), aveva affermato che non poteva essere soste-
nuta I’affermazione di un divorzio tra mistica speculativa e letteratura di edificazione
spirituale™.

Nel 1994 Alois M. Haas accetta I’impostazione di Vandenbroucke e riconosce,
a partire dal X111 secolo, una “diversificazione” all’interno della teologia®, anche se, di
fatto, sembra escluderla dagli autori che studia, in particolare dalla riflessione teolo-
gica di Enrico Suso (1295-1366). Sottolinea, infatti, come nel suo Libretto della ve-
rita egli stigmatizzi il pericolo di una esclusione della devotio™.

* «Non c¢’e nessuna epoca nella storia della chiesa come il periodo che va dalla fine del xiv secolo
sino alla meta del xvi secolo, ciog dalla fine dell’epoca d’oro del Nominalismo fino alla Pace di Augusta e
al Concilio di Trento, nel quale il quadro complessivo della teologia, e in particolare della teologia dotta, &
cosi chiaramente caratterizzato da una prospettiva devozionale e nel quale la dogmatica & cosi profonda-
mente intrecciata all’etica» (B. HaMM, Frommigkeit als Gegenstand theologiegeschichtlicher Forschung,
in “Zeitschrift fiir Theologie und Kirche” 74 [1977], 477).

* «La teologia & una modalita della devozione e la devozione una modalita della teologia, al punto
che si puo parlare con certezza di una teologia della devozione» (ivi, p. 479).

* «Lo smarrimento intellettuale e il fideismo erano gid presenti mezzo secolo prima di san Tom-
maso» (A. DEBLAERE, Mystique. II. Théories de la mystique chrétienne. A. Littérature mystique au Moyen
dge, in Dictionnaire de spiritualité, vol. X, Beauchesne, Paris 1980, col. 1905).

* «E inevitabile che, a confronto con la lacerazione interiore dei migliori e dei piti dotati, la devo-
zione dell’insieme del clero e dei fedeli evada verso una piet tutta sentimentale e affettiva. Presto, e poi per
secoli, “devozione” e “mistica” diverranno dei fenomeni associati a un grado di sottosviluppo mentale
(sous-développement mental). Ma i grandi mistici hanno sempre insegnato che 1’unione mistica a Dio &
frutto della fede illuminata e non di una fede oscura. Cosi, lo studio coscienzioso delle loro testimonianze
obblighera Gerson a definire la mistica: cognitio Dei experimentalis» (ivi, col. 1906).

* «Nel linguaggio utilizzato nell’ambito mistico, I’'uso di una terminologia relativa a un divorzio
(Scheidung) tra mistica speculativa e letteratura di edificazione spirituale non & da mantenere (ist nicht ganz
aufrechtzuerhalten)» (P.-G. VOLKER, Die deutschen Schriften des Franziskaners Konrad Bomlin. 1: Uber-
lieferung und Untersuchung, C.H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung, Miinchen 1964, p. 204).

5! «F vero che fino al x11 secolo 'unita tra teologia e mistica (die Einheit von Theologie und My-
stik) - di fatto o almeno in teoria - si mantiene in una forma sapienziale, cio& nei termini di una riflessione
teologica svolta con attenzione alla storia della salvezza, ma & evidente, allo stesso tempo, che 'avvio del
processo che, nelle universita, condusse la teologia a divenire una scienza determino rapidamente una di-
versificazione (Diversifikation) degli ambiti del sapere e, tramite la teologia, anche un eccessivo assorbi-
mento della filosofia» (A.M. HAAS, Mystik als Theologie, in “Zeitschrift fiir Katholische Theologie” 116
[1994], 39-40).

*Cfr. ivi, p. 46.



210 PARTE PRIMA

1.2. Spunti conclusivi

1. Da questa analisi si pud ricavare una prima e semplice osservazione: sembra
ingiustificato continuare a fare riferimento alla tesi del “divorzio™ tra teologia e misti-
ca—e pitl in generale tra teologia e spiritualita — come se essa esprimesse un dato cer-
to e unanimemente condiviso. Sembra, invece, opportuno provare a verificare e cor-
reggere quella tendenza che, in qualche caso acriticamente, ha contribuito a renderla
quasi un “luogo comune”.

2. Sono due gli elementi che sembrano mettere maggiormente in discussione la
tesi: Iuso del termine “divorzio” e la sua collocazione in una precisa epoca storica.

- Sul primo versante si deve riconoscere che il termine “divorzio” & efficace e
suggestivo, e forse & uno dei motivi che hanno contribuito alla fortuna della tesi. Tut-
tavia, appare eccessivo, poiché, anche se nel corso della storia il rapporto tra teologia
e spiritualita & stato complesso e difficile, non sembra esprimibile con termini che lo
interpretano come una separazione netta e profonda. Il termine “divorzio”, infatti, op-
pone i due elementi come se fossero effettivamente separabili. Ma I’esperienza della
fede e lo sforzo della sua intelligenza sono realmente separabili o - al di 1a di troppo
rapide interpretazioni - sono sempre intrascendibilmente correlativi?

- Anche la collocazione di quel “divorzio” — o di quel difficile rapporto — in un
momento storico preciso — la fine del XIv secolo — non sembra corrispondere esatta-
mente all’andamento dei fatti e allo sviluppo delle dottrine. Appare, quindi, ragione-
vole avanzare 1’ipotesi che, piti che di un fenomeno limitato a un determinato mo-
mento storico, si tratti di un problema costante che, in epoche e in situazioni diverse,
ha assunto e assume forme diverse.

3. Dal punto di vista di una storia della teologia queste considerazioni racco-
mandano di impostare ogni ricerca con una grande attenzione al metodo. L attenzione,
anzitutto, a non far prevalere prospettive di indagine parziali (cfr. quanto abbiamo rile-
vato a proposito della scelta di Vandenbroucke di limitarsi al tema della “contempla-
zione”, cfr. sopra a]). L attenzione, inoltre, a non lasciarsi condizionare, nella ricerca
storica, da temi e problemi di attualita, come forse ha fatto Vandenbroucke quando
sembra aver forzato le proprie conclusioni per cercare le radici del carattere “moraleg-
giante” e “psicologico” della spiritualita del proprio tempo (cfr. b]). L attenzione, infi-
ne, a leggere con attenzione i testi (cfr. d]: I'interpretazione del De imitatione Christi)
e a valutare con equilibrio il ruolo esercitato da testi e autori nel loro momento storico
e nei secoli successivi (cfr. ¢]: il ruolo riconoesciuto alla Devotio moderna).

4. Per quanto riguarda il tema specifico del rapporto tra teologia e mistica o tra
teologia e spiritualita abbiamo detto che sembra di doverlo interpretare non tanto nei
termini di un “divorzio” o di una netta separazione, quanto piuttosto di una costante e
imprescindibile, anche se talvolta difficile, correlazione tra due elementi costitutivi
della fede cristiana. Elementi che lo stesso Vandenbroucke definisce anche come “og-
gettivo” e “soggettivo”. “Oggettivo” intende indicare il contenuto della fede cristiana
(fides quae creditur), in ultima analisi Dio che si rivela, “soggettivo” si riferisce inve-
ce alla fede vissuta (fides qua creditur), cioé all’'uomo che accoglie la rivelazione. In



CLAUDIO STERCAL 211

realta, anche i termini “oggettivo” e “soggettivo” non sembrano sufficienti per espri-
mere adeguatamente la complessita e, allo stesso tempo, 'unitd degli elementi che
concorrono a costituire la fede. Infatti, anche se nella fede si possono distinguere i suoi
contenuti - cioe il versante “oggettivo” - dall’esperienza vissuta - ciog il versante “sog-
gettivo” - si deve riconoscere che essi sono essenzialmente correlativi. I contenuti del-
la fede cristiana emergono sempre da un’esperienza (quella di Cristo, ma anche quel-
la della chiesa e dei singoli credenti), sono finalizzati alla comprensione di un’espe-
rienza, sono orientati a suscitare un’esperienza, trovano nell’esperienza stessa uno dei
riferimenti importanti per la verifica della loro autenticita. Difficile, quindi, se non im-
possibile separare il versante “oggettivo” da quello “soggettivo”. Al punto che anche
termini come “elementi” o “versanti” sembrano inadeguati ad esprimere |'unita e la
complessita del rapporto tra “oggettivo” e “soggettivo”. Si tratta, quindi, non solo di
superare 1’idea di un loro “divorzio”, ma anche di provare ad elaborare una strumen-
tazione concettuale che consenta di esprimere meglio la struttura complessa e unitaria
della fede cristiana. Anche da questo punto di vista appare imprescindibile il riferi-
mento alla storia. Rileggerla senza pregiudizi consente non solo di mettere alla prova
la qualita delle nostre interpretazioni, ma pud consentire anche di rintracciare nella
storia della fede esperienze e teorie in grado di far progredire la nostra comprensione.
Si puo anzi ipotizzare che il riferimento alla storia realizzi un “circolo virtuoso™: una
nozione di fede ampia e non pregiudicata pud consentire di condurre un’indagine sto-
rica pil ricca e approfondita, capace di individuare meglio le esperienze di fede vissu-
te e le teorie che ne sono scaturite; lo svolgimento di un’indagine storica piti ricca e ap-
profondita puo essere in grado, a sua volta, di fornire un buon punto di riferimento per
la verifica e la messa a punto di una nozione di fede piu precisa ed equilibrata®.

2. IL. CASO DELLA LETTURA SPIRITUALE DELLA SCRITTURA

Per illustrare la plausibilita di una tesi interpretativa che proponga di rileggere
la storia dei rapporti tra teologia e spiritualitd non tanto nei termini di un “divorzio”,
quanto piuttosto di una loro vicenda comune, talvolta difficile e complessa, ma ragio-
nevolmente unitaria, si potrebbe citare qui, anche se solo nei suoi tratti essenziali, la
vicenda della “lettura spirituale” della Scrittura.

La ricerca di un’interpretazione “spirituale” del testo biblico ha accompagna-
to la tradizione cristiana dall’epoca patristica sino ai giorni nostri*. Gia in Origene
— il primo grande “teorico” dell’esegesi cristiana™ — e poi sino al secolo xvi1, ’in-

* Per qualche considerazione ulteriore sui rapporti tra storia e teologia nell’analisi della fede cri-
stiana, cfr. C. STERCAL, Storia e teologia della spiritualita nella riflessione di Giovanni Moioli, in “Teolo-
gia” 24 (1999), 72-88.

*Per una prima trattazione del tema, cfr. C. STERCAL, La formazione “spirituale”: le sue ragioni e
i suoi problemi, in Il primato della formazione, Glossa, Milano 1997, pp. 157-167.

*Cfr. ORIGENE, HEQ‘L aexé‘w (1 principi), 1v,2,1-7.



212 PARTE PRIMA

terpretazione “spirituale” della Scrittura & stata costantemente intesa, pur in conte-
sti diversi, come |’interpretazione “vera” e “autentica” della Scrittura®. E solo a par-
tire dal secolo xViI — e sino ai giorni nostri — che la “lettura spirituale” viene preva-
lentemente intesa come una lettura “devota”, “edificante”, “consolatoria” della
Scrittura®.

Quali i motivi di questo “slittamento”? Certamente un difficile rapporto tra teo-
logia e spiritualita. Ma quale la radice di questo difficile rapporto? A partire dai testi
e dalle riflessioni del secolo xvii sembra possibile avanzare |'ipotesi che esso sia con-
seguenza non tanto di un “divorzio” interno alla teologia e alla spiritualita, quanto del
difficile rapporto tra fede e ragione. Quando la ragione diviene il criterio privilegiato,
e tendenzialmente 1’unico per la ricerca della verita, la fede tende a perdere il suo es-

*Per I’epoca patristica cfr.: GIOVANNI CASSIANO, Conlatio XIv; AGOSTINO D'IPPONA, De utilitate
credendi 3,5-9. Per |'epoca medievale, cfr.: Uco b S. VITTORE, Didascalicon, 1. vi; TOMMASO D' AQUINO,
Quaestiones de quodlibet V11, q. 6, aa. 1-3; ID.. Summa Theologiae 1, q. 1, aa. 9-10; ID., In epistolam ad Ga-
latas 1v, 1. 7; BONAVENTURA DA BAGNOREGIO, De reductione artium ad theologiam 5-T; ID., Breviloguium,
prologus, 4-6.

Nel xvi secolo & presente ancora, anche in contesti diversi, la consapevolezza che I’interpretazio-
ne spirituale & 1'interpretazione “vera”, “autentica”. Per esempio nelle riflessioni sul rapporto tra fede e in-
dagine scientifica proposte da Galileo Galilei nella lettera del 1615 a Madama Cristina di Lorena Grandu-
chessa di Toscana, cfr. GALILEO GALILEL Lettera a Madama Cristina di Lorena Granduchessa di Toscana,
in ID., Opere, a cura di F. FLorA Ricciardi, Milano-Napoli 1953, p. 1029.

Per quanto riguarda 1’ambito filosofico si pud citare la lettera di Blaise Pascal a Mademoiselle de
Roannez databile attorno al 29 ottobre 1656, cfr. BLAISE PASCAL, Lettre a Mademoiselle de Roannez 1v, in
Ip., Qeuvres completes. 11, a cura di J. Mesnard, Desclée de Brouwer, Paris 1991, pp. 1036-1037.

Infine, per ’ambito della spiritualita, si pud citare il trattato sull’'uomo spirituale di Jean-Baptiste
Saint-Jure del 1646: «Avendo intenzione di parlare a fondo dell’uomo spirituale & necessario, per introdur-
re un argomento cosi importante e cosi ricco, parlare di tre cose: la prima & I’essere dell’'uomo, la seconda
I’essere del cristiano, la terza I’essere dell'uomo spirituale. La terza suppone la seconda, poiché I’'uomo spi-
rituale non & che un cristiano eccellente; la seconda si appoggia sulla prima, poiché il cristiano & un uomo
perfetto e qualcosa di pid. Mostreremo prima ¢id che & I'uomo, poi ¢id che & I’'uomo cristiano, prima di trat-
tare della natura e delle qualita dell’'uomo spirituale» (JEAN-BAPTISTE SAINT-JURE, L homme spirituel o la
vie spirituelle est traitée par ses principes, Chez Sebastien Mabre-Cramoisy, Paris 1685%, p. 1).

7 Per il secolo xvI cfr., a titolo esemplificativo, le affermazioni di Fénelon nel suo terzo “Dialogo
sull’eloquenza”, scritto tra il 1677 e il 1681, e pubblicato solo nel 1718: «Quando i fedeli erano perfettamente
istruiti su cio che la lettera (la lettre) doveva insegnare, i Padri offrirono a loro le interpretazioni spirituali per
edificarli e consolarli (interprétations spirituelles pour les édifiers et pour les consoler)... Ma tra noi, dove le
persone sono molto meno istruite, bisogna occuparsi di ¢io che € pitl urgente, e cominciare quindi dal senso
letterale, senza rinunciare all’attenzione ai sensi pii (les sens pieux) che sono stati indicati dai Padris»
(FRANCOIS DE SALIGNAC DE LA MOTHE-FENELON, Dialogues sur I'éloquence en général et sur celle de la
chaire en particulier 111, in FENELON., Oeuvres. 1, a cura di J. LE BRUN, Gallimard, Paris 1983, pp. 84-85).

Per la manualistica dei giorni nostri si pud citare un recente saggio di introduzione agli studi bibli-
ci: «Il senso spirituale riguarda la realta spirituale o misterica presente nel testo, ma a un livello pili profon-
do o interiore» (R. FABRIS, Dall’esegesi all’ermeneutica, in Introduzione generale alla Bibbia, a cura di R.
FaBRis, Elle Di Ci, Leumann 1994, p. 526). Cfr. anche i manuali dei secoli xviil e xix: N. JamiN, Traité de
la lecture chrétienne, Chez J1.-Fr. Bastien, Paris 1774, cap. viii; F. VIGouroUx - N.L. BACUEZ, Manuale bi-
blico o corso di Sacra Serittura ad uso dei Seminari, Libreria Salesiana Editrice, San Pier d’ Arena 1901,
vol. 1, cap. 1v (& la prima edizione italiana, realizzata sull’ottava edizione francese; la prima edizione fran-
cese € degli anni 1878-1881).



CLAUDIO STERCAL 213

senziale - e tradizionale — riferimento all’intelligenza della verita®™. La teologia tende,

allora, a diventare “apologetica” o esposizione manualistica, perdendo, almeno in par-
te, la propria connaturale tensione all’intelligenza della realtd. Correlativamente, la
spiritualitd tende a ripiegarsi nell’ambito dell’ “interiorita”, della “pieta”, della “de-
vozione”. Teologia e spiritualita, quindi, pili che far esplodere un “divorzio” interno,
sembrano subire, anche se in direzioni diverse, una vicenda comune: quella del loro
allontanamento dalla ricerca della verita e, con ogni probabilita, non solo per quanto
riguarda la “lettura spirituale” della Scrittura. Cio aiuta a comprendere anche come la
via per il recupero di un rapporto piit armonico tra la fede vissuta - la spiritualita - e la
fede compresa - la teologia - non possa non passare attraverso il confronto con la ra-
gione e con le questioni poste dalla ricerca della verita.

3. PROSPETTIVE DELLA CONTEMPORANEITA

Quale la situazione oggi? Difficile tentare una valutazione complessiva. Tutta-
via, si devono registrare alcuni segnali che evidenziano ancora una certa difficolta a
comprendere la essenziale correlazione tra teologia e spiritualith e a considerare come
solo il confronto della fede con le questioni relative alla ricerca della verita possa con-
sentire il recupero di un rapporto armonico tra teologia e spiritualiti. E quanto appa-
re, per esempio, in due importanti contributi offerti dall’“American Academy of Reli-
gion” e dalla “Société canadienne de théologie”.

3.1. L’*American Academy of Religion”: la contrapposizione tra “approc-
cio dogmatico” e “approccio antropologico”

Nel 1990 I'“American Academy of Religion” ha raccolto in un volume i con-
tributi presentati negli incontri annuali del Seminario sulla spiritualita cristiana mo-
derna organizzato dalla stessa associazione dal 1984 al 1988, Tl contributo piil uti-
le, dal nostro punto di vista, & quello di Sandra M. Schneiders, dedicato alla nozio-
ne di spiritualitda e alla sua collocazione all’interno del mondo accademico
statunitense®. L’autrice registra anzitutto la grande diffusione che il termine spiri-
tualita ha avuto negli Stati Uniti in epoca recente: «Il termine & stato progressiva-

* Una delle teorizzazioni pit chiare di questa posizione, proposte in quegli anni, & quella di Ba-
ruch Spinoza: «Pongo come principio inoppugnabile che né la teologia deve essere messa al servizio della
ragione né la ragione al servizio della teologia (nec Theologia rationi, nec ratio Theologiae ancillari te-
neatur), e che a ciascuna deve competere un suo proprio dominio (suum regnum); alla ragione il dominio
della verita e del sapere (ratio regnum veritatis, et sapientiae), come gia si & detto, e alla teologia quello del
sentimento religioso e dell’obbedienza (Theologia autem pietatis, et obedientiae)» (B. SPINOZA, Tractatus
theologicus-politicus, cap. Xv, in Ib., Opera, a cura di C. GEBHARDT, Carl Winters Universititsbuchhand-
lung, Heidelberg 1925, vol. m, p. 184, 11. 19-23).

* AMERICAN ACADEMY OF RELIGION, Modern Christian Spirituality. Methodological and Historical
Essays, a cura di B.C. HANSON, Scholars Press, Atlanta (Georgia) 1990.

% 8.M. SCHNEIDERS, Spirituality in the Academy, in ivi, pp. 15-37. Il contributo era gia stata pubbli-
cato con lo stesso titolo in “Theological Studies” 50 (1989), 676-697.



214 PARTE PRIMA

mente adottato dal protestantesimo, dal giudaismo, dalle religioni non cristiane e
anche da movimenti laici come il femminismo e il marxismo, per riferirsi a qualco-
sa che, anche se difficile da definire, viene sperimentato in maniera simile in tutti
questi movimenti»®. Significativo, questo interesse, se si considera che il termine spi-
ritualitd, sino a venti anni fa, era guardato con sospetto®. Negli ultimi anni, invece, an-
che il mondo accademico si & occupato con insistenza di spiritualita: «La disciplina
accademica che studia 1’esperienza vissuta della spiritualita (the lived experience of
spirituality) si & rapidamente sviluppata negli ultimi trenta anni... Offro qui due indi-
cazioni della sua forza e della sua direzione. La prima & la proliferazione nel mondo
accademico di corsi e programmi di spiritualita. I laureati in questa disciplina sono in-
vitati sempre pill spesso a insegnare nell’area di loro competenza, segno che I'interes-
se in questo settore sta aumentando anche tra gli studenti universitari. La seconda in-
dicazione dello sviluppo della disciplina & lo straordinario incremento di pubblicazio-
ni, specialmente di strumenti di ricerca, nell’ambito della spiritualita»®.

A

In questo quadro, perd, il termine “spiritualitd” tende ad assumere un significa-
to molto pill ampio rispetto a quello tradizionale, passando dalla indicazione della pra-
tica della vita cristiana e della “perfezione interiore” alla connotazione «dell’insieme
della vita di fede e persino della vita della persona nel suo complesso, includendo gli
aspetti fisici, psicologici, sociali e politici»*. Sandra Schneiders definisce la spiritua-
lita come «l’esperienza dello sforzo consapevole di integrare la propria vita non nei
termini di un isolamento o di un ripiegamento su di sé, ma come auto-trascendimento

5! §.M. SCHNEIDERS, Spirituality in the Academy, p. 18. Cfr. anche in ambito protestante: B.C. HAN-
SON, Christian Spirituality and Spiritual Theology, in “Dialog” 21 (1982), 207-212; nella prospettiva an-
glicana: T.H. EDWARDS, Spiritual Formation in Theological Schools: Ferment and Challenge. A Report of
the ATS-Shalem Institute on the Spirituality, in “Theological Education” 17 (1980), 7-52; tra i cattolici: J.
CONN, Books on Spirituality, in “Theology Today” 39 (1982), 65-68. Cfr. anche: J. HEAGLE, A New Public
Piety: Reflections on Spirituality, in “Church” 1 (1985), 52-55; E. MEGYER, Theological Trends: Spiritual
Theology Today, “The Way” 21 (1981), 55-67; E. CousiNs, Spirituality: A Resource for Theology, in
“Catholic Theological Society of America Proceedings” 35 (1980), 124-137; J.A. TETLOW, Spirituality: An
American Sampler, in “America” 153 (1985). 261-267; J.A. CoLEMAN, Exploding Spiritualities: Their So-
cial Causes, Social Locations and Social Divide, in “Christian Spirituality Bulletin™ 5/1 (1997), 9-15.

 «F veramente sorprendente che un termine che, solo fino a venti anni fa, in ambito protestante, ca-
ratterizzava un entusiasmo sospetto o una pieta puramente emotiva, ed era quasi del tutto sconosciuto all’in-
terno del giudaismo, delle religioni orientali, della religiosita degli indiani d’ America, dei nuovi movimenti re-
ligiosi o delle interpretazioni “laiche” della vita, & ora utilizzato liberamente in tutti questi contesti. Anche chi
sa che il termine nasce in ambito cattolico, non sembra avvertire come esso appartenga al cattolicesimo o co-
me parlare di spiritualita possa essere interpretato come un segno di appartenenza all’area cattolica o di con-
divisione delle regole fondamentali del cattolicesimo (S.M. SCHNEIDERS, Spirituality in the Academy, p. 30).

% §.M. SCHNEIDERS, Spirituality in the Academy, pp. 18-19.

# (I termine non si riferisce pilt esclusivamente, o anche solo in maniera privilegiata, alla preghie-
ra e alle pratiche spirituali, e ancora meno si riferisce a uno stato privilegiato o una pratica piu elevata del-
la vita cristiana. Piuttosto, dal suo originario riferimento alla “perfezione interiore”, ciog a una vita di pre-
ghiera e di esercizio delle virtll che superava nel fine e nell’intensita la vita del credente “ordinario”, il ter-
mine si & esteso sino a connotare 1’insieme della vita di fede o anche la vita di una persona nel suo
complesso, includendone la dimensione fisica, psicologica, sociale e politica» (S.M. SCHNEIDERS, Spiritua-
lity in the Academy, p. 18).



CLAUDIO STERCAL 215

verso il valore ultimo che ognuno percepisce»®. Se il valore ultimo (the uitimate va-
lue) & Dio rivelato in Gesu Cristo, del quale si fa esperienza attraverso il dono dello
Spirito Santo nella vita della chiesa, allora la spiritualitd & quella cristiana, altrimenti
la definizione & in grado di includere il riferimento ad ogni altra spiritualita®.

Nell’impostazione di Sandra Schneiders il “valore ultimo” & la prospettiva cri-
stiana®. Tuttavia, poiché la definizione & centrata sul “soggetto” che vive I’esperienza
spirituale e, allo stesso tempo, indeterminata per quanto riguarda |* “oggetto” di quel-
la stessa esperienza, essa rischia di aprire la strada a una concezione di spiritualita
piuttosto generica e, forse, inevitabilmente ambigua. E quanto Sandra Schneiders
sembra dovere implicitamente riconoscere quando afferma: «Sebbene 1'interesse per
la spiritualita produca talvolta manifestazioni superficiali, pericolose, bizzarre e anche
malvagie, essa, nell’insieme, rappresenta per 1'umanita del xx secolo un profondo e
autentico desiderio di totalita nel mezzo della frammentazione, di comunita di fronte
all’isolamento e alla solitudine, di trascendenza liberatrice, di significato nella vita, di
valori che durano. Gli esseri umani sono spirito nel mondo e la spiritualita & lo sforzo
di comprendere e realizzare il potenziale di questa straordinaria e paradossale condi-
zione... La spiritualita si trova al crocevia dove i piti profondi interessi dell’umanita si
conciliano con I'interesse contemporaneo per 1’interdisciplinarita, per gli scambi in-
terculturali, il dialogo interreligioso, la cultura femminista, 1’integrazione di teoria e
prassi e la svolta ermeneutica. Se I’attuale situazione della spiritualitd come discipli-
na accademica ¢ piuttosto confusa, bisogna dire che & anche stimolante»®.

% «The experience of consciously striving to integrate one’s life in terms not of isolation and self-
absorption but of self-transcendence toward the ultimate value one perceives» (ivi, p. 23); cfr. anche Ib.,
Theology and Spirituality. Strangers, Rivals, or Partners?, in “Horizons” 13 (1986), 266. Recentemente, in
un articolo apparso nel 1998 sulla rivista “Studies in Spirituality”, Sandra Schneiders, accogliendo il pare-
re di alcuni colleghi (cfr. per esempio: B. HANSON, Theological Approaches to Spirituality: A Lutheran Per-
spective, in “Christian Spirituality Bulletin” 2/1 [1994], 5), ha parzialmente modificato la propria defini-
zione. Per timore che il termine striving (sforzo) potesse introdurre una sfumatura “pelagiana” o potesse ri-
durre lo spazio da riconoscere alla dimensione passiva della vita spirituale, la definizione & stata cosi
trasformata: «Esperienza di un coinvolgimento consapevole nel progetto di integrazione della vita attraver-
so I'auto-trascendimento verso il valore ultimo che ognuno percepisce (The experience of conscious invol-
vement in the project of life-integration through self-transcendence toward the ultimate value one percei-
ves)» (S.M. SCHNEIDERS, The Study of Christian Spirituality. Contours and Dynamics of a Discipline, in
“Studies in Spirituality” 8 [1988], 39-40). Cfr. Ip., The Study of Christian Spirituality. Contours and Dy-
namics of a Discipline, in “Christian Spirituality Bulletin™ 6/1 (1998), 1-12.

* «Le caratteristiche normalmente condivise e incluse in questa definizione sono le nozioni di pro-
gressione (progressive), perseguimento consapevole (consciously pursued), integrazione personale (perso-
nal integration) mediante 1"auto-trascendimento entro e verso I’ orizzonte del fine ultimo. Se il fine ultimo
¢ Dio rivelato da Gest Cristo, del quale si fa esperienza attraverso il dono dello Spirito Santo nella vita del-
la Chiesa, allora la spiritualita & quella cristiana. Ma questa definizione, mentre esclude la realizzazione e
Iorientamento della propria vita in una direzione deviata o narcisistica (per esempio I'alcolismo o 1’eroti-
smo auto-centrato), include potenzialmente ogni spiritualita, cristiana o non cristiana, religiosa o laica»
(S.M. SCHNEIDERS, Spirituality in the Academy, p. 23).

T Cfr. .M. SCHNEIDERS, The Study of Christian Spirituality. Contours and Dynamics of a Discipli-
ne, in “Studies in Spirituality”, 40.

“ S.M. SCHNEIDERS, Spirituality in the Academy, pp. 36-37.



216 PARTE PRIMA

Molti i motivi di questa impostazione: la pluralitd e la varieta di prospettive spiri-
tuali di fatto presenti negli Stati Uniti; un clima diffuso di tolleranza e di attenzione “ecu-
menica”; la difficolta di individuare criteri obiettivi e unanimemente accettati per formu-
lare giudizi di valore; ecc. Tra tutti questi motivi, perd, uno in particolare sembra caratte-
rizzare, anche a giudizio di Sandra Schneiders, la situazione della riflessione odierna sulla
spiritualita, almeno nell’ America settentrionale: la contrapposizione tra un approccio co-
siddetto “dogmatico” (dogmatic approach) e un approccio “antropologico” (anthropolo-
gical approach). La distinzione tra questi due “approcci’” sembra risalire all’articolo di
Jean-Claude Breton” che definisce “option dogmatique” 1’impostazione proposta da
Charles-André Bernard nel suo volume Traité de théologie spirituelle”. Secondo Breton
nell’impostazione di Bernard «le condizioni psicologiche, sociologiche o antropologiche
non intervengono come parti costitutive della vita spirituale, ma sono ridotte al rango di
modalita di recezione e di accoglienza (modalités de réception et d’acceptation) del mes-
saggio cristiano. Questa opzione pone, cosi, la teologia spirituale in dipendenza diretta e
costante dalla teologia dogmatica e colloca Bernard nella linea che egli stesso denuncia
nei teologi spirituali i quali “‘si sono accontentati di ricavare da essa [dalla teologia dog-
matica] gli insegnamenti pratici nei quali essi individuavano la sostanza del loro insegna-
mento spirituale”»”, Breton ritiene di individuare nella storia della spiritualita due conse-
guenze di questa impostazione “dogmatica” le quali, a suo giudizio, giustificano la critica
mossa a Bernard: 1a specializzazione e la clericalizzazione che spesso hanno caratterizza-
to la spiritualita cristiana, estraniandola dalle pilt normali e universali condizioni antropo-
logiche. La spiritualita non avrebbe riconosciuto «un ruolo sufficiente né alla vita, né al-
I’antropologia che vi si realizza. In questo senso, I’opzione dogmatica (option dogmati-
que) di Bernard non gli permette di prestare attenzione alle attese spirituali di oggi (d’étre
a I'écoute des attentes spirituelles actuelles). Ridurre i riferimenti antropologici a sempli-
ci condizioni di recezione del messaggio (conditions de réception du message) equivale a
dimenticare come il messaggio si & inizialmente costituito e significa sradicare la vita spi-
rituale dal solo luogo in cui essa puo essere vissuta: la vita quotidiana»™.

Per correggere questa impostazione dogmatica, Breton suggerisce allora di
«privilegiare un approccio antropologico (approche anthropologique) della vita spiri-
tuale»”. In questa prospettiva egli «sostiene che le basi antropologiche (assises an-
thropologiques) non sono solo condizioni di recezione (conditions de réception) del
messaggio cristiano, ma sono il luogo di emergenza (lieu d’émergence) della vita spi-
rituale»™. Queste basi antropologiche (assises anthropologiques) sono «risposte, o

# J.-C. BRETON, Retrouver les assises anthropologiques de la vie spirituelle, in “Studies in Religion
/ Sciences Religieuses™ 17/1 (1988), 97-105.

™ Cfr. CH.-A. BERNARD, Traité de théologie spirituelle, Cerf, Paris 1986; la prima edizione ¢ stata,
in realta, quella italiana: Ip., Teologia spirituale, Paoline, Roma 1983.

"' I.-C. BRETON, Retrouver les assises anthropologiques de la vie spirituelle, in “Studies in Religion
/ Sciences Religieuses” 17/1 (1988), 98.

™ Ivi, p. 100.

* Ibidem.

™ J.-C. BRETON, Retrouver les assises anthropologiques de la vie spirituelle, p. 100.



CLAUDIO STERCAL 217

tentativi di risposte, che gli individui e i gruppi hanno dato alle diverse domande, o
preoccupazioni, che fanno parte, necessariamente, della vita umana. Queste questioni
/ preoccupazioni sono: I'interrogativo sulla “natura”, sull’identita e sulla specificita
dell’essere umano; la considerazione sul senso e sul fine del suo agire (morale); la ri-
cerca della verita nella conoscenza; i rapporti con gli altri (organizzazione sociale, dif-
ferenza tra i sessi) e I’eventuale relazione con un essere trascendente, assoluto, nor-
malmente chiamato Dio»”. Conseguentemente, la vita spirituale ¢ descritta come «un
modo di affrontare le questioni / preoccupazioni antropologiche per giungere a una vi-
ta di qualita sempre migliore, sempre pill autenticamente umana. Questa ricerca di una
vita vera, aperta a un’eventuale relazione con un Assoluto, si realizza in tutte le di-
mensioni della vita. Non ci sono aspetti della vita che le sfuggano: non ci sono aspet-
ti della vita che essa rifiuti di integrare»’.

Le posizioni di Bernard e di Breton sono caratterizzate da Sandra Schneiders,
rispettivamente, come approccio “dogmatico” (dogmatic approach) e approccio “‘an-
tropologico” (anthropological approach). Il primo & rappresentato da «C.-A. Bernard
che identifica la spiritualitad nel pieno senso del termine con la vita del cristiano co-
municata dallo Spirito Santo e guidata dalla rivelazione divina», il secondo da «J.-C.
Breton il quale sostiene... che la spiritualit, cioe la vita spirituale, “potrebbe essere
descritta come un modo di affrontare questioni e preoccupazioni antropologiche per
arrivare a una vita sempre pill ricca e pill autenticamente umana”»’".

Sandra Schneiders si sente pitl in sintonia con la seconda linea™, anche se & con-
sapevole del rischio che I’“approccio antropologico” corre, in quanto «attribuisce al
termine spiritualita un significato cosi ampio che & veramente difficile raggiungere la
chiarezza e le distinzioni necessarie per una buona definizione. Raymundo Panikkar,
per esempio, definisce la spiritualita come “una maniera particolare di affrontare la
condizione umana”. Si sarebbe tentati di dire: “¢ valido anche per I’alcolismo”»”. Cid
nonostante Sandra Schneiders ritiene superiori i vantaggi offerti dall’“approccio an-
tropologico”. Fondamentalmente due: il termine spiritualitd nel suo significato “an-
tropologico” & gia ampiamente diffuso, sia presso gli specialisti che presso coloro che
vivono un’esperienza spirituale; la prospettiva “antropologica” sembra rendere pit fa-
cile il dialogo ecumenico e interreligioso®.

" J.-C. BRETON, Retrouver les assises anthropologiques, p. 101.

" Ibidem.

" S.M. SCHNEIDERS, Spirituality in the Academy, p. 21.

™ «La seconda & caratterizzata da J.-C. Breton, il quale sostiene, a mio parere in maniera convin-
cente, che la spiritualita, cioe la vita spirituale, “dovrebbe essere descritta come un modo di affrontare que-
stioni e preoccupazioni antropologiche per arrivare a una vita sempre pill ricea e pitl profondamente uma-
na’» (ivi, p. 21).

" Ivi, p. 22.

* Cfr. ivi, pp. 22-23. In un articolo pubblicato nel 1994 Sandra Schneiders, per evitare alcuni pos-
sibili equivoci, definisce il suo approccio - senza perd modificarlo nel contenuto - «ermeneutico» pill che
«antropologico» (cfr. S.M. SCHNEIDERS, A Hermeneutical Approach to the Study of Christian Spirituality,
in “Christian Spirituality Bulletin” 2/1 [1994], 9-14).



218 PARTE PRIMA

3.3. La “Société canadienne de théologie”: la spiritualita come modo di vi-
vere e di pensare

In questa stessa prospettiva, cioé nella linea di un’attenzione prevalente, quasi esclu-
siva, agli elementi “antropologici” della spiritualitd, in contrapposizione a quelli “dogma-
tici”, si muove anche la pubblicazione degli atti del convegno tenuto nel 1995 dalla “So-
ciété canadienne de théologie” sul tema della spiritualita nel mondo contemporaneo®.

11 contributo pit significativo dal nostro punto di vista & quello di Achiel Peel-
man, dal titolo Spiritualité et conscience planétaire. Egli sottolinea, anzitutto, il pro-
cesso di secolarizzazione che caratterizza oggi la spiritualita: «Quando si considera
I’insieme dei movimenti molto diversificati che il termine “spiritualitd” (spiritualité)
oggi rappresenta, si constata immediatamente un fatto inevitabile. Nel momento in
cui, all’interno del cristianesimo occidentale, la spiritualita diviene quasi sinonimo
della vita o della pratica cristiana nel suo complesso (synonyme de la vie ou de la pra-
tique chrétienne en général), assistiamo anche a una specie di secolarizzazione del fe-
nomeno spirituale (sécularisation du phénomeéne spirituel). Agli occhi di molti la spi-
ritualitd sembra aver perso la propria connotazione tradizionalmente cristiana e reli-
giosa. Parlare di spiritualitd oggi non significa pitl parlare necessariamente di
religione o di Dio, quale che sia il nome che gli si attribuisce. Parlare di spiritualita si-
gnifica inevitabilmente impegnarsi in una discussione di fondo sul nostre modo di vi-
vere e di pensare (sur notre facon de vivre et de penser) con o senza un riferimento al-
I’essere assoluto. Questa evoluzione ci permette di constatare che nella maggior parte
delle pubblicazioni contemporanee la spiritualita rinvia quasi sempre a tre realta com-
plementari: il modo di realizzare la nostra esistenza giorno dopo giorno, I’inquadra-
mento di questa esperienza vissuta da parte di movimenti o organismi aperti al gran-
de pubblico e, infine, il ritorno riflessivo su cid che noi viviamo individualmente o
collettivamente»®.

La spiritualita ha quindi «cessato di essere percepita come una dottrina difesa e im-
munizzata contro ogni tipo di contaminazione. Al contrario, appare come un fenomeno
vivente e vissuto in una grande varieta di contesti culturali e sociali»*. Tre sono, secon-
do Peelman, i principali movimenti che realizzano e caratterizzano questo fenomeno: il
movimento ecologico, il movimento femminista, il ritorno dei popoli autoctoni®. La spi-
ritualita si presenta, quindi, «essenzialmente [come] un modello di integrazione e una ri-
cerca di integrita (une démarche d’intégration et une recherche d’intégrité)»*.

* Spiritualité contemporaine. Défis culturels et théologiques. Actes du Congrés 1995 de la Société
canadienne de théologie, a cura di C. MENARD-F. VILLENEUVE, Fides, Québec 1996.

% A. PEELMAN, Spiritualité et conscience planétaire, in ivi, p. 23.

& Ivi, p. 24. Cfr. anche: «Quando si analizza questa letteratura, si constata immediatamente che tut-
te queste discussioni teoriche sul rapporto o sulla distinzione tra la vita cristiana e la vita spirituale, tra la
teologia e la spiritualita sono ormai superate dalla straordinaria esplosione del fenomeno spirituale in quan-
to tale» (ivi, p. 31).

* Cfr. ivi, pp. 25-27.

* Ivi, pp. 27-28.



CLAUDIO STERCAL 219

Per questi motivi, anche per Peelman, la riflessione teologica che studia la spi-
ritualiti & caratterizzata oggi da “una prospettiva antropologica e fenomenologica’:
«E interessante notare che questa evoluzione del fenomeno spirituale & presa in con-
siderazione dai teologi e dalle teologhe che cercano di ridefinire la spiritualita. Notia-
mo che essi adottano una prospettiva sempre pill antropologica e fenomenologica (de
plus en plus anthropologique et phénoménologigue), la quale permette loro di rende-
re conto della spiritualita in tutta la sua densita culturale»®. Come esempi di questo
orientamento, Peelman cita — oltre a Sandra Schneiders” — anche Kees Waaijman,
Raimundo Panikkar, Richard P. Hardy, John Macquarrie: «Una delle definizioni con-
temporanee pill significative & quella del teologo olandese Kees Waaijman: “Spiri-
tuality is the ongoing transformation which occurs in involved relationality with the
Unconditional [La spiritualita & la trasformazione continua implicata nella relazione
impegnata o impegnativa con 1'Incondizionato]”. La spiritualita & quindi considerata
qui come una forma di vita, una figura (Gestalt) vivente o come un processo nel qua-
le il soggetto umano in quanto essere relazionale si impegna in vista di una trasfor-
mazione continua. Questo processo comporta sempre un riferimento esplicito a un In-
condizionato che si pone “incondizionatamente” di fronte al soggetto e che trascende
sempre le sue idee e le sue rappresentazioni. La definizione di Waaijman converge
con quella di un buon numero di altri autori contemporanei. La spiritualita viene defi-
nita come “un modo tipico di considerare la condizione umana”®, come “un atteggia-
mento o uno stato dello spirito che permette alla persona umana di uscire dal proprio
isolamento e di creare relazioni con altri in vista della propria crescita™’, come
uno“‘sforzo per diventare integralmente un essere umano”’»’'. In sintesi, si nota «in
tutte queste definizioni un’insistenza molto forte sulla dimensione esistenziale (di-
mension existentielle) della spiritualita e sulla distinzione tra la spiritualita e il campo
pit vasto della teologia (distinction entre la spiritualité et le champ plus vaste de la
théologie)»”.

4. CONCLUSIONI

Quali conclusioni si possono ricavare da questo percorso? Anzitutto la consa-
pevolezza che una rilettura della storia della fede cristiana suggerisce di verificare la
tesi che interpreta i rapporti tra teologia e spiritualita nei termini di un “divorzio” o di
una netta separazione. E la natura stessa della fede — come pure la sua storia — che in-

* A. PEELMAN, Spiritualité et conscience planétaire, p. 33.

¥ Ivi, pp. 33-34.

% R. PANIKKAR, The Trinity and the Religious Experience of Man: Icon-Person-Mystery, Orbis
Books, Maryknoll 1973, p. 9.

¥ R.P. HARDY, Christian Spirituality Today: Notes on its Meaning, in “Spiritual Life” 28 (1982), 154.

* J. MACQUARRIE, Paths in Spirituality, Harper & Row, New York 1972, p. 40.

' A. PEELMAN, Spiritualité et conscience planétaire, p. 33.

% Ivi, p. 34.



220 PARTE PRIMA

vita ad approfondirne la comprensione, cosi da cogliere, per esempio, I'intrinseca
unita dei suoi due “momenti” o “versanti” che, nell’epoca moderna, sono stati spesso
indicati con i termini “oggettivo” e “soggettivo”.

Si deve anche riconoscere che gli orientamenti prevalenti nella riflessione teo-
logica e spirituale — almeno nel contesto nordamericano — sembrano muoversi, inve-
ce, nella direzione opposta: quella che vede una netta contrapposizione tra “approccio
dogmatico” e “approccio antropologico™ e che, contemporaneamente, invita a privile-
giare il secondo, nel tentativo, lodevole, di avvicinare la spiritualita alla vita di ogni
uomo, ma con il rischio di confinarla entro quei limiti e di ostacolarne un’adeguata
comprensione.

La storia del cristianesimo invita invece a recuperare il ruolo della fede — e
quindi sia della teologia che della spiritualita — per la ricerca della verita e Iintelli-
genza della realta. Cio rende di particolare interesse una costante rilettura della storia:
per dare vita, per esempio, a quel “circolo virtuoso” grazie al quale «una nozione di
fede piti ampia e non pregiudicata consente di condurre un’indagine storica pill ricca
e approfondita», e «un’indagine storica pili ricca e approfondita ¢ in grado di fornire
un buon punto di riferimento per la verifica e la messa a punto di una nozione di fede
pil precisa ed equilibrata»™.

*Cfr. sopra 1.2.4. (p. 210).



CLAUDIO STERCAL 221




