RTLu V (2/2000), 285-299 285

Las figuras de
Francisco de Vitoria
y de Domingo de Soto
y su metodo teologico

Ramoén Hernandez Martin
Archivio Generale dell’ Ordine dei Predicatori
Ad Sanctam Sabinam (Roma)

1. BIBLIOGRAFIA FUNDAMENTAL

VICENTE BELTRAN DE HEREDIA, 0P, Los manuscritos del maestro fray Francis-
co de Vitoria, Santo Domingo el Real, Madrid-Valencia 1928.

FRANCISCO DE VITORIA, OP, Comentarios a la Secunda Secundae de santo To-
mds. Edicién preparada por el R. P. Vicente BELTRAN DE HEREDIA, OP, vol. I, Sala-
manca 1932. Introduccion.

Vicente BELTRAN DE HEREDIA, 0P, Francisco de Vitoria, Editorial Labor, Bar-
celona 1939.

Ip., Domingo de Soto. Estudio biogrdfico Documentado, s.e., Salamanca 1960.

CANDIDO P0Z0 SANCHEZ, S, Fuentes para la historia del métodoe teolégico en
la Escuela de Salamanca..., 1, Facultad de Teologia, Granada 1962.

KARL JOSEF BEKER, sI, Tradicion manuscrita de las prelecciones de Domingo
de Soto, in “Archivo Teolégico Granadino” 29 (1966) 125 [1]-180 [56].



286 PARTE SECONDA

MELQUIADES ANDRES MARTIN, La teologia espafiola en el siglo xvi, 11, La Edi-
torial Catélica, Madrid 1977 [sobre el método teoldgico trata todo el capitulo xvii].

AA.VV., El método en Teologia. Actas del 1 Symposion de Teologia Historica
(29-31 mayo 1980), Facultad de Teologia San Vicente Ferrer, Valencia 1981.

RAMON HERNANDEZ MARTIN, OP, Personalidad humanistica y teolégica de
Francisco de Vitoria, in “Ciencia Tomista” 114 (1987), 37-69.

ID., Semblanzas de Domingo de Soto..., in “Archivo Dominicano™ 17 (1996),
321-357.

2. BREVE BIOGRAFIiA DE FRANCISCO DE VITORIA

Nacié en Burgos en 1483, donde entré en la Orden de Predicadores en 1505.
Después de una buena formacién humanistico-filoséfica, completa sus estudios de fi-
losofia y hace toda su carrera teolGgica en la Universidad de Parfs, donde enseii6 tam-
bién filosofia o artes y teologia. En Paris entra en contacto con las grandes corrientes
del pensamiento, que mds destacaban en aquella época: el nominalismo, el tomismo y
el renacentismo. Vitoria se decide por el realismo tomista, pero aprovechandose tam-
bién en gran parte de los otros movimientos, en particular el interés por los valores hu-
manos y la belleza de la composicién literaria.

El doctorado o magisterio lo obtiene en 1522. Ensefi6 por tres afios en el colegio
de San Gregoro de Valladolid, residencia de la Cancilleria Real y del Consejo de In-
dias, donde bullian los problemas sobre los naturales del Nuevo Mundo, que marcaran
para siempre y profundamente la teologia humanistica de Vitoria. En 1526 gana la cé-
tedra principal de teologia en la universidad de Salamanca, donde llega a la cumbre de
su fama y de su influencia como maestro, pensador y guia de gobernantes civiles y
eclesidsticos y de personas influyentes en la sociedad. Muere en 1546 en el convento
de San Esteban de Salamanca, en cuyo panteén de te6logos descansan sus restos.

Es un humanista cabal en cuanto a sus conocimientos y estilo de sus exposicio-
nes magisteriales, en cuanto a su aprecio de los valores del hombre y en cuanto a su
modo sereno, placido y equilibrado de ser, pensar y actuar. En Salamanca renové con
su humanismo la teologia cldsica tomista, dando a ésta una proyeccién plena hacia el
hombre como ser personal y como miembro de una familia, de una sociedad nacional
y del orbe-universo o sociedad internacional. Su obra mas famosa es Relecciones Te-
olégicas, donde estudia los valores humanos individuales y sociales, iluminandolos
con su sabidurfa practica teoldgico-juridico-humanistica, y buscando una fundamen-
taci6n sélida en los principios de la misma naturaleza racional, que dieran a su doctri-
na perennidad y universalidad: para todos los tiempos y para todos los lugares. La mas
famosa de sus relecciones, en la que mejor brilla la exposicién y defensa de los dere-
chos humanos particulares y sociales, se titula Sobre los Indios. Con gran serenidad
estudia los derechos de los naturales del Nuevo Mundo, y frena y limita y condiciona
las intervenciones extranjeras. Fue piedra de escandalo para muchos de los politicos
espafioles de su siglo, mereciendo la censura y castigo del Emperador y Rey de Espa-



RamoON HERNANDEZ MARTIN 287

fia, Carlos V. Junto con las relecciones Sobre el derecho de la guerra y Sobre el po-
der civil le han hecho acreedor al reconocido titulo de Fundador del Derecho Interna-
cional Moderno.

El puso los pilares para la formacion de una asociacion de todas las naciones del
orbe para conseguir la paz internacional y la mejor comunicacion entre los pueblos.
La potenciacion de la sociabilidad humana garantizaria también la mutua ayuda para
lograr el mdximo perfeccionamiento del hombre, y la ayuda y promocion de las per-
sona, sociedades y pueblos mds necesitados o menos desarrollados tanto en el orden
material y econémico como en el orden intelectual y espiritual. Por estas razones se le
otorgo la presidencia del saloén de reuniones de la Sociedad de Naciones de Ginebra,
apareciendo como figura clave en sus adornos murales, y por ello también fue colo-
cada la escultura de su busto en la sala de la oNU de New York y en el paraninfo de la
OEA de Washington.

3. SEMBLANZA DE VITORIA SEGUN Luis VIVES

De Francisco de Vitoria hace un buen elogio el gran humanista espafiol Luis
Vives en carta a Erasmo de Rotterdam. Era en los afios en que los libros de éste co-
menzaban a ser perseguidos en Espafia, y Erasmo buscaba el apoyo de sus amigos y
discipulos. Uno de los impuganoderes del humanista holandés era el hermano de
Francisco de Vitoria, llamado Diego, de mucho ascendiente como predicador delante
del pueblo. «Tiene éste un hermano - escribe Luis Vives a Erasmo - distinto de él,
Francisco de Vitoria, tedlogo por Paris. Es una personalidad del maximo renombre y
crédito». «Recuerda - sigue escribiendo Vives a Erasmo - que mas de una vez defen-
di6 tu causa en Paris, en diferentes asambleas de teélogos. Es en las argumentaciones
de escuela muy perito. Ya desde nifio viene cultivando con éxito las buenas letras».
Esta noticia de la adolescencia de Vitoria, narrada por Vives, solo pudo conocerla
Luis Vives de labios de Francisco de Vitoria, y demuestra la estrecha amistad que de-
bi6 unir a ambos en su convivencia en Parfs. Respalda luego Vives la confianza que
debe tenerse en Vitoria por su cardcter abierto y por su dnimo moderado, diverso del
su hermano, y porque «goza - dice - de gran autoridad, y fama de mucha sabiduria, no
s6lo ante sus hermanos, sino también ante todo el pueblo».

4. BREVE BIOGRAFiA DE DOMINGO DE SOTO

Nacié Domingo de Soto en la ciudad de Segovia en 1494, o segiin otros en 1495.
Comenzo sus estudios de filosofia en 1513 en la recién inaugurada universidad de Al-
cald, teniendo por maestro a santo Tomds de Villanueva. En el verano de 1517, atraido
por la moda del nominalismo, marcha a la sede principal de este movimiento, la uni-
versidad de Paris. Estudia en el colegio de Santa Bérbara, donde ejercia su profesora-
do uno de los mds brillantes maestros de la época, el valenciano Juan de Celaya.



288 PARTE SECONDA

Terminados sus estudios filoséficos, inici6 en la capital de Francia su carrera de
teologia. Muy pronto fue atrayendo su atencién un joven profesor dominico, que ex-
ponia sus lecciones en el Estudio General de Santiago. Era fray Francisco de Vitoria.
Sus ensefianzas teoldgicas consistian en la exposicion actualizada de la Suma de Teo-
logia de santo Tomds de Aquino. Los dos afios de carrera teoldgica, que hizo Domin-
go de Soto en Parfs bajo la direccion de Francisco de Vitoria, terminaron por borrar en
él toda inquietud nominalista.

Al comenzar el curso de 1519-1520 vuelve a Alcald Domingo de Soto, para
continuar los cursos de teologia. Al mismo tiempo ejercié aqui durante unos afios su
docencia foloséfica. Sin acabar la teologia, herido por el dardo de la vocacion religio-
sa, marcho al monasterio benedictino de Monserrat. Alli abri6 las inquitudes de su al-
ma a uno de los monjes, experto en la guia de los espiritus. Al conocer su pasién y vo-
cacion por los estudios, le recomendé el venerable monje la orden dominicana.

Asi dispuesto llamé a las puertas del convento de los dominicos de San Pablo
de Burgos. Comenz6 su noviciado el 22 de julio de 1524 e hizo la profesién religiosa
solemne y para siempre el 23 de julio del afio siguiente. Las autoridades de la orden lo
enviaron enseguida al convento de San Esteban de Salamanca, para que respirara el
ambiente de la univesidad del Tormes y se fuera preparando para opositar en ella.

Comenz6 su ensenanza en Salamanca como ayudante o sustituto de Francisco de
Vitoria. En efecto, durante el curso 1531-1532 Francisco de Vitoria, que regentaba la cé-
tedra de prima de teologia desde 1526, estuvo bastante enfermo. No podia acudir a sus
lecciones universitarias, y fray Domingo de Soto actué como suplente. Por septiembre
de 1532 fallece el catedrdtico de visperas de teologia, el maestro Vdzquez de Oropesa.

En la oposicion a esta cdtedra Domingo de Soto tuvo por contrincante al agus-
tino Alonso de Cérdoba. Superada la prueba, tomé Soto la posesion de la cétedra de
visperas de teologia el 22 de noviembre de 1532. Reconocidos los estudios ya efec-
tuados por Soto en las universidades de Paris y Alcald, pudo conseguir en poco tiem-
po los grados en la universidad de Salamanca. La licencia en teologia la obtuvo el 14
de noviembre de 1532, y el grado de doctor el 8 de diciembre de ese mismo afio.

Como Francisco de Vitoria, era Domingo de Soto un hombre abierto a todos
los problemas sociales y politicos de su tiempo. Eso les mereci6 la confianza del
mundo universitario y ciudadano, y los constituyé en consejeros y asesores muy so-
corridos de los hombres de gobierno: el rey, los obispos y los dirigentes de las ins-
tituciones oficiales.

Estos dos graves maestros - Soto y Vitoria - intervinieron muy eficazmente en
la provision de trigo para la universidad y para la ciudad de Salamanca en los afios de
sequia y de hambre. Soto demostré, como consta en sus escritos una gran sensibilidad
con respecto a los mendigos y pobres. Sobre la limosna y la causa de los pobres tuvo
una releccion en 1542 delante de toda la universidad, y la publicard en latin y en es-
pafol con muy buena acogida por el publico.

Promotor entusiasta de los estudios universitarios y de sus publicaciones consi-
gui6, también con Francisco de Vitoria, para la universidad una imprenta, que divul-
gara la alta sabiduria contenida en aquel centro.



RAMON HERNANDEZ MARTIN 289

Al ser convocado el concilio de Trento, el emperador Carlos v lo escogi6 entre
los te6logos que habrian de representar a su reino en tan alta asamblea. Casi al mismo
tiempo, y sin tener noticia de esa designacion imperial, la misma universidad de Sala-
manca escoge a Domingo de Soto como su te6logo para la gran cita ecuménica. Obe-
deciendo al mandato imperial, el 23 de marzo de 1545 suspendi6 las clases, y se diri-
gié a Valladolid, donde en el colegio dominicano de San Gregorio se une a fray Bar-
tolomé de Carranza, otro teélogo escogido por Carlos v como su representante en el
Concilio.

En el concilio de Trento contribuird al triunfo de la doctrina tomista de la justi-
ficacién intrinseca de la gracia, frente a la justicia extrinseca o meramente imputada,
defendida por los luteranos. Como efecto de esas discusiones y con el fin de dar a co-
nocer la doctrina tradicional catélica sobre tan debadita materia, publicé durante el
concilio, en 1547 en Venecia, su importante obra De natura et gratia.

El 13 de agosto de 1548, en atenci6n a sus conocimientos y méritos, y debido a
su proverbial prudencia y moderacién de cardcter, el Emperador lo escogio para su
confesor y consejero. Carlos v, en desaveniencia con el papa Pablo m1 y buscando una
via de reconciliacién del luteranismo, después de su triunfo en la batalla de Miilberg,
habfa llegado al Interim de Augsburgo. Como tedlogo catélico habia intervenido en la
composicién de ese documento el también dominico e hijo del convento de San Este-
ban de Salamanca, fray Pedro de Soto.

El nuevo confesor imperial, Domingo de Soto, dio igualmente su visto bueno al
Interim de Augsburgo. La vida de la corte no se avenia bien a la forma de ser de Do-
mingo de Soto, que afioraba su convento de San Esteban y sus clases de teologia en la
universidad salmantina. A mediados de enero de 1550 consigue de Carlos v la libera-
cién de sus compromisos y la vuelta a Salamanca.

La cétedra de prima de teologia habia quedado vacante, al ser nombrado obis-
po de Canarias su titular Melchor Cano. A finales de 1552 los estudiantes mds vetera-
nos de la universidad de Salamanca pidieron por aclamacién para Domingo de Soto la
cétedra de prima de teologfa. El claustro pleno universitario determind unénimente
concedérsela.

Domingo de Soto sintié muy al vivo los problemas que venian de América. So-
bre esas cuestiones escribié una obra que él cita y ha desaparecido, titulada De ratio-
ne promulgandi Evangelium. La obra, que figura entre los tratados de Bartolomé de
las Casas y que se titula Aqui se contiene una disputa o controversia, €s en su prime-
ra parte el resumen que hizo Domingo de Soto sobre la disputa publica entre el Padre
Las Casas y Juan Ginés de Sepilveda en Valladolid en 1550 y 1551. El obispo de
Chiapa lo publicé en Sevilla con otros tratados del Defensor de los Indios en 1552.
Domingo de Soto se mantiene neutral, limitdndose a la funcién que le encargaron de
resumir lo expuesto en la junta. S6lo intercala en este escrito una observacion perso-
nal, moderando las tesis lascasianas.

Textos muy significativos para la cuestion de Las Indias o del Nuevo Mundo
encontramos también en su gran obra de plena madurez y de tres afios antes de su
muerte, que se titula Commentariorum in Quartum Sententiarum liber primus, que



290 PARTE SECONDA

publicé en Salamanca en 1557. Y tenemos finalmente una carta muy significativa de
Bartolomé de las Casas a Domingo de Soto, y en la que las Casas da a conocer el con-
tenido de otras cartas dirigidas a €l por el catedrético salmantino.

La fecha de la muerte la dan los historiadores del siglo xvi1 Gonzalo de Arria-
ga y Diego Colmenares, que han escritos muy buenas biograffas de Domingo de So-
to. La toman de Domingo Béfiez en su obra De fide, spe et charitate, publicada en Sal-
manca en 1596. Lo hace en una pagina muy emotiva en que habla de sus predeceso-
res dominicos en la citedra de prima de teologia de la universidad de Salamanca.
Recuerda con particular emocién a Francisco de Vitoria, Melchor Cano y Domingo de
Soto. Cuando murié éste comenzaba Domingo Béfiez su profesorado de teologia en el
convento de San Esteban de Salamanca, y nos dice que él presencié la muerte de Do-
mingo de Soto el 15 de noviembre de 1560, y que dio ejemplo de muy robusta fe y de
gran humildad.

5. SEMBLANZA DE FRAY LuIS DE LEON SOBRE SOTO

De Domingo de Soto habla muy elogiosamente otro gran humanista espafiol,
fray Luis de Ledn, que lo tuvo como profesor de teologia en la universidad de Sala-
manca. Lo hace en el sermén fiinebre que la universidad salmantina le encargé cuan-
do muri6 Soto. En un latin renacentista pulidisimo, hace al final como un resumen de
su vida y de sus valores. En Alcald - exclama fray Luis - «conociste como la palma de
tu mano todo el arte de exponer». En Paris brillaste siempre en la virtud y en el estu-
dio. Vuelto a Espafia «te hiciste miembro del Instituto de Santo Domingo, clarisimo
en letras y en religion». «Tu dedicacion al estudio y a la ensefianza. .. hizo de ti el ma-
yor sabio de tu tiempo». «La universidad de Alcald que te alimentd, la universidad de
Salamanca que escuché entusiasmada tu doctrina, la ciudad de Trento que en su con-
cilio ecuménico admir6 tu sabiduria, el emperador Carlos v que te eligié como confe-
sor, Italia, Francia, Alemania y Espaiia fueron testigos de tu ciencia, de tu virtud y de
tu religién».

Francisco de Vitoria y Domingo de Soto son citados muchas veces juntos como
autoridades en cuestiones teologico-juridicas. Los autores que se inspiran en la Es-
cuela de Salamanca, aunque se fijan principalmente en el primero, recurren también
mucho al segundo. Asi sucedi6 en la segunda mitad del siglo xv1 y en los primeros de-
cenios del siglo xvii. En los finales del siglo xvii y en todo el siglo xvi las citas son
ya escasas. Ambos dominicos, Vitoria y Soto, quedaron borrados o, mejor, ocultos
durante un centenar largo de afios, para aparecer luego otra vez citados por estudiosos
de mediados del siglo X1x, y mostrar todavia a los filésofos y humanistas de hoy un
caudal de insospechada riqueza.



RAMON HERNANDEZ MARTIN 291

6. NORMAS METODOLOGICAS DE LOS ESTATUTOS DE LA UNIVERSIDAD
DE SALAMANCA

Los estatutos de la universidad de Salamanca cuando Vitoria y Soto comenza-
ron alli su ensefianza determinaban lo siguiente: «los catedréticos de teologia de pri-
ma y de visperas lean los cuatro libros de las Sentencias [de Pedro Lombardo] de tal
manera que al principio de cada distincion declaren la sentencia del texto y después
muevan las cuestiones que les pareciere» (tit. XVIiI).

La materia a explicar durante el curso era sefialada durante los meses de mayo
y junio, para que durante el verano pudieran con tiempo preparar las clases. La mate-
ria era senalada también por la citada obra de las Sententias.

La teologia entera se dividia en ocho cursos, que recorrian a contra tiempo los
profesores de Prima y de Visperas, de tal modo que el alumno, asistiendo diariamen-
te a las lecciones de ambos profesores, podia terminar la carrera teol6gica en cuatro
afios. Las clases en la universidad de Salamanca duraban 8 meses, desde 18 de octu-
bre, fiesta de San Lucas, hasta el 24 de junio, solemnidad de San Juan Bautista. Los
catedraticos de prima y de visperas de teologia solian dar en total unas 120 lecciones.

El profesor tenia la obligacion de explicar toda la materia sefialada; de lo con-
trario era sancionado por las habituales multas. Por ello se determinaba en los estatu-
tos que no debia detenerse demasiado en ninguna de las cuestiones, sino que debia ir
“arreo”. Para controlar la marcha de las clases estaban los “visitadores de cétedra”.
Estos cada dos meses se presentaban a la puerta del aula y pedian a dos alumnos bajo
juramento cudl era el comportamiento del profesor: puntualidad, modo de explicar, si
iba “arreo”, y qué cuestion estaba entonces explicando.

Segitin la ley universitaria, al acabar la leccidn, el profesor debia quedarse a la
puerta del aula para satisfacer las preguntas del alumno, o para recibir esquelas o notas
escritas de aquellos alumnos que deseaban la explicacion de algtin tema en el aula; los
estatutos prohibian que durante la explicacion del profesor en el aula le ofrecieran es-
quelas o notas, multando a los que lo hacian y a los profesores que lo consentian.

Los catedriticos debian ademads tener una releccion o conferencia solemne de-
lante de toda la universidad una vez al afio.

7. VITORIA Y SOTO DEFIENDEN EL METODO ESCOLASTICO

Francisco de Vitoria defiende el método escoléstico si bien depurado de los de-
fectos de la excesiva y prolongada dialéctica en que incurrian muchos maestros, y hu-
yendo igualmente de cuestiones initiles o puramente intelectuales sin ningiin sentido
préctico. Lo enriqueci6 con el pulido y conciso decir de los humanistas, sin caer en el
excesivo gramaticismo en que se deleitaban los hombres del renacimiento, y que re-
ducia la teologia a puros andlisis de los vocablos. El protestard muchas veces contra
los gramdticos metidos a te6logos.



292 PARTE SECONDA

También supo apreciar y aprovechar las aportaciones de los nominalistas, por
su amor a las ciencias practicas, fisica, matemdticas y moral, y por su preocupacion,
lo mismo que los humanistas, por los problemas del hombre y de la sociedad. El se
ocupard en sus lecturas y relecciones de salvaguardar los derechos del hombre y de los
pueblos, es decir del hombre como persona y como formando sociedad o comunidad.

El vicio que ordinariamente ataca con fuerza Vitoria en los “moderni” o nomi-
nalista es el excesivo voluntarismo que no respeta el mundo de las esencias y del or-
den intrinseco o metafisco de las cosas, sino que lo reduce todo (lo fisico y lo moral)
a la voluntad caprichosa de Dios. Esto hacia a la teologia esclava de cuestiones intiti-
les, como si Dios quiere premiar y dar su gracia a los pecadores, a los condenados en
el infierno y a los mismos diablos. Para la voluntad de Dios nada es imposble, aunque
vaya contra la esencia de las cosas, y por lo mismo el mundo metafisico y de lo abso-
lutamente necesario tiende a desaparecer.

Domingo de Soto defendi6 en el concilio de Trento el método escoldstico con-
tra los que proponian su abandono como initil o como obstdculo para una exposicion
teoldgica. Esa misma defensa la hard en varias de sus obras. De un modo muy vibran-
te lo hace en el prefacio de su tratado De natura et gratia, impresa por primera vez en
Venecia en 1547, y que dedicé a los Padre del concilio Tridentino.

Advierte Soto en esta obra que su estilo y modo de exponer serd el escoldstico.
Para los luteranos - dice - este nombre de escoldstica es perverso e infame y conside-
ran a los tedlogos escolasticos como una calamidad piiblica. Muchos entre los catoli-
cos se han dejado influir, y, como ellos, rechazan la filosofia y usan sélo argumentos
linguisticos. Como declaré publicamente - explica Soto - en el concilio de Trento de-
lante de los Padres, eso estd siendo y serd una fuente de errores.

No dudo de la utilidad de las lenguas en la explicacién de las Sagradas Escritu-
ras, pero no bastan las lenguas. Es necesario el uso de la Escoldstica, si queremos te-
ner buenos te6logos. Los Santos Padres fueron también doctos en la filosofia y de ella
se sirvieron para vencer a los herejes fildsofos. “Est enim naturalis philosophiae mu-
nus supernaturalia fidei mysteria non quidem demonstrare, sed... explicare et contra
philosophos asserere”. De la ignorancia del método escolastico y de su desprecio, y
del solo cultivo de las lenguas, han nacido gran parte de las herejias.

8. VALOR DE LOS MANUSCRITOS DE LAS CLASES DE VITORIA Y SOTO

El gran estudioso y divulgador de las lecturas vitorianas, Vicente Beltrdn de
Heredia, divide los manuscritos que nos han quedado de las lecciones tomadas por los
estudiantes de los maestros salmantinos, en dos grupos fundamentales: apuntes o lec-
turas académicas y extraacadémicas.

Caracteristicas de los manuscritos académicos (o apuntes tomados directamen-
te por el alumno en el aula): cuadernos en cuarto, papel delgado, anotacién en el mar-
gen superior del nombre del catedratico, anotacién en el margen lateral del nimero de
la leccidn y (o) de la fecha, grafia sencilla o muy corrida, muchas abreviatura y latin



RamoN HERNANDEZ MARTIN 293

correcto. Cita como ejemplos con respecto a Francisco de Vitoria: los dos manuscri-
tos de El Escorial; el de la Universidad de Salamanca (Trigo), y el del P. Solano.

Manuscritos extraacadémicos (o copiados por estudiantes no asistentes al aula,
o mandados copiar por personas interesadas en tener esas lecciones de tan prestigio-
sos maestros): en folio, papel de mds cuerpo, sin datos marginales, esmero caligrafi-
co, latin incorrecto (o por no entender la grafia estudiantil o por no saber bien el latin
esos intermediarios).

Por lo que se refiere a la primera clase, conviene advertir que los alumnos apli-
cados, como Trigo y Solano, al llegar a sus casas, solian poner a limpio lo anotado en
las aulas, sin perder por ello la frescura de las lecciones tal como las ofrecia el cate-
dratico en aula. Lo hacia en buen papel, mejoraba la caligrafia, pero mantenia de or-
dinario las notas marginales. Beltrdn de Heredia dice expresamente esto con respecto
al manuscrito de Trigo que le sirve de base para la edicién de los comentarios de Vi-
toria a la II-1I. Creo que de esta tercera clase pueden ser también considerados el ma-
nuscrito vitoriano del convento de San Esteban de Salamanca, aunque se trate de un
resumen, y el de AGOP (Archivo General de la Orden de Predicadores, en el convento
de Santa Sabina de Roma) de Domingo de Soto.

Los masuscritos de las lecturas tomadas por los alumnos en sus cartapacios han
pasado por estas cuatro fases: 1* redaccion del profesor; 2* su exposicion oral en el au-
la; 3* anotaciones directas del estudiante en la clase; 4° reproduccién en limpio por el
mismo estudiante.

9. LAS CLASES DE F. DE VITORIA AL VIVO

Francisco de Vitoria no gustaba de repetir lo mismo en cada ciclo de sus expli-
caciones; preparaba cada dia su clase; renovaba en gran parte sus apuntes, y aprove-
chaba las preocupaciones sociales del momento, para orientar sobre ellas a los alum-
nos a la luz de la teologia moral. En 1539, al comenzar de nuevo el recorrido de su ci-
clo teoldgico, teniendo como base de las explicaciones la Suma de Teologia de santo
Tomds, hace esta advertencia: «no penséis que voy a repetiros la misma cantinela; eso
no va con mi ingenio ni con mi forma de ser. Os explicaré las cosas con nueva elabo-
racion y con nueva diligencia, como si comenzase hoy mismo a explicar por primera
vez»'. Esta superacién continua de si mismo es algo muy importante a considerar,
cuando se quiera saber su pensamiento definitivo sobre un tema.

Vitoria da muchas veces la impresién de haber escuchado a sus alumnos, y es-
tar respondiendo a las sugerencias o dudas o inquietudes, que le han sido expresadas
fuera de las aulas, o tal vez dentro, cuando, a propésito de la materia explicada, el es-
tudiante se permitia alguna indicacién. Es facil encontrar en €l frases como éstas: «el

" FRANCISCO DE VITORIA, op, Comentarios a la Secunda Secundae de santo Tomds, edicién prepa-
rada por el R.P. VICENTE BELTRAN DE HEREDIA, op, Vol. I (Salamanca 1932) p. 1xs.



294 PARTE SECONDA

dia pasado vino a mi un estudiante diciendo...»; «hace poco me han preguntado algu-
nos»; «algunos me dicen que no han entendido la dltima leccién».

Apenas encontramos en Vitoria introducciones a las cuestiones o a los tratados.
Presentaba brevemente la materia y se lanzaba de inmediato al centro mismo de los
problemas. En la exposicion de los “dubia” o cuestiones de actualidad que podian
desprenderse de la materia que estaba tratando, sabia dar movilidad a los temas y sa-
car de ellos las conclusiones mds pricticas y vitales. Era entonces cuando parecia es-
tablecer como un didlogo con sus oyentes, invitindolos a fijar su atencién en el fondo
del problema, y como a deducir ellos mismos de la madeja el hilo, hasta llegar a las
aplicaciones mds perentorias para la vida.

El cronista dominico de ese tiempo, fray Juan de la Cruz, exalta las cualidades
pedagdgicas de Vitoria, y dice que eran como un don singular otorgado por los cielos®.
No gusta Vitoria de grandes periodos, que dificulten el seguimiento de la idea. Sus
frases son preferentemente cortas, expresando el sentido de sus conceptos de manera
directa. El lenguaje que utiliza en la escuela es muy personalizado; parece intuir la ob-
Jjecién del alumno y le hace entrar en escena. Por ejemplo, después de una argumen-
tacion un tanto dificil, prorrumpe en expresiones como ésta: yo lo sé; dirds que esto es
imposible, pero oye lo que dice la Escritura. Estos didlogos simulados los hace co-
menzar muchas veces por una de estas admiraciones: «Oh!... quod...!»; «Oh! con-
tra...»; «Oh! dicunt».

Para hacer mas vivo ese didlogo, o para hacer los conceptos plenamente ase-
quibles a los menos habituados al latin, entremezcla palabras, frases y parrafos en-
teros en espafiol. Muchas veces son palabras y frases verdaderamente castizas, o
que manifiestan una aguda y chispeante ironia, que haria reir a los alumnos o ali-
viarian la tension por el esfuerzo intelectual de la clase. Un ejemplo, hablando de
robo: «hay robos pequefios que enfurecen gravemente a sus victimas o que son con-
siderados como una afrenta grave al honor de algunas personas muy cualificadas. Y
pone un ejemplo, medio en latin medio en castellano, de cada cosa: “si quis - dice -
furetur dipondium ab aliquo, quem scit esse valde avarum y que le dolerd hasta las
entrafias, si se lo toma, vel si cuidam nobili, a un caballero, furatur unas quirotecas,
unos guantes’.

Frecuentemente usa ejemplos de la vida diaria y ciudadana, que pueden ilus-
trarnos sobre la vida interna de la ciudad de Salamanca o de las discordias entre los
distintos bandos o las diferentes familias de la nobleza. Hablando de la acepcién de
personas en la concesién de los cargos publicos, trae a colacién uno de los barrios cla-
sicos de Salamanca: si por el gobernador - dice Vitoria - «esset statutum que sola-
mente [se] diesen los regimientos y cargos pablicos a los del barrio de Santo Tomé,
peccaret». Y afiade que, con tal que se elijan personas dignas, podria el rey establecer

* En la obra y tomo citados en la nota anterior, en la pdgina xvis se recogen escenas vivas, donde
se muestra el poder de atraccion de Francisco de Vitoria sobre los alumnos.

* F. DE VITORIA, op, Comentarios a la Secunda Secundae de santo Tomds, Edicién preparada por el
R.P. V. BELTRAN DE HEREDIA, op, Tomo 1I... (Salamanca 1934), p. 338.



RAaMON HERNANDEZ MARTIN 295

esta norma: «que, pues los Velascos tuvieron cargo hogafio, que estotro afio lo tengan
los Mendoza, y tal afo los Fonsecax.

No elude los problemas de la vida diaria, en que se ven envueltos muchas veces
los mismos estudiantes: los torneos, las corridas de toros..., los diferentes juegos en
que peligra la vida ;serdn plenamente inmorales y serd necesario prohibirlos? Vitoria
recoge las dificultades en un lenguaje muy concreto, el de los hechos, y las expone en
las aulas universitarias en ese estilo tan peculiar suyo, que hemos descrito antes: «vi-
demus in Hispania - dice - quod en estas justas y torneos moriuntur aliqui, el mayo-
razgo de Onate, et alii multi; item en las cafias. Ergo haec exercitia non sunt licita».

Se responde a esto - continta Vitoria - que semejantes ejercitaciones parabéli-
cas son en si mismas licitas. jOh; se siguen muertes! Digo que muchos de la cons-
truccién se mueren; caen durante el trabajo, y, sin embargo, nadie dice que esto estd
prohibido. Es que esos accidentes no provienen de esos trabajos en si mismos consi-
derados; comtinmente no hay muertes en ellos. Cuando de ordinario en alguno de
aquellos juegos se siga la muerte de los hombres, ése en concreto debe ser prohibido;
de lo contrario, no»".

Melchor Cano, continuador de su prestigio, de su estilo, y de su doctrina en la
cdtedra de Prima de teologia en la universidad de Salamanca, no pierde ocasién para
ensalzar a su maestro. En su obra, cldsica en la teologia escoldstica, Sobre los lugares
teoldgicos, después de un largo elogio de Vitoria, pide «a los que lean lo anterior-
mente escrito que piensen de mi maestro mucho mas de lo que yo pueda ofrecerles»’,

Domingo Béfiez hace de €l esta alabanza: «lo hemos oido a nuestros predecesores...
El, como otro Sécrates, de viva voz y con un método eficaz y pleno de erudicién, consi-
gui6 acercar los problemas universitarios al prisma del tomismo y colmarlos de luz»".

De los manuscritos conservados la mayor parte se debe a no dominicos. Brilla
entre todos ellos el de Francisco Trigo, que siguid al maestro en el recorrido casi com-
pleto de la explicacién académica de la Suma de Teologia. El, que nos ha conservado
gran parte de las explicaciones de clase con un esmero no igualado por ningtin otro,
hace esta presentacion: «(el maestro Vitoria) tanto brilla y resplandece entre los otros
profesores cuanto el dureo sol sobre los demads astros... T, pues, a cuyas manos ven-
ga este nuestro trabajo y nuestro cédice, no lo menosprecies, por favor. Hago fe que
en Salamanca... se venderia por mds de ocho ducados».

10. LAS CLASES Y LAS PUBLICACIONES DE SOTO

El método usado de ordinario por Soto en los comentarios a santo Tomads es de
exponer primero muy quintaesenciadamente el contenido doctrinal del texto del san-
to, y luego suscitar a propdsito de la materia tratada un conjunto de problemas, de los

* Ibidem, Tomo II (Salamanca 1932) 287s.
* MELCHIOR CANO, De locis theologicis libri duodecim (Lovaina 1564), lib. XTI, cap. 1, p. 672.
® DOMINGO BAREZ, op, De fide, spe et charitate (Salamanca 1586), col. 81.



296 PARTE SECONDA

que ofrece las diversas interpretaciones posibles, o que ha habido de hecho, y por fin
da a conocer su doctrina en torno a esas cuestiones por él suscitadas. Es ahi precisa-
mente donde estd la parte mas original de su pensamiento y donde €] se revela de or-
dinario como gran filésofo y gran te6logo. Dice varias veces que no a jurado en las pa-
labras del maestro (non iuravi in verbis magistri), y que va a desarrollar las cuestio-
nes, tanto teolégicas como filosdficas, con el mas exigente sentido critico.

Las publicaciones de Teologia Escolastica de Domingo de Soto no son mera es-
peculacion. Estdn ordenadas a iluminar desde los altos principios de la sabiduria teo-
I6gica los problemas doctrinales de su tiempo. El fue un gran defensor del método es-
coldstico, pero actualizado. Se opuso, como Francisco de Vitoria, al excesivo ergotis-
mo, al complicado sistema silogistico en que se perdian a veces los profesores,
haciendo muy dificil su inteleccién y seguimiento por parte de los alumnos. La clari-
dad y la sencillez fueron su lema.

Domingo Bétiez en De fide, spe et catirate, editado en 1586, al comentar el ar-
ticulo 1 de la cuestién 10 de la II-11, hace un gran elogio de la Escoléstica de la Escuela
Dominicana de Salamanca, diciendo que la teologia escoldstica de la universidad de
Salamanca viene conociendo unas décadas de mayor esplendor y de mejores maestros
que muchos tiempos y que muchos tedlogos del pasado. Elogia el magisterio de Fran-
cisco de Vitoria. Testifica que desde el afio 1526, en que comienza la ensefianza Fran-
cisco de Vitoria en Salamanca, la teologia sigue teniendo en Salamanca una serie inin-
terrumpida de grandes maestros, que mantienen a gran altura la explicacion de los
misterios de nuestra fe.

También se fija Bafiez de modo especial en la figura de D. de Soto, al que lla-
ma “maestro celebérrimo”, y nos ofrece datos biograficos muy importantes, que he-
mos aprovechado en la pequefia biografia del punto cuarto de este estudio. Dice in-
cluso que Carlos v, al exonerarlo del cargo confesor y consejero imperial, le ofrecié
el obispado de Segovia, pero Soto prefirid volver a su convento de Salamanca.

El proprio Soto nos habla de su evolucion en el orden del pensamiento y con-
fiesa su paso del nominalismo al realismo tomista. Lo dice en el prélogo a su exposi-
cion de la Isagoge de Porfirio: «inter nominales nati sumus interque reales enutriti».
El autotestimonio mds importante se encuentra en el Comentario al libro cuarto de las
Sentencias de Pedro Lombardo, en el tomo II, publicado en Salamanca a principios de
1560, el mismo afio de muerte.

Se encuentra al final de la obra, como colofén. Menciona casi todos sus libros.
Hace retractacion de algunas doctrinas sostenidas en ellos y pide que se corrijan en
ediciones sucesivas, principalmente sobre la justificacién, el libre albedrio, la gracia,
el mérito, los sacramentos, la reprobacién. Son cuatro hojas en folio de muy buen es-
tilo, llenas de emocion y sinceridad. Son sus confesiones y retractaciones.

Advierte que quiere excusar la responsabilidad de aquellos escritos que é] no ha
podido corregir debidamente, y que no los reconoce como suyos. Y termina diciendo
que hay ademds «otros muchos textos manuscritos, que cuando ensefiaba piblica-
mente mis lecciones, los oyentes los recogian en sus cuadernos. Por lo tanto, si, des-
pués de que Dios me hubiere llamado de este mundo, alguno divulgare semejantes vo-



RAMON HERNANDEZ MARTIN 297

limenes, protesto que no serdn mios, porque no han sido limados ni pulidos por mi,
adolecen de muchas cosas, que debieran ser examinadas, censuradas y corregidas».
Yo pienso aqui en su temor a la Inquisicién, pues al ser llamado a hacer la censura de
frases aisladas de Carranza, algunos le advirtieron que no se sintiera muy seguro, pues
tambi€n podrian analizar de esa manera sus escritos. ;Por qué sino su Libro del amor
de Dios permanecié manuscrito y olvidado, sin nombre del autor, y no fue publicaba-
do hasta muy avanzado el siglo XvI a través de una copia, cuando ya habia desapere-
cido el original?

11. TEXTOS DE VITORIA Y SOTO SOBRE LOS LUGARES TEOLOGICOS

11.1. Francisco de Vitoria, Commentarium in lam. Partem

[ms. del convento de San Esteban de Salamanca, cuestién 1%]:

Articulus octavus: an [sacra theologia]sit argumentativa?

Respondet divus Thomas per tres conclusiones.

Prima conclusio: theologia non arguit ad probandum sua principia, sed tantum probat
conclusiones ex principiis.

Secunda conclusio: disputat tamen ad argumentum contra negantes eius principia.
Tertia conclusio: disputat etiam salvando argumenta facta contra eius principia.
Quaestio: quot sunt loca arguendi in theologia?

De modo procedendi.

Pro explicatione huius notandum est, ut colligitur ex solutione ad secundum, quod fuit
error aliquorum dicentium non esse utendum authoritatibus Scripture Sacre ad confir-
mationem conclusionum theologicarum, sed tantum arguendum esse rationibus. Sed
hoc est hereticum. Alii oppositum sentiebant, videlicet, nullis [fol. 13r] rationibus hu-
manis utendum esse, sed sola Scriptura utendum esse theologis; et hoc est refugium
aliquorum recentiorum, et lutheranorum. Hoc est expresse contra doctrinam sancto-
rum Augustini, Hieronimi, etc., qui dicunt esse utendum humanis disciplinis [...]. Imo
potest esse excessus in utendo Sacris Litteris, nam non sunt passim educende in ex-
positionibus extortis. Imo vitio datur Bernardo quod sic ita utitur ac si esset proprium
idioma. In hoc enim excessi sunt doctores graeci latinos.

Hiis suppositis, ex sancto Thoma hoc articulo, ad secundum, et etiam Secunda Secun-
de, quest. 1, art. 10, colliguntur aliqua loca communia argumentandi in theologia.
Primus et potissimus locus [fol. 13v] et magis proprius est Sacra Scriptura.

Secundus proprius locus et firmus est authoritas totius Ecclesie universalis in rebus fi-
dei et morum.

Tertius est etiam proprius et firmius, concilium generale rite congregatum.

Quartus est concilium provinciale, sed est tamen probabilis locus.

Quintus, aucthoritas sanctorum doctorum, qui est locus probabilis. Verum est quod
[sanctus] Antoninus dicit Tertia Parte Historie, tractatu 22, cap. 9, esse potissimum



208 PARTE SECONDA

locum ab authoritate etiam sanctorum, nam sic sunt argumentati doctores latini contra
grecos in concilio Florentino, ad probandum processionem Spiritus Sancti.

Sextus est authoritas et difinitio Pape, nam est locus firmus in rebus fidei et bonis moribus.
Septimus est consensus communis theologorum.

Octavus, ratio naturalis.

Nonus, authoritas philosophorum.

11.2. Domindo de Soto, Commentatarium ad Iam Partem, cuestion 1°
[seg. El manuscrito de la Bibl. Apost. Vat., Ott. Lat. 1021]:

[fol. 22r] Art. 8. Utrum haec doctrina sit argumentativa.

Querit S. Thomas utrum in hac doctrina sciamus unum, quia deducitur ex alio,
vel solum quia omnia nobis inmediate proponunntur. Et movetur questio, quia fides
non deducit unum ex altero, sed fide omnia credimus, quia inmediate sunt proposita
ad credendum. Bt ita dicit Scotus in 3°, distinctione 24, quod illa que traduntur in ca-
none non cognoscuntur per modum scientie, id est deducendo unum ex alio.

Nihilominus respondet sanctus Thomas tribus conclusionibus [pone las tres
conclusiones de resumen del articulo del santo mds omenos como Vitoria, y afiade:]

[fol. 23v] Sanctus Thomas in solutione ad 2um. refert quatuor media quibus uti-
tur theologus. Utitur enim
in primis autoritate Sacre Scripture,
secundo autoritate Sanctorum,
tertio ratione humana, et
quarto autoritatibus philosophorum.

Primo utitur tanquam proprio medio et necessario; et

secundo, scilicet autoritate sanctorum tanquam proprio medio sed probabile.

tertio autem et quarto tanquam extraneis mediis et probabilibus, sed tamen servienti-
bus theologo. Unde Paulus Actuum 17 citat Aratum poetam.

Tota solutio ad secundum est bona. Legite illam.



RAMON HERNANDEZ MARTIN 299




