
RILU 3/2000), 373-393 373

La fede nel Dio0 un!-trino
In dıialogo col mondo indu

Gaetano Favaro
Facoltäa di Teologia (Lugano)

Ugn1 t1po al dialogo de1 ecristianı CON o]1 appartenent1! ad altre tradızıonı el1210-
1ON DUO fare INCNO dı snodarsı all’ınterno dı p  O teolog1co fondamen-

tale SSO @ viene fferto dal mi1istero trınıtarıo, In CUul la volontä salvıfıca unıversale
dı Dı10 adre, l’unıca mediazıone dı Cristo L’universalıtä dell’aziıone pırıto
Santo SONO l ’orızzonte, la motivazıone or1g1narlıa anche 1’approdo dı ogn1 forma ll
evangelızzazıone. quındı anche de]l dialogo interrel1210s0.

documento C ristianesimo le religionı Commissione JTeologıca In=
ternazıonale fa una sıntes1 dı queSstLoO itinerarıo teolog1ıco-spirıtuale He profondıtä dı
D1i0 1 tratta dı che ne]l m ne SPaZzlo, manıfesta la m1ssione
Chiesa, intesa COINEC Sacramento unıversale al salvezza‘.

Oggı molt1 eolog1 cattolic1, evangelıcı ed ortodoss1ı SONO attent1 questa V1S10-
NC TOVAaNO fattore iıllumıinante PCI la questione che 1guarda L’unıversalıtä del-

la salvezza in (°TIStO 11 valore salvıf1co rel1g10n1. Uno dı questi Gisbert Gre-
Eeglı ormula la Sua tes1 in questi erm1n1: «Ja fede ecristiana ne Irınıta la

(T (COMMISSIONE 1 EOLOGICA INTERNAZIONALE, Cristianesimo le religi0nN, SE



374 ÄRTICOL!

teologıa trinıtarıa erıstiana Ifrono unNa teologı1a basılare PCL 11 reECIPFOCO apporto tra
le rel1210n1, DCI 11 loro dıalogo, PCI la loro reC1proca Comprensıone DPCI il loro reC1I-

avvicınamento»“.
TeSNake spiega l SUO enuncIılato: «C’'on C10 1910781 S1 intende dıre che ne varıe

rel1g10n1 V1 arebbe 11 “Tenomeno or1g1narıo0” al Ula fede trınıtarıa, la quale la
pluralıtä rel1g10n1 potrebbe trovare un unıtä, bens1 che la COomprens1i0one dı DIo
U rapporto COM DI1o0, seconda dı quale tıre Persone dıvıne (nell’accezione CT1-
sti1ana) S12a quella CU1 C1 S1 Orlenta princıpalmente, una i1gura dı volta in vol-

dıversa. Questi approccı apporti dıfferenziati unNna sorprendente COTTI-
spondenza CON le dıverse tiıpologıe rel1g10n1 mondiali»°. All’ınterno dı questo
Orı1zzonte ermeneut1ico eg]1 dıstingue tre tıp1 rel1210s1 fondamentalı.

pr1moO t1pO appartengono quelle rel1g10n1 che Insıstono D1io inteso COTMNC
mistero PCI NO1 ırragg1ung1bile, il "totalmente Altro”, 1l “Senza nome”. In COI -
rent1 spırıtualı qualificato COMEC 11 Nula- q] dı la dı OgN1 ente

In questa prospettiva 1ON alcuna V1a VeTa propria che C1 dı LAS-
gı1ungere L’ Assoluto [{ utte le rel1g10n1 apofatıche app  NO questa tıpologı1a.
Ne 11 nNIrvana (estinzı10ne) Sunyata (vacultä) de1 buddhıstı eSspr1imonO questa ten-
denza. dı 1a dı O2n1 crıtica che S1 PUO fare questa “v1s1o0ne-non vis1ione” 61 p —
trebbe dire che. ualora S12a assunta In MOdo esclus1vo ed assoluto, NON sembra d1ı-
stanzlarsı molto dall”agnostic1smo, dall’ ateismo dal nıchılismo.

Intesa in questo mMOdo, G1 SI chlıede CSSa ANlCOTa apportatrıce al
Al Ssecondo t1po appartengono quelle tradızıon!ı rel1z10se che intendono DIo

CO PCIrSONa trascendente, che parla aqalla S1 lascıa interpellare da CS-
Ebra1smo, Cristianesimo siam V1VONO In moOodo diverso questa forma dı FappOT-

fondamentale “personale” CON D1io0 Ch1 partecıpa in modo esclusıvo ed assoluto
questa Visione DUO cadere In monote1smo MZ1d0 monolt1ico ın moralısmo
ormale La diımensione COSMICO-Contemplativa relıg10ne DUO COS1 venırne SOTL-
tovalutata.

E3a tıpolog1a vede |DITS COINC L' ınterlior1tä ultıma dı og2n1 6CSSCTC D1o 11
Tutto oltre quel Iutto 11 nu La CONCezZ7i10ne Indu dell’ıdentitä dell’ atman col
brahman, che troviamo ne 'Danisa ne] non-dualiısmo dı Sankara, fa parte dı
questa spırıtualıtä. Se viene intesa In modo esclusıvo assoluto DUO dıventare una
SNOSL, vanılfıcare la pluralıtä la cons1istenza dı Ogn1 realtä creata STesSSsSa COTDO-
reiıtäa Non relazıonalıtä, pluralıtä dialogo ( S1 PUO anche chıedere
Panıkkar S1 sofferma paolıno PCI focalızzare ne TIrınıtä la chlave inter-

GRESHAKE, fede nel Dio triniıtarıo. Una chiave DEr comprendere, Queriniana, Bresc1ı1a
1999 105 La STESSAa enunc1laz]ıone 61 TOVA nel volume DIU amp10 STESSO autore Dio0 UNLEFINO. Teo-
logia friniıtarıia, Queriniana, Brescıia 2000, 5:

Ivi, 5/9-580 L’autore 1ce 1 attınto anche all’opera dı PANIKKAR, Irınıta ed ESDE-
rLieNZza religi0sa dell’uomo, (ıttadella Assısı 1989, aggıunge: «Anche ül segu1to VCILaNNO rpreseidee., contest1 concettualı formulazioni dal esto dı Panıkkar Su. JIrınıtä, [1011 aderıre q]
Nntiesto generale molt1 spett1 generalı dı ale OPDCIA>» (ZVL, 580, ota 220)



GAETANO FAVARO 375

pretatıva dı O2nN1 tıpologıa rel1210sa: «Un solo DIio Te dı tutt1, che q] dı dı
tuttL, ag1ısce DCI dı tuttı ed in utt1> (Ef 4,6)

Questo DIoO Unıtriıno che tuttı 11 adre, che ag1sce DCI dı tutt1,
l Fıgl10, che In tuttı lo Spirıto Santo S1 tratta dı tre “modı realı” dı
DIio SSE ON SONO forme mutevol1l, dıvenlenti fenomeniche dell’ Assoluto aVVolto
dal mistero 1ON SONO la 1000888 g1ustapposta dı tıre diıvınıta emblematiche. Non S1
DOSSONO NEINMMENO ridurre semplıcı modalıtä dı Dıio0

Queste ire “"ımmagın1 ” dı DI1io V1VONO Ul  «> recC1proca pericoresi ne]l mistero del-
la vıita trinıtarıa e7 In modo partec1pato, dıversı 1vellı, ne multiıforme esprerienza
rel1210sa dell’umanıtäa. tre tıp1 rel1210s1 desecriıtt1ı PONSONO Ll’accento aSspelto dı
D1o0 che la SUa fonte or1g1narlıa ne Irınıtäa, che: inteso separatamente
In modo assoluto, 1ON una motivazıone CONvVIıncente a] dı fuor1 stor1a 5SPC-
clale salvez7za.

Angelo Cola OSSCIVaA che «COLLIC 11 soprannaturale PONC la natura (per fl
gll nel Figlio, DIoO ha Creato 1’uomo 11 mMOondo) la grazia la lıbertä, la rıvelazıone
(la CUul plenezza (jesu Cristo) che SCNCIAa la “relig10 ” e7 quındi, storıcamente, le
121021 In questo pOSS1amMO affermare che le rel1g10n1 app.  NO all’evento

rıvelazıone e! DEerC1O, CSSC STannO nell’ ımperscrutabile disegno all Dıio COM una
valenza salvıfıca. L’affermazıone mediazıone unıca, unıversale defin1-

t1va de] Fıglıo0 dı D10 incarnato, MOrTrtO rsorto pDropter NOS el pPropter nOSLTram salu-
fem ung!] dal cCondurc1ı ad uNO sguardo scett1co SUu rel1g10n1 C31 dı coglierne
1l VeTO s1gnıficato mostrandone L’eventuale valore rıvelatıvo/salvıfico>»“.

Questo possıbıle, perO, qalla luce plenezza del mistero Tinıtarıo che C1 S{ta-
rıvelato. Quıindı la Irınıta 11 PIINC1IP1O unıficatore, la chlave dı comprens1ione dı 1N-

terpretazıone dıverse rel1g10n1. Questo cammıno teolog1Cc0 COMDpOTrTa una CONVET-
S10nNe dı le rel1g10Nn1 la loro lıberazıone da Ogn1 forma dı dAivenıre StOF1CO che CT
sgancıa dall’unıca da C CSSC SCatur1ScCOonO, Ssecondo 11 dı Dio?

La Irınıta CI TE anche crıterı dı dıscernımento. Pıero (Coda ha rproposto
Centemente L’ınclusıivismo cristolog1co In chlave relazıonale trinıtarıa. Eeglı rıtlene che
«<e all’ ınterno dell’evento cristolog1co StESSO che ..  Ss1 dıschiude l’ontologıa ethos

relazıonalıtä che ha l SUO ultımo Or1ızzonte dı iıllumınazıone ne]l mıstero rınıta-
r10 dı DIio che Cristo C1 rivela»®. Eeglı indıca quatiro pıste ungo le qualiı deve UOVCI-
S1 la rıflessione teologıca CONtemporanea:

«Ja prıma il disegno salvıfıco unıversale del adre, PTINC1IPIO Iıne
stor1a salvezza:;

[ princıpi del dialogo0 interrelig10so0 nNe.: eologila cattolica, in AA.V L’unico
moltrn. salvezza In Gesuü Cristo Ia sfida del pluralismo, Pontificıa Unıiversıtäa Lateranense, Mursıa, Ro-

1997, AA SEA A O
Secondo questa prospettiva la nOstra rıflessione 81 allontana da quella dı anı  ar In T'rınıta ed

espertienza religi0sa dell "UWOMO.
ODA, Per un ermeneutica cristologico-trinitaria del pluralismo religionl, In AA.VV.,

Gesuü Cristo "UNMNILCLLA mediazione, Paoline, 1lano 2000, 64, otfa 28



376 ÄRTICOL!I

la seconda, L’1ıdentitä protologıca ed escatologıca de]l Verbo/Figlı0 dı DI1io che
S1 rıvela nell’evento dell’ ıncarnazıone morte/risurrezio0ne ll Cristo:

la la dınamıca intrınsecamente unıversale CO  te dell’azıone del-
19 Spırıto Santo In Crısto;

la la Struttura trınıtarıa al unıta nNe dıversıtä/pluralıta dell’evento del-
la rıvelazıone cristolog1ca»”.

Hans Urs Von Balthasar guarda a] pluralısmo rel1210s0 aglı altrı pluralısmı
COIMNC ad Uulld sınfonı]ıa dı DIio s1ıgnıficato de]l pluralısmo NON CONsıste ne] rfiuto del-
L’unıtäa dell’ autorıvelazıione dı Dı1o0, sta ne ades1ıone sınfonıca questa unıta C
vina ne] dare 11 PrOpr10 AdSSCHNSOo perche cresca®. Pluralıta unıtäa SUOMO compossıbılı
ne] p1ano de]l Te Con questa chlave interpretativa POSS1aMO partıre fede tr1-
nıtarıa DCI interpretare L’indu1ismo antıco de1 eda

JOTALITÄA, DIFFERENZA, NZA ALTERITA

L’1indu1smo unNna tradızıone rel1210sa che un offerta dı salvez7a che
sull’eterno, sull  Assoluto inteso In diversı modl. miıisura In CUul da

un esperl1enza or1g1narıa, anche PCI questa relıg10ne S1 DUO parlare dı totalıta dı dıf-
ferenza. (1 S1 DUO anche chledere appropriato parlare dı trascendenza 1imma-

dell’eterno de]l dıvıno e7 almeno PCI alcune correnti, 61 DUO arlare de] DIio
totalmente TO quındı dı alterıtäa.

JT otalıta, dıfferenza, trascendenza alterıtä SONO ermi1in1ı che In Occıdente han-
assunto svarıatı sıgnıficati. SCIHNPIEC dıiıfficıle usarlı quando C} iIncontriamo COIMN

1’Orıente, che S1 COM altrı strument1 lıngulsticı culturalı che ha impostato
la propria vita percorrendo sentIer1 PCI NO1 OSCUTI1.

La totalıta ©& riıchıiama una rcerca dell’unıtä de]l reale al dı la moltepl1-
C1täa dı fronte qalla totalıta Iınıta NOstra es1istenza. finıto S1 confronta
COM L’infinıto lo PTECSUPDPONC; 61 APDPTC all’ınfinıto 10 antıcıpa. all’ interno
dı questa totalıtäa. PCI Ll’alterıtä dı Dio’? Oppure 1identico stesso‘”? NC ],
riente S1 questa omanda

La differenza dı Tronte all’ Assoluto S1 DONC 11 problema dıfferenza radı-
cale dell’ente contingente dall’ Assoluto, che HON DUO 6ESSCIG paragonata qualsıası al-
ira dıfferenza tra oli ent1. ch1 S1 aflfıda ad una Realtä ultıma definıtiva, ad Iu
personale, OPDUTIC ad dıyıno indetermıinato, colto attraverso 11 mı1to l’esperienza
de]l 07 che NON L’ıncontro reale la cComunlone.

L trascendenza DUO CSSCTC intesa ın diversı modl. L7  ccıdente ha peNSato
una trascendenza Conoscıtıva, che indıca ullad realtä indıpendente che SUPCTaA L’ambito

COscIlenza. La trascendenza metafısıca, Invece, indiıca una realtäa che esterna al
confını de] mondo visıbıile all’esperienza sens1ıbıile.

CODA, Per ermeneutica cristologico-trinitaria, 65-66
arr ANS URS VON BALTHASAR, verıta SIinfOnIiCA, Jaca Book, 1lano 1991,



GAETANO FAVARO 377

la trascendenza dell” uomo che SUDETA infinitamente UOMO, COLILNC ha detto
Pascal 1’uomo DUO valıcare confinı SUua Tattıcıta. K la trascendenza eolog1-

che tıpıca dı quell’ Assoluto che indıpendente radıcalmente altro ne1l confron-
{1 del mondo possıbılıta dell’uomo

Rımane SCHIDIC 11 problema dı chlarıre quale medıiaz1ıone siımbolıca
concettuale DIU adatta ad esprimere la trascendenza. La tradızıone occıdentale TI

ad una CONCeEeZ10NeEe cAhalettica del dıv1no, UPDUIC ad ula antıcıpazıone de]l dıvyvıno
che nell’interi10r1tä COSCIleNZa, che viene dal dı fuorı1 che 10 DUO CS-

SCIC l risultato dı una rcerca I1 OPDPPDUIC ha TOVAaTLO ne tradızıone ebra1ico-erI1-
st1ana quel |DIT® che sıgnore stor1a, personalıtä lıbera che lıberamente S1 I1ve-
lato all’uomo.

L’  ccıdente erısti1ano moderno ha anche uardato DIio COM al futuro esCAatO-
1021C0 dell’ uomo ad evento che darä compımento alla stor1a. infıne, ch1 ha
peNSaLo |DIT®) COMMEC IL’iınfinıto che SUDCIA Ogn1 capacıta COsScCcIlenza che DEO-
viene da uUuna estrane1ıtäa radıcale. econdo questa interpretazıone 1a 61
TOVa ın ula condızıione dı passıvıta insuperabıle. Solo l’ırrompere dell’ Altro DUO dı-
sturbarla.

L’alterita 0gg21 viene intesa COMNC «quel supplemento dı trascendenza 1NECCCcSSa-

10 PDPCI rıvelare C10O che 11 pensiero classıco ha Occultato, OSs1a l Tatto che I’unıco
do adeguato dı dıre Diıio quello dı rıspettarne L’alterıtäa che eccede 11 PENSALC 1ON

DUO GSS6G16 ricuperata In pensiero de]l fondamento prima»”.
L’1ncontro COIl altre PCISONC cammıno 11 totalmente TO condi1-

zione che super1amo OgNn1 dı estrane1ıtä M1InNaACC10sa quando iIncontriamo altrı 6S-

ser1 umanlı, NON oggett1viamo altro 61 sent1amo et1icamente responsabılı 11
STITO prossımo. Non dımenticato che In questa esperlenza 1 alterıtäa fondamentale dı
DIo NO  am} collocata allo STESSO 1vello d1 altre alterıta. una esperlenza e-
cn  ‚9 L' ıncontro col “"VOItO” CHheE, uUuna volta v1iSto, inquieta 11 190 sguardo””.

In questo L’incontro COM DIio aVvvIiene In chlave personalıstica 1a10-
91CA. econdo quest ottıca DIO S1 rıvela COMEC ’ Amore che incontriamo solo
amando. Ma qu1 PCI il DIio dı (Jesu Cristo che 61 r velato ne stor1a? La
fede ecrıstiana 1O0O  —_ DUO 1gnorare la oggettivıtä cristologica. Non basta HNECINTMNECNO rıfar-
S1 alla Irınıta «intesa COIMNE 1ımbolo ultımo scambıo cComunıcatıvo oratulto>»,

NeECESSATIO invocare «11 HNOINC de] adre, che l Fıiglı0 (Gesu &i ha aTlıdato ne
Spir1to>»". C106 NON toglıe che quattro erm1nı chlave totalıtäa, dıfferenza, Tascen-
denza alterıtä POSSaANO costituire una mediazıone crıtico-interpretativa DCI AdCCO-
starcı all’ ınduı1smo antıco.

Dio ha moltı OM Dire 0221 11 OME etferno del Padre dı futti, Paolıne, 1lano 1999,
197

{ (Ar LEVINAS, Totalıta nfinito, Jaca Book, ılano 1980:; L Altrımenti che ANAY C al
dı Ia dell €ESSENZA, Jaca Book, 1lano 1983, L D Dio che Vviene all 'idea, Jaca Book, Mılano 083

Dio ha molti NOMI, 202 Per uUunNna sintes1ı de1 quattro ermını chıave, otalıtäa, @-
Z  E trascendenza altı CIir. 11 volume dı (COZZE. 1692207



378 ÄRTICOLI

IA RELIGIONE DEI VEDA

La relıg10ne ne1 Veda NON CTa COMNC nell’  ccıdente moderno, effore
vıta soc1lale distinto cultura, complesso ll esperlienze, ıdee, rıtualı ICQU-
le dı Comportamento che integrano le dımens1ıon1 dell’esistenza. KEs1-
tevano corrent1 Mliosofiche che CCICAValO dı pIeEgare Il mOondo, le relazıon1ı che lega-
VallO le potenze cosmiche personalı ımpersonalı ira dı loro COM o]1 esser1 umanı.

1’u0omo0 vedico CTa CONVINtO al dıpendere da talı potenze CONMN Cul doveva COODCIA-
mediante 11 culto la preghiera”“. econdo 11 R2 Veda es1stonoO frenftatre Dei (deva)

undıcı Del celest1: Sole Aurora, Vısnu, Miıtra, Varuna378 ARTICOLI  2. LA RELIGIONE DEI VEDA  La religione nei Veda non era come nell’Occidente moderno, un settore della  vita sociale distinto dalla cultura, ma un complesso di esperienze, idee, rituali e rego-  le di comportamento che integrano e permeano tutte le dimensioni dell’esistenza. Esi-  stevano correnti filosofiche che cercavano di spiegare il mondo, le relazioni che lega-  vano le potenze cosmiche personali e impersonali tra di loro e con gli esseri umani.  L’uomo vedico era convinto di dipendere da tali potenze con cui doveva coopera-  re mediante il culto e la preghiera'*. Secondo il Rg Veda esistono trentatre Dei (deva):  undici D&i celesti: Sole Aurora, Visnu, Mitra, Varuna ...  undici Dei atmosferici: Indra, Rudra, Vayu, i Marut, le acque ...  undici D&i terrestri: fiumi, Prthivi, Agni, Soma ...'.  Queste figure piü importanti concepite come personali hanno molto in comune;  ogni Dio perö svolge il suo compito a proprio modo e con mezzi propri. Talvolta una  “figura di Dio” & piü una funzione determinata che una persona.  Su questo sfondo va introdotta 1’ideologia delle tre funzioni promossa e soste-  nuta principalmente da Giorgio Dumezil, ma ora accettata, non senza contrasti € per-  plessitä, da molti studiosi dell’antica cultura indiana. Secondo 1l’autore francese, la  mitologia comparata, o meglio lo studio comparativo delle religioni dei popoli in-  doeuropei, mostra come non solo la religione, ma anche la loro societä e la loro cultu-  ra sono imperniate su tre funzioni che hanno trovato una sistematizzazione rigida e in  parte riduttiva nei tre varna (0 caste) indiani dei brahmani, degli ksatriya, dei vaisya'‘.  C’& una realtä misteriosa che trascende la struttura della societä e che & nello stesso  tempo il corrispondente referenziale della stessa societä.  Il rapporto dell’uomo e del cosmo col divino € interpretato in modi diversi.  Non esisteva una delimitazione precisa tra Dio e l’uomo. I deva non sono sempre in-  dipendenti, spesso non godono di qualitä superiori a quelle umane. Essi, come le po-  tenze naturali e la potenza in generale, possono essere temporaneamente o permanen-  temente rappresentati da animali o oggetti inanıimati. Le loro manifestazioni esteriori  e il loro modo di agire vengono desecritti in maniera piü o meno antropomorfica. Per  quanto ne sapplamo, perö, non furono rappresentati figurativamente n€ venerati in  idoli. Al di sopra di essi non troneggiava alcun sovrano assoluto.  In questo ““politeismo” diffuso, determinate funzioni potevano manifestare una  grande affinitä con quelle di altre figure o con entitä autonome o addirittura identifi-  carsi con esse. Tale fenomeno ha dato luogo a ogni genere di spostamenti, di identifi-  cazioni e di assorbimenti'”, come le divinitä duali o triadi.  ” Cfr. J. GONDA, Le religioni dell’India. Veda e antico induismo, Jaca Book, Milano 1981, pp. 48ss.  '* Ci sono anche altri modi di dividere gli dei in gruppi: es. otto Yasu, undici Rudra, dodici Aditya,  i due Asvin ecc.  “ Cfr. r. G. DUMEZIL, Mito ed epopea, Einaudi, Torino 1982, pp. XVIILXVII.  » Cfr. r. J. GONDA, The dual deitis in the religion of the Veda, North-Holland Publishing Com-  pany, Amsterdam 1974; ID., Triads in the Vedas, North-Holland Publishing Company, Amsterdam 1976.undıcı Del atmosferI1ic1: ndra, udra, Vayu, Marut, le378 ARTICOLI  2. LA RELIGIONE DEI VEDA  La religione nei Veda non era come nell’Occidente moderno, un settore della  vita sociale distinto dalla cultura, ma un complesso di esperienze, idee, rituali e rego-  le di comportamento che integrano e permeano tutte le dimensioni dell’esistenza. Esi-  stevano correnti filosofiche che cercavano di spiegare il mondo, le relazioni che lega-  vano le potenze cosmiche personali e impersonali tra di loro e con gli esseri umani.  L’uomo vedico era convinto di dipendere da tali potenze con cui doveva coopera-  re mediante il culto e la preghiera'*. Secondo il Rg Veda esistono trentatre Dei (deva):  undici D&i celesti: Sole Aurora, Visnu, Mitra, Varuna ...  undici Dei atmosferici: Indra, Rudra, Vayu, i Marut, le acque ...  undici D&i terrestri: fiumi, Prthivi, Agni, Soma ...'.  Queste figure piü importanti concepite come personali hanno molto in comune;  ogni Dio perö svolge il suo compito a proprio modo e con mezzi propri. Talvolta una  “figura di Dio” & piü una funzione determinata che una persona.  Su questo sfondo va introdotta 1’ideologia delle tre funzioni promossa e soste-  nuta principalmente da Giorgio Dumezil, ma ora accettata, non senza contrasti € per-  plessitä, da molti studiosi dell’antica cultura indiana. Secondo 1l’autore francese, la  mitologia comparata, o meglio lo studio comparativo delle religioni dei popoli in-  doeuropei, mostra come non solo la religione, ma anche la loro societä e la loro cultu-  ra sono imperniate su tre funzioni che hanno trovato una sistematizzazione rigida e in  parte riduttiva nei tre varna (0 caste) indiani dei brahmani, degli ksatriya, dei vaisya'‘.  C’& una realtä misteriosa che trascende la struttura della societä e che & nello stesso  tempo il corrispondente referenziale della stessa societä.  Il rapporto dell’uomo e del cosmo col divino € interpretato in modi diversi.  Non esisteva una delimitazione precisa tra Dio e l’uomo. I deva non sono sempre in-  dipendenti, spesso non godono di qualitä superiori a quelle umane. Essi, come le po-  tenze naturali e la potenza in generale, possono essere temporaneamente o permanen-  temente rappresentati da animali o oggetti inanıimati. Le loro manifestazioni esteriori  e il loro modo di agire vengono desecritti in maniera piü o meno antropomorfica. Per  quanto ne sapplamo, perö, non furono rappresentati figurativamente n€ venerati in  idoli. Al di sopra di essi non troneggiava alcun sovrano assoluto.  In questo ““politeismo” diffuso, determinate funzioni potevano manifestare una  grande affinitä con quelle di altre figure o con entitä autonome o addirittura identifi-  carsi con esse. Tale fenomeno ha dato luogo a ogni genere di spostamenti, di identifi-  cazioni e di assorbimenti'”, come le divinitä duali o triadi.  ” Cfr. J. GONDA, Le religioni dell’India. Veda e antico induismo, Jaca Book, Milano 1981, pp. 48ss.  '* Ci sono anche altri modi di dividere gli dei in gruppi: es. otto Yasu, undici Rudra, dodici Aditya,  i due Asvin ecc.  “ Cfr. r. G. DUMEZIL, Mito ed epopea, Einaudi, Torino 1982, pp. XVIILXVII.  » Cfr. r. J. GONDA, The dual deitis in the religion of the Veda, North-Holland Publishing Com-  pany, Amsterdam 1974; ID., Triads in the Vedas, North-Holland Publishing Company, Amsterdam 1976.undıcı De1l terrestrI1: 11um1, Prthiv1, Agnı, Soma
Queste i1gure pIU ımportantı concepıite GCOHI6 personalı hanno molto In COINUNG,

OgNn1 D10 perö svolge 11 SUO COmpI1to rOpr10 MOodo COIMN me771 proprı alvolta ula

“Iıgura dı Dio’” p1u uUunNna funzıone determiıinata che una DETSONAa.
Su questo sfondo introdotta l’ıdeologıa iIre funzıon1ı e-

nuta princıpalmente da G10rg10 Dumezıl, OId accettata, NOMN contrastı PCI-
plessıtä, da moltı stud10s1 dell’antıca cultura ıindıana. econdo ”autore francese, la
mıtolog1a9 megl10 10 stud1o cComparatıvo rel1g10n1 de1 popolı 1N-
doeuropel, Ostra COMMC NO  — solo la relıg10ne, anche la loro SOCI1etä Ia loro cultu-

SOTIO ımpern1ate s tre funzıon1 che hanno TOVAaTLO unNna sistematızzazıone rıg1da ın
parte riduttiva ne1l tre UAFNA (0 caste) indıanı de1 brahmanli, egl1 ksatrıya, de1 valSya .

una realtä mister10sa che trascende la Struttura sSOCI1etä che nello STeESSO
m 11 corrıspondente referenzı1ale StesSsa sOcCI1etä.

dell’ uomo del col dıvıno interpretato In modı dıversı.
Non esisteva una delimıtazıone prec1sa ira DIo 1’uomo. eVvVa NON SONO SCIHNDIC 1N-
dıpendenti, SPCSSO NON g0odono dı qualitä superl10r1 quelle Ess1ı, COMNC le p —

naturalı la potenza in generale, POSSONO BSSCTE temporaneamente Al-
emente rappresentatı da anımalı oggetti inanımatl. Le loro manıfestazıon1 ester10r1

11 loro mMOodo dı agıre VENZONO desecritt! In manıera DIU LNECNO antropomorfica. Per
quanto sappıamo, perO, NON furono rappresentatı f1gurativamente ne veneratı in
ol ll al ess1] NON tronegg1ava alcun OVTalNlO assoluto.

In questLoO “polıteiısmo” 1ffuso, determiıinate funzıon1ı manıfestare unNna

grande affınıta COM quelle al altre i1gure COM entitä addırıttura identifi-
Carsı CON NN Tale fenomeno ha dato u0o0g0 Ogn1 SCHNEIC dı spostament, dı identif1i-
CazZıon1 dı assorbimenti , 8168l le dıvıinıtäa EB tr1adı.

12 ({ religion! dell’Indıa. Veda Aantıco Induismo, Jaca Book. ılano 1981, 48858
13 ( SONO anche TI modı dı dıvıdere gl1 de1 In Zrupp1 {I{O Y asu, undıcı udra, dodicı Adıtya,

due Asvın 6C
14( DUMEZIL. Mito ed EDOPECUH, Eınaudi, Torino 1982, XM
15 (r The dual deitis INn the religi0n of the Veda, No]  -Holland Publıshing Com-

Pally, Amsterdam 1974: L I'riads In the edas, North-Holland Publıshing Company, Amsterdam 976



GAETANO FAVARO 379

Iutto qUEeSLO rende comprensıbılı le relazıonı infinıtamente varıantı SPCSSO
cangıantı iıra g]1 de1 cos1ıddetto attegg1amento enoteıistico de1 poetl, PCI ] quale
che i1gure CSSCHZC dı secondo p1ano apparıre COINEC “d1O princıpale”, in
parte frutto loro tendenza ad assolutizzare l ımportanza dı determınate funzıon1ı
ascrıtte al eVva all PCIL se indıspensabıli ad acCcentuare la dıvinıta de1 loro portatorI1.

DO1 ula preferenza data Il’uno all’ altro Dıo0 eventOo mıt1co in de-
termınatı cırcolı (trıbü, amıglıe sacerdotalı). questo 1guardo bısogna PICSCH-

che l’ınteresse egl1 autorIı rahmanıcı de] Ro Veda DCI DIio ON dımostra che
quest1 odesse STeSsSa popolarıta anche ne]l popolo

1te sostiene che NON sSolo S1 deve parlare dı enote1smo, anche dı CI110-
rıtualısmo: “HO la sensazıone che 1NON Cc1a S12a solo L’enote1ismo che CSSO NON S12 solo
ne]l R2 Veda,; enote1smo generale ne]l pensiero indıano; 1ON solo dı volta In
volta qualsı1ası dıvınıta consıderata SUDITEMAI, anche qualsıası COSa che formı J. ar-
gOomento al attenzi0ne In determıinato MOMmMentOo dıventa DCTI l’occasıone 1’onn1po-

11 sublıme, L’unıco ident1co ql TIutto L’enoriıtualismo de1 test1 Brahmana sOl-
una parte dı quell’enoteismo”®.
Per 11 rapporto ira gl1 Del 1 Assoluto ne]l mondo vedico sembra pertinente 1’0S-

servazıone dı Maryla Falk «1 test1 NO  — g1ustificano quella seducente costruzione dı
graduale passagg10 de] polıte1ısmo vedico attraverso il monote1smo ql mMmon1smo SPC-
culatıvo 'Danısad; l mon1smo speculatıvo 1 Iferma 914 ne]l R2 Veda,
escludere 11 polıte1smo, semplıcemente sovrapponendoglısı assumendolo quale
forma secondarıa derıvata ne]l SUO quadro cCompless1vo de]l reale». chiarımento dı
questo modo dı vedere la realtä, eogere Ro Veda 91_71 8 C 121° Atarva Veda 10,8

Ro Veda 1,164,46 «Indra, Mıtra, Varuna, Agnı 10) chı1amano, ed l celeste uccel-
lo bene alato (1l sole C106 che uU1llO cantorı nomınano ın Varı moOdı; 10) chiamano
Agnı, Yama., Matarısvan» .

Z Rta
dı riad risale al temp1 prevedic1, COMNC provato dal fatto che PTC-

anche ne relıg10ne lranıana:; tuttavıa l’interpretazıone vedica 1ON 61 olloca in
uUNO Tretto parallelısmo CO  2D} ’ Avesta. Lüders SCI1ve che FIa corrisponde esatta-

all’avest1co asha PCI quanto rıguarda l NOMEC, che ula dıfferenza «FLGa
assolutamente primordiale ed collocato q] dı dı tuttı gl1 Del. entre asha

creata da ura azda» ® La CONCeEezZ10Ne vedica dı ria ON ha parallelı nel del-
le tradızıonı indoeuropee. Rta cons1ıderato ne cCOoncez10ne vedica il prımo prinC1-
DIO ed l SUO centrale.

Per dı ria 11 mondo VENUuTO all’esıstenza, PCT dı rIa questo
quel DIio0 ha esStesSo tre quatiro volte 11 c1elo la erIfa COTMNNC PCI dı rIia

16 (Tr acrifice In the Brahmana Texts, Unı1iversıty of Poona, Poona 3:
1/ FALK, mMILto PSLICOLOZLICO nell "India antıca, Adelphı, 1ılano 1986, D4}

LUDERS. Varuna, vol.L1, Varuna und dıie Wasser, L Varuna UN das Rta, ( Vandenhoec
Kuprecht, Göttingen) 1951: 1959, 652



38) AÄRTICOL!

che 11 mondo VeNutO all’esıstenza, COSs1 DCL ll ria che mMantenuto FrIa
CI1O che ”’aurora irradıa, che f1um1ı fanno SCOITETIC, SaALya C10 che l sole
Sembra essercC1I ulla perfetta cColncıdenza tra rIia da una sacrıf1c10 yajna dal-
altra anche, COIMNNC voglıono altrı autor1, ira ria da ulnla verıtä, SaCTI-
ficale dall’ altra

Per quan(to rıguarda ] ’orıgıne etimologıca del ermıine due SOTLO le soluz10-
nı pD1U COmMUnIl, anche pluttosto dıvergenti. Alcunı 19 fanno derıvare da Rar un1-
I'  n tenere Insıeme cir. XPUPLOKO, In queStO CaAso ria indıcherebbe «C1O che
t1ene Insıeme». qualcosa COMEC «legame COSMICO, ordıne COSMI1CO>». ero volte S1
applıca alle In questo CASOo 11 s1gnıf1cato dı lenere INSLiEME 61 adatta male. Es-

inoltre SINON1MO, volte, nel dı SALYA, che esprıime C10 che iın
Da ultımo rIa COoNntrapposto al SUO negatıvo che indıca costrızıone, 0}

pressione.
TI 10 fanno derıvare da CIr ÖPVULML, XPO®, OF1LOr, U, aro) andare VOCI-

S  F ragg1ungere, fissare ın 9 egare Quindı ria sıgnıfıca C10O che In
t C} che ag1SCe, che lavora, azlone. NC 11 s1ıgn1ıficato dı g1uramento (RV 0.34:12).
MAantra verıtäa (9,1 13,4) Ostra l’ıdea dı eIHCAaCIa: dı potere operatıvo.

econdo on «SOTTO 11 profilo etimolog1co 11 ermıne indıca verosımılmente
CI1O ın Cul S1 realızzato 11 del COMPOITEC dell’ adattare IB ria NO  —; identico,
bensI1i complementare dı SALYA, C10 che corriısponde allo reale
COSC (rtan I1yam CA)» . econdo Charles alamou: ria «1| pIleNO dıfferenz1i1ato.

ria S1 OPDDONC la nırrtı ““dısordıne”, “disorgan1ızzazione ”»“
Nell ’ Indıa post-vedica 11l dharma svolge 10 STESSO ruolo de]l rIia ne] Veda, OSs1a

1a la continultä de]l mondo. L’1ınno de]l R2 Veda AD descrive poeticamen-
la potenza ll ria

ria ha cC1bo Varıo che ırrobustice;
11 pensiero de]l rIia cancella le trasgress10n1
la ode de]l rIa, elevante, Jumınosa,
ADIC le sorde orecchıe de1 viventl1.
tabılı SONO fondamentI1 de] rId;
ne SUcC splendıdı forme C1 SONO molte eHe7zze
Per dı ria C1 portano c1bo
PCI di rta le vacche VENZONO ql NOSTITO rnto.
endendo tabıle d rIia eg]1 lo sostiene
Veloce S1 la potenza de]l ria vince l bottino
ria appartıene alla ql c1elo
le mucche da latte ffrono 11 OTO latte al Fia

19 Veda Aantıco InduLlsmo., 122 ota
('uocere ı! mondo. Rıto penstero nell "India antıca, Adelphı, 1lano 1994,

D: 7



(3AETANO FAVARO 387

DD Rta f  €  >  z sacrıfNcıo
Rta indıca anche 11 sacrıf1c10. Senza yajna (sacrıf1cC10) 1CSSUN ria possıbıle

aglı occhı eglı indıanı vediei“*. Quindi, ecCcCcetto in Cası In CUu1l l esiga la loro
dıversiıfıcazıone, ria yajna SOMTIO SINON1IMU.

Per indicare 11 preminente dı ria ] Rg Veda lo PONC alla sommıtä dell’u-
nıverso, ne] quarto p1ano, dopo la (Ta 1’atmosfera 11 c1elo. La Maıtrayana Samhıta r1-
pete SPDCSSO. Rta solamente 11 SUDTEINO, HNESSUNO oltre FIQ. ria la terra ondata

N le SOTIO SUu de] mondo, 11 che conferma L’ıdentifica-
zı1one dı ria CON le L’abıiıtazıone de]l sacrıf1c10 DUIC Su. dell’unıverso.
L’1ıdentificazıone CON 11 DIU elevato In 1S1CO sottolınea, In termını mit1ıc1, 11 DIU
ımportante, 11 prim1gen10. In questa prospettiva lo zenıth colncıde CON 1l’ombelıco
ÖULOAAOG 11 dı partenza da CuH1 I IM SPCSSO CONncep1to COMMIC

brione, 61 sviluppa:
«10 {1 omando dell’estremo ermıine terra;
domando dove 1’ombelıco de]l mondo.
Questa vedi l’estremo terra
Questo sacrıf1c10 1L’ombelıco de] mondo»“.
Raggıiungere 11 (0) 91 ll rIa r  a11 ragg1ung1mento de]l p —

tere SUPICINO la sovranıta. Gilh1 De1l dıpendono da ordıne lıturz1co DIU alto ess1 1N-
fattı, COTMIC anche pitr (antenatı), celebrano la loro lıturg1ia ne] SCHNO de] ria 07 il che
lo STESSO, ne Questo vuo| dıre che nell’eserc1710 loro funzıon1 eVa
1 Ditr SONO totalmente circondatı protett1 dal SUPTCIMO potere dı ria (R2
Veda ’  ’

L’azıone sacrificale SICeSSA egli Dei SOLLODOSTA ad DU Alto rta yajna. Con
L’a1uto del sacrıf1c1o0 gl1 De1l Offrırono 11 sacrıf1C10; questi furono prımı fondament1
de]l mondo COMMNEC PUILC dell’«ordin! sacrıfıcale» (Ro Veda 0,90,16)

NC pitr all’inızıo creaz10ne celebrano In c1elo 11 loro sacrıf1c10 PDCI
dı altro sacrıficıo Veda 5,15:2)°

dı C10 che COMMEC il sacrıf1c1ı0 cond1ız10nato da DIU al-
sacrıf1c10, ne STesSsSa manıera ”’ordine sacrıfıcale celeste cond1ız1onato da 015

diıne sacrıfıcale superlore, orazlie ql quale gl1 abıtantı de]l c1elo celebrano 11 ria yYaJna.
DI Miıtra Varuna 61 dice «quellı che SONO S12N0r1 de] rIia PCI viıirtu de]l TIa

Lo la meta de] sacrıf1c10 1ON SOTMTO ol1 De1l, la sede de] Fid; secondo
Satapatha Brahmana 4 4  IS 13:34? «Compiuto l sacrıf1c10 10 stabılısce nel Sacrıf1c10

COs1 unısce 11 sacrıf1c10 al sacrıf1Cc10, dıcendo uo sacrıf1Cc10, al sacrıf1Cc10, al S1-
de]l sacrıf1C10, ql LUO STESSO SeEeNO: >  9726

CIr Maıtrayana Samhıta, r  e
Rg Veda ‚164,35

23 (T anche R2 Veda 5,68,4; 5,606,5 5:4125
24 (Ir. R8 Veda K2353
(T Satapatha Brahmana 4,4,4,13-24.

26 (Ir. anche Satapatha Brahmana S Z KI4A3



3897 ÄRTICOL|

In questa lınea 11 sacrıf1cı1o0 che ascende alla SUa sede SUDICIMNA COMLNC
1fOorno al SUuOo dı partenza a] SUuOo grembo Quindı ”ascesa del sacrıf1c10 PICSUD-
DONC la SUu”a discesa COSI che C1 S 1 DUO IMNMMNASINAIC che l sacrıf1c10 COMDIA ula traı1et-

Circolare Dıfatti la CICAZ1IONE potrebbe CSSCTC desecritta alla StesSsa INamleTra
G1 el SOTIO nalı dal rIia SONO nutrıt1ı CSSOo PCI SUO SSI1

Inoltre appartengono essenzi1almente all’ordıne de]l rIia DI Agnı dice rIia UNSU AAMA
«Ja {ua VCIa 6SSCHNZAa FIa>» (RV95 2

perche SOTIO dotatı natura dı rIia che o]1 De1l conformıiıtäa de]l
rIia CI0E sacrıfıcano lascıano DASSATIC inesaurıbıle COrTrente spırıtuale le ricchez7z7e
materı1alı entre poterı dı V1 S 1 VUPDONSONO CSS1 PCICIO SUOTIO adeva AYUAJTLA

questo che o]1 De1l SONO poterı dı rIia
un  ‚ew forte som1glıanza omologazıone ira glı el der1ıvantı da

atman/brahman He 'Danısa la loro dıpendenza da rta/yajna nel K2 Veda NSe
vuol dıre accettazıone dı SUPICINO dal quale OSN1 COSa dıpende

ol1 aspetl bısogna dıre che CSSOo SIa nel R2 Veda mediante 11
dı ria Questo mMOonote1smO 1107 S1 SV1lluppato dal polıte1ısmo da altre

Essere SUDTECIMO NON chıiamato (eccetto qualche LAaLIO Caso ‘“deva ne
'Danısa AtMan rahman LYVAFCa ne]l K2 Veda 1ON chliamato dıvınıta (de
vatman) rIia le

Dice (0)91 «10 SV1luppo rettilıneo relıg10ne che procederebbe RIKONe
nata dall’anımısmo ql MoOonote1smo attraverso 11 polıte1ismo che CTa
adottato neglı ultımı decenn1ı de]l secolo SCOTSO da molt1 stud10s1 S 1 dımostrato 11SO-
sten1ıbıle»

all de1 Caillı vedicı L’ıdea dı ria COTNC Cal-
che PCI L’unıverso trasportando OSN1 dı ben1 CaITO

o]1 aurıghı VallanO volte SONO gl1 Del volte o]1 UOTN1DI (RV T0 71530 Vısto da
questa angolatura 11 sacrıf1c10 egl1 e 1ON sacrıfıc10 la ogu1lda de]l
Crf1c10 SUPTCIMO una dırezi10ne partıcolare dıstrutt1vo alto VCI-

11 Dasso Cvedıica egl1 De1l COINEC aurıgh1 de] grande FrIa che da iıden-
tiıfıcarsı CON 11 ria SUPITCMO PCIC1O altra I& che indıca la CO  ne dı
cConunuıta che es1iste ira 11 Ssacrıfc1o SUPITCMO quello celeste.

Ome ne fase dıscendente del sacrıf1c10 o]1 Del SONO g]1 aurıghı de]l SUPTCIMO
rIa, alla Stessa INanNleTra ne fase ascendente ne fase dı r1torno, 6SSI1I SONO gl1 AUT1-

gh1 del sacrıf1c1o0 terrestre“
sacrıf1cıo NO  am} altro che il sacrıf1c10 celeste d1sceso terra ed
tra gl1 uUOIN1NI qualı S 1 liımıtano PIOMUOVEIC asclar DASSATC attraverso

al loro le Corrent dı ria che procedono dal egl1 Dei” Quindı la lıturg1a SuL
erra la CONUNULVAZIONE lıturg1a celeste

27J Change and Continuity ı Indian Religion, Munshıram anoharlaı, 1985 131
A ur K2 Veda 6,55, cCon &S, E
29 (r Kg Veda



(3AETANO FAVARO 383

Rta C la morte, la morale ı] male dell’uomo

Dopo la I’u0omo deve ragg1ungere 11 u0g0 de] rpOSO: questo u0og0 COI1N-
c1ıde CON 1a sede de]l rIa CON 11 onN! La sede de]l rIa perö S1 DUO FaAs-
g1ungere NON sSolo dopo la g1ä fın d’ora. ragg1ung1mento del Fia 1ON

iıdeale solo PDPCI g]1 UOM1N1, anche PCI g]1 De1 Confrontando 11 ragg1ungımento de]l
ria COI 11 ragg1ung1mento de]l Brahman ne tradızıone posteriore due dıf-
ferenze ımportantı:

dal Brahman 1ON rtorno entre S1 rıtorna sede de]l FÜ
il ragg1ung1mento de]l Brahman rappresenta L’estinzıione pluralıta, LLNECN-

tre 11 ragg1ung1mento de]l ria 1910)8| sembra PIESUDDOLIC questa estinzione*.
Rta In conness1one anche CON Varund, 11 grande Di1o0, custode dell’ordine

rale nel Ro Veda Eglı 11 sostenıtore la fonte de]l FrIa (R2 Veda 2.:26,21)
Rta, ın questo morale, una forza ıimpersonale, che perö richıede una

collaborazıone da nOstra PCI 11 SUuO mantenımento. Rta ordıne COSMICO ed
et1co. sole ”’occhıo0 dı Varuna 11 volto al ria V aruna In quanto s1gnore COIN-

trollore de] ria anche l sıgnore 11 controllore
La cCONNessIONEe tra rIa V aruna C1 introduce nel problema morale colpa

S1 pero che 11 dı colpa p1IU in cConnessi0ONe CON le pOotenze che
CON Varuna. L.’uomo vedico sentiva il bisogno dı dıfendersı le N-
{1 le pOtenZe concepıte In modo materıale, molteplıcı, pensate prevalentemente

ımpersonalı, apportatrıcı al malattıe ll infelıcıta, In mısura 1ONMN mınore CONTLro
nemi1cı rıvalı, che DOLevanO mettere In movımento 11 mondo abıtato.

Non IHNCINO temutı la macchıa l “contag10 , che un  ® poteva Contrarre La
trasgress10ne, anche quella Inconsc1la inıntenzıonale, CAduUuSadVa la macchıa colpa,
che aderıva COM un ’ ınfezione morbosa 21 Lrasgressore alla SUua vıittima sacrıfıcale.
ure l CONMN Iu1 CTa per1coloso. La macchıa colpa venıva brucı1ata, lavata
V1a annıentata CON rıto dı purıfiıcazıone. S1 pOoleva esplare anche la colpa dı altre
PCISONC. Quası maı la colpa ha valore dı un azıone cattıva CONTLro ol1 De1

Gl esser1 dıvını, anche quando SONO concepıtı OMe PETSONC, NO  — SONO ın DC-
HIS entitä etiche. Nel culto eglı Adıtya Gl SIUDDO dı Varuna, davantı al quale
S1 vuole apparıre “senza peccato ) Sspicca DIU fortemente elemento et1co, questo
perö solo aspetto dı legame generale alla Gilı Adıtya presiedono
ordıne ria esistente indıpendentemente da loro.

30 Va rılevata che 111 lecıto interpretare alla Iuce formulazıon1 seguent! dottrina de]l
karman rinascıta 11 problema CONCTEeIiO discesa eglı \DIS de1 pitr sede de]l FrIia PCI SSU-
IneTe pOos1Zz10nN1 sacrıfıcalı; SSI1I nfattı DUL scendendo 1ON L abbandonano. Inoltre passı che parlano dell’e-
stinz1ıone dı pluralıtä ne sede de]l FIa SONO affıancatı da T1 che Invece affermano 1a pluralıta eglı CSSC-

8l 1n quella sede. dıffhicıle concılhare le due ser1e dı affermazı1ıon1. 1 DUO DENSAIC che C1 S1aN0 due modIı dı
arrıvare al FIG, alley alla realtä SUDICIHNA. u10 l’entrarvı DCI rımanerTcCl1, PCI Ottenere |’unıtäa or1ıg1inarla,
DECI McOostrulre 11 Purusa/Prajapatı; |”altra semplicemente DCI qualcosa, DCI “"rubare ” qualcosa da
quella sede che 11l reposıitarıo ll ogn1 ene dı Ogn ricchez77a. [ ’ascensione pıena ül perıcolı NON

SCINPTE facıle raggıungere la sede illes1ı Spesso uUunNnO sbaglıo fatale fa precıpıtare Ia DEISONA 1n ahısso
USCUTO dal quale solo L a1uto dıvyıno DUO sollevare.



384 ÄRTICOLI

sacrıficio
econdo Arva Veda e  ‚ sSe1 SOTO le colonne che SOSteNZONO la terra

Salya VCeTO (esiıstente); Fria ordıne. STIruttura (rıguardantı la Struttura dell’unıverso);
(calore, fervore, cConcentrazıone, fatıca rıguardante la creaz10ne): Sa (Inızıa-

Zz10ne), yajna (sacrıf1C10). rahman Oormula rıguardante 11 sacrıf1c10).
Yajna, TODTr10 In quanto unNna colonne terra, 1ON sSolo SUCTUM fa

GETE: COTMNC la parola “sacrıfi1c10” arebbe SUPPOITEC., Etimologicamente yaına 1mpa-
entato COM XYOG sacrıf1C10, espiaz1one; ÜYLOG XYVOG purıf1ca-
t 9 XCoOUAX veneTare profondamente, vergognarsı.

In (Girec1a In sraele Sl deserivono sacrıf1Cc1, NON fa unNna teor1a O1=
stematıca:; l sacrıfcıo PCI 10 DIU solamente atto dı culto, HON dı SPC-
culazıon1 Mlosofiche: NON una 11losofia una teologıa del rıto/sacrıfici0.

In 1a 11 sacrıf1c10 In relazıone alla creaz1one, all’ Assoluto, Vac (la Parola), q ]-
la magıa domi1n10 Su natura), alla SclenzZza; orlentato yajna parte da CS5SO,
anche molto dopo ı] vedico: ad cS il teatro cons1ıderato COM yajna) G’re-
1a antıca NON TO ul sacrıf1c10, nı edott1 da poem1, mıtı B In 1a
test1 DIU antıchı SaCTI SONO raccolte dı materı1ale PCI 11 sacrıf1c10 CON CSSO tretta-

Sappıamo quası sul sacrıf1cı1o pratico teOr1c0 In 1a ben POCO
all quello LOTINaNO L’Indıa che NO  co) ha la stor1a CONOSCEC la stor1a de] rituale?.

sacrıf1C10, SeCONdO Ul NOSIrTro modo al vedere, SUDDONC Di1o0, DECCALO, ula
vittima sostitutiva, il SaNZUC versato In 1a C10 solo parzıalmente.
Predominano la teor1a 11 sımbolismo creaz1o0ne, generaz1one, 11 potere,
l ’ordıne, 1’unıcıtä, Ul 1U0CO, Agnı CC  S econdo la tradızıone indıana quattro SONO H
ve al interpretazione realtä: uUuNO dı questi quello rıtuale:

adhidaivika COSMICO (0 de]l dıvino)
adhibhautika sOcC1ale (0 egl1 esser1)
adhyatmika M1ICrO0COSMICO (0 Spir1ıto)
adhıiyanika rıtuale (0 del sacrıf1c10)

Quest’ultimo 1vello ha influssı anche sug ı altrı; ad 1 dasyu SONO nemi1c1 PCI-
ch! HON Ifrono sacrıfıcı HON parlano chlaro. ] utta la viıta del popolo ary r dice
Chaubey, g1rava attorno allo yajna““.

sacrıf1c10 L’ombelico del mondo>:
11 PIINC1IPIO dı vıta
l’atto che fa L’unıverso allora, adesso)
Ul CeNntro dell’unıyverso*.

LEVI, doctrine du sacrifice Aans le Brahmanas, Presses Unıiversitaires de France, Ernest
LeroOus, Parıs 1998, p.138

({r CHAUBEY, The Institution of Sacrifice In LES Sociological Perspectives, In “Vıshve-
shranand Indologıal Journal” XI une-Dec 6-10

Gir Kg Veda 1L.:161:35. cCıtato
34 (r 11 siımbolismo del “centro” In ELIADE, Immagini simboli, Jaca Book 1987, 29ss

Trattato dı Storia delle Religioni, Boringhieri 1986, PP SS



(3AETANO FAVARO 385

Quıindı 11 sacrıf1c10 ”“InızZ10 de] mMONndo: 11 legame ira cieio terra (s1 vedano
albero COSMI1CO,9colonna)”. e che esıiste, nel ne soclıetä, esiste
in quanto partecıpa de]l sacrıfic1i07°. { utto C10O che In NO1 (sensı, vıta) C viene tramıte
11 sacrıfic10?'. sacrıf1C10, dıre dı Levi; ha fatto |’u0mMo0 SUua iımmagıne.

sacrıf1c10 generatıvo c1iclıco. sacrıf1c10 iInnanzı ut1-
le DCI progenie ed fferto da Pra)] apatı DCI gl esser]l. sacrıfıcante
STESSO dal sacrıf1c10: «Pra] apatı, divenuto embrıone, NAaCYUC dal sacrıf1Cc10,
simılmente 11 sacrıfıcante dıvenuto embrione dal sacrıf1c10>»°°. In verıtäa
«Nnon-nato I’u0omoöo Tinche NON Te 11 sacrıf1c10. PCI ZU del sacrıf1c1ıo0 che eg]1

2730

Per la generazıone fattore indıspensabıle la Coppla; GG quındı la tendenza
de1 test1 Brahmana dı COMNIC in OgNn1 rnto partıcolare S12a colinvolta una Coppla
dı oggettl, dı attı, dı rıtı CCı dı CUul, basandosı DCI 10 DIU SU1 generI1 ogrammatıcalı, uUNlO

maschıiıle altro ftemmiınıle: ad (respiro) VAC (voce, parola); sacrıf1-
SUu|a moglıe; la pentola 11 carbone: il fu0oco la egna GE siımbolismo de]l

SCINC, del grembo, crescıta ne]l grembo, nascıta GE viene SPCSSO PCI
indıcare descrivere varı rn loro risultati®.

sacrıf1c10 PTINC1IP1O generale dı vıta: U e’ 1’Atman, dı tuttı gl1 esser; 11
Brahman assoluto: l rIA, la Struttura portante, ”’ordine STESSO COSC, il centro“*.

Questa Vvisi1one de]l sacrıl1c10 OM totalıtä PIINC1IPIO dı creaz10ne fa dıre
Panıkkar che L’unıverso ne SUua totalıtäa, secondo la visione indıana, NON 61 appoggıa

un realtä extracosmica, altro fondamento dıverso da STESSO, sull’ assunz10-
dı Essere primordiale dal quale sarebbe venuto All’orıgiıne al al OgNn1 CSSC-

T' sacrıf1c10 che Fa prodotto. Detto In altre parole 11 sacrıf1c10 il dınamısmo

45 Cr Rg Veda
«10 che ı] sacrıficante offre nel fuoco offerto aglı Del, DEr A, gli Deı esSLStONO; C100 che Viene

ONSUMALO nelle varıe sedute sacrıficali, offerto aglı WOMINL, DEr ES3NYO gl1 HWOMUINL esSLStONO... OQuelle Crealu-
che NO  - SONO UMNIMNENSNE al SaCFIfICLO SONO abhbandonate COSL CLO che esiste qul sulla erra

UMMENSSO al SACKfICLO» ( .fatapathabrahmana 111,6,2,25-26).
37 «Alla NOSIra Vıta og2n oltere Der del SACFKIfICLO
(l nostrı polmonı ogni forza DEr Adel SACFLIfICLO
( nOostrı occhı ogn energ1a DEr del SACFKIfICLO
(l nostrı Oorecchiı ognl forza DEr INE4ZO del SACFIfICLO
alle nOostre schiene ognı energ21a Dper del SACFIfICLO
Ogn otere SIa al SACKfICLO DET LE XZO del SACFIfLICLO» (Yajurveda 921)
35 .fatapathabrahmana I11,2, Al

Jaiıminyopanisadbrahmana 111,3,4,8
«AJato ha Val UFUSO yajate>»
S1 ot1 11 tentatıvo dı A5S550O114117a tra (non.nato) nayajata (non sacrıf1ca).
Secondo la tradızıone vedıica indıana |’uomo NAasSCe tre Vo daı gen1i1tor1, dal sacrıf1c10. alla

S1 eda 11 apıtolo Sa In Change nd Continulty In Indian eli210N, Munshıram Manohar-
lal, 1985, 1 5-362 Sacrıfice In the Brahmana Texts, pp. 1E

(r IVL, AD
(ir. .fatapathabrahmana XS 2 HL1L.41435: V3 24 La funzıone 1' ımportanza dell’ Atman

de]l Brahman C1 introducono g1ä nel pensiero posteri0re Upanısad (Fr tharva-Veda



386 ÄRTICOLI

interno dell’universo*. econdo 1te l sacrıfc10 un operazıone meccanıca che ag1-
SG PDCI energla intima. Nascosto nel SCILIO natura, lıbera sSolo l’azıone
magıca de] sacerdote. Uno de1l risultatı del sacrıf1c1o infattı quello dı far plovere”.

Nettamente CONtLrapposta tale CONCeEezZI10NeEe meccanıcısta perO, STa un altra fen-
denza DUTC molto COTIHUNE che 61 DUO sınteti7zzare COM questa espressione: «Questi
fuochl, In verıtä, SUOTIO cOostruıtı COMn la tuttı gl1 esser1 ıIn OgNn1 11 COstrul-

DCI colu1ı che CIO. anche quando dorme: DCI CONOSCCNZAa soltan-
questi Tuochı1 SUOTIO costrult1! PCI coluı che 0>

Varıle SONO le identificazıon1 aragon1 DCI descrivere la natura de]l sacrıf1c10:
11 sacrıf1icıo vestito, ullad collezi0one, ula g1lara, un antılope, CETVO, CaITO, unNna

barca, traghetto, cavallo, volatıle, albero, la parola”.
sacrıfNc10 anche Agnı, Vısnu altrı e1: U SacrıNc10 11 eda «Come f1u-

che COTITTONO In varıe dırezi10n1 hanno NnOom1 dıversIı, quando arrıvano al INarı PCI-
dono 11 loro HNO 61 chliamano ...  Mmare  27 soltanto. sımılmente., tuttı eda COM la lette-
ratura ausıl1arıa vVCNSONO chlamatı SsacrıN1c10 (yajna) quando S’1incontrano CON esso» *.

sacrıf1cıo0 concep1to COINEC M1CrOCOSMO: C10O che succede ne] MI1CTrO-
viene rıflesso nel INAaCTOCOSNMN:! C100 che avvlıene ne]l INACTOCOSINO S1 rı=-

flette ne] mM1Ccrocosmo. test1 SOSteNZONO che S1 PDOSSONO controllare fenomen1] natu-
ralı DCT dı rıtı, ormule CC  O D’altra parte 11 INAaCTOCOSINO inteso COTMNC

M1CrOCOSMO: COs1 11 mondo STeESSO sacrıf1c10, C106 che capıta nel mondo
crıfic10. fu0co TE STESSO q] sole 11 sole, q]'TE StESSO in
sacrıf1c10 nel fuoco SCITAa La T Stessa ql 9107N0 11 2107N0 alla
l’espirazıone T STesSSa In sacrıf1c10 all’ınspiırazıone l’ınspiırazıone all’espira-
z10ne. sacrıf1c1ıo0 pertanto pervade Ogn1 CUOSa L’unıverso l’iındividuo, L’ ınfıiınıtamen-

ogrande L’ınfinıtamente p1ccolo, la materıa lo spirıto”.
Numeros1 SONO rıtı sacrıfıcalı nOom1 de1 SACHNEI: ess1 peroö, SecConNdo Sata-

pathabrahmana X1,5.6 SONO riducıbili CINque orandı sacrıfıcı (mahayajna): aglı 6SSC-
N[ aglı UuOM1N1, aglı antenatı, aglı de1 q] rahman. sacrıf1c10 al rahman S1 cCompı1e
CON lo stud10 de1 Veda., quello aglı de1 COM le offerte sul 1U0CO, aglı antenatı CON l’ac-
qua lustrale, aglı uUOMI1NI CON 1’omagg10 aglı OSpıitl, tuttı gl1 esser1 COM un ’oblazıone
versata al Suolo.

Ma l sacrıf1c10 .6.  un  27 UuUNO Invero 11 sacrıf1c10>» (JaiımB SSO 1’ESs-
SCIC SUDTEMO, Prajapatı. Questa iıdentificazınone rıpetuta SPCSSO ne1l test1 In Praja-

47 AThe W 7E Experience, Mantramanjarıt, arton, Longman and 10dd, London
1979, ss

43 (Ir. AaCrIficE In the Brahmana Texts, 226 NC recentemente S1 SONO
Poona. COM SOVVEeNZ1ON1 governatıve, ricerche A Carattere meteorolog1co CON velıvoalı dell”’ aeronautica PCI
studiare L’ınflusso de1l fuochı1 artıfıcıalı sull’atmosfera.

Satapathabrahmana, A5S
45 OCr Sacrifice In the Brahmana Lexts, SS AGUILAR, The Sacrifice In

the ReVeda (Doctrinal Spects), aratıya ıdya Takashan, ©  IB V aranası, 1976, 66-6 7
46 Sacrıifice In the Brahmana Texts, p.289

pensiero In IVL, 293-2098 In Change and Continuity In Indıan Religion, 196



(3AETANO FAVARO 387

pati, sacrıf1C10, rs1edono tuttı desıderI1, C10€e la al Ogn]1 attıvıta immortalıta.
sacrıf1c10 terra 1910)8| altro che L' ımmagıne del sacrıf1c10 dı Prajapatı che SaCTI-

fica STESSO CICA la CONLroparte (pratıma) del SUO sacr1ıf1c10 la dona aglı uOM1N1
(Satapathabrahmana FE 1:8.35) Anzı 11 COIDO STESSO Aı Prajapatı 11 Ssacrıf1c10.

ome PCI de] sacrıf1c10 g]1 de1 CONquIistarono il c1elo divennero dEeT,
S1 «Indra 61 seduto sul de]l cıelo, dice Lev1, COMEC S1 s1iedono sul In ter-
L  n q] dı dı Iu1 S1 eleva ANCOIA, ımpercett1ibıle ne SUa mi1ister10sa CSSCNZAA, 11
sacrıf1c10. D

Sacrıf1Cc10 stabılmente basato sul ria CcCOs1 OUOMlC dal ria stabilmente provıene;
ed ıllımıtato., potendo 6CSSCIC “tCSO” all’ ınfınıto: PrTINC1IP1O soff10 un1ıversale dı vıta.

sacrıf1c10 spırıto unıto VAC che rende immortalı che dıstingue gı AF Y aglı
UTd, l SaCcr1ıNMC10 dunque 1’anıma dı tutto“*® zaßl sacrıf1c10 11 se dı tuttı o]1 esser]1
dı tuttı gl1 de1» ( Satapathabrahmana‚

sacrıf1c10 infıne 1’u0omo DUFruSa Varı n le varıe partı de1 rıtı VENSONO
iıdentificatı COTMNC membra de]l COTDO IN COSs1 ad la cerimon1a de] DFAVAFrSYa
cons1ıderata la U fuoco ahavanıya la DOcca, altare elevato (uttaravedi) il

CO  S zl sacrıf1c10 1’u0omo, dice l Satapathabrahmana, perche |’u0omo0 che 190 ten-
de 11 sacrıf1c10, uUunNna volta (eSOo, haes la STEesSsSa estensione dell’uomo>»

Questa identificazıone ira sacrıf1c10 DUFÜSGQ (uOomO) verrä pecula-
zione DCI 10 SVIluppo dottrina de] DUFÜSQ. Ssacrılc10 efficace. Gilı de1
VIVONO perche SUOT1IO ne] sacrıf1c10. Per de] Sacr111Cc10 gl1 uOMINI olı ero1l COMpI10-

le loro imprese. SsacrıfN1c10 riscatta morte (Sathapathabrahmana ’  n  n
Importante perö 11 ruolo raddha C10€ fıducı1a, fede. confıdenza S12a

ne]l sacrıf1c10 che He CONOSCECNZA ceriımonI1e. < E la raddha che costitulsce la
durata all’infinıto del SacT1f1C10 COomp1uto UuUlla volta pPCI S1 sacrıfıca CON

raddha 11 sacrıf1c10 che S1 Tatto NON maı perduto».
25 Cosmogonlila ‚v sacrıf11c1o
Bısogna ITCONOSCere innanzı che ne1 eda una COMIDIESCHNZA dı varıe

cosmologıe. Parallelamente alle varıe preferenze sottolineature date ingoli De1
alla prevalenza pIU INECNO marcata A rnto sull  altro C10O che bbıiamo descrıtto

enote1smo ed enorıtual1ısmo, S1 ula 39008018 dı V1S10N1 cCosmolog1-
che recıprocamente POCO amalgamabılı ricche all suggerımentIı speculatıvı. volta
volta ullO altro egl1 De1l cons1ıderato all’orıgıne dell’ unıyverso la
realtä: U sacrıf1c10 5SPCSSO pensato COTMNC la fonte prımarıla dı C10 che esiste, De1l
Compres!I1; incluso ne]l sacrıf1c10 anche 11 ria NON dı una valenza O-

logıica. Le pOotenze, prıma al 11 Brahman, SONO consıderate ontalı eglı
essernl. Le VIS10N1 mıtıiıche sull’orıgıne de]l mondo 61 mescolano alle speculazıon1 {1lo-
ofıche alle rıflession1 rel1210se agnostiche.

4X Vac r  1a la ““lettera” de]!l sacrıf1C10, che perÖ viene offerto PCI mente manas)
cir. Alttareyabrahmana I11,1



388 AÄRTICOL!

La rıflessione Mlosofico-teologica SU. creaz10ne tende partıre daı datı Ollfer-
{1 tradızıone, che perö NON unıca ne unıtarıa. ome 1Q ne Grec1a 1C->  a
tica le "op1nı10n1 sull’arche dıverse, COS1 ne] per10do vedico S12a puntı dı vıista
CIrca l’orıgine dell’ unıverso che ”ambıto STESSO rcerca che rıguardava l’orıgiıne
(se CSSO 6CSSCTITC rstretto alla fase inızıale de]l mondo estenders1ı allad-
Zzi10Ne COSE) hanno fornıto ampıa mater1a dı 1cerca dı soluzion1”.

HNC in questo effore rcerca 61 manıfesta la natura speculazıone
indıana; CSSd ON inclınata ne alla apologetica DCI dımostrare also 11 dı vista
dell’avversarıo ale spiırıto apologetico apparıra SUu. indıana DIU tardı, ql tem-
D de1 ArsSana ilosoficı ne alla sıntes1 PCI lunıre in quadro Varı puntı
dı vista. La sıntes]1, ne]l per10do che st1amo cons1ıderando lımıtatamente q] problema

cosmologıa, propriamente Uulla Sınthesis In CUul o]1 element1 volte molto dı-
sparatı VENSONO semplıcemente presentatı COI valıdı, dı volta in volta, aCCostatı ad
altrı COM ess1 NON omogenel.

TIralascıamo 11 problema 1’uomo vedico 19 concepI1to l’orıgine del mondo
COMMNEC unNna creaz10ne un emanazıone, COTMNC rıfacımento od ordınamento dı materı1a
preesistente, 19a consıderato la poss1bılıtä dı Varı t1p1 al creazl1one, COTMNC DIU tardı
61 penserä Varı 1vellı dı rıvelazıone. test1 che Ci SONMNO statı tramandatı, ne loro d
DATCNZAa volte Incomprensıtbile, NON C1 ermettono dı dare rısposte SICU-

lımıtatamente qUuUeSLO per10do pIU antıco. Solamente DIU tardı. ne 'Danısa PI1-
ne1l siıstem1 Mlosoficı DOL, 1 andranno delıneando soluzıon1 pIU chlare.

stud10s1 hanno ra  1O le varıe cosmologıe ediche iıre tıtolı
che fanno CAaDO, PCI Comodıta dı espos1z10ne, alle funzıon1 SOCI1eTA Indoeuro-
PCA almeno vedıca che bbliamo 91a incontrato: la funzıone all forza fisıca PrINCI-
palmente ouerriera, la funziıone dı SsOvranıta magıca g1ur1dica rappresentata dal
CMME18. la funzıone contadına dell’abbondanza tranquılla econda (1 1mıt1a-

alla funzıone sacerdotale.

2.6 Procreazione sacrificilo: le Cosmogonie in prospettiva sacrıficale
L/’attıvıtä creatrıce 61 confonde CO  —; la celebrazıone del sacrıf1c10. Ogn1 atto r1-

tuale (karman infattı produce necessari1amente de1 Iruttı phala) Se dunque |’ınten-
zione al Ul sacrıf1c10 fferto al MOMEeEeNTILO voluto secondo le regole richleste
avra COI CONSCZUCNZA ineluttabile la creazl1one.

Se 00 l’eroe centrale creaz10ne intesa COMIC Oppos1zl1one alle forze
negatıve Vısvakarman L’attrıbuto dıvınıtäa creatrıce ıIn quanto facıtrıce ed OI -
dınatrıce, Prajapatı la denomıinazıone che qualifica L’attıvıta COSmOgonICca ne
prospettiva procreazıone de]l sacrıf1c10. rıt1l, attıvıtäa proprıa prıma fun-
zZ10Ne, CUul la COSsmogon1a che qu1 tratt1amo fa rıferımento, SUDPDPONSZONO attore; CS -
S1 NON es1istono 1ON PCI SUO, secondo la SUua volontä, la SUu\a intenz10ne, 11 SUO

44 S51 vedano le OSservazıon1 ll VARENNE., Cosmogonies vediques, “"Les Belles Lettres”. Parıs-
Arche, 1ılano 1982,



(3AETANO FAVARO 61338

des1iıder10, le SUC ONOSCENZC tecnıche use NON NESSUNO PDPCI celebrare E
gnihotra COIIINC poträa SOTSCIC 11 sOole ” Se questo VCIO de]l sacrıf1c10 terrestre 10
che de]l sacrıf1c10 dıvıno. Se es1stono egl1 De1l perche ME all’orıgıne sacrıf1c10

S1 celebrato rto all ’ 1ınızıo cC’era “sacrıficatore”: questo attore prımordia-
le Prajapatı.

dı Prajapatı desecrıitto in una frase breve: Prajapatih prajJa
asrJata «PraJjapatı CreO ol1 esser1>» ( Satapathabrahmana, n  ’ La radıce STJ che
sara DOL, ne]l dell’ ınduı1smo, privileg1iata COMLNC espressione ecnıca PCI indicare il
fatto creat1vo, indıca propriamente Ta colare, emettere” ed allude all’emıissione del-
10 SPCIMA dıvyıno che econda le or1gıinalı perche 11 1801  » l’embrione, 1’u0vo,
V1 61 SVilupp1. Questo H plende COMNC 1’oro (donde 11 LOTMNC hiranyagarbha l

d’oro DUO forse indıcare l tuorlo dell’u0ovo) verrä chiamato rahmanda «1]
rahman In quanto UOVO Teto>» Atharva Veda 4,2,6)

Prajapatı HON solo suscıta 10 SVIluppo de]l SCIHIC, anche gl1 permette dı V1-
VT dı dare vıta molteplıcı esserl: «Che egl1 S12a dice che eg]ı1 S19, che 61 molt1-
pliıch1> (Satapathabrahmana 6:1:1.10): Prajapatı CON 11 SUO soff10 nfonde la vıta al

lo fa moltiplıcare. Gesto arola S1aMO0 dunque ne] mondo rıtuale PrOopr10
funzıone sacerdotale.
Ma da dove viene Prajapatı? Secondo alcune Tontı il |DIT®) da e

ernıta ne DIU partıcolarmente nel che CSSC Contengono. I8 DIi0 1a
ne] dell’oceano, ne| dell’unıyverso la SUua attıvıta dä orıg1ıne al
COSMO£ZON1CO. Eglı ırradıa la vıta S1 potrebbe PECNSAIC che NON ha b1isogno all

1NasSCeTE lu1 STeESSO «Prajapatı S1 rende att1vo all’ınterno de]l 1001 benche NnOoN-nato
egl1 61 1110nde In mM1 modı. sagg]1 contemplano la matrıce dove eg]ı1 1 ITrO-

In CsSSa C1 SUOMTO tuttı mondı1!>» ( Vajasaneriasamhıta
H CONtenuto ne qu ed in CSSC che 61 Pra] apatı; CSSC SOTMNO

dunque all’orıgıne de] COSI110S COIMNC 10 ne] mı1ıto dı 5a Vıtra. In Certo SCI1-

le SONO le madrı de]l Demiurgo.. «All’ınızıo, InverOo, 1910)8 C’erano 1n queSstLO
mondo 1910)8| le, l’onda Le desıderarono: COTHAE potremo procreare ” HS-

fecero eglı STOrZI1, ATISCTO dı ardore In 6886 che COS1 ardevano S1 SVIluppO UOVO

d’oroGAETANO FAvVARO 389  desiderio, le sue conoscenze tecniche  ‚ #Se non.c’e nessuno per celebrare 1’a-  gnihotra come poträ sorgere il sole?”. Se questo & vero del sacrificio terrestre 10 & an-  che del sacrificio divino. Se esistono degli Dei €& perche c’e all’origine un sacrificio  e se si € celebrato un rito all’inizio c’era un “sacrificatore”: questo attore primordia-  le € Prajapati.  Il processo creatore di Prajapati & descritto in una frase breve: Prajäpatih praja  asrjata «Prajapati cred gli esseri» (Satapathabrahmana, 10,1,3). La radice srj che  sarä poi, nel corso dell’induismo, privilegiata come espressione tecnica per indicare il  fatto creativo, indica propriamente ‘“far colare, emettere” ed allude all’emissione del-  lo sperma divino che feconda le acque originali perche il germe, o l’embrione, 1’uo0vo,  vi si sviluppi. Questo germe splende come 1l’oro (donde il nome hiranyagarbha = il  germe d’oro e puö forse indicare il tuorlo dell’uovo) e verrä chiamato brahmanda «il  brahman in quanto uoVvo 0 feto» (Atharva Veda 4,2,8).  Prajapati non solo suscita 1o sviluppo del germe, ma anche gli permette di vi-  vere e di dare vita a molteplici esseri: «Che egli sia — dice — che egli sia, che si molti-  plichi» (Satapathabrahmana 6,1,1,10). Prajapati con il suo soffio infonde la vita al  germe e lo fa moltiplicare. Gesto e Parola: siamo dunque nel mondo rituale proprio  della funzione sacerdotale.  Ma da dove viene Prajapati? Secondo alcune fonti il Dio & presente da tutta l’e-  ternitä nelle acque o piü particolarmente nel germe che esse contengono. Il Dio €& 1ä  nascosto nel cuore dell’oceano, nel mezzo dell’universo e la sua attivitä dä origine al  processo cosmogonico. Egli irradia la vita e si potrebbe pensare che non ha bisogno di  nascere lui stesso: «Prajapati si rende attivo all’interno del germe; benche non-nato  egli nasce e si diffonde in mille modi. I saggi contemplano la matrice dove egli si tro-  va: in essa ci sono tutti i mondi!» (Vajasaneriasamhita 33,14).  Il germe €& contenuto nelle acque ed & in esse che si trova Prajapati; esse sono  dunque all’origine del cosmos come lo erano nel mito di Indra Vrtra. In un certo sen-  so le acque sono le madri del Demiurgo... «All’inizio, invero, non c’erano in questo  mondo se non le acque, l’onda. Le acque desiderarono: come potremo procreare? Es-  se fecero degli sforzi, arsero di ardore e in esse che cosi ardevano si sviluppd un uovo  d’oro ... In un anno un uomo si sviluppöd (nell’uovo): era Prajäpati ...» (Satapatha-  brahmana IL, 1,6,1-2).  Prajapati allora & il primo o il secondo? E il Principio, il Dio che trascende I’u-  niverso o € solo un demiurgo, un creatore uscito dal suddetto principio con il solo sco-  po di formare gli esseri e di proteggerli? La seconda ipotesi, secondo Varenne, sem-  bra la piü probabile se ci si limita solamente alle Samhita e al Brahmana.  Comunque sia, appena ha inizio 1’opera cosmogonica, Prajapati procrea. I pri-  mi ad essere creati sono gli Dei. Poi da lui usci la Dea Splendore, tutta bella, raggian-  te, scintillante; ella & l’unica donna della creazione.  Prajapati & anche in stretta relazione con il sacrificio e il suo atto creatore & di  fatto un sacrificio in cui egli offre se stesso come giä s’& visto sopra. L’idea che il Dio  creatore possa offrirsi come vittima sacrificale per creare si esprime in modo chiaris-  simo in Rg Veda 10,90 che trova in questo contesto la sua giusta collocazione.In ALL1LO UOLLNLO 1 SVIluppO (nell’u0ovo) wl Prajapatı (Satapatha-
brahmana IL, ‚6,1-2

Prajapatı allora 11 pr1mo U secondo? 11 Princ1p10, 11 DIio che trascende F
N1verso Solo dem1urgo, uscıto dal suddetto PTINC1PI1O CONMN l solo SCO-

PO dı formare o]1 esser1 dı proteggerlı” La seconda ıpotes1, SsSecondo Varenne, SCIN-
bra la DIU probabıle C1 61 lımıta solamente alle Samhıta al Brahmana.

Comunque S1a, aAaDPCNHNa ha 1N1Z10 "opera COSMO£ONICAa, Prajapatı PTOÖCICA. DI1-
mı1 ad BT creat1 SONO g]1 De1i Po1 da Iu usc1 la Dea Splendore, e  a’ agglan-
t 9 scıntıllante: ella L’unıca donna creaz1one.

Prajapatı anche ın tretta relazıone COM l Ssacrıf11c10 11 SUuO atto dı
fatto sacrıf1c10 In CUu1 egl1T STESSO COLLNC g1ä VIStO 1L’ıdea che 11 DIio

olfrırsı COINEC vittima sacrıfıcale PDCI CICATIC 61 esprıme In modo chlarıs-
S1IMO In R2 Veda 10,90 che in questo la Sua g1usta collocazıone.



3U() ÄRTICOLI

DA ire grandı INnı creazione”“
tre INnı CONteNZONO la dottrina DIU profonda de1 eda SUu. COSmMOgOnN1a.

a) Purusa Sukta (Rg eda
Questo InnNO, Insıeme COM 11 uUunNnO de1 DIU ıimportantı poem1 COSMO£ON1-

@i| de]l R2 Veda
apparızıone dell’ Vomo-cosmi1ico ON spiegata; Q! indıcata peröÖ la SUa YJUa-

lıta d’androg1ino. V1 1 iIferma che la Viıra] nata da lu1 che Iu1 Nnato VLraJ
Y3) questo mMOodo DCI sottolıneare L’iındıssolubiliıtä COppla questo perö
l’unıco ACCCENNO all’elemento femmiınıle de] Purusa, ll CIn 1970)8! viene DO1 DIU eVOCaTtOo

61
-11 ruolo ll “madre egl1 ne]l dell’ınn: (sı veda Invece R2 Veda

Solo de]l Purusa utiılı77zato CLE 18YA oblatorıa al MOMEeENTLO del
sacrıf1c10 che all’unıverso dı venıre all’essere (vvV 3-4) Nel R2 Veda
( L1 S1 dice che ire partı Parola furono deposte ne] Cgrelo0, entre la (JUaL-

füu d1ıspos1z10ne egl1 uOMI1NI In questo mondo. 11 lınguagg210 siımbolıco
11 mi1ıstero
DI solıto, 11 Purusa (Prajapattı) apparıva COTIRHG pr1mo, all’ ınızıo Iu1 solo che

decıde dı moltiplicarsı, estraendo da S! STeESSO o]1 elementI1 costitutivı dell’unıverso. In
questo NnNO iInvece 11 Purusa sembra una funzıone passıva. nfTfattı anche eglı

In alto, 11 sacrıf1c10 COompl1uto aglı €1, NO  —; da Iu1 Belı solamente obla-
zı1one, vıttıma, dı Cuı NO  — S1 dice NECINTNECINO CTa CONsenz1ente390 ARTICOLI  2.7. I tre grandi inni della creazione”  I tre inni contengono la dottrina piü profonda dei Veda sulla cosmogonia.  a) Purusa Sukta (Rg Veda 10,90)  Questo inno, insieme con il 10,129 & uno dei piü importanti poemi cosmogoni-  ci del Rg Veda.  L’apparizione dell’ Uomo-cosmico non € spiegata; ci € indicata perö la sua qua-  liıta d’androgino. Vi si afferma che la viraj &€ nata da lui e che lui & nato dalla viraj  (v.5); & questo un modo per sottolineare l’indissolubilita della coppia. E questo perd  l’unico accenno all’elemento femminile del Purusa, di cui non viene poi pil evocato  e1  855  il ruolo di “madre degli D  nel resto dell’inno (si veda invece Rg Veda 10,72).  Solo un quarto del Purusa & utilizzato come sostanza oblatoria al momento del  sacrificio che permette all’universo di venire all’essere (vv. 3-4). Nel Rg Veda  (1,164,45) si dice che tre parti della Parola furono deposte nel segreto, mentre la quar-  ta fu messa a disposizione degli uomini in questo mondo. C’? il linguaggio simbolico  e c’& il mistero nascosto.  Di solito, il Purusa (Prajapati) apparıva come primo, all’inizio & lui solo che  decide di moltiplicarsi, estraendo da se stesso gli elementi costitutivi dell’universo. In  questo inno invece il Purusa sembra avere una funzione passiva. Infatti anche se egli  e in alto, il sacrificio creatore &€ compiuto dagli Dei, non da lui. Egli & solamente obla-  zione, vittima, di cui non si dice nemmeno se era consenziente ...  Queste considerazioni mostrano che questo inno & dedicato soprattutto a stabi-  lire delle analogie tra il macrocosmo (l’universo) e il microcosmo (l’essere umano)  proprio come faranno piü tardi le Upanisad.  L’intenzione del poeta sembra sia stata quella di sottolineare l’attualitä del sa-  crific1o e di mostrare che esso ricostruisce il mondo o assicura il mantenimento del  mondo ripetendone la creazione da parte degli D@i. E questa tutta la teologia dei brah-  mana dove, per esempio, il rito della costruzione dell’altare del fuoco (agnicayana) &  presentato come una ‘“fabbricazione” del Purusa, sul quale e a partire dal quale, il sa-  crificio propriamente detto assicurerä la perennitä dell’universo.  b) Hiranyagarbha (Rg Veda 10,121)  Quest’inno combina alcuni tratti teologici della cosmologia indraica con il tema  principale di Prajapati, ritenuto 1l’unico creatore. Il chiamare il creatore re del mondo (v.  3), evocare l’estensione del cielo, 10 svolgimento dello spazio, la stabilitä della terra (v.  5), parlare di armate in battaglia (v. 6), celebrare 10 scorrere delle acque contenenti il  fuoco sembra un richiamo eloquente al vocabolario tipico delle gesta creatrici di Indra.  Si parla tuttavia di Prajapati (v. 10), dell’Uno, che dä “/’atman” , che & l’unico  principio di vita degli Dei (v. 7), ha la paternitä delle acque stesse (v. 9) e quindi di tut-  to ciÖ che esiste, compresi gli D&i.  © Cfr. Rg Veda 10,90; 10,121; 10,129.Queste cCONsıderazıon1 che questo Inno dedicatoS stabı-
lıre analogıe ira 11 INAaCTOCOSINO (]’unıverso) l M1CrocCcosmo (Tessere umano)
propri10 COHLIE faranno pIU tardı le 'nanisad.

L’1ntenzione del sembra S12 quella dı sottolineare l”’attualıtä de]l
crfic10 dı che CSSO rNcOostrulsce 11 mondo aSSICUra 11 mantenımento de]l
mondo rıpetendone la creaz10ne da parte egl1 De1i questa la teologıa de1 brah-
INana dove, DCI esempI10, 11 rıto ella costruzione dell’ altare del fu0C0O (ag2nicayana
presentato COTMNIC una “fabbricazıione” de] Purusa, oul] quale partıre dal quale, 11
Cr1f1c10 propriamente detto aSsıcurerä la perennitä dell’ unıverso.

iranyagarbha (Rg Veda 10,121)
Quest ’ ınno combına alcunı trattı teologıcı cosmologıa indraıica CON U tema

princıpale dı Pra] apatı, rıtenuto l’unıco chlamare 11 de]l mondo (v
EVOCAaIC L’estensione de]l cıelo, lo svolgımento Spazlo, la stabılıta terra (v

5) parlare ll armate in battaglıa (v celebrare lo COl contenentIi l
1u0Cc0 sembra richilamo eloquente al vocabolarıo t1P1CO creatrıcı al Tra

S1 parla tuttavıa dı Prajapatı (v 0), nO, che dä ulaMa che L’unıico
PIINC1p1O dı vita egl1 e1 (v 7°) ha la paternıtä Stesse (v quındı al [ut-

C10 che esiste, compresı1ı g]1 De1i

CMr Rg Veda 10,90;



GAETANO FAVARO 3207

ermıine perö PCI definıre questo 6ESSCTC mı1ıster10so dı CUl HON S1 OSa quası fa-
11 HOLE che viene riıchilamato continuamente COM 11 PITONOMCEC interrogatıvo chi?

forse meglıo lascıarlo incerto. Un Dıio0 AaNCOTa da CONOSCETIC, cChe: DCI l MOMEeNTLO NO  —;

DUO descrıtto che COMn erm1nı cCOonoscıut1 Cosmogon1e dı Tra ll PraJja-
patı, che 1O  — pDUO GSSGTE definıtivamente descritto lımıtato da BSSE

C) Nasadıya sukta (Rg eda 0,129)
L’unıco Inno che dı approfondıre esclusıyamente 11 problema COSINOSO-äaa nı 8 55 s : 8 a e N1ICO tratta dell’orıgıne COSC, "inızıo aSSOluto quando HON esisteva ANCOTa ne il

Non-essere ne 1 Essere (v STESSO S1 fferma L’eternıtäa la solıtudıne
de]l Princ1p10 che quıl chilamato Quello (tad, COTINC DIU tardı ne 'Danısa
NO ql neutrale ekam, D C106 l ranman).

COSMOZONICO 1 svolge In SCICHNAa maestä: 1' Uno-neutro, DCI
del SUO ardore-creatore (tapas, V.3), dal des1ider10 amd, 4) dı moltiplicarsı,

ne (V 37 tema de]l(d’oro hiranyagarbha) in MOTLO 11 PIO-
COSMO£20N1CO.

INTUIZIONI COSMOTEANDRI!

Raımon Panıkkar da annı insıste SUu SUua CONCeZ10NnNe cCosmoteandrıca
realtä? econdo Iu1 «La realtä OSIra questa trıplıce dimens1ıone: aspello metafı-
SICO (0 trascendente apofTfatıco), fattore noet1co (0 cOsclente pensante) ele-

emMpIrICO (0 f1S1CO materiale)»”“. S1 tratta de]l d1ıv1ino, dell’umano del terre-
Stre Questo sıgnıfica che 1910)8| sSolo ogn1 COSa dırettamente indırettamente relaz1ı10-
nata qualsıası altra COSd, che questa relazıone costitutiva totalıta de]l
reale. Queste tıre dimensioni de]l reale NON SONO riducıbılı I’una all’ altra, 11O POS-
SONO HNECINTMNECTNO CSSCTC separate \ accett1amo una Vvis1ıone ohlıstıca de]l reale. Quando
l’aspetto anOo creaturale Sseparato totalıta bbıiamo 1 autonomı1a, quando 11

dal rofano lo domına bbıiamo L’eteronomı1a. ı1deale all anı  ar
L’ontonomı1a teandrıca. NC Paul Tıillıch parla dı teonomı1a, eteronomı1a ONLONO-

m1a rıtferendosı1 q ] rapporto tra ragıone fede COMEC Concep1to He stor1a del-
1L’ Occidente>.

Per interpretare CON queste categorıe ermeneutiche 11 fatto eristi1ano 1amMo0
approfondıre il miıstero trınıtarıo, quale relazıone esiste ira la Irınıta economıca la
Irınıtäa immanente quale de1 quatiro concett1 dı trascendenza elencatı 4
o]1amo0 rıferıire.

anı  ar MCOTrTE 5SPDCS55SO, ne‘ SUC P questa Visione del reale. Quı1 C1 Iımıt1amo rmferircı
La INNOCENZA, ENS, Cernusco 5S/Navıglıo (MI) 1993

52 (T PANIKKAR, INNOCENZA, 6/ss
54 (TT TELLICH. Systematic Theology, I I he Universıty of Chıicago Press, Chicago 1951,

SS



309 ÄRTICOL!I

NC DCI quanto 1guarda la dottrina vedıca del rapporto ira UOMO-Mondo-
Dio0, Panıkkar usad le tIre categorIie. I uttavıa rımane SCIHNDIE 11 problema de]l
do CON C mistic1-poeti de1 eda hanno interpretato DI1o la creaz1o0ne. Abbilamo Q1a
VIStO che DUO trattarsı dı MON1SMO, polıte1ismo, monote1smo.

Puo trattarsı anche dı creaz10N1SmMo, emanatısmo, pante1smo panente1smo. Rı-
1L1anlec l Tatto che la visione vedica de]l reale 1L1ON dualıstica 61 DONC all’ınterno dı una
CONCezZ710NnNe unıtarıa de]l I utto che HON intende Opporsı alla pluralıta, dı CON-

cılıarla, NON dı armon17zzarla NO una Visione cırcolare dınamıca del ITeca-

I6 che abbraccıa c1elo terra, eternıtä m  9 UOIMMNO, mMondo Dıio
Abbıiamo VIStO che ria riıchıama la centralıtäa de]l Ssacrıf1c10 anche la totalıta

NC dharma che In segulto OCCUDA, cert aspetti, 11 dı rIa, sottolinea la
totalıta ”’ordine COSMICO. mI1ıto dell’ uomo COSMICO Urusa de]l sacrıf1c10
SMICO (Ro Veda “INn1ıZ10 dı Hlone sSımbol1co, rel1210s0, Hlosofico mI1ist1co
che CCOHM1IDASNA la tradızıone indu

Francıs D’Sa OSSCIVA che «Sullo sfondo dı 11 pensiero indu STa S12a Er
dea de] SacCrT11N1C10 S12a 11 mı1to dell’uomo COSMI1ICO. L’essenza del sıgnıficato dell’ıdea dı
sacrıf1c10 "intima p  za la rec1proca dıpendenza al tuttı gl1 essertl. acrıf1-
C10 sıgnıfıca SCINDIC dıpendenza connessione»”*.

Iutto col dıpende dal ome attraverso 11 COIDO DOSS1a-
accedere alla DETSONaA COS1 attraverso Ul mondo Organıco DOoSs1amO accedere allo

Spirito de] mondo. dıfferenz1lato. Iutt1 gl1 esser]1 hanno una capacıta Onda-
mentale dı immolare stess1i ql sacrıfıcarsı perche L’unıtä S12a ricostrulta incessante-

1NON SCapıto pluralıtä organıca.
360 hanno Cercato le analogıe tra il sacrıf1c10 dı Purusa, 11 sacrıf1c10 ll Cristo

l’eucaristia”. Certamente S1aMO0 ontanı dal modello trinıtarıo cr1stolog1co. (1
Intu1z10Nn1 USCUTC, 11 linguagg10 mıt1ico-simbolico la cultura de1 eda lonta-

nNOSTIra.
Una ettura trinıtarıa de1 varı per10d1 tradızıone indu DUO offrircı elementi

che 1910)8| da una ettura antropologica, tenomenologica tılosofica SS1
interpretatı ne prospettiva totale stor1a salve77a ın prospettiva

escatologıica.

54 D’S Dio, NO Irıno [L’Uno-Tutto. Introduzione all’incontro Ira Cristianesimo In-
duLismo, Querim1ana, Brescıia 1996,

CT COOMARASWAM AGUILAR In p  1colare: FAVARO,
L’uniıco SACKfICLO nel peNnsLiEro dı Sant’Agostino. Convergenze analogico-strutturali CN Ia VLSLONE 0-
fteandrica del SacrificL0 nel Veda. trascendımento sımbolico del SUNSUE, ın Mysterium SANZUINLS. SUN-

SUE nel peNSLEFO Civilta dell’Oriente dell 'Occiıdente. Valenze siımboliche terapeutiche, Ura dı
madı. Un1versıitä ell ( Foscarı dı ene71a. Dıpartımento d sull’ Asıa Urıientale, enez1a 2000,
83_08 edi anche: PADI  KARA, Sacrifice and COSMOS. Confrontation Between the 1C
and Eucharistic Sacrifice, Instiıtute f 'astora| Liturgy, CeYy of St. Justine-Padua, Doctorate thesis 0253
ua 2000 1L Istituto Incorporato alla Facoltä dı eologıa Pontificıa Un1iversıtäa Sant’ Anselmo dı
Roma.



(3AETANO FAVARO 303

Totalıta, dıfferenza, trascendenza alterıtä SOT1O categorıie da adottare anche PDPCI
approfondımento dell’ idea dı |DIT® ne1 eda sSse gettano tra 13  ccıdente

1L’ Orlente. I risultati 1NON SONO molt1 Ma 1l dialogo interrel1210s0, L’ascolto S pl-
rto ne] Cuore ne1 ımbol1 rel1210s1 de1 popol1, la condıvisione sacrıficale
dell’ amore POSSONO alutarcı cogliere 11 mı1stero de]l D1io0 v1ivente che S1 rıvelerä In ple-

nell’unıco Cristo che amnl StesSSOo, COINEC diceva Sant’ Agostino, nell’ottavo
9107N0 del comp1ımento creaz1one salvezza.


