RTLu V (3/2000), 373-393 373

La fede nel Dio uni-trino
in dialogo col mondo indu

Gaetano Favaro
Facolta di Teologia (Lugano)

Ogni tipo di dialogo dei cristiani con gli appartenenti ad altre tradizioni religio-
se non pud fare a meno di snodarsi all’interno di un presupposto teologico fondamen-
tale. Esso ci viene offerto dal mistero trinitario, in cui la volonta salvifica universale
di Dio Padre, I’'unica mediazione di Cristo e I’universalita dell’azione dello Spirito
Santo sono I’orizzonte, la motivazione originaria e anche 1’approdo di ogni forma di
evangelizzazione, quindi anche del dialogo interreligioso.

1l documento I/ Cristianesimo e le religioni della Commissione Teologica In-
ternazionale fa una sintesi di questo itinerario teologico-spirituale nelle profondita di
Dio. Si tratta di un percorso che nel tempo e nello spazio, manifesta la missione della
Chiesa, intesa come sacramento universale di salvezza',

Oggi molti teologi cattolici, evangelici ed ortodossi sono attenti a questa visio-
ne e ne trovano un fattore illuminante per la questione che riguarda I’universalita del-
la salvezza in Cristo e il valore salvifico delle religioni. Uno di questi & Gisbert Gre-
shake. Egli formula la sua tesi in questi termini: «la fede cristiana nella Trinita e la

' Cfr. CoMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Il Cristianesimo e le religioni, nn. 27-61.



374 ARTicoL

teologia trinitaria cristiana offrono una teologia basilare per il reciproco rapporto tra
le religioni, per il loro dialogo, per la loro reciproca comprensione e per il loro reci-
proco avvicinamento»®,

Greshake spiega il suo enunciato: «Con cid non si intende dire che nelle varie
religioni vi sarebbe il “fenomeno originario” di una fede trinitaria, entro la quale la
pluralita delle religioni potrebbe trovare un’unita, bensi che la comprensione di Dio e
il rapporto con Dio, a seconda di quale delle tre Persone divine (nell’accezione cri-
stiana) sia quella cui ci si orienta principalmente, consegue una figura di volta in vol-
ta diversa. Questi approcci e rapporti differenziati mostrano una sorprendente corri-
spondenza con le diverse tipologie delle religioni mondiali»®. All’interno di questo
orizzonte ermeneutico egli distingue tre tipi religiosi fondamentali.

Al primo tipo appartengono quelle religioni che insistono su Dio inteso come
mistero per noi irraggiungibile, il “totalmente Altro™, il “Senza nome”. In certe cor-
renti spirituali & qualificato come il “Nulla”, al di Ia di ogni ente.

In questa prospettiva non ¢’¢ alcuna via vera e propria che ci permetta di rag-
giungere I’ Assoluto. Tutte le religioni apofatiche appartengono a questa tipologia.
Anche il nirvana (estinzione) e Sinyata (vacuita) dei buddhisti esprimono questa ten-
denza. Al di la di ogni critica che si puo fare a questa “visione-non visione” si po-
trebbe dire che, qualora sia assunta in modo esclusivo ed assoluto, non sembra di-
stanziarsi molto dall’agnosticismo, dall’ateismo e dal nichilismo.

Intesa in questo modo, ¢i si chiede se essa & ancora apportatrice di senso.

Al secondo tipo appartengono quelle tradizioni religiose che intendono Dio
com persona trascendente, che parla alla creatura umana e si lascia interpellare da es-
sa. Ebraismo, Cristianesimo e Islam vivono in modo diverso questa forma di rappor-
to fondamentale e “personale” con Dio. Chi partecipa in modo esclusivo ed assoluto a
questa visione puo cadere in un monoteismo rigido e monolitico e in un moralismo
formale. La dimensione cosmico-contemplativa della religione puo cosi venirne sot-
tovalutata.

La terza tipologia vede Dio come I'interiorita ultima di ogni essere. Dio & il
Tutto e oltre quel Tutto c’e il nulla. La concezione indi dell’identita dell’@man col
brahman, che troviamo nelle Upanisad e nel non-dualismo di $ankara, fa parte di
questa spiritualita. Se viene intesa in modo esclusivo e assoluto pud diventare una
gnosi, vanificare la pluralita e la consistenza di ogni realta creata e della stessa corpo-
reita. Non c’¢ relazionalita, pluralita e dialogo. Ci si pud anche chiedere se ¢’& amore.
Panikkar si sofferma su un testo paolino per focalizzare nella Trinita la chiave inter-

* G. GRESHAKE, La fede nel Dio trinitario. Una chiave per comprendere, Queriniana, Brescia
1999, p. 105. La stessa enunciazione si trova nel volume piit ampio dello stesso autore: Il Dio unitrino. Teo-
logia trinitaria, Queriniana, Brescia 2000, p. 579.

* Ivi, pp. 579-580. L’autore dice di avere attinto anche all’opera di R. PANIKKAR, Trinitd ed espe-
rienza religiosa dell’uomo, Cittadella Assisi 1989, ma aggiunge: «Anche se di seguito verranno riprese
idee, contesti concettuali ¢ formulazioni dal testo di Panikkar sulla Trinita, non posso comunque aderire al
contesto generale ¢ a molti aspetti generali di tale opera» (ivi, p. 580, nota 220).



GAETANO FAVARO 375

pretativa di ogni tipologia religiosa: «Un solo Dio Padre di tutti, che & al di sopra di
tutti, agisce per mezzo di tutti ed & presente in tutti» (Ef 4,6).

Questo Dio Unitrino che ¢ sopra tutti & il Padre, che agisce per mezzo di tutti, &
il Figlio, e che & in tutti & lo Spirito Santo. Si tratta di tre presenze e “modi reali” di
Dio. Esse non sono forme mutevoli, divenienti e fenomeniche dell’ Assoluto avvolto
dal mistero e non sono la somma giustapposta di tre divinita emblematiche. Non si
possono nemmeno ridurre a semplici modalita di Dio.

Queste tre “immagini” di Dio vivono una reciproca pericoresi nel mistero del-
la vita trinitaria e, in modo partecipato, a diversi livelli, nella multiforme esprerienza
religiosa dell’umanita. I tre tipi religiosi descritti pongono I’accento su un aspetto di
Dio che trova la sua fonte originaria nella Trinita, ma che, se inteso separatamente e
in modo assoluto, non trova una motivazione convincente al di fuori della storia spe-
ciale della salvezza.

Angelo Scola osserva che «come il soprannaturale pone la natura (per avere fi-
gli nel Figlio, Dio ha creato 1'uomo e il mondo) e la grazia la liberta, & la rivelazione
(la cui pienezza & Gesu Cristo) che genera la “religio” e, quindi, storicamente, le re-
ligioni. In questo senso possiamo affermare che le religioni appartengono all’evento
della rivelazione e, percio, esse stanno nell’imperscrutabile disegno di Dio con una
certa valenza salvifica... L’affermazione della mediazione unica, universale e defini-
tiva del Figlio di Dio incarnato, morto e risorto propter nos et propter nostram salu-
tem lungi dal condurci ad uno sguardo scettico sulle religioni ci permette di coglierne
il vero significato mostrandone I’eventuale valore rivelativo/salvifico»®,

Questo & possibile, pero, alla luce della pienezza del mistero trinitario che ci & sta-
to rivelato. Quindi la Trinita & il principio unificatore, la chiave di comprensione e di in-
terpretazione delle diverse religioni. Questo cammino teologico comporta una conver-
sione di tutte le religioni e la loro liberazione da ogni forma di divenire storico che si
sgancia dall’unica sorgente da cui esse scaturiscono, secondo il progetto eterno di Dio’.

La Trinita ci offre anche i criteri di discernimento. Piero Coda ha riproposto re-
centemente I’inclusivismo cristologico in chiave relazionale trinitaria. Egli ritiene che
«& all’interno dell’evento cristologico stesso che “si dischiude” I’ontologia e I’ethos
della relazionalita che ha il suo ultimo orizzonte di illuminazione nel mistero trinita-
rio di Dio che Cristo ci rivela». Egli indica quattro piste lungo le quali deve muover-
si la riflessione teologica contemporanea:

* «la prima concerne il disegno salvifico universale del Padre, principio e fine
della storia della salvezza;

* A. SCOLA, I principi del dialogo interreligioso nella teologia cattolica, in AA.VV., L'unico e i
molti. La salvezza in Gesit Cristo e la sfida del pluralismo, Pontificia Universita Lateranense, Mursia, Ro-
ma 1997, pp. 217-218.219.

’ Secondo questa prospettiva la nostra riflessione si allontana da quella di Panikkar in Trinita ed
esperienza religiosa dell uomo.

* P. CODA, Per un’ermenentica cristologico-trinitaria del pluralismo delle religioni, in AA.VV.,
Gesi Cristo e I'unicita della mediazione, Paoline, Milano 2000, p. 64, nota 28.



376 ARTICOLI

* la seconda, I’identita protologica ed escatologica del Verbo/Figlio di Dio che
si rivela nell’evento dell’incarnazione e della morte/risurrezione di Cristo;

e laterza, la dinamica intrinsecamente universale e convergente dell’ azione del-
lo Spirito Santo in rapporto a Cristo;

* la quarta, la struttura trinitaria di unita nella diversita/pluralita dell’evento del-
la rivelazione cristologica»’.

Hans Urs Von Balthasar guarda al pluralismo religioso e agli altri pluralismi
come ad una sinfonia di Dio. Il significato del pluralismo non consiste nel rifiuto del-
I'unita dell’autorivelazione di Dio, ma sta nella adesione sinfonica a questa unita di-
vina e nel dare il proprio assenso perché cresca’. Pluralita e unita sono compossibili
nel piano del Padre. Con questa chiave interpretativa possiamo partire dalla fede tri-
nitaria per interpretare 1’induismo antico dei Veda.

1. TOTALITA, DIFFERENZA, TRASCENDENZA E ALTERITA

L’induismo & una tradizione religiosa che presenta un’offerta di salvezza e che
punta sull’eterno, sull’ Assoluto inteso in diversi modi. Nella misura in cui parte da
un’esperienza originaria, anche per questa religione si pud parlare di totalita e di dif-
ferenza. Ci si puo anche chiedere se & appropriato parlare di trascendenza o imma-
nenza dell’eterno e del divino e, almeno per alcune correnti, se si pud parlare del Dio
totalmente Altro e quindi di alterita.

Totalita, differenza, trascendenza e alterita sono termini che in Occidente han-
no assunto svariati significati. E sempre difficile usarli quando ci incontriamo con
I’Oriente, che si presenta con altri strumenti linguistici e culturali e che ha impostato
la propria vita percorrendo sentieri per noi oscuri.

* La totalita ci richiama una ricerca dell’unita del reale al di 1a delle moltepli-
cita e di fronte alla totalita finita della nostra esistenza. Il finito umano si confronta
con I'infinito e lo presuppone; si apre all’infinito e lo anticipa. C’& posto, all’interno
di questa totalita, per I"alterita di Dio? Oppure tutto & identico a se stesso? Anche 1'O-
riente si & posto questa domanda.

* La differenza di fronte all’ Assoluto si pone il problema della differenza radi-
cale dell’ente contingente dall’ Assoluto, che non pud essere paragonata a qualsiasi al-
tra differenza tra gli enti. C’& chi si affida ad una Realta ultima e definitiva, ad un Tu
personale, oppure ad un divino indeterminato, colto attraverso il mito e I’esperienza
del sacro, ma che non permette I’incontro reale e la comunione.

* La trascendenza pud essere intesa in diversi modi. L.’Occidente ha pensato
una trascendenza conoscitiva, che indica una realta indipendente che supera 1’ambito
della coscienza. La trascendenza metafisica, invece, indica una realti che & esterna ai
confini del mondo visibile e all’esperienza sensibile.

' P. CODA, Per un’ermeneutica cristologico-trinitaria, pp. 65-66.
* Cfr. r. HANS URS VON BALTHASAR, La verita & sinfonica, Jaca Book, Milano 1991, p. 8.



GAETANO FAVARO 377

C’¢ la trascendenza dell’uomo che supera infinitamente ['uomo, come ha detto
Pascal: I’'uomo puo valicare i confini della sua fatticita. E c’¢ la trascendenza teologi-
ca che & tipica di quell’ Assoluto che & indipendente e radicalmente altro nei confron-
ti del mondo e delle possibilita dell’uomo.

Rimane sempre aperto il problema di chiarire quale mediazione simbolica o
concettuale ¢ piu adatta ad esprimere la trascendenza. La tradizione occidentale & ri-
corsa ad una concezione dialettica del divino, oppure ad una anticipazione del divino
che & nascosta nell’interiorita della coscienza, che viene dal di fuori e che non puo es-
sere il risultato di una ricerca umana; oppure ha trovato nella tradizione ebraico-cri-
stiana quel Dio che & signore della storia, personalita libera che liberamente si ¢ rive-
lato all’'uomo.

I’ Occidente cristiano moderno ha anche guardato a Dio come al futuro escato-
logico dell’'uomo e ad un evento che dara compimento alla storia. C’&, infine, chi ha
pensato Dio come I'infinito che supera ogni capacita della coscienza umana e che pro-
viene da una estraneita radicale. Secondo questa interpretazione la creatura umana si
trova in una condizione di passivita insuperabile. Solo I’irrompere dell’ Altro puo di-
sturbarla.

» [ alterita oggi viene intesa come «quel supplemento di trascendenza necessa-
rio per rivelare cio che il pensiero classico ha occultato, ossia il fatto che 1’unico mo-
do adeguato di dire Dio & quello di rispettarne 1’alterita che eccede il pensare e non
pud essere ricuperata in un pensiero del fondamento o della causa primas»’.

L’incontro con altre persone & un cammino verso il totalmente Altro a condi-
zione che superiamo ogni senso di estraneita minacciosa quando incontriamo altri es-
seri umani, non oggettiviamo I’altro e ci sentiamo eticamente responsabili verso il no-
stro prossimo. Non va dimenticato che in questa esperienza I’alterita fondamentale di
Dio non va collocata allo stesso livello di altre alterita. E una esperienza della diffe-
renza, ¢ I'incontro col “volto” che, una volta visto, inquieta il cuore e lo sguardo".

In questo contesto I’incontro con Dio avviene in chiave personalistica e dialo-
gica. Secondo quest’ottica Dio si rivela come I’ Amore nascosto che incontriamo solo
amando. Ma c’¢ qui posto per il Dio di Gest Cristo che si & rivelato nella storia? La
fede cristiana non pud ignorare la oggettivita cristologica. Non basta nemmeno rifar-
si alla Trinita «intesa come simbolo ultimo dello scambio comunicativo e gratuito»,
ma ¢ necessario invocare «il nome del Padre, che il Figlio Gesu ci ha affidato nello
Spirito»''. Cio non toglie che i quattro termini chiave — totalita, differenza, trascen-
denza e alterita — possano costituire una mediazione critico-interpretativa per acco-
starci all’induismo antico.

* A. COZZI, Dio ha molti nomi. Dire oggi il nome eterno del Padre di tutti, Paoline, Milano 1999,
p. 197.

" Cfr. r. E. LEVINAS, Tortalita e infinito, Jaca Book, Milano 1980; ID., Altrimenti che essere o al
di la dell’essenza, Jaca Book, Milano 1983, ID., Di Dio che viene all’idea, Jaca Book, Milano 1983.

" A. COZZI, Dio ha molti nomi, p. 202. Per una sintesi dei quattro termini chiave, totalita, diffe-
renza, trascendenza e alterita cfr. il volume di Cozzi, pp. 169-202.



378 ARTICOLI

2. LA RELIGIONE DEI VEDA

La religione nei Veda non era come nell’Occidente moderno, un settore della
vita sociale distinto dalla cultura, ma un complesso di esperienze, idee, rituali e rego-
le di comportamento che integrano e permeano tutte le dimensioni dell’esistenza. Esi-
stevano correnti filosofiche che cercavano di spiegare il mondo, le relazioni che lega-
vano le potenze cosmiche personali e impersonali tra di loro e con gli esseri umani.

L’uomo vedico era convinto di dipendere da tali potenze con cui doveva coopera-
re mediante il culto e la preghiera”. Secondo il Rg Veda esistono trentatre Dei (deva):

undici Dei celesti: Sole Aurora, Visnu, Mitra, Varuna ...

undici Dei atmosferici: Indra, Rudra, Vayu, i Marut, le acque ...

undici Dei terrestri: fiumi, Prthivi, Agni, Soma ...",

Queste figure pill importanti concepite come personali hanno molto in comune;
ogni Dio pero svolge il suo compito a proprio modo e con mezzi propri. Talvolta una
“figura di Dio” & pit una funzione determinata che una persona.

Su questo sfondo va introdotta 1’ideologia delle tre funzioni promossa e soste-
nuta principalmente da Giorgio Dumézil, ma ora accettata, non senza contrasti e per-
plessita, da molti studiosi dell’antica cultura indiana. Secondo I’autore francese, la
mitologia comparata, 0 meglio lo studio comparativo delle religioni dei popoli in-
doeuropei, mostra come non solo la religione, ma anche la loro societa e la loro cultu-
ra sono imperniate su tre funzioni che hanno trovato una sistematizzazione rigida e in
parte riduttiva nei tre varna (o caste) indiani dei brahmani, degli ksatriya, dei vaisya".
C’¢e una realtd misteriosa che trascende la struttura della societa e che & nello stesso
tempo il corrispondente referenziale della stessa societa.

I1 rapporto dell’'uomo e del cosmo col divino € interpretato in modi diversi.
Non esisteva una delimitazione precisa tra Dio e I’uomo. | deva non sono sempre in-
dipendenti, spesso non godono di qualita superiori a quelle umane. Essi, come le po-
tenze naturali e la potenza in generale, possono essere temporaneamente o permanen-
temente rappresentati da animali o oggetti inanimati. Le loro manifestazioni esteriori
e il loro modo di agire vengono descritti in maniera pit 0 meno antropomorfica. Per
quanto ne sappiamo, perd, non furono rappresentati figurativamente né venerati in
idoli. Al di sopra di essi non troneggiava alcun sovrano assoluto.

In questo “politeismo” diffuso, determinate funzioni potevano manifestare una
grande affinita con quelle di altre figure o con entita autonome o addirittura identifi-
carsi con esse. Tale fenomeno ha dato luogo a ogni genere di spostamenti, di identifi-
cazioni e di assorbimenti®”, come le divinita duali o triadi.

" Cfr. J. GONDA, Le religioni dell'India. Veda e antico induismo, Jaca Book, Milano 1981, pp. 48ss.

" Ci sono anche altri modi di dividere gli dei in gruppi: es. otto Yasu, undici Rudra, dodici Aditya,
i due Asvin ecc.

' Cfr. r. G. DUMEZIL, Mito ed epopea, Einaudi, Torino 1982, pp. XVIILXVIL.

" Cfr. . J. GONDA, The dual deitis in the religion of the Veda, North-Holland Publishing Com-
pany, Amsterdam 1974; ID., Triads in the Vedas, North-Holland Publishing Company, Amsterdam 1976.



GAETANO FAVARO 379

Tutto questo rende comprensibili le relazioni infinitamente varianti e spesso
cangianti tra gli déi. Il cosiddetto atteggiamento enoteistico dei poeti, per il quale an-
che figure o essenze di secondo piano potevano apparire come “dio principale”, & in
parte frutto della loro tendenza ad assolutizzare I'importanza di determinate funzioni
ascritte ai deva e di per sé indispensabili e ad accentuare la divinita dei loro portatori.

C’¢ poi una certa preferenza data all’uno o all’altro Dio o evento mitico in de-
terminati circoli (tribti, famiglie sacerdotali). A questo riguardo bisogna tener presen-
te che I'interesse degli autori brahmanici del Rg Veda per un Dio non dimostra che
questi godesse della stessa popolarita anche nel popolo.

G.U. Thite sostiene che non solo si deve parlare di enoteismo, ma anche di eno-
ritualismo: “Ho la sensazione che non cia sia solo ’enoteismo e che esso non sia solo
nel Rg Veda, ma c’é un enoteismo generale nel pensiero indiano; non solo di volta in
volta qualsiasi divinita & considerata suprema, ma anche qualsiasi cosa che formi I’ ar-
gomento di attenzione in un determinato momento diventa per |’occasione 1’onnipo-
tente, il sublime, I’unico identico al Tutto. L’ enoritualismo dei testi Brahmana & sol-
tanto una parte di quell’enoteismo".

Per il rapporto tra gli Déi e I’ Assoluto nel mondo vedico sembra pertinente 1’ 0s-
servazione di Maryla Falk: «i testi non giustificano quella seducente costruzione di un
graduale passaggio del politeismo vedico attraverso il monoteismo al monismo spe-
culativo delle Upanisad; il monismo speculativo si afferma gia nel Rg Veda, senza
escludere il politeismo, ma semplicemente sovrapponendoglisi e assumendolo quale
forma secondaria e derivata nel suo quadro complessivo del reale». A chiarimento di
questo modo di vedere la realta, leggere Rg Veda X,71-72; 81; 121; Atarva Veda 10,8
e Rg Veda 1,164,46: «Indra, Mitra, Varuna, Agni (lo) chiamano, ed & il celeste uccel-
lo bene alato (il sole). Cio che & uno i cantori nominano in vari modi; (lo) chiamano
Agni, Yama, Matarisvan»"",

2.1. Rta

11 concetto di rta risale ai tempi prevedici, come & provato dal fatto che & pre-
sente anche nella religione iraniana; tuttavia I’ interpretazione vedica non si colloca in
uno stretto parallelismo con I’Avesta. H. Liiders scrive che rra corrisponde esatta-
mente all’avestico asha per quanto riguarda il nome, ma che c’¢ una differenza: «rta
¢ assolutamente primordiale ed & collocato al di sopra di tutti gli D&i, mentre asha &
creata da Ahura Mazda»". La concezione vedica di rta non ha paralleli nel resto del-
le tradizioni indoeuropee. Rta ¢ considerato nella concezione vedica il primo princi-
pio ed il suo punto centrale.

Per mezzo di rta il mondo & venuto all’esistenza, per mezzo di rta questo o
quel Dio ha esteso tre o quattro volte il cielo e la terra. E come & per mezzo di rta

* Cfr. G.U. THITE, Sacrifice in the Brahmana Texts, University of Poona, Poona 1975.

M. FALK, 1l mito psicologico nell’India antica, Adelphi, Milano 1986, p.11.

" H. LUDERS, Varuna, vol.l, Varuna und die Wasser, 1D., Varuna und das Rta, (Vandenhoech &
Ruprecht, Géttingen) 1951; 1959, p. 652.



380 ARTICOLI

che il mondo & venuto all’esistenza, cosi & per mezzo di rta che & mantenuto: yta &
cio che 'aurora irradia, che i fiumi fanno scorrere, satya & cio che il sole emana.
Sembra esserci una perfetta coincidenza tra rta da una parte e sacrificio o yajiia dal-
I’altra o anche, come vogliono altri autori, tra rfa da una parte e verita, canto sacri-
ficale dall’altra.

Per quanto riguarda I’origine etimologica del termine due sono le soluzio-
ni piti comuni, anche se piuttosto divergenti. Alcuni lo fanno derivare da *ar = uni-
re, tenere insieme cfr. apopioke, artus. In questo caso rta indicherebbe «cid che
tiene insieme», qualcosa come «legame cosmico, ordine cosmico». Perd a volte si
applica alle acque; in questo caso il significato di tenere insieme si adatta male. Es-
so ¢ inoltre sinonimo, a volte, (nel Veda) di satya, che esprime cio che mette in mo-
to. Da ultimo rfa & contrapposto al suo negativo anrfa che indica costrizione, op-
pressione.

Altri lo fanno derivare da r (cfr. dpvout, apdw, orior, remus, aro) = andare ver-
so, raggiungere, fissare in un posto, legare. Quindi rta significa cid che mette in mo-
to, che agisce, che lavora, azione. Anche il significato di giuramento (RV 10,34,12),
mantra (3,55,3), verita (9,113,4) mostra I’idea di efficacia, di potere operativo.

Secondo Gonda «sotto il profilo etimologico il termine indica verosimilmente
cio in cui si & realizzato il concetto del comporre e dell’adattare. Il rfa non & identico,
bensi un concetto complementare di satya, cid che corrisponde allo stato reale delle
cose (rtan ca satyam ca)»". Secondo Charles Malamoud rta & «il pieno differenziato.
A rta si oppone la nirrti “disordine”, “disorganizzazione”»*".

Nell'India post-vedica il dharma svolge lo stesso ruolo del rta nel Veda, ossia
la coerenza e la continuita del mondo. L’inno del Rg Veda 4,23 descrive poeticamen-
te la potenza di rra:

rta ha cibo vario che irrobustice;

il pensiero del rza cancella le trasgressioni

la lode del rta, elevante, luminosa,

apre le sorde orecchie dei viventi.

Stabili sono i fondamenti del rta;

nelle sue splendidi forme ci sono molte bellezze.

Per mezzo di rta ci portano cibo

per mezzo di rta le vacche vengono al nostro rito.

Rendendo stabile il rta egli lo sostiene

Veloce si muove la potenza del rra e vince il bottino

rta appartiene alla vasta terra e al cielo

le mueche da latte offrono il loro latte al rta.

" J. GONDA, Veda e antico induismo, p. 122, nota 27.
* C. MALAMOUD, Cuocere il mondo. Rito e pensiero nell’India antica, Adelphi, Milano 1994,
P79



GAETANO FAVARO 381

2.2. Rta e sacrificio

Rta indica anche il sacrificio. Senza yajia (sacrificio) nessun rta ¢ possibile
agli occhi degli indiani vedici*. Quindi, eccetto in casi in cui il contesto esiga la loro
diversificazione, rfa e yajiia sono sinonimi.

Per indicare il carattere preminente di rza il Rg Veda lo pone alla sommita dell’u-
niverso, nel quarto piano, dopo la terra, I’atmosfera e il cielo. La Maitrayana Samhita ri-
pete spesso: Rfa solamente ¢ il supremo; nessuno va oltre rta, su rta la terra ¢ fondata.

Anche le acque sono messe sulla vetta del mondo, il che conferma I’identifica-
zione di rta con le acque. L abitazione del sacrificio & pure sulla vetta dell’universo.
L’identificazione con il pil elevato in senso fisico sottolinea, in termini mitici, il pitt
importante, il primigenio. In questa prospettiva lo zenith coincide con I’ombelico -
dugaiogs -, il punto di partenza da cui tutto il cosmo, spesso concepito come un em-
brione, si sviluppa:

«lo ti domando dell’estremo termine della terra;

domando dove & I’ombelico del mondo.

Questa vedi & I’estremo della terra

Questo sacrificio & I’ombelico del mondo»?.

Raggiungere il fondo di rfa o delle acque rappresenta il raggiungimento del po-
tere supremo e la sovranita. Gli Dei dipendono da un ordine liturgico piu alto: essi in-
fatti, come anche i pitr (antenati), celebrano la loro liturgia nel seno del rta o, il che &
lo stesso, nelle acque. Questo vuol dire che nell’esercizio delle loro funzioni i deva e
1 pitr sono totalmente circondati e protetti dal supremo potere di rta o delle acque (Rg
Veda 5,62,1).

L’azione sacrificale stessa degli Dei e sottoposta ad un pin alto rta o yajiia. Con
I"aiuto del sacrificio gli Dei offrirono il sacrificio; questi furono i primi fondamenti
del mondo come pure dell’ «ordine sacrificale» (Rg Veda 10,90.16). :

Anche i pitr all’inizio della creazione celebrano in cielo il loro sacrificio per
mezzo di un altro sacrificio (R Veda 5,15,2)".

I1 senso di tutto cio € che come il sacrificio terrestre & condizionato da un piu al-
to sacrificio, nella stessa maniera 1’ ordine sacrificale celeste & condizionato da un or-
dine sacrificale superiore, grazie al quale gli abitanti del cielo celebrano il r7a o yajia.
Di Mitra e Varuna si dice «quelli che sono signori del rfa per virti del rra»™.

Lo scopo, la meta del sacrificio non sono gli Déi, ma la sede del rta, secondo
.§atapatha Brahmana 4.4.4.13-14%: «Compiuto il sacrificio lo stabilisce nel sacrificio
e cosi unisce il sacrificio al sacrificio, dicendo: “O sacrificio, va al sacrificio, al Si-

gnore del sacrificio, al tuo stesso seno”»*.

? Cfr. Maitrayana Samhita, 1,10,12.

* Rg Veda 1,164,35.

* Cfr. r. anche Rg Veda 7,56,12; 5,68.4; 8,86,5; 5,12,3.
* Cfr. r. Rg Veda 1,23,5.

G0 0 1 .S:ampatha Brahmana 4,4,4,13-24.

* Cfr. r. anche S'afaparha Brahmana 3,2.2,7; 1,1,4,3.



382 ARTICOLI

In questa linea il sacrificio che ascende alla sua sede suprema appare come un
ritorno al suo punto di partenza, al suo grembo. Quindi I'ascesa del sacrificio presup-
pone la sua discesa, cosl che ci si pud immaginare che il sacrificio compia una traiet-
toria circolare. Difatti tutta la creazione potrebbe essere descritta alla stessa maniera.

Gli Dei sono nati dal yfa e sono nutriti in esso, crescono per suo mezzo. Essi,
inoltre, appartengono essenzialmente all’ordine del rta. Di Agni si dice: rta asa nama
te, «la tua vera essenza € in rta» (RV 5,44,2).

E perché sono dotati della natura di ria che gli Déi agiscono in conformita del
rta, ciog sacrificano, lasciano passare I’inesauribile corrente spirituale e le ricchezze
materiali, mentre i poteri di anrta vi si oppongono, essi percio sono adeva, ayajia. E
in questo senso che gli D&i sono poteri di rta o yajiia.

C’¢ una forte somiglianza, un’omologazione, tra gli Deéi derivanti da
atman/brahman nelle Upanisad e la loro dipendenza da rta/yajiia nel Rg Veda. Se mo-
noteismo vuol dire accettazione di un principio supremo dal quale ogni cosa dipende in
tutti gli aspetti, bisogna dire che esso & gia presente nel Rg Veda mediante il concetto
di rta. Questo monoteismo non si & sviluppato dal politeismo, ma da altre premesse.

L’Essere supremo non & chiamato (eccetto qualche raro caso) “deva” nelle
Upanisad, ma atman, brahman, isvara... e nel Rg Veda non & chiamato divinita (de-
vatman), ma rta, yajia, le acque ...

Dice Gonda: «Lo sviluppo rettilineo della religione che procederebbe in ordi-
nata sequenza dall’animismo al monoteismo attraverso il politeismo, che era stato
adottato negli ultimi decenni del secolo scorso da molti studiosi, si & dimostrato inso-
stenibile»®.

Dall’immagine dei carri i vedici ¢ stata presa I'idea di rta o yajiia come un car-
ro maestoso che va per I'universo, trasportando ogni sorta di beni. E un unico carro,
ma gli aurighi variano, a volte sono gli Déi, a volte gli uomini (RV 10,130,7). Visto da
questa angolatura il sacrificio degli Déi non & un nuovo sacrificio, ma la guida del sa-
crificio supremo in una direzione particolare: creativo o distruttivo, verso I’alto o ver-
so il basso. L’immagine vedica degli D&i come aurighi del grande rta, che & da iden-
tificarsi con il rra supremo, & percio un’altra immagine che indica la connessione di
continuita che esiste tra il sacrificio supremo e quello celeste.

Come nella fase discendente del sacrificio gli D&i sono gli aurighi del supremo
rta, alla stessa maniera nella fase ascendente o nella fase di ritorno, essi sono gli auri-
ghi del sacrificio terrestre™.

[l sacrificio terrestre non & nient’altro che il sacrificio celeste disceso in terra ed
operante tra gli uomini, i quali si limitano a promuovere o a lasciar passare attraverso
di loro le correnti di r7a che procedono dal piano degli Dei®. Quindi la liturgia sulla
terra ¢ la continuazione della liturgia celeste.

7J. GONDA, Change and Continuity in Indian Religion, Munshiram Manoharlai, Delhi 1985, p. 131.
* Cfr. Rg Veda 6,55,1 con 8,11,2.
* Cfr. Rg Veda 2,28,5.



GAETANO FAvARO 383

2.3. Rta e la morte, la morale e il male dell’'uomo

Dopo la morte 1’'uomo deve raggiungere il luogo del riposo: questo luogo coin-
cide con la sede del rfa e con il fondo delle acque. La sede del rza perd si pud rag-
giungere non solo dopo la morte, ma gia fin d’ora. Il raggiungimento del rta non & un
ideale solo per gli uomini, ma anche per gli Déi. Confrontando il raggiungimento del
rta con il raggiungimento del Brahman nella tradizione posteriore emergono due dif-
ferenze importanti:

¢ dal Brahman non ¢’é ritorno mentre si ritorna dalla sede del rta;

* il raggiungimento del Brahman rappresenta I’estinzione della pluralitd, men-
tre il raggiungimento del rfa non sembra presupporre questa estinzione™.

Rita ¢ in connessione anche con Varuna, il grande Dio, custode dell’ordine mo-
rale nel Rg Veda. Egli & il sostenitore e la fonte del rfa (Rg Veda 2,28,21).

Rta, in questo contesto morale, & una forza impersonale, che pero richiede una
collaborazione da parte nostra per il suo mantenimento. Rfa & un ordine cosmico ed
etico. Il sole & ’occhio di Varuna e il volto di rfa. Varuna in quanto signore e con-
trollore del rra & anche il signore e il controllore delle acque.

La connessione tra rta e Varuna ci introduce nel problema morale e della colpa.
Si tenga presente pero che il concetto di colpa € pil in connessione con le potenze che
con Varuna. L’uomo vedico sentiva il bisogno di difendersi contro le sostanze poten-
ti o le potenze concepite in modo materiale, molteplici, pensate prevalentemente co-
me impersonali, apportatrici di malattie o di infelicita, e in misura non minore contro
i nemici e i rivali, che potevano mettere in movimento il mondo abitato.

Non meno temuti erano la macchia e il “contagio”, che uno poteva contrarre. La
trasgressione, anche quella inconscia o inintenzionale, causava la macchia della colpa,
che aderiva come un’infezione morbosa al trasgressore o alla sua vittima sacrificale.
Pure il contatto con lui era pericoloso. La macchia della colpa veniva bruciata, lavata
via 0 annientata con un rito di purificazione. Si poteva espiare anche la colpa di altre
persone. Quasi mai la colpa ha valore di un’azione cattiva commessa contro gli Dgi.

Gli esseri divini, anche quando sono concepiti come persone, non sono in ge-
nere delle entita etiche. Nel culto degli Aditya (il gruppo di Varuna, davanti al quale
si vuole apparire “senza peccato”) spicca pit fortemente un elemento etico, questo
pero € solo un aspetto di un legame generale alla norma. Gli Aditya presiedono a un
ordine (rta) esistente indipendentemente da loro.

* Va rilevata che non & lecito interpretare alla luce delle formulazioni seguenti della dottrina del
karman e della rinascita il problema concreto della discesa degli Dei e dei pitr dalla sede del rta per assu-
mere posizioni sacrificali; essi infatti pur scendendo non 1’abbandonano. Inoltre i passi che parlano dell’e-
stinzione di pluralita nella sede del rta sono affiancati da altri che invece affermano la pluralita degli esse-
1i in quella sede. E difficile conciliare le due serie di affermazioni. Si pud pensare che ci siano due modi di
arrivare al rta, alle acque, alla realta suprema: uno & I’entrarvi per rimanerci, per ottenere 1’unita originaria,
per ricostruire il Purusa/Prajapati; 1’ altra & semplicemente per ottenere qualcosa, per “rubare” qualcosa da
quella sede che & il repositario di ogni bene e di ogni ricchezza. L’ascensione & piena di pericoli e non &
sempre facile raggiungere la sede illesi. Spesso uno sbaglio fatale fa precipitare la persona in un abisso
oscuro dal quale solo I'aiuto divino puo sollevare.



384 ARTICOL

2.4. 1l sacrificio

Secondo I’Atharva Veda II1,1,1 sei sono le colonne che sostengono la terra:
satya = vero (esistente); rta = ordine, struttura (riguardanti la struttura dell’universo);
tapas (calore, fervore, concentrazione, fatica riguardante la creazione); diksa (inizia-
zione), yajia (sacriticio), brahman (formula riguardante il sacrificio).

Yajiia, proprio in quanto & una delle colonne della terra, non & solo sacrum fa-
cere, come la parola “sacrificio” farebbe supporre. Etimologicamente yaifia & impa-
rentato con @yog = sacrificio, espiazione; @y1og = sacro; dyvég = venerato, purifica-
to; &fopon = venerare profondamente, vergognarsi.

In Grecia e in Israele si descrivono sacrifici, ma non se ne fa una teoria si-
stematica; il sacrificio & per lo pilt solamente un atto di culto, non un soggetto di spe-
culazioni filosofiche; non ¢’& una filosofia 0 una teologia del rito/sacrificio.

In India il sacrificio & in relazione alla creazione, all’ Assoluto, a Vée (la Parola), al-
la magia (dominio sulla natura), alla scienza; tutto & orientato verso yajiia o parte da esso,
anche molto dopo il tempo vedico: ad es. il teatro & considerato come yajia). Nella Gre-
cia antica non ¢’¢ un libro sul sacrificio, i riti vanno dedotti da poemi, miti ecc. In India i
testi pili antichi e sacri sono delle raccolte di materiale per il sacrificio o con esso stretta-
mente connesso. Sappiamo quasi tutto sul sacrificio pratico e teorico in India e ben poco
di quello greco e romano. L’India che non ha la storia conosce la storia del rituale?,

1l sacrificio, secondo il nostro modo di vedere, suppone un Dio, un peccato, una
vittima sostitutiva, il sangue versato. In India tutto cid & presente solo parzialmente.
Predominano la teoria e il simbolismo della creazione, della generazione, il potere,
I’ordine, I'unicita, il fuoco, Agni ecc. Secondo la tradizione indiana quattro sono i li-
velli di interpretazione della realta: uno di questi & quello rituale:

¢ adhidaivika = cosmico (o del divino)

* adhibhautika = sociale (o degli esseri)

¢ adhyatmika = microcosmico (o dello spirito)

* adhiyanika = rituale (o del sacrificio)

Quest’ultimo livello ha influssi anche sugli altri; ad es. i dasyu sono nemici per-
ché non offrono sacrifici e non parlano chiaro. Tutta la vita del popolo arya, dice
Chaubey, girava attorno allo yajiia®.

11 sacrificio & I’ombelico del mondo™:

» & il principio di vita

e & I’atto che fa ['universo (allora, adesso)
* & il centro dell’universo™.

* 8. LEVI, La doctrine du sacrifice dans le Brahmanas, Presses Universitaires de France, Ernest
Lerous, Paris 1998, p.138.

* Cir. r. B.B. CHAUBEY, The Institution of Sacrifice in its Sociological Perspectives, in “Vishve-
shranand Indologial Journal” XXII (June-Dec 1984), 86-103.

* Cfr. Rg Veda 1,161,35, citato sopra.

* Cifr. il simbolismo del “centro” in M. ELIADE, Immagini e simboli, Jaca Book 1987, pp. 29ss. e
Trattato di Storia delle Religioni, Boringhieri 1986, pp. 386ss.



GAETANO FAVARO 385

Quindi il sacrificio ¢ I'inizio del mondo; il legame tra cielo e terra (si vedano
albero cosmico, montagna, colonna)®. Cid che esiste, nel cosmo e nella societa, esiste
in quanto partecipa del sacrificio®. Tutto cid che & in noi (sensi, vita) ci viene tramite
il sacrificio”. 1l sacrificio, a dire di Lévi, ha fatto I'uomo a sua immagine.

Il sacrificio & un processo generativo e ciclico. Il sacrificio innanzi tutto & uti-
le per ottenere progenie ed ¢ offerto da Prajapati per creare gli esseri. Il sacrificante
stesso nasce dal sacrificio: «Prajapati, divenuto un embrione, nacque dal sacrificio,
similmente il sacrificante divenuto un embrione nasce dal sacrificio»”. In verita
«non-nato & I"'uomo finché non offre il sacrificio. E per mezzo del sacrificio che egli

2239

nasce™”.

Per la generazione ¢ fattore indispensabile la coppia; ecco quindi la tendenza
dei testi Brahmana di mostrare come in ogni rito particolare sia coinvolta una coppia
di oggetti, di atti, di riti ecc. di cui, basandosi per lo pili sui generi grammaticali, uno
¢ maschile e I’altro & femminile: ad es. prana (respiro) / vac (voce, parola); sacrifi-
cante / sua moglie; la pentola e il carbone; il fuoco e la legna ecc. Il simbolismo del

seme, del grembo, della crescita nel grembo, della nascita ecc. viene usato spesso per

indicare e descrivere i vari riti o i loro risultati®.

Il sacrificio & principio generale di vita: & il Sé, I’Amman, di tutti gli esseri; & il
Brahman assoluto; ¢ il rfa, la struttura portante, I’ ordine stesso delle cose, € il centro*.

Questa visione del sacrificio come totalita e principio di creazione fa dire a R.
Panikkar che 1’universo nella sua totalita, secondo la visione indiana, non si appoggia
su una realta extracosmica, su un altro fondamento diverso da se stesso, sull’assunzio-
ne di un Essere primordiale dal quale sarebbe venuto. All’origine di tutto, di ogni esse-
re, ¢’ un sacrificio che I’ha prodotto. Detto in altre parole: il sacrificio & il dinamismo

* Cfr. Rg Veda 90,121.

* «Cio che il sacrificante offre nel fuoco offerto agli Dei, per esso gli Dei esistono; e cio che viene
consumato nelle varie sedute sacrificali, offerto agli uomini, per esso gli uomini esistono... Quelle creatu-
re che non sono ammesse al sacrificio sono abbandonate... e cosi tutto cio che esiste qui sulla terra tutto é
ammesso al sacrificio» (Satapathabrahmana 111,6,2,25-26).

' «Alla nostra vita venga ogni potere per mezzo del sacrificio

al nostri polmoni ogni forza per mezzo del sacrificio

ai nostri occhi ogni energia per mezzo del sacrificio

ai nostri orecchi ogni forza per mezzo del sacrificio

alle nostre schiene ogni energia per mezzo del sacrificio

Ogni potere sia al sacrificio per mezzo del sacrificio» (Yajurveda 9,21).

& gazapathabrahmana II,2,1,11.

* Jaiminyopanisadbrahmana 111,3,4.8:

«Ajato ha vai puruso yavan na yajate».

Si noti il tentativo di assonanza tra ayato (non.nato) e nayajata (non sacrifica).

Secondo la tradizione vedica indiana I’'uomo nasce tre volte: dai genitori, dal sacrificio, alla morte.
Si veda il Capitolo Diksa in J. GONDA, Change and Continuity in Indian Religion, Munshiram Manohar-
lal, Delhi 1985, pp. 315-362 e G.U. THITE, Sacrifice in the Brahmana Texts, pp.112-123.

“ Cfr. ivi, pp. 244-256.

4y, fata;Jathabr'ahmana XIV.,32,1 e I11,1,4,15; V,3,2,1. La funzione e I'importanza dell’ Arman
e del Brahman ci introducono gia nel pensiero posteriore delle Upanisad. Cfr. Atharva-Veda XIX,42.



386 ARTICOLI

interno dell’universo®. Secondo Thite il sacrificio & un’operazione meccanica che agi-
sce per energia intima. Nascosto nel seno della natura, se ne libera solo sotto 1’azione
magica del sacerdote. Uno dei risultati del sacrificio infatti & quello di far piovere®.

Nettamente contrapposta a tale concezione meccanicista pero, sta un’altra ten-
denza pure molto comune e che si pud sintetizzare con questa espressione: «Questi
fuochi, in verita, sono costruiti con la mente; e tutti gli esseri in ogni tempo li costrui-
scono per colui che sa cio, anche quando dorme; per mezzo della conoscenza soltan-
to questi fuochi sono costruiti per colui che sa cio»*.

Varie sono le identificazioni e i paragoni per descrivere la natura del sacrificio:
il sacrificio € un vestito, una collezione, una giara, un’antilope, un cervo, un carro, una
barca, un traghetto, un cavallo, un volatile, un albero, & la parola®.

Il sacrificio & anche Agni, Visnu o altri D&i; il sacrificio & il Veda. «Come i fiu-
mi che scorrono in varie direzioni hanno nomi diversi, ma quando arrivano al mare per-
dono il loro nome e si chiamano “mare” soltanto, similmente, tutti i Veda con la lette-
ratura ausiliaria vengono chiamati sacrificio (yajfia) quando s’incontrano con esso»™.

Il sacrificio & concepito come un microcosmo; tutto ¢id che succede nel micro-
cosmo viene riflesso nel macrocosmo e tutto cid che avviene nel macrocosmo si ri-
flette nel microcosmo. I testi sostengono che si possono controllare i fenomeni natu-
rali per mezzo di riti, formule ecc. D’altra parte tutto il macrocosmo ¢ inteso come un
microcosmo; cosi il mondo stesso & un sacrificio, tutto cid che capita nel mondo & sa-
crificio. Il fuoco offre se stesso al sole nascente; il sole, al tramonto, offre se stesso in
sacrificio nel fuoco della sera. La notte offre se stessa al giorno e il giorno alla notte;
I'espirazione offre se stessa in sacrificio all’inspirazione e I’inspirazione all’espira-
zione. Il sacrificio pertanto pervade ogni cosa: 1’universo e I’individuo, I’infinitamen-
te grande e I'infinitamente piccolo, la materia e lo spirito®.

Numerosi sono i riti sacrificali e i nomi dei sacrifici; essi pero, secondo Sata-
pathabrahmana XI,5,6 sono riducibili cinque grandi sacrifici (mahayajiia): agli esse-
ri, agli uomini, agli antenati, agli déi e al brahman. 1 sacrificio al brahman si compie
con lo studio dei Veda, quello agli déi con le offerte sul fuoco, agli antenati con 1’ac-
qua lustrale, agli uomini con 1’omaggio agli ospiti, a tutti gli esseri con un’oblazione
versata al suolo.

Ma il sacrificio & “uno”: «uno invero & il sacrificio» (JaimB I1,70). Esso & I’Es-
sere supremo, ¢ Prajapati. Questa identificazione & ripetuta spesso nei testi. In Praja-

“ R. PANIKKAR, The Vedic Experience, Mantramanjari, Darton, Longman and Todd, London
1979, pp. 347ss.

“ Cfr. G.U. THITE, Sacrifice in the Brahmana Texts, p- 226. Anche recentemente si sono fatte a
Poona, con sovvenzioni governative, ricerche di carattere meteorologico con velivoli dell’aeronautica per
studiare I’influsso dei fuochi artificiali sull’atmosfera.

4 .fa!apa:habrahmana, X,53,12.

* Cfr. G.U. THITE, Sacrifice in the Brahmana Texts, pp. 280ss.; H. AGUILAR, The Sacrifice in
the RgVeda (Doctrinal Aspects), Bharatiya Vidya Prakashan, Delhi, Varanasi, 1976, pp. 66-67.

“G.U. THITE, Sacrifice in the Brahmana Texts, p.289.

11 pensiero & in ivi, pp. 293-298 ¢ in J. GONDA, Change and Continuity in Indian Religion, p. 196.



GAETANO FAVARO 387

pati, sacrificio, risiedono tutti i desideri, cio¢ la sorgente di ogni attivita e immortalita.
11 sacrificio della terra non ¢ altro che I’immagine del sacrificio di Prajapati che sacri-
fica se stesso e crea la controparte (pratima) del suo sacrificio e la dona agli uomini
(Satapathabrahmana 11,1,8,3). Anzi il corpo stesso di Prajapati & il sacrificio.

Come per mezzo del sacrificio gli déi conquistarono il cielo e divennero déi, co-
si «Indra si & seduto sul trono del cielo, dice Lévi, come i re si siedono sul trono in ter-
ra; ma al di sopra di lui si eleva ancora, impercettibile nella sua misteriosa essenza, il
sacrificio...».

11 sacrificio & stabilmente basato sul rfa cosi come dal rra stabilmente proviene;
ed ¢ illimitato, potendo essere “teso’ all’infinito; principio e soffio universale di vita.
11 sacrificio & spirito unito a vac che rende immortali e che distingue gli arya dagli
asura, il sacrificio & dunque 1’anima di tutto™: «Il sacrificio & il sé di tutti gli esseri e
di tutti gli d&i» (Satapathabrahmana, 14,3,2,1).

I1 sacrificio infine & I’'uomo (purusa). 1 vari riti o le varie parti dei riti vengono
identificati come membra del corpo umano; cosi ad es. la cerimonia del pravargya &
considerata la testa, il fuoco ahavaniya & la bocca, 1’ altare elevato (uttaravedi) & il na-
so ecc.: «Il sacrificio & I’'uomo, dice il Satapathabrahmana, perché & 1’'uomo che lo ten-
de e il sacrificio, una volta teso, ha esattamente la stessa estensione dell’uomo».

Questa identificazione tra sacrificio e purusa (uomo) verra usata dalla specula-
zione seguente per lo sviluppo della dottrina del purusa. Il sacrificio ¢ efficace. Gli déi
vivono perché sono nel sacrificio. Per mezzo del sacrificio gli uomini e gli eroi compio-
no le loro imprese. Il sacrificio riscatta dalla morte (Sathapathabrahmana 111,6,2,16).

Importante pero é il ruolo della sraddha cio¢ della fiducia, fede, confidenza sia
nel sacrificio che nella conoscenza delle cerimonie. «E la sraddha che costituisce la
durata all’infinito del sacrificio compiuto una volta per tutte; se si sacrifica con
sraddha il sacrificio che si ¢ fatto non & mai perduto».

2.5. Cosmogonia e sacrificio

Bisogna riconoscere innanzi tutto che nei Veda ¢’& una compresenza di varie
cosmologie. Parallelamente alle varie preferenze e sottolineature date a singoli Dei o
alla prevalenza piti o meno marcata di un rito sull’altro — cid che abbiamo descritto co-
me enoteismo ed enoritualismo, — si constata tutta una gamma di visioni cosmologi-
che reciprocamente poco amalgamabili e ricche di suggerimenti speculativi. A volta a
volta uno o I'altro degli Deéi & considerato all’origine dell’universo o la causa della
realta; il sacrificio € spesso pensato come la fonte primaria di tutto cio che esiste, Dei
compresi; e incluso nel sacrificio anche il yfa non manca di avere una valenza cosmo-
logica. Le potenze, e prima di tutte il Brahman, sono considerate cause fontali degli
esseri. Le visioni mitiche sull’origine del mondo si mescolano alle speculazioni filo-
sofiche e alle riflessioni religiose o agnostiche.

* Vac rappresenta la “lettera” del sacrificio, che perd viene offerto per mezzo della mente (manas):
cfr. Aitareyabrahmana 111,11,



388 ARTIcoL

La riflessione filosofico-teologica sulla creazione tende a partire dai dati offer-
ti dalla tradizione, che perd non & unica né unitaria. Come gia nella Grecia pre-socra-
tica le “opinioni” sull’arché erano diverse, cosi nel periodo vedico sia i punti di vista
circa I’origine dell’universo che 1’ambito stesso della ricerca che riguardava 1’ origine
(se esso debba essere ristretto alla fase iniziale del mondo o estendersi alla conserva-
zione delle cose) hanno fornito ampia materia di ricerca e di soluzioni®.

Anche in questo settore della ricerca si manifesta la natura della speculazione
indiana; essa non ¢ inclinata né alla apologetica per dimostrare falso il punto di vista
dell’avversario (tale spirito apologetico apparira sulla scena indiana pili tardi, al tem-
po dei darsana filosofici) né alla sintesi per riunire in un quadro coerente i vari punti
di vista. La sintesi, nel periodo che stiamo considerando e limitatamente al problema
della cosmologia, ¢ propriamente una sinthesis in cui gli elementi a volte molto di-
sparati vengono semplicemente presentati come validi, di volta in volta, e accostati ad
altri con essi non omogenei.

Tralasciamo il problema se I'uomo vedico abbia concepito I’origine del mondo
come una creazione o un’emanazione, come un rifacimento od ordinamento di materia
preesistente, se abbia considerato la possibilita di vari tipi di creazione, come piu tardi
si pensera a vari livelli di rivelazione. I testi che ci sono stati tramandati, nella loro ap-
parenza scarna e a volte incomprensibile, non ci permettono di dare delle risposte sicu-
re limitatamente a questo periodo pill antico. Solamente pil tardi, nelle Upanisad pri-
ma e nei sistemi filosofici poi, si andranno delineando delle soluzioni pit chiare.

Molti studiosi hanno raggruppato le varie cosmologie vediche sotto tre titoli
che fanno capo, per comodita di esposizione, alle tre funzioni della societa indoeuro-
pea o almeno vedica che abbiamo gia incontrato: la funzione di forza fisica & princi-
palmente guerriera, la funzione di sovranita magica e giuridica & rappresentata dal sa-
crificio, e ¢’¢ la funzione contadina dell’abbondanza tranquilla e feconda. Ci limitia-
mo alla funzione sacerdotale.

2.6. Procreazione e sacrificio: le cosmogonie in prospettiva sacrificale

L’attivita creatrice si confonde con la celebrazione del sacrificio. Ogni atto ri-
tuale (karman) infatti produce necessariamente dei frutti (phala). Se dunque I’inten-
zione ¢ di creare, il sacrificio offerto al momento voluto e secondo le regole richieste
avra come conseguenza ineluttabile la creazione.

Se Indra ¢ I’eroe centrale della creazione intesa come opposizione alle forze
negative e Vi§vakarman & I’attributo della divinita creatrice in quanto facitrice ed or-
dinatrice, Prajapati ¢ la denominazione che qualifica 1’attivita cosmogonica nella
prospettiva della procreazione e del sacrificio. I riti, attivith propria della prima fun-
zione, cui la cosmogonia che qui trattiamo fa riferimento, suppongono un attore; es-
si non esistono se non per mezzo suo, secondo la sua volont, la sua intenzione, il suo

* Si vedano le osservazioni di J. VARENNE, Cosmogonies vediques, “Les Belles Lettres”, Paris-
Arche, Milano 1982, p. 53.



GAETANO FAVARO 389

desiderio, le sue conoscenze tecniche ... “Se non c¢’¢ nessuno per celebrare 1'a-
gnihotra come potra sorgere il sole?”. Se questo ¢ vero del sacrificio terrestre lo & an-
che del sacrificio divino. Se esistono degli Déi & perché ¢’¢ all’origine un sacrificio
e se si & celebrato un rito all’inizio ¢’era un “sacrificatore”: questo attore primordia-
le & Prajapati.

1l processo creatore di Prajapati € descritto in una frase breve: Prajapatih praja
asrjata «Prajapati cred gli esseri» (Satapathabrahmana, 10,1,3). La radice srj che
sara poi, nel corso dell’induismo, privilegiata come espressione tecnica per indicare il
fatto creativo, indica propriamente “far colare, emettere” ed allude all’emissione del-
lo sperma divino che feconda le acque originali perché il germe, o I’embrione, 1'uovo,
vi si sviluppi. Questo germe splende come 1’oro (donde il nome hiranyagarbha = il
germe d’oro e puo forse indicare il tuorlo dell’uovo) e verra chiamato brahmanda «il
brahman in quanto uovo o feto» (Atharva Veda 4,2.8).

Prajapati non solo suscita lo sviluppo del germe, ma anche gli permette di vi-
vere e di dare vita a molteplici esseri: «Che egli sia — dice — che egli sia, che si molti-
plichi» (fatapathabrahmana 6.1,1,10). Prajapati con il suo soffio infonde la vita al
germe e lo fa moltiplicare. Gesto e Parola: siamo dunque nel mondo rituale proprio
della funzione sacerdotale.

Ma da dove viene Prajapati? Secondo alcune fonti il Dio & presente da tutta I’e-
ternita nelle acque o pill particolarmente nel germe che esse contengono. Il Dio & 1a
nascosto nel cuore dell’oceano, nel mezzo dell’universo e la sua attivita da origine al
processo cosmogonico. Egli irradia la vita e si potrebbe pensare che non ha bisogno di
nascere lui stesso: «Prajapati si rende attivo all’interno del germe; benché non-nato
egli nasce e si diffonde in mille modi. I saggi contemplano la matrice dove egli si tro-
va: in essa ci sono tutti i mondi!» (Vajasaneriasamhita 33,14).

Il germe & contenuto nelle acque ed & in esse che si trova Prajapati; esse sono
dunque all’origine del cosmos come lo erano nel mito di Indra Vrtra. In un certo sen-
so le acque sono le madri del Demiurgo... «All’inizio, invero, non c’erano in questo
mondo se non le acque, I’onda. Le acque desiderarono: come potremo procreare? Es-
se fecero degli sforzi, arsero di ardore e in esse che cosi ardevano si sviluppo un novo
d’oro ... In un anno un uomo si sviluppd (nell’uovo): era Prajapati ...» (Satapatha-
brahmana 11, 1,6,1-2).

Prajapati allora & il primo o il secondo? E il Principio, il Dio che trascende I'u-
niverso o € solo un demiurgo, un creatore uscito dal suddetto principio con il solo sco-
po di formare gli esseri e di proteggerli? La seconda ipotesi, secondo Varenne, sem-
bra la pit probabile se ci si limita solamente alle Samhita e al Brahmana.

Comunque sia, appena ha inizio 1’opera cosmogonica, Prajapati procrea. 1 pri-
mi ad essere creati sono gli Dei. Poi da lui usci la Dea Splendore, tutta bella, raggian-
te, scintillante; ella & 1’unica donna della creazione.

Prajapati ¢ anche in stretta relazione con il sacrificio e il suo atto creatore & di
fatto un sacrificio in cui egli offre se stesso come gia s’¢ visto sopra. L’idea che il Dio
creatore possa offrirsi come vittima sacrificale per creare si esprime in modo chiaris-
simo in Rg Veda 10,90 che trova in questo contesto la sua giusta collocazione.



390 ARTICOLI

2.7.1 tre grandi inni della creazione®
I tre inni contengono la dottrina pit profonda dei Veda sulla cosmogonia.

a) Purusa Sukta (Rg Veda 10,90)

Questo inno, insieme con il 10,129 & uno dei pitt importanti poemi cosmogoni-
cidel Rg Veda.

L’ apparizione dell’Uomo-cosmico non & spiegata; ci ¢ indicata pero la sua qua-
lita d’androgino. Vi si afferma che la viraj ¢ nata da lui e che lui & nato dalla viraj
(v.5); & questo un modo per sottolineare 1’indissolubilita della coppia. E questo perd
’unico accenno all’elemento femminile del Purusa, di cui non viene poi pili evocato
il ruolo di “madre degli Deéi” nel resto dell’inno (si veda invece Rg Veda 10,72).

Solo un quarto del Purusa ¢ utilizzato come sostanza oblatoria al momento del
sacrificio che permette all’universo di venire all’essere (vv. 3-4). Nel Rg Veda
(1,164,45) si dice che tre parti della Parola furono deposte nel segreto, mentre la quar-
ta fu messa a disposizione degli uomini in questo mondo. C’¢ il linguaggio simbolico
e ¢’¢ il mistero nascosto.

Di solito, il Purusa (Prajapati) appariva come primo, all’inizio & lui solo che
decide di moltiplicarsi, estraendo da se stesso gli elementi costitutivi dell’universo. In
questo inno invece il Purusa sembra avere una funzione passiva. Infatti anche se egli
¢ in alto, il sacrificio creatore & compiuto dagli Déi, non da lui. Egli & solamente obla-
zione, vittima, di cui non si dice nemmeno se era consenziente ...

Queste considerazioni mostrano che questo inno ¢ dedicato soprattutto a stabi-
lire delle analogie tra il macrocosmo (1’universo) e il microcosmo (1’essere umano)
proprio come faranno piu tardi le Upanisad.

L’intenzione del poeta sembra sia stata quella di sottolineare I’ attualita del sa-
crificio e di mostrare che esso ricostruisce il mondo o assicura il mantenimento del
mondo ripetendone la creazione da parte degli Déi. E questa tutta la teologia dei brah-
mana dove, per esempio, il rito della costruzione dell’altare del fuoco (agnicayana) &
presentato come una “‘fabbricazione” del Purusa, sul quale e a partire dal quale, il sa-
crificio propriamente detto assicurera la perennita dell’universo.

b) Hiranyagarbha (Rg Veda 10,121)

Quest’inno combina alcuni tratti teologici della cosmologia indraica con il tema
principale di Prajapati, ritenuto 1’unico creatore. Il chiamare il creatore re del mondo (v.
3), evocare I’estensione del cielo, lo svolgimento dello spazio, la stabilita della terra (v.
5), parlare di armate in battaglia (v. 6), celebrare lo scorrere delle acque contenenti il
tuoco sembra un richiamo eloquente al vocabolario tipico delle gesta creatrici di Indra.

Si parla tuttavia di Prajapati (v. 10), dell’Uno, che da “I’atman”, che & I’'unico
principio di vita degli Déi (v. 7), ha la paternita delle acque stesse (v. 9) e quindi di tut-
to cio che esiste, compresi gli Déi.

* Cfr. Rg Veda 10,90; 10,121; 10,129.



GAETANO FAVARO 391

Il termine perd per definire questo essere misterioso di cui non si osa quasi fa-
re il nome e che viene richiamato continuamente con il pronome interrogativo a chi?
¢ forse meglio lasciarlo incerto. Un Dio ancora da conoscere, che, per il momento non
puo esser descritto che con i termini conosciuti delle cosmogonie di Indra e di Praja-
pati, ma che non puo essere definitivamente descritto o limitato da esse.

¢) Nasadiya sukta (Rg Veda 10,129)

E I'unico inno che cerca di approfondire esclusivamente il problema COSMOgO-
nico e tratta dell’origine delle cose, I’inizio assoluto quando non esisteva ancora né il
Non-essere né 1’Essere (v. 1). Nello stesso tempo si afferma 1’eternita e la solitudine
del Principio che qui ¢ chiamato Quello (tad, v. 2) come piu tardi nelle Upanisad o
1I’Uno al neutrale (ekam, v. 2, cioe il brahman).

Il processo cosmogonico si svolge in serena maesta: 1’Uno-neutro, per mezzo
del suo ardore-creatore (fapas, v.3), mosso dal desiderio (kama, v. 4) di moltiplicarsi,
nasce nelle acque (v. 3; tema del germe d’oro: hiranyagarbha) e mette in moto il pro-
CESS0 COSMOoZonico.

3. INTUIZIONI COSMOTEANDRICHE

Raimon Panikkar da anni insiste sulla sua concezione cosmoteandrica della
realta’. Secondo lui «La realtd mostra questa triplice dimensione: un aspetto metafi-
sico (o trascendente o apofatico), un fattore noetico (o cosciente o pensante) e un ele-
mento empirico (o fisico o materiale)»™. Si tratta del divino, dell’umano e del terre-
stre. Questo significa che non solo ogni cosa ¢ direttamente o indirettamente relazio-
nata a qualsiasi altra cosa, ma che questa relazione & costitutiva della totalita del
reale. Queste tre dimensioni del reale non sono riducibili I'una all’altra, ma non pos-
SONO NEMMmeno essere separate se accettiamo una visione olistica del reale. Quando
I’aspetto umano o creaturale ¢ separato dalla totalitd abbiamo 1’autonomia, quando il
sacro ¢ separato dal profano o lo domina abbiamo I’eteronomia. L.’ ideale di Panikkar
¢ I’ontonomia teandrica. Anche Paul Tillich parla di teonomia, eteronomia e ontono-
mia riferendosi al rapporto tra ragione e fede come ¢ stato concepito nella storia del-
I’Occidente™.

Per interpretare con queste categorie ermeneutiche il fatto cristiano dobbiamo
approfondire il mistero trinitario, quale relazione esiste tra la Trinita economica e la
Trinitd immanente e a quale dei quattro concetti di trascendenza sopra elencati ci vo-
gliamo riferire.

*! Panikkar ricorre spesso, nelle sue opere, a questa visione del reale. Qui ci limitiamo a riferirci a
La nuova innocenza, CENS, Cernusco S/Naviglio (MI) 1993,

* Cfr. R. PANIKKAR, La nuova innocenza, pp. 67ss.

* Cfr. P. TILLICH, Systematic Theology, 1, The University of Chicago Press, Chicago 1951, pp.
71ss.147ss.



392 ARTICOLI

Anche per quanto riguarda la dottrina vedica del rapporto tra uomo-mondo-
Dio, Panikkar usa le tre categorie. Tuttavia rimane sempre aperto il problema del mo-
do con cui i mistici-poeti dei Veda hanno interpretato Dio e la creazione. Abbiamo gia
visto che puo trattarsi di monismo, politeismo, monoteismo.

Puo trattarsi anche di creazionismo, emanatismo, panteismo o panenteismo. Ri-
mane il fatto che la visione vedica del reale non & dualistica e si pone all’interno di una
concezione unitaria del Tutto che non intende opporsi alla pluralita, ma cerca di con-
ciliarla, se non di armonizzarla nell’Uno. C’e una visione circolare e dinamica del rea-
le, che abbraccia cielo e terra, eternita e tempo, uomo, mondo e Dio.

Abbiamo visto che rra richiama la centralita del sacrificio e anche la totalita.
Anche dharma che in seguito occupa, sotto certi aspetti, il posto di rta, sottolinea la
totalita e 1’ordine cosmico. Il mito dell’'uomo cosmico (Purusa) e del sacrificio co-
smico (Rg Veda 10,90) ¢ I'inizio di un filone simbolico, religioso, filosofico e mistico
che accompagna tutta la tradizione indi.

Francis X. D’Sa osserva che «Sullo sfondo di tutto il pensiero indu sta sia 1’i-
dea del sacrificio sia il mito dell’uomo cosmico. L’essenza del significato dell’idea di
sacrificio & 1’intima appartenenza e la reciproca dipendenza di tutti gli esseri. Sacrifi-
cio significa sempre dipendenza e connessione»™,

Tutto & connesso col tutto e dipende dal tutto. Come attraverso il corpo possia-
mo accedere alla persona cosi attraverso il mondo organico possiamo accedere allo
Spirito del mondo. E tutto & differenziato. Tutti gli esseri hanno una capaciti fonda-
mentale di immolare se stessi e di sacrificarsi perché 1'unita sia ricostruita incessante-
mente, ma non a scapito della pluralita organica.

Altri hanno cercato le analogie tra il sacrificio di Purusa, il sacrificio di Cristo
e 'eucaristia™. Certamente siamo lontani dal modello trinitario e cristologico. Ci so-
no intuizioni oscure, c’¢ il linguaggio mitico-simbolico e la cultura dei Veda & lonta-
na dalla nostra.

Una lettura trinitaria dei vari periodi della tradizione indi pud offrirci elementi
che non emergono da una lettura antropologica, fenomenologica o filosofica. Essi
vanno interpretati nella prospettiva totale della storia della salvezza e in prospettiva
escatologica.

*F. X. D’'SA, Dio, I'Uno e Trino e I'Uno-Tutto. Introduzione all’incontro tra Cristianesimo e In-
duismo, Queriniana, Brescia 1996, p. 30.

* Cfr. K. COOMARASWAMY, H. AGUILAR ¢ R. PANIKKAR. In particolare: G. FAVARO,
L’unico sacrificio nel pensiero di Sant’Agostino. Convergenze analogico-strutturali con la visione cosmo-
teandrica del sacrificio nei Veda. Il trascendimento simbolico del sangue, in: Mysterium Sanguinis. Il san-
gue nel pensiero delle civilta dell’ Oriente e dell’ Occidente. Valenze simboliche e terapeutiche, a cura di A.
Amadi, Universita di Ca’ Foscari di Venezia. Dipartimento di Studi sull’ Asia Orientale, Venezia 2000, pp.
83-98. Vedi anche: G. PADINJATTUKARA, Sacrifice and Cosmos. A Confrontation Between the Vedic
and Eucharistic Sacrifice, Institute of Pastoral Liturgy, Abbey of St. Justine-Padua, Doctorate thesis No.25.
Padua 2000. L’Istituto & incorporato alla Facolta di Teologia della Pontificia Universita Sant’ Anselmo di
Roma.



GAETANO FAVARO 393

Totalita, differenza, trascendenza e alterita sono categorie da adottare anche per
un approfondimento dell’idea di Dio nei Veda. Esse gettano un ponte tra I’Occidente
e I'Oriente. I risultati non sono molti. Ma il dialogo interreligioso, 1’ascolto dello Spi-
rito nascosto nel Cuore e nei simboli religiosi dei popoli, la condivisione sacrificale
dell’amore possono aiutarci a cogliere il mistero del Dio vivente che si rivelera in pie-
nezza nell’unico Cristo che ama se stesso, come diceva Sant’ Agostino, nell’ottavo
giorno del compimento della creazione e della salvezza.




