N12<516571935 021

TR s |










Articoli

Contributi e discussioni

Vita della Facolta

sta Teologica di Lugano?l

Recensioni

V1

‘R

Anno V - Numero 1, Marzo 2000
—
S
4 ,j i \JI \“.
N i s
/) ik

Azzolino Chiappini
L’ulivo: la radice e i rami.
Osservazioni sull’alleanza
mai revocata.

Giorgio Paximadi - Manfred Hauke
«Spiego loro in tutte le Scritture
cio che si riferiva a lui» (Lc 24,27).
Note sul rapporto fra esegesi

e dogmatica.

Giovanni Ventimiglia

La questione della predicabilita
del numero di Dio secondo
san Tommaso d’Aquino.

Franco Buzzi

Augsburg, 31 ottobre 1999:

un passo avanti sul cammino
dell’'unione tra le Chiese cattolica
e luterana.

Graziano Borgonovo
L ‘avventura della teologia morale
nel secolo XX.

Michele Amado
Techne e Aletheia.
Dal paragone alla metafora.

Giuseppe Torti
La diaconia della verita.

Paul Poupard
Il cristianesimo all’alba
del lll millennio.



R1visTA TEOLOGICA DI LuGaNO (RTLU)
ANNO V - NUMERO 1 - MARZO 2000

DIRETTORE, DIRECTEUR, EDITOR
Abelardo Lobato O.P.

CAPO REDATTORE, REDACTEUR EN CHEF, SUB-EDITOR
Ernesto Borghi

COMITATO DI REDAZIONE, COMITE DE REDACTION, EDITORIAL BOARD
Ernesto Borghi, Graziano Borgonovo, Manfred Hauke, Abelardo
Lobato O.P., Costante Marabelli.

CONSIGLIO SCIENTIFICO, CONSEIL SCIENTIFIQUE, SCIENTIFIC COMMITTEE
Evandro Agazzi, Adriano Bausola, Londi Boka di Mpasi S.J.,
Christophe Carraud, Giuseppe Colombo, Pierpaolo Donati, Iréne
Fernandez, Elio Guerriero, José Luis Illanes, Didier Laroque, Hervé
Legrand O.P., William E. May, Gian Piero Milano, Servais Pinckaers
O.P., Hermann J. Pottmeyer, Pedro Rodriguez, Enrique Rojas, S.Em.
Card. Christoph Schénborn O.P., S.E. Mons. Angelo Scola, Albert
Vanhoye S.J.

SEGRETERIA DI REDAZIONE, SECRETARIAT DE REDACTION, EDITORIAL STAFI
Franca Lavezzo, Annamaria Raselli.

EDITORE:

Facolta di Teologia di Lugano

DIREZIONE, REDAZIONE E AMMINISTRAZIONE:

Via Nassa 66 - CH-6900 Lugano, tel (+41 91) 923 74 75 fax 923 74 76
TIPOGRAFIA:

Ancora Arti Grafiche - Via B. Crespi, 30 - 20159 Milano
ABBONAMENTO:

55CHF

Non-European Countries: 48 US$

LA R1vISTA SU INTERNET: http://www.ti-edu.ch/teologia



Rivista Teologica
di Lugano

Edita tre volte I’anno (marzo, giugno, novembre)

Anno V 2000 numero 1

FACOLTA DI TEOLOGIA DI LUGANO

Via Nassa 66, CH-6900 Lugano
Tel. (+4191) - 923 74 75 Fax (+4191)-923 74 76



SOMMARIO

EDITORIALE e lee = oo B 3
ARTICOLI

AzzoLINO CHIAPPINI, L'ulivo: la radice e i rami.

Osservazioni sull’ alleanza Mgl TEVOCTI ... oicoevvissansstieiiiinsaavasianiass 5

GIORGIO PAXIMADI - MANFRED HAUKE, «Spiego loro in tutte
le Scritture cio che si riferiva a lui» (Lc 24,27).

Note sul rapporto. fta esegesi € dOgIOLCA cotuii et aanssnsinsntassoses 19
GIOVANNI VENTIMIGLIA, La questione della predicabilita
del numero di Dio secondo san Tommaso d’AGQUInO........................ 47

CONTRIBUTI E DISCUSSIONI
Franco Buzzi, Augsburg, 31 ottobre 1999: un passo avanti

sul cammino dell’ unione tra le Chiese cattolica e luterana............ 69
GRAZIANO BORGONOVO, L’avventura della teologia morale

Y0 000, 0 S S R m St s U R s T G IR S e 79
MICHELE AMADO, Techne e Aletheia.

Dal paracone alldmetdforg s 0% s i ten oot sa s sssnennon 103

VITA DELLA FACOLTA

GIUSEPPE TORTI, La diaconia della VeritQ.........ccoueeeecoviiieiiiiveencinnens 131
PauL POUPARD, Il cristianesimo all’alba del III millennio .............. 139
RECENSIONI

F. DoNADIO, Elogio della storitica (di E. COLOMBO) .......c.cccccoeeune. 153
B. MoNDIN, Storia della Metafisica (di A. LOBATO) .....c..ccoeceeeennnne. 155
J. LAPORTE, Teologia liturgica di Filone di Alessandria

e Orioene [l ATRIGRENMANNY 5 161

LIBRI RICEVUTI




RTLu V (1/2000), 3-4 3

Editoriale

L’anno 2000 vede la Facolta di Teologia di Lugano impegnata piu che mai a
promuovere, anzitutto nel Canton Ticino, la dimensione religiosa e spirituale della
cultura sia attraverso la sua attivita accademica istituzionale sia tramite una serie mul-
tiforme di iniziative di carattere scientifico e seriamente divulgativo. Essere cronolo-
gicamente la prima istituzione universitaria ticinese & un dato storico che la FTL por-
ta con sé e che le impone delle responsabilitd impegnative ed entusiasmanti sia ad in-
tra che ad extra. La luminosa e coraggiosa intuizione di chi la fondo - Mons. Eugenio
Corecco - ha trovato nell’ultimo quadriennio una gamma di sviluppi particolarmente
interessanti sotto il profilo accademico e culturale in genere. Ci riferiamo, in modo
particolare e tra |’altro, alla composizione del corpo docente della Facolta, alle attivita
formative ed informative aperte a studenti non ordinari e alla fisionomia della “Rivi-
sta Teologica di Lugano™.

I trentadue professori della Facolta - oltre un terzo dei quali laici - sono oggi
espressione di un non trascurabile pluralismo di esperienze, sensibilita e riferimenti
culturali. Esso consente alla nostra istituzione - la terza Facolta teologica elvetica per
numero di studenti - , nel quadro della comunione ecclesiale e della piena liberta d’in-
segnamento, di avere crescente vivacita di contenuti e serieta di metodo in tutti i mo-
menti della vita accademica.

La sensibile ampiezza di vedute appena delineata, certamente migliorabile, ha
trovato e trova riscontro nelle scelte editoriali della nostra rivista. Si & cercato e si cer-
ca di perseguire il duplice obiettivo di tenere alto il livello scientifico del periodico e
di proporre anche alcuni contributi che non siano leggibili solo da addetti ai lavori. La
RTLu offre ai docenti della Facolta luganese lo spazio per pubblicare tutto quanto di
rilevante scaturisca della loro attivita di ricerca, ma accoglie anche contributi apprez-
zabili da parte del mondo accademico extra-luganese, dalla teologia alle altre disci-
pline filosofiche ed umanistiche in genere. Il tutto sempre alla ricerca di un pluralismo
ideale e disciplinare che sia, in qualche ‘misura, specchio della multiformita della cul-
tura umana del passato e del presente, senza che la RTLu si snaturi, ma anche senza
che si chiuda in se stessa, neppure sotto il profilo stilistico. Questo primo numero del
2000 & una realizzazione, ci pare, abbastanza evidente di gran parte di questi obietti-
vi. Il profilo teologico & assicurato infatti non solo dagli autorevoli contributi di Az-



4  Rwista TeoLoaica bl Lugano

zolino Chiappini e Franco Buzzi, ma anche dall’articolato ed attualissimo saggio di
Manfred Hauke e Giorgio Paximadi, dalla parabola storica delineata da Graziano Bor-
gonovo e dal corposo saggio di Giovanni Ventimiglia. L’attenzione ad un umanesimo
aperto al trascendente e alle questioni pitt importanti della nostra contemporaneita &
manifestata tramite la pubblicazione dello stimolante contributo di Michele Amado.

Anche le recensioni, collocate nell’ultima parte del volume, in questo caso co-
me nei precedenti numeri, vogliono essere un tentativo di esprimere questa conside-
razione culturale ampia. Chi le redige - teologi, filosofi e cultori di materie storico-re-
ligiose che fanno della loro fede una ricchezza e non un’occasione di arroccamento di-
fensivo -, guarda, con occhio appassionato e seriamente critico, alla produzione
bibliografica attuale. Lo scopo & quello di mettere in evidenza, sia tramite riflessioni
estese sia attraverso una segnalazione brevemente commentata dalla redazione della
rivista, volumi di particolare rilievo sotto il profilo scientifico o anche seriamente di-
vulgativo, sempre negli ambiti disciplinari che interessano 1'istituzione universitaria
di cui la RTLu & lo strumento editoriale principe.

Fare ricerca scientifica in campo teologico, filosofico ed umanistico in senso
ampio, interagendo con le sollecitazioni del mondo culturale contemporaneo in Ti-
cino, in Svizzera e altrove: questa & la prospettiva in cui pud utilmente ed auspica-
bilmente collocarsi il presente e il futuro della “Rivista Teologica di Lugano™ cosi
come quello dell’intera Facolta, come e chiaramente caldeggiato, in questo numero,
dagli apprezzati interventi di Mons. Giuseppe Torti e del Card. Paul Poupard. A par-
tire dalla certezza che I’essere umano, oggi pit che mai, possa rispondere alla pro-
spettiva delineata da Giovanni Pico della Mirandola nel De hominis dignitate: «Dio
parld cosi all’'uomo: “Ti ho collocato al centro del mondo affinché da questo punto
tu consideri pitt adeguatamente quello che nel mondo esiste intorno a te. Non ti ab-
biamo fatto né celeste né terreno, né mortale né immortale affinché tu, da padrone
di te stesso in condizione di avere 1’onore e il compito di foggiare e modellare te
stesso, delinei la natura che preferisci. Potrai degradarti sino alle forme inferiori,
che sono bestiali, oppure, per scelta spirituale, essere rigenerato in forme superiori,
che sono divine”».

Per poter essere umani nel senso migliore occotre avvalersi di tutte le opportu-
nita che la cultura da sempre puo offrire. Contribuire a questo compito necessita cer-
tamente il consolidamento delle aperture proposte e vissute dalla Facolta di Teologia
di Lugano e dal suo periodico in questi ultimi anni. Cio richiede, in misura crescente,
competenza tecnica, duttilitd, creativita, intelligenza e coraggio culturali ed ecclesia-
li. Per consentire a tutti, nella Facolta, anche tramite la “Rivista Teologica di Lugano”
di respirare sempre meglio, in cieli sempre pin azzurri. La nuova veste grafica del no-
stro periodico vuole essere, in proposito, non solo un passo avanti di ordine qualitati-
vo, ma un auspicio anche visivo dell’avvenire. A lettrici e lettori spettera il giudizio
sul raggiungimento e meno degli obiettivi di contenuto, forma e metodo che ci siamo
prefissi.



RTLu V (1/2000), 5-18 5

I’ulivo: la radice e i rami.
Osservazioni sull’alleanza
mai revocata

Azzolino Chiappini
Facolta di Teologia (Lugano)

Alleanza mai revocata. Con questi termini Giovanni Paolo II ha indicato I’al-
leanza tra Dio e Israele, nell’ormai famoso discorso del 17 novembre 1980, tenuto a
Mainz nell’incontro con i rappresentanti dell’ebraismo tedesco'.

Si tratta di un’affermazione importante e significativa per il dialogo tra cristia-
ni ed ebrei e molto interessante per tutti quelli che vi sono impegnati, sia a livello per-
sonale sia teologico. Ma proprio da quest’ultimo punto di vista i problemi che ne de-
rivano sono numerosi e di non facile soluzione. Basti considerare, in merito, il nume-
ro rilevante di riflessioni e discussioni che sono state pubblicate negli ultimi anni’.

! Acta Apostolicae Sedis 73 (1981), 80.

* Non & il luogo, questo, di una presentazione bibliografica. Ritengo opportuno indicare una delle
ultime pubblicazioni, tanto recente che non ne ho potuto tenere calcolo in questo articolo. P. STEFANI, Lu-
ce per le Genti. Prospettive messianiche ebraiche e fede cristiana, Paoline, Milano 1999. Il volume di STE-
FANI & estremamente interessante e richiederebbe una lunga discussione. Anche se non posso concordare
in tutto, lo ritengo uno degli scritti pid importanti sulla questione. Per il nostro tema, cfr. I'ultimo capitolo:



6  ARTICOLI

Infatti, una diversa comprensione dei rapporti tra cristianesimo ed ebraismo,
e in particolare del significato del permanere di Israele, come popolo della promes-
sa e dell’alleanza, ha come conseguenza dei cambiamenti di prospettiva riguardan-
ti anche la concezione che la Chiesa ha di se stessa. Non solo: ma diversi modi di
formulare e risolvere determinate questioni teologiche dovrebbero necessariamente
essere rinnovati. Con altre parole, saremmo di fronte a un nuovo paradigma, che si-
gnifica non certo una mutazione nella fede cristiana, ma importanti modifiche nella
riflessione sulla fede e dunque nella teologia, in quanto intellectus fidei. In modo
particolare 1’ecclesiologia dovrebbe essere rimeditata; e questo si intuisce gia anche
nelle osservazioni di coloro che ritengono la rottura del primo secolo principio di
tutte le altre rotture e ferite successive nella storia del cristianesimo. Si tratterebbe
dunque di una rimeditazione della ecclesiologia, perché il concetto fondamentale,
rinnovato dal Vaticano II, della Chiesa come popolo di Dio andrebbe non negato,
ma certo profondamente ripensato. Inoltre, per fare un altro esempio su una questio-
ne per nulla marginale, e forse mai del tutto risolta in maniera pienamente soddisfa-
cente, andrebbe ripensata la maniera di intendere quella parte della Bibbia che indi-
chiamo con il nome di Antico Testamento (meglio il Primo Testamento); andrebbe
cioe rivista tutta la nostra interpretazione che ancora e sempre, dopo diciannove se-
coli, si trova in difficolta. La preghiera liturgica cristiana, e soprattutto cattolica, &
composta per una forte percentuale di salmi (si pensi alla liturgia delle ore): il mo-
do di intendere e pregare i salmi modella anche I’intelligenza dell’ orante. Possiamo
cosi capire come un modo piuttosto che un altro di capire la recitazione dei salmi di-
venta fondamentale.

Questi che abbiamo rapidamente schizzati sono soltanto alcuni problemi che
fanno comprendere come il tema teologico indicato all’inizio ¢ fondamentale e anche
urgente. Prima di affrontarlo dobbiamo fare ancora una osservazione. Queste rifles-
sioni riguardano, prima di tutto, I’esistenza e il pensiero cristiano. Possono stupire gli
ebrei, anzi, a prima vista, potrebbero anche infastidirli e spingerli a dire: «Lasciateci
stare. I nostro rapporto con Dio non dovrebbe essere una vostra preoccupaziones. Il
nostro interesse potrebbe infatti suonare ancora come un segno, in qualche modo, di
annessione. Tuttavia, se la questione & importante per noi, se riguarda, prima di tutto,
la nostra autocoscienza, essa ha delle conseguenze anche nei rapporti con gli altri, in
questo caso specialmente con gli ebrei. Conseguenze sui comportamenti, sulle scelte
cristiane improntate a fratellanza, come si dovrebbe, o a inimicizia come purtroppo &
stato spesso nei due millenni trascorsi.

La questione & teologica, ma ha anche una dimensione storica, alla quale & im-
portante riflettere, perché in troppe occasioni € posta e risolta in modo erroneo, anche
quando chi I’affronta ha esperienza e capacita di ricerca non indifferenti.

Per una teologia cristiana dell’elezione di Israele, pp. 190-246. Tra le ultime pubblicazioni, v. anche: S.
SCHOON, Une alliance irrévocable. Le concept d’alliance dans la relation entre I’Eglise et le peuple juif
in “Irénikon” 72 (1999), 5-40.



AzzoLino CHiaPPINI 7

1. GIUDAISMO® E CRISTIANESIMO NEL PRIMO SECOLO

Anche per gli storici, I'immagine dell’ambiente in cui & nato e si & sviluppato il
cristianesimo non ¢ completamente chiara. Questo permette spesso, a persone anche
competenti, di delineare un quadro perlomeno strano. E il caso di uno storico del mon-
do giudaico, autore di opere importanti, ma anche di uno scritto paradossale (non nel
senso che il termine ha nel suo titolo, ma piuttosto in quanto scandaloso, nel senso eti-
mologico della parola) e senza dubbio poco fondatonei dati della storia. Alcuni anni
fa, André Paul ha pubblicato Lecons paradoxales sur les juifs et les chrétiens *. L’ au-
tore spiega e riassume la sua tesi in un articolo in cui risponde alle critiche che gli so-
no state rivolte’. In breve: attorno all’anno 30, nel momento culminante del secolo
erodiano, che avrebbe aperto Israele (Paul preferisce parlare di Palestina) e soprattut-
to la Galilea all’universalismo, «Gesu di Nazaret e un gruppo di uomini della Galilea
seppero mettere il loro messaggio, il loro enangelion, buona notizia secondo la termi-
nologia propria del culto contemporaneo del sovrano, nei canali stessi dell’oikumene.
Per fare questo, essi captarono le forze disponibili dell’apocalittica, essa stessa medi-
terranea ma tanto coltivata in terra nazionale giudaica, per dare loro una forma e un
senso decisivi»’.

Sempre secondo A. Paul si deve parlare di Gesu il Mediterraneo’, e non di Ge-
su I’Ebreo. Costui & anche il Figlio dell’Uomo, colui che viene da Dio, I’annunciato-
re della venuta del Regno di Dio, ma ha agito e parlato come un esponente del mondo
apocalittico. Da Lui e dal suo ambiente cosi caratterizzato sarebbe nato il cristianesi-
mo, i cui rapporti con 1’ebraismo sono talmente relativizzati da essere ridotti a poco.
Questo, il cristianesimo, sarebbe il primo falso gemello. 11 giudaismo sarebbe venuto
dopo (quasi un falso gemello minore!). «Costruito progressivamente sul sistema del
rabbinismo inaugurato e maturato dopo il disastro del 70, esso ha sostituito radical-
mente il sistema politico religioso riposante sull’esistenza e I’autorita del Tempio»*
La distruzione del Tempio marca senza dubbio un cambiamento, una svolta nella sto-
ria dell’ebraismo (in questo & possibile essere d’accordo con I’ autore): ¢’& una rottu-

* In italiano sussiste una questione di linguaggio. In quello corrente e in quello teologico si parla di
ebraismo sia per indicare la storia e I’esperienza del popolo della Bibbia sia per dire la storia e la vita di
Israele a partire dal primo secolo. In questo caso si dovrebbe, pili propriamente, parlare di giudaismo (che
¢ anche ['ebraismo postbiblico). A differenza delle altre lingue europee, il termine giudaismo e soprattutto
quello di giudei suonano negativamente. Per questo usiamo giudaismo solo in questa parte che si riferisce
alla storia, mentre preferiamo ebraismo negli altri contesti.

* DDB, Paris 1992. 1l libro ha suscitato subito una polemica. Si veda in particolare: J. M. GARRI-
GUES, Juifs et chrétiens: identité et différence. Réflexions sur les théses de M. André Paul, in NRT 115
(1993), 356-365; A. PAUL, Nouveau plaidoyer pour les “faux jumeaux”. Réponse au R. P. Jean-Miguel
Garrigues, in NRT 115 (1993), 730-738, con un’ulteriore messa a punto dallo stesso Garrigues in NRT 115
(1993), 739-741.

* Cfr. nota precedente.

® A. PAUL, Nouveau plaidoyer pour les “faux jumeaux”, p. 735.

" Cfr. ivi, pp. 731-733.

* Ivi, p. 737.



8  ARTICOLI

ra, da tanti punti di vista, ma si tratta, per usare ancora un’espressione paradossale, in
questo caso positiva, di una rottura nella continuita, dove la continuita & piu forte e
importante della rottura. Per A. Paul, giudaismo e cristianesimo sono due fenomeni
paralleli, neppure pienamente contemporanei, senza alcun reale rapporto con un’ori-
gine che almeno in parte sarebbe comune.

Queste tesi non meriterebbero molta attenzione, se non per il fatto che sono sta-
te pensate e formulate da un autore che ha scritto testi validi, anzi importanti proprio
su quel periodo storico esugli scritti che ne sono venuti a noi’. E anche perché idee si-
mili, anche se non espresse o formulate in maniera cosi “scientifica”, circolano in te-
sti di storia, esegesi e teologia cristiani.

Una prospettiva come quella riassunta dimentica completamente i notevoli ri-
sultati della ricerca storica relativa al mondo ebraico o giudaico degli ultimi secoli a.
C. e del primo d. C."%; e i frutti dell’altra ricerca legata al rinnovato interesse e allo stu-
dio del problema del Gesu storico ", e percid all’ambiente nel quale egli ha vissuto.
Dall’insieme di tutta questa letteratura emerge un quadro molto variegato, di grande
ricchezza. Il mondo della terra di Israele nel primo secolo non era affatto monolitico;
a livello religioso e culturale era pieno di correnti, attraversato e marcato da fermenti
molto attivi, che vanno dai gruppi conosciuti da sempre (quelli nominati nel Nuovo
Testamento e da altre testimonianze antiche, come per esempio farisei e scribi, sad-
ducei, esseni), a quelli meglio noti dagli studi pit recenti (relativi a Qumran o alle cor-
renti apocalittiche). Storicamente & abbastanza esatto pensare che alla fine del secolo
comincia a predominare, fino a diventare quasi unica, una corrente, quella che & defi-
nibile come tradizione rabbinica e che sfocera nel giudaismo della Mishna e del Tal-
mud. La corrente rabbinica appare perd non come una novita, non come una mutazio-
ne radicale, ma, pure con i cambiamenti che caratterizzano una storia che ¢ anche evo-
luzione, si manifesta nella continuazione di quella realta che noi cristiani chiamiamo
I’ebraismo biblico. Non c¢’& dunque alcuna rottura, ma trasformazione dentroun qua-
dro molto variegato e affermazione della corrente meglio capace di assicurare la so-
pravvivenza in un contesto sociale, politico, culturale molto cambiato. Si puo, anzi si
deve allora concludere che tra ebraismo e giudaismo ci sono dei cambiamenti, ma che
si tratta della stessa storia, della medesima vita che continua.

In questo quadro ha vissuto Gesu di Nazaret: lo storico lo pud capire soltanto
dentro questo contesto, e solo in questo contesto puo dunque interpretare la nascita del

° Per esempio Le judaisme ancien et la Bible, Desclée, Paris 1987; Paul & anche I’autore dell’inte-
ressante bollettino bibliografico sul giudaismo antico nelle Recherches de science réligieuse.

' Per citare soltanto alcune opere facilmente accessibili al lettore di lingua italiana: J. MAIER, /I
giudaismo del secondo Tempio. Storia e Religione, Paideia, Brescia 1990; G. BOCCACCINI, Ii medio giu-
daismo. Per una storia del pensiero giudaico tra il terzo secolo a.e.v. e il secondo secolo e.v., Marietti, To-
rino 1994.

"' Tra i piti recenti: numero monografico Recherches de science réligieuse 87 (1999); D. MAR-
GUERAT - J. M. POFFET - E. NORELLLI, Jésus de Nazareth. Nouvelles approches d’un énigme, Labor et
Fides, Genéve 1998; infine G. THEISSEN - A. MERZ, Il Gesit della storia. Un manuale, Queriniana, Bre-
scia 1999 (ed. ted. 1996).



AzzoLino CHIAPPINI 9

cristianesimo'. Le ipotesi che oggi circolano tra gli studiosi sono spesso molto diffe-
renti ¢ danno di Gesli immagini diverse: per gli uni egli era un predicatore itinerante
carismatico, per gli altri un profeta, oppure un apocalittico, 0 ancora un maestro simi-
le ai farisei”. Tutto cid & importante per la comprensione della sua storia e per la let-
tura dei Vangeli; perd rimane abbastanza secondario davanti a questo altro fatto capi-
tale: che ciog Gesu, in un modo o nell’altro, & stato pienamente inserito nella storia del
suo tempo, & percio stato, lui, figlio di Maria, figlio del suo tempo. Personalmente ci
sembra, pur con tutte le correzioni necessarie, abbastanza convincente 1’opinione di
E.P. Sanders". Secondo questo autore, nei sinottici non ci sarebbero tracce di rotture
radicali tra Gesu e il giudaismo. Anzi, anche coloro che hanno seguito Gesli non
avrebbero percepito alcuna rottura; soltanto con Paolo si avrebbero gli inizi, ma solo
gli inizi, di un’iniziale separazione".

A questo punto puo essere necessario il richiamo di alcuni testi evangelici che
sono, dal nostro punto di vista, estremamente significativi; e lo sono proprio perché ri-
masti nel Nuovo Testamento come organi testimoni di una concezione che, al mo-
mento delle redazioni finali, poteva sembrare superata, o addirittura causa di proble-
mi e difficolta.

«Non pensate che io sia venuto ad abolire la Legge o i Profeti; non sono venu-
to per abolire, ma per dare compimento. In verita vi dico: finché non siano passati il
cielo e la terra, non passera neppure un iota o un segno della Legge, senza che tutto
sia compiuto. Chi dunque trasgredira uno solo di questi precetti, anche minimi, e in-
segnera agli uomini a fare altrettanto, sara considerato minimo nel regno dei cieli.
Chi invece li osservera e li insegnera agli womini, sara considerato grande nel regno
dei cieli»". La parola di Gest in Matteo pone non poche difficolti, che I'interpreta-
zione cristiana tende troppo facilmente a sorpassare o a minimizzare. Gesil parla di
compimento, ma anche del perdurare di ogni minimo segno della Torah. Per chi I’ha
ricevuta, per Israele, che ne & stato il primo destinatario, essa mantiene il suo valore;

* «E anche necessario ricordare che se oggi si percepisce la differenza o la discontinuita tra Gesii e
il giudaismo del suo tempo in modo molto meno monolitico che trent’anni fa, la conoscenza che si ha del
giudaismo, senza il quale la figura di Gesit perderebbe molti dei suoi tratti, resta molto incoativa. Studi sto-
rici recenti, molto informati, insistono sulla pluraliti delle correnti giudaiche del primo secolo, e alcuni ar-
rivano a dire che ¢’erano diversi giudaismi. B dunque in rapporto a questa diversita che bisogna situare Ge-
sti nella misura in cui & possibile» (J.N. ALETTI, Exegete et théologien face aux recherches historigues sur
Jésus, in “Recherches de science réligieuse’ 87/1999, 425, sottolineatura mia). L’ autore cita I’importante
opera di J. P. MEIER, A Marginal Jew, New York 1994 (I'editrice Queriniana di Brescia ha annunciato la
pubblicazione della traduzione italiana).

** Cfr. una buona presentazione: D. MARGUERAT, La “troisiéme quéte”du Jésus de Uhistoire, in
“Recherches de science réligieuse” 87 (1999), 397-421.

" Gesi e il giudaismo, Marietti, Genova 1992 (ed. orig. Londra 1985).

V. SANDERS, La rupture de Jésus avec le juddisme, in Jésus de Nazareth, pp. 220-222. Interes-
sante, a questo punto, 1'affermazione, “non scientifica”, ma di testimonianza di un ricercatore che ha pas-
sato tutta la vita su questi problemi: «Considero mio dovere professionale dirvi che non vedo alcuna rottu-
ra con la religione ufficiale durante tutta la vita di Gest» (ivi, p. 222).

Mt 5,17-19.



10 ARTICOLI

& una Torah (con tutti i significati che il termine ha nella tradizione ebraica e giudai-
ca, cosi come € testimoniato nel grande poema del Salmo 119) che mantiene tutto il
suo valore, e mai revocata. Quanto segue nello scritto di Matteo chiarisce il senso del-
Ie parole «non sono venuto ad abolire, ma a dare compimento»: Gest non elimina, ma
radicalizza le esigenze della Torah.

C’¢ un altro dato, chiaramente testimoniato nei vangeli, che avrebbe potuto
creare dei problemi alla prima generazione cristiana, e che percio ¢ estremamente si-
gnificativo della coscienza di Gesii a proposito della sua missione, e del suo legame
con la religione del giudaismo. Egli afferma di essere «stato inviato alle pecore per-
dute della casa d’Israele»". Quando trova la fede, risponde anche agli altri, ma quel-
la priorita e il legame con il suo popolo non & mai negato, oscurato o cancellato. Que-
sto fatto & confermato anche dal primo invio dei discepoli in missione: essi devono ri-
volgersi alla casa d’Israele".

Un’osservazione va fatta anche a proposito di Paolo: una certa critica da parte sua
nei confronti della Legge ¢ fuori dubbio. Tuttavia non si deve dimenticare che tale criti-
ca contro la Legge & soprattutto diretta contro i cristiani che vogliono, o pensano di do-
ver gindaizzare (nel caso pitl chiaro: la comunita dei destinatari della lettera ai Galati).

Anche per Paolo, perd, la Torah mantiene, per chi ¢ stato il destinatario primo,
un suo significato, e in questo senso & non revocata e non abolita. Cosi, se nel caso del
giudaismo, a proposito del rapporto con I’ebraismo, abbiamo parlato di rottura nella
continuita (dove il peso sta nella continuitd), per il cristianesimo parleremo di conti-
nuita nella rottura, dove 1’accento & sulla rottura, ma dove una certa continuita non &
esclusa. Fin qui si tratta soltanto di un giudizio di tipo storico e relativamente al pri-
mo secolo.

La teologia si fonda, ed & una conseguenza della concezione tipica cristiana del-
la rivelazione, sempre su una storia. In merito al nostro problema la storia ci dice che
non & possibile separare radicalmente il cristianesimo nascente dal giudaismo, e tutti
e due dall’ebraismo. L’ulivo ha una radice comune, unica, e ha rami che sempre in
qualche modo sono tra loro collegati.

2. UN’UNICA BENEDIZIONE IN ABRAMO

Un contributo significativo per la riflessione e per una soluzione del problema
dal punto di vista teologico & venuto soprattutto dal saggio dell’esegeta tedesco Nor-
bert Lohfink, che fin dal titolo ha parlato di alleanza mai revocata®. L’ autore ricorda

7'Mt 15, 24. 1l testo parallelo di Mc 7, 14-30 & meno esplicito, ma afferma la stessa coscienza che
Gesli ha della sua missione.

Mt 10,5-6.

" [’alleanza mai revocata. Riflessioni esegetiche per il dialogo tra cristiani ed ebrei, Queriniana,
Brescia 1991. Nell’edizione originale tedesca, pubblicata a Freiburg im Brisgau nel 1989, il titolo richiama
I’espressione del discorso di Giovanni Paolo II, ricordato alla nota 1: Der niemals gekiindigte Bund.



Azzouno CHiapPint - 11

come il concetto di alleanza ¢ meno centrale nel pensiero ebraico di quanto lo sia in
quello cristiano, e come sia necessario uscire dalla concezione che oppone due al-
leanze, una nuova che sta di fronte (contro, o al posto) di una antica. Dopo avere esa-
minato diversi testi biblici, egli propone in conclusione tre brevi capitoli, ben riassun-
ti dalle fesi che poi sono sviluppate, «Non si dovrebbe parlare di due “alleanze” e tan-
to meno di pit “alleanze”, ma solo dell’unica “alleanza”. Per contro, la formulazione
di una “duplice via di salvezza” ¢ difendibile, purché la si intenda in modo drammati-
co»™. Questa affermazione riassume bene il pensiero il Lohfink, che conclude con
un’ultima tesi in cui ribadisce con forza il tema centrale da ritrovare quando i cristia-
ni parlano di ebraismo o dialogano con gli ebrei, ciog il tema della Torah™. In questa
parte (ma anche in tutto il saggio), centrale & il testo di Ger 31 con I’annuncio-pro-
messa della nuova alleanza. Qui il punto essenziale & 1’affermazione : «Porro la mia
Torah nel loro animo, la scrivero sul loro cuore» (v. 33).

«Il discorso della montagna di Gesui non vuole essere che I’interpretazione
escatologica e la radicalizzazione della Torah del Sinai e mai & inteso da Gesii come
la sostituzione con un’altra Torah, men che meno come la negazione di essa»”. Que-
sta affermazione, che coincide con quanto abbiamo detto pit sopra analizzando il con-
testo storico del primo secolo, ci permette di cercare una strada teologica per uscire
dalla contrapposizione tra due alleanze, due leggi, due popoli antagonisti. La Torah &
una sola, non negata né sostituita con altro da Gesu. Un’unica Torah che vive dentro
la storia. «Nella “nuova alleanza” & la stessa che gia si trova nell’alleanza dell’esodo
dall’Egitto»*,

A . Vanhoye, in un articolo del 1994*, fa delle osservazioni pertinenti sul saggio
di Lohfink, e tuttavia non ci sembra di dover concludere a un rifiuto totale della tesi di
quest’ultimo. Pili recentemente, un altro esegeta, E. Zenger” docente di Antico Testa-
mento, ¢ tornato sulla questione, in un libro, che al di 1a di alcuni passaggi polemici
con altri autori, presenta delle tesi simili a quelle di Lohfink, e si dimostra abbastanza
convincente, almeno nei punti fondamentali della sua riflessione. «La teologia del-

* L'alleanza mai revocata, pp. 86-91. Cosi egli spiega I'ultima parte della tesi: «L.’Antico Testa-
mento - che & assolutamente un libro universalistico - non permette di mantenere, nel futuro che viene de-
lineando, Israele e le Genti I'uno di fronte all’altro senza reciproco contatto. Dio ha un unico piano di sal-
vezza e alla fine egli vuole essere “uno”. Nella storia c’e la colpa, la liberta, ¢’ il pentimento e ¢’¢ la ri-
conciliazione. C’¢ il dramma, ciog, e nel dramma ogni personaggio ed ogni sua azione tocca direttamente
tutti gli altri personaggi e tutte le altre azioni che ne seguono. Solo se inteso drammaticamente il discorso
della duplice via di salvezza mi sembra accettabile» (ivi, p. 88).

* «Per il dialogo ebraico-cristiano sarebbe tanto di guadagnato se, quando si considera Ger 31 e gli
scritti neotestamentari sulla “nuova alleanza”, si tenesse presente meno il termine “alleanza” e pit il termi-
ne “Torah”» (ivi, p. 97).

* Ivi, p. 99.

* Ibidem.

* Salut universel par le Christ et validité de I’Ancienne Alliance, in NRT 116 (1994), 815-835.

= Il Primo Testamento, la Bibbia ebraica ¢ i Cristiani, Queriniana, Brescia 1997 (ed. ted. 1991).
Dello stesso autore, piti recentemente, cfr. Israel und Kirche in einem Gottesbund? Auf der Suche nach ei-
ner fiir beide akzeptablen Verhiilmisbestimmunyg, in “Kirche und Israel” 6 (1991), 99-114.



12 ARTICOLI

1’alleanza, nei diversi modi in cui la si narra ed approfondisce nell’ Antico Testamen-
to, &€ dunque, in profondita, messaggio del Dio che usa misericordia, e che fedele a se
stesso ed al patto un tempo stipulato con Israele cerca continuamente vie nuove per
mostrarsi come un Dio che dona la vita. E Israele, il popolo dell’alleanza con Dio, &
sempre - a prescindere dal Nuovo Testamento - popolo del nuovo patto»®. Il cristia-
no, membro delle Genti, & partecipe di questa grazia di perdono per I’opera di Gesu.
Ma non ¢ inserito in un’alleanza che sostituirebbe quella sinaitica. «Si tratta dell’uni-
ca e medesima alleanza di grazia, cui partecipano, naturalmente in modi differenti, il
popolo ebraico e i popoli raccolti nella Chiesa»”.

Anche qui, come in seguito alle analisi e considerazioni di Lohfink , ci ritrovia-
mo davanti a una medesima conclusione. La rivelazione ci parla di una sola e unica e
nuova alleanza. Ma & possibile trovare altri testi, altre parole che confermino questa
unicita? Alcune tracce ci sono nei testi biblici dove si afferma un’unica benedizione.
Occorre forse rileggere la storia di Abramo, senza dubbio fondamentale e paradigma-
tica. Al momento della chiamata e gia della promessa, gli & detta questa parola: «Be-
nediro coloro che ti benediranno e coloro che ti malediranno malediro e in te si di-
ranno benedette tutte le famiglie della terra»™. Questa espressione ritorna in diversi
contesti della storia di Abramo (Gen 18,18; 22,18; 26.4; 28,14), a dimostrare che la
sua benedizione congloba non solo la sua discendenza, ma tutte le Genti. Attraverso
Abramo una sola benedizione € rivolta a tutti gli vomini. Una benedizione diversa da
quanto € stato detto a Nog, una benedizione che, proprio in quanto tale, crea in Abra-

* E. ZENGER, Il Primo Testamento, la Bibbia ebraica e i Cristiani, p. 133, che cosi continua:
«Quella della nuova alleanza, fondata sul perdono dei peccati, ¢ allora una categoria squisitamente vete-
rotestamentaria. In essa, nella sua unita di tensione fra promessa e adempimento, ¢ vissuto 1'Isracle vete-
rotestamentario e in essa & stato generato anche I'ebreo Gesu di Nazaret, quale membro del popolo del-
I’alleanza».

* E. ZENGER, Il Primo Testamento, la Bibbia ebraica e i Cristiani, p. 134. L’autore, nel seguito
del testo mantiene la differenza tra Israele e le Genti raccolte nella Chiesa, rispondendo cosi a chi manife-
sta timori circa un pericolo di confusione e addirittura di assimilare nuovamente, con involontaria perfidia,
Israele alla Chiesa. «Il popolo ebraico e la Chiesa vivono come due entit, ciascuna con la sua propria iden-
tita ed entrambe in uno stato di separazione che non va ignorato. Ma inquadrato nell’orizzonte di una co-
mune alleanza. Quella che la Bibbia ebraica, il cosiddetto Antico Testamento, attesta come da Dio donata»
(134- 135) G. D. COVA, In margine al volume di E. Zenger sulla Bibbia ebraica e i cristiani, in “Cristia-
nesimo nella storia” 19 (1998), 367-370, fa delle osservazioni importanti e segnala dei rischi reali di ambi-
guitd presenti in questo tipo di ricerche e riflessioni, ma le sue considerazioni non sono sempre condivisi-
bili. Un solo esempio, che a lui sembra secondario, e che invece & importante, perché i nomi influiscono sul-
la comprensione delle cose: «Appaiono veramente inutili (da parte di Zenger) la polemica con... idela
irrilevanti, come il nome cristiano della Bibbia ebraica, che si propone di rinnovare: il problema infatti per
le chiese e per la teologia - e precisamente a questo proposito: il rapporto con le Scritture di Israele - sta tut-
to nel senso del Nuovo Testamento, non nella denominazione dell’ Antico/Primo» (pp. 367-368). In queste
righe Cova mette bene in evidenza il cuore del problema, tuttavia, proprio perché cosi grave e mai piena-
mente risolta, la questione dei nomi non & per nulla indifferente.

* Gen 12,3. Il testo presenta qualche problema di interpretazione, ma il senso & chiaro, come appa-
re anche dai commenti antichi rabbinici. C’¢ una benedizione che circola tra i popoli, tra i popoli e Abra-
mo, e i popoli sono presenti, inclusi nella benedizione del Patriarca.



AzzoLino CHiaPPINI 13

mo una realtd nuova differente da quella delle origini. Abramo & veramente padre di
Israele, il primo destinatario della promessa. La promessa & contenuta nella benedi-
zione, ma tale benedizione (e occorre a questo proposito ricordare come questa paro-
la esprime e contiene quanto di pill importante viene da Dio all’'uomo, e risale come
azione di grazie dall’'uvomo a Dio) lega in Abramo tutti i popoli, anche se Israele ri-
mane 1’eletto, colui che & stato scelto. Nel Salmo 117 tutti i popoli sono chiamati a lo-
dare Dio, che non & una generica divinita, ma il Dio della benedizione di Abramo. Ab-
biamo dunque una sola benedizione, da cui deriva un’unica alleanza, che & proprio ra-
dicata in essa, che per la fedeltd di Dio perdura sempre, anche se questa alleanza
assume nella storia aspetti e dimensioni diverse e che percio ¢ sempre quella ed & an-
che sempre nuova. Il tema della elezione, e questo & messo bene in evidenza nella tra-
dizione biblica e giudaica, non porta, prima di tutto, I'idea di privilegio, ma quella di
responsabilita. L’eletto non € in una situazione pill confortevole, ma in una condizio-
ne in cui e chiesto di pili. La scelta di Abramo e della sua discendenza & quella di un
primogenito che, contrariamente a singoli episodi della storia biblica, non viene scal-
zato dagli altri fratelli. In questo senso, nell’unica alleanza di Dio e nella benedizione
data ad Abramo, Israele rimane fratello maggiore.

Il ricordo della benedizione donata con la promessa a Abramo, e il richiamo al
fatto che le nazioni sono benedette in lui e che dunque in lui sono assunte in un nuo-
vo rapporto con Dio, ci obbliga, gia adesso, a cambiare la nostra prospettiva. Quando
iniziamo questo tipo di riflessioni sull’alleanza mai revocata, siamo pit 0 meno
preoccupati della situazione della discendenza di Abramo che & Israele. Abbiamo cioe
bisogno di capire la loro posizione in quello che leggiamo come piano di Dio, a parti-
re dalla Scrittura e soprattutto dalla rivelazione in Gesu Cristo. In realta una lettura at-
tenta dei testi e di tutta la rivelazione attestata dalla Scrittura e che, in un certo modo,
inizia da Abramo, ci obbliga a rovesciare la nostra prospettiva. Detto in maniera un
poco paradossale: il problema non & Israele, ma siamo noi, provenienti dalle nazioni e
dalle Genti. La questione & come noi siamo inseriti nell’unica, mai abolita alleanza di
Dio che trova il suo fondamento nella benedizione e nella promessa di Abramo. Il pro-
blema, per esprimerci ancora in un altro modo, non & I"esistenza dei discendenti di
Abramo quale popolo di Dio, ma come anche noi, senza che si crei un popolo di Dio
alternativo, siamo popolo scelto, nazione santa, popolo acquisito da Dio perché pro-
clami e canti le sue meraviglie”. La questione dunque non & di eliminazione o di so-
stituzione del popolo che ¢ Israele, ma come noi possiamo essere e come di fatto sia-
mo inseriti nell’'unico popolo amato da Dio. Qui si presenta un altro tema, centrale
nella Scrittura del Primo Testamento, soprattutto nei Profeti e nel Cantico dei canti-
ci™. Dio ha eletto una sposa ed essendo il Dio fedele non viene meno al patto nuziale
che ha stipulato. I testi biblici sono molto numerosi e noti, ma uno ¢i sembra partico-

* Cfr. 1Pt 2,9-10. Un tempo eravamo non popolo ora siamo il pepolo di Dio, perché, esclusi dalla
misericordia, abbiamo alla fine ottenuto, in Gesn Cristo, la misericordia.
* Cfr. in proposito anche N. LOHFINK, L alleanza mai revocata, p. 90.



14 ARTICOLI

larmente importante per il nostro proposito e diventa pienamente significativo se let-
to in parallelo al testo di Paolo in Rm 9-11. «Allora ti ricorderai della tua condotta e
ne sarai confusa, quando riceverai le tue sorelle maggiori insieme a quelle piti picco-
le e io le daro a te per figlie, ma non in forza della tua alleanza; io ratifichero la mia
alleanza con te e tu saprai che io sono il Signore, perché te ne ricordi e ti vergogni e,
nella tua confusione, tu non aprirai pin bocea. quando ti avro perdonato quello che
hai fatto»'. La storia della sposa Israele & anche una storia di infedeltd; non lo affer-
miamo noi per giudicare (chi siamo per farlo? e con quale diritto?), ma lo affermano
con insistenza i profeti. I quali pero ripetono sempre anche la parola del perdono. Ed
Ezechiele annuncia questa novita straordinaria: le sorelle, le nazioni saranno date alla
Sposa e lei sard madre di tutte (anche se non in forza della sua alleanza). Questo testo
del Profeta ¢ veramente significativo e andrebbe studiato con molta attenzione (cid
che non & possibile fare qui) proprio in vista della nostra questione. L’immagine che
emerge €, in ogni caso, quella di un’unica sposa che ¢ Israele. Gerusalemme madre
dei popoli. Come non ricordare, a questo proposito, lo stupendo Salmo 87, che noi cri-
stiani, noi provenienti dalle Genti, dobbiamo poter recitare e cantare cosi come &, alla
lettera, senza bisogno di alcuna trasposizione, o interpretazione spirituale:

Le sue fondamenta sono sui monti santi;

il Signore ama le porte di Sion pit di tutte le dimore di Giacobbe.

Di te si dicono cose stupende,

citta di Dio.

Ricordero Raab e Babilonia fra quelli che mi conoscono;

ecco, Palestina, Tiro ed Etiopia:

tutti la sono nati.

Si dira di Sion:«L’uno e l’altro e nato in essa

e I’Altissimo la tiene salda».

1l Signore scrivera nel libro dei popoli:

«La costui é nato».

E danzando canteranno:

«Sono in te tutte le mie sorgenti».

3. ’ULIVO: LA RADICE E I RAMI

Rm 9-11 costituisce, senza alcun dubbio un testo non sempre facile da interpre-
tare, ma anche la riflessione pitt importante e piit compiuta di tutto il Nuovo Testa-
mento, dunque la riflessione cristiana fondamentale, su come pensare la situazione di
Israele nel piano di Dio. Pero, ed ¢ stato appena ricordato, si tratta anche, e forse pri-
ma ancora, del problema del nostro, di noi credenti provenienti dalle Genti, situarci in
relazione all’alleanza di Dio, che si & scelto e ha costituito un popolo.

" Ez 16, 61-63.



AzzoLino CHiaPPINI 15

La prima affermazione importante di Paolo nella lettera ai cristiani di Roma ri-
guarda la fedelta di Dio che non viene mai meno e che non ritira quello che una vol-
ta ha offerto e dato. Per questo «essi sono Israeliti e possiedono [’adozione a figli, la
gloria, le alleanze, la legislazione, il culto, le promesse, i patriarchi»”. Tutto quello
che nella Scrittura & riconosciuto essenziale e grande, e situa I’'uomo davanti a Dio, &
donato e persiste nei figli di Abramo, nel popolo di Moseé («sono Israeliti e possie-
dono», al presente, anche dopo la vita, morte, risurrezione di Gesii). Paolo non ha e
non esprime una visione idilliaca della situazione della generazione degli ebrei di cui
¢ contemporaneo. Secondo lui non hanno riconosciuto la volonta di Dio; quella ge-
nerazione ¢ dunque colpevole. Eppure il popolo in quanto tale non ¢ ripudiato, e per-
cid non & sostituito, e rimane il popolo della benedizione, della promessa e dell’al-
leanza. «lo domando: Dio avrebbe forse ripudiato il suo popolo? Impossibile! Dio
non ha ripudiato il suo popolo, che egli ha scelto fin dal principio»”. 1l pensiero pao-
lino, nella sua complessita. ¢ certamente marcato dalla preoccupazione della sorte di
quelli che chiama i suoi fratelli, per i quali ¢ pronto a essere anatema e perfino sepa-
rato da Cristo se questo fosse a loro vantaggio®. E pero possibile distinguere, nella
sua riflessione, la questione della salvezza degli ebrei, da quella del permanere, ad-
dirittura del significato definitivo del popolo degli ebrei e del perdurare dell’ unica
alleanza che Dio ha stabilito con Israele®. A questo punto del suo discorso arriva la
grande immagine dell’ulivo. Questo albero ha una radice santa *. E questo albero
unico che € nel progetto di Dio. Non ¢’¢ una prima pianta, seccata, morta, tagliata e
sostituita. C’¢ una radice, un tronco che perdurano; questo albero & Abramo e la sua
discendenza. Ci sono rami: alcuni tagliati, alcuni innestati (I’ oleastro), e alcuni nafu-
rali. E ¢’& soprattutto una priorita della radice e dei rami naturali, anche se hanno bi-
sogno di essere nuovamente innestati. «Sappi che non sei tu che porti la radice, ma
¢ la radice che porta te»”. 1.’oleastro non ha alcuna possibilita di vanto, ma deve
sempre riconoscere la priorita dei rami: «Tu (che) essendo oleastro, sei stato inne-
stato al loro posto, diventando cosi partecipe della radice e della linfa dell’ulivo,
non menar vanto contro i rami»". Nell'immagine paolina ci sono certo rami che

*#Rm 94-5.

*Rm 11,1-2.

* Cfr. Rm 9,1-3.

* Cfr. N. LOHFINK, L’alleanza mai revocata, pp. 92-96; «lo sono pertanto propenso ad una teoria
dell’unica alleanza che comprenda, sebbene con differenze, sia ebrei che cristiani; e proprio gli ebrei e i cri-
stiani di oggi» (ivi, p. 88), L’autore analizza poi I'idea delle due vie di salvezza, indicando i vantaggi, ma
anche i possibili equivoci legati a questo linguaggio. «Secondo il linguaggio per immagini dell’ Antico Te-
stamento, per Dio il suo popolo & la sua sposa amata. Forse doviemmo semplicemente chiederci: Dio vuo-
le essere poligamo? Vuole avere due mogli? La risposta a questa domanda (retorica) non pud piii essere
quella che i nostri padri hanno rappresentato nei portali delle cattedrali gotiche: qui, come sposa superba, la
“chiesa” & 14, come sposa ripudiata e desolata, la “sinagoga”, con gli occhi bendati, anche se ancora raffi-
gurata nella sua bellezza e dignita» (ivi, p. 90; il corsivo & mio).

“Rm 11,16.

“Rm 11,18.

*Rm,11,17-18.



16 ARTICOLI

cambiano situazione, alcuni prendono un posto che sembra di altri; ma la struttura, la
natura dell’ulivo non cambia. «Se tu infatti sei stato reciso dall’oleastro che eri se-
condo la tua natura e contro natura sei stato innestato su un ulivo buono, quanto pii
essi, che sono della medesima natura, potranno venire di nuovo innestati sul proprio
ulivo!»”. L'ulivo buono & dei figli di Israele; noi delle Genti, siamo stati aggiunti, ad-
dirittura contro la nostra natura di olivastro, di esseri ibridi, che soltanto in quel mo-
do, I’innesto, partecipano a una vita pitl vera, e diventano veramente membri della
famiglia di Dio.

La conclusione di Paolo & molto esplicita: «non menar tanto vanto contro i
rami»*. Tutti quelli che provengono dalle nazioni, la Chiesa delle Genti, non hanno
nessun diritto di primogenitura strappata, nessuna possibilita di giudizio o di con-
danna sui rami dell’ulivo buono. Per tutti, in maniera diversa, Gerusalemme é no-
stra madre.

Queste indicazioni, che ci sembrano molto forti, richiedono certo un ulteriore
sforzo teologico e forse anche una piit ampia discussione. E tuttavia sicuro che una lo-
ro assunzione, come si diceva all’inizio, potrebbe produrre un nuovo paradigma teo-
logico, cioe un nuovo modo di pensare e di esprimere diversi temi, anche fondamen-
tali della fede.

4. ALCUNE CONSIDERAZIONI FINALI

Proprio a motivo di quanto & stato appena detto, a causa dell’argomento che ri-
mane aperto, non & possibile una conclusione definitiva. La riflessione teologica og-
gi, anche a causa di fattori culturali e socio politici, & giustamente preoccupata del
problema posto dall’esistenza di altre grandi religioni*. Tuttavia & necessario distin-
guere sempre la questione dell’ebraismo. perché esso non & un’esperienza religiosa
tra le altre. Nei suoi confronti non ci si puo chiedere se, e a quali condizioni e entro
quali limiti, & una via di salvezza. La Torah & la strada data da Dio al popolo che ha
scelto per fargli assumere una pesante responsabilita. E un giogo, ma anche un mez-
zo di liberta. Tutt’al pit ci si pud chiedere, seguendo Paolo, come & possibile portar-
lo, come si puo da soli obbedire a tutti i precetti. Ma questo non &, se cosi possiamo
esprimerci, problema nostro; e dobbiamo lasciarlo risolvere e affrontare dagli stessi
figli di Israele.

Tutti siamo situati nell’ orizzonte escatologico: tutti aspettiamo qualche cosa.
I rami naturali dell’ulivo aspettano il Messia di Israele, il compimento totale e defini-
tivo delle promesse a Abramo e ai Padri. Noi, i cristiani, attendiamo il ritorno del Si-
gnore, la realizzazione piena del regno di Dio (dimentichiamo troppo spesso che noi

*Rm 1124,
“Rm 11,18.
‘! Cfr. N. LOHFINK, L’alleanza mai revocata, pp. 92-93.



AzzoLino CHiaPPINI 17

siamo tra un gia e un non ancora, che il nostro gia, pure essendo tutto, non & ancora il
Tutto). Percio, perfino nell’attesa, che deve marcare ogni istante della nostra esisten-
za, siamo vicini, Paolo, alla fine della sua riflessione nei capitoli 9-11 della lettera ai
Romani, parla di mistero: noi aspettiamo la pienezza della realizzazione del progetto
di Dio che «ha rinchiuso tutti nella disobbedienza per usare a tutti misericordia»®.

“*Rm 11,32. Terminato I'articolo, e rivisto il testo, quasi come un premio in giorno di domenica, ho let-
to le ultime pagine del recente romanzo di Marek Halter, scrittore ebreo di lingua francese, Les mystéres de Jé-
rusalem, Paris 1999 (tr.it.: Intrigo a Gerusalemme, Sperling & Kupfer, Milano 1999). Invito il lettore a condi-
videre questo piacere letterario. Alla fine della storia, il protagonista ha tra le mani il misterioso documento sto-
rico trovato a Masada (attorno alla ricerca di questo documento si sviluppa tutto I’intreccio della storia, in cui
si incrociano e anche si scontrano israeliani. arabi e cristiani). Questo testo contiene un sogno di un esiliato a
Babilonia, «tra i figli di Abramo, d’Isacco e di Giacobbe il pill giusto fra di essi, il pill saggio fra i saggi, colui
che chiamavano Isaia». Isaia ha una visione, del grande albero, piantato nel cuore di Gerusalemme. 1.’albero
dei popoli, nel cuore della madre dei popoli. «Isaia ascoltava e I’ Altissimo parlava: “ Lo spirito del Signore, lo
spirito di Dio & sceso su di te, perché Iddio ti ha unto per portare la buona novella ai disgraziati. Gerusalemme
sard ricostruita e Io metterd delle guardie sulle sue mura ed esse non dormiranno né il giorno né la notte. Io, il
Signore Iddio, attraverso la mia mano destra e con il mio braccio potente, restaurerd la gloria di Gerusalemme
sulla terra. E per questo disegno che ho sortito dall’ombra quel villaggio di Giudea, che I’ho fatto conoscere al-
le nazioni, che I’ho fatto scoprire ad Abramo, che I’ho trasformato per mezzo di Davide affinché diventasse la
corona d’Israele, e che - per mezzo di Salomone - vi ho stabilito la mia dimora, perché tale era il mio desiderio.
Devi altresi dire loro che sulla montagna che si trova al suo centro, fard crescere un albero molto alto; e lo fard
crescere ancora, in modo che diventi immenso e forte, che la sua cima si elevi fino al cielo e che lo si possa scor-
gere da tutti gli angoli della terra. Il suo fogliame sara bello e i suoi frutti abbondanti, e portera cibo a tutti; gli
animali dei campi si ripareranno nella sua ombra; gli uccelli del cielo costruiranno la loro dimora fra i suoi ra-
mi e tutti gli esseri viventi ricaveranno da esso il loro cibo. Il mio popolo sard il tronco le cui radici affonde-
ranno fino alle fondamenta di questo universo che Io ho creato, fino a questa fonte di vita su cui ho soffiato.
Sara la sua linfa, e 1 rami se ne nutriranno. Uno di questi rami sara quello di Esat, figlio di Isacco e di Rebec-
ca, fratello gemello di Giacobbe. Quando saranno passati cinque volte cento anni, sei volte cento anni, un uo-
mo venuto da questo ramo annuncera un frutto nuovo. Quest’uomo parlera dell’amore, che & gradito al mio
orecchio. Quest’uomo parlera della fedelta al tronco e alle radici dell’albero dal cui ramo lui & venuto, e lo, 1" Al-
tissimo, amo la sua parola. Per questa parola, gli uomini lo perseguiteranno e lo uccideranno senza poterlo uc-
cidere. E lo, nella mia misericordia, fard crescere sul suo ramo frutti diversi e numerosi. Un altro ramo sari
quello d’Ismaele, fratello di Isacco, figlio di Abramo e di Agar. Quando saranno passati cinque volte cento an-
ni, sei volte cento anni, un altro uomo venuto da questo ramo annuncera un frutto nuovo. Quest'uomo parleri
della giustizia, che & gradita al mio orecchio. Quest'uomo parlera della fedelta al tronco e alle radici dell’albe-
ro dal cui ramo lui & venuto, e Io, I Altissimo, approvo la sua parola. Per questa parola, gli uomini lo persegui-
teranno ma lui riuscira a fuggire. E lo, nella mia misericordia, fard crescere sul suo ramo frutti diversi e nume-
rosi”. Il Signore, Dio dell’universo, nella sua infinita saggezza dice ancora a Isaia: “Restituird al mio popolo la
sua gloria. Ma che non vada a mescolarsi con coloro che hanno disprezzato i comandamenti, e sappia che il te-
soro delle sue opere riposa nella Mia mano, ma questo tesoro gli verra mostrato solo alla fine dei tempi. L’al-
bero che sard a Gerusalemme, dimora che ho scelto fra tutte per il mio popolo affinché possa custodire la mia
legge, avra molti rami. Se per disgrazia, uno di questi rami dovesse staccarsi dal tronco, quel ramo si seccheri
e tutto I’albero ne risentird. Se il tronco fosse privato di uno solo dei suoi rami, I’albero non saprebbe piti dare
1 suoi frutti. Nell’immagine dei molti rami che non possono vivere se non sostenendosi I'un I'altro e svilup-
pandosi sullo stesso tronco, gli uomini, in segno di obbedienza alla Mia misericordia, dovranno imparare a vi-
vere con i loro vicini sulla stessa terra. Allora non ci sara pili corruzione, I’ intemperanza non avra pit regno, lo
scetticismo sara cessato, I’odio non ayvelenera piil i cuori € le nazioni, la giustizia sosterra la Mia clemenza e
la verita testimoniera del mio amore™» (pp. 386-388). Spesso i poeti, piil dei teologi, sanno trovare il significa-
to ultimo delle cose, e nei sogni e nei testi immaginati apocrifi sanno esprimere la verita delle cose, del mondo,
della storia del mondo, della storia e anche, magari, dei piani di Dio.



18 ARTICOLI




RTLu V (1/2000), 19-46 19

«Spiego loro

in tutte le Scritture

cio che si riferiva a lui»

(Lc 24,27). Note sul rapporto
fra esegesi e dogmatica

Giorgio Paximadi - Manfred Hauke
Facolta di Teologia (Lugano)

1. INTRODUZIONE

A Cleopa ed al suo compagno, mentre scendevano da Gerusalemme ad Em-
maus, appari il Risorto, ma i loro occhi erano incapaci di riconoscerlo. Durante il cam-
mino verso il villaggio, egli imparti loro quella che potremmo definire la prima lezio-
ne di ermeneutica biblica. Ogni esegeta ed ogni dogmatico desidererebbero che Luca,
nel narrare quest’episodio, non si fosse limitato alla scarna frase riportata dal testo
evangelico, ma avesse consegnato al suo lettore, ed a tutta la Chiesa, le considerazio-
ni del Risorto in merito alla maniera con cui & possibile trovare, in tutte le Scritture,
riferimento a lui; tuttavia cid non & piaciuto alla Provvidenza, certo non senza una giu-
sta motivazione. In ogni caso né a Cleopa né al suo compagno le spiegazioni di Gesii



20 ARgTicoul

furono sufficienti per riconoscerlo. Certo il cuore ardeva loro nel petto, ma fu solo in
seguito che si aprirono i loro occhi, quando egli spezzo il pane.

Abbiamo voluto porre questo testo evangelico in esergo alla presente riflessio-
ne, perché ci pare particolarmente significativo della connessione tra esegesi della
Scrittura e riflessione dogmatica. L unita della Scrittura non & fatta attorno ad una dot-
trina astratta, ma avviene come testimonianza del Risorto. E solo in lui, riconosciuto
come presente, che trova unita la molteplicita di voci testimoniata nel canone biblico.
La tensione all’unita, che 1’esegeta coglierd nella Scrittura, sara il suggestivo presen-
timento di questa presenza, ma il pieno riconoscimento non potra che essere conse-
guenza del dono della fede, di cui la dogmatica ¢ presentazione sistematica. Appare
cosi chiaro che, senza la fede, tanto all’esegeta che al dogmatico sfugge I’oggetto pro-
prio della sua investigazione scientifica. La frazione del pane, sacramento di questa
presenza, porta, sia all’esegeta che al dogmatico, il significato della propria fatica'.

2. I’ERMENEUTICA COME LUOGO DI CONTATTO FRA ESEGESI E DOGMATICA

E possibile dunque affermare che non ha senso parlare dell’uso dogmatico della
Sacra Scrittura, ossia del suo uso in quella disciplina che si occupa di pensare in modo
sistematico il dato di fede, se si prescinde dal dato di fede stesso, ossia dal fatto che la
Scrittura &, appunto, Sacra. 11 dato di fede &, in altre parole, il punto di partenza neces-
sario, e questo dato di fede confessa che lo Spirito Santo «ha parlato per mezzo dei pro-
feti», ossia che «Dio & I’ Autore della Sacra Scrittura» (CCC 105; cfr. DV 11). Da tale
punto di partenza deriva una conseguenza importante: 1’eliminazione o la messa tra pa-
rentesi dell’origine soprannaturale della Scrittura porta alla dissoluzione della Scrittu-
ra stessa. Alcune scuole esegetiche protestanti sono arrivate alle estreme conseguenze
di questo ragionamento, quando hanno affermato che: «I’antica dottrina dell’ispirazio-
ne e dell’inerranza della Bibbia non & soltanto impossibile oggi per le persone intelli-
genti, ma rappresenta una deviazione della dottrina cristiana, qualunque sia stato I’uso
salutare che di essa ha fatto nel passato lo Spirito Santo, che spesso volge a buon fine
gli errori umani»?, E chiaro che, in una simile prospettiva, la sola unita affermabile per
la Sacra Scrittura & un’unita estrinseca: la Bibbia & una perché ¢ invalsa I’abitudine di
stampare in un solo volume una certa collezione di letteratura antica, cosi come I’An-
tologia palatina & una silloge di epigrammisti dell’antichita.

Una posizione cosi estrema (ma notevole per la sua lucidita) & rara nella discus-
sione scientifica attuale, tuttavia non di rado si pud notare come poco o tanto una simi-

"Il presente articolo & il frutto della collaborazione fra un professore d’esegesi (dell’ Antico Te-
stamento, ossia Paximadi) e un professore di dogmatica (Hauke) in due seminari interdisciplinari per li-
cenziandi e dottorandi sui seguenti temi: L'use dogmatico della Scrittura e La Scrittura come anima del-
la teologia.

* A.C. e R.P.C. HANSON, Reasonable Belief: A Survey of the Christian Faith, Oxford University
Press, Oxford 1980, p. 42.



Gioraio Paxivabl - MANFRED HAUKE 21

le posizione sia almeno inconsapevolmente sottesa a molta esegesi moderna. Essa ha il
pregio di mettere in rilievo le conseguenze devastanti che ha, tanto in esegesi che in
dogmatica, una posizione ermeneutica dai presupposti non sorvegliati, ossia che non
faccia capo al dato di fede accettato nella sua integritd e si basi su fondamenti teorici
che siano incompatibili con tale dato di fede. Non potendo in questa sede sviluppare
una completa riflessione ermeneutica, vorremmo almeno offrire al lettore delle linee di
giudizio, seguendo le quali si possa fare un lavoro, tanto esegetico che dogmatico, sal-
damente ancorato al dato di fede. Riteniamo opportuno fare questo prendendo in primo
luogo in considerazione i presupposti ermeneutici di alcuni metodi esegetici piu usati,
in modo da evidenziare le loro condizioni di accettabilita e di fecondita.

2.1. Il metodo storico-critico

Senza dubbio & necessario in primo luogo dire qualcosa a proposito del metodo
chiamato storico-critico, da un lato perché ¢ il pit antico tra i metodi dell’esegesi
scientifica, dall’altro perché resta il pit importante ed il pit diffusamente applicato.

In particolare occorre constatare che spesso molte applicazioni del metodo sto-
rico-critico (certo non il metodo in quanto tale) suppongono, poco o tanto, questo ti-
po di preconcetto. Partendo infatti dal principio, quasi mai esplicitato, che «posterio-
re ¢ deteriore», molte analisi storico critiche hanno come scopo la scomposizione del
testo nelle unitd “diacronicamente” soggiacenti, e per far cid si avvalgono di strumen-
ti critici quali I’osservazione della presenza di doppioni, di incongruenze sintattiche o
semantiche ecc. Talora queste metodologie giungono a dei risultati effettivamente
condivisibili, altre volte si arriva invece ad una vera e propria esplosione di distinzio-
ni e sottodistinzioni tanto pill ipotetiche quanto piti numerose. Dall’osservazione dei
risultati dell’analisi storico-critica sorge una considerazione. Pur accettando il carat-
tere composito della maggioranza dei testi biblici — nonostante la minuzia talora ec-
cessiva delle distinzioni introdotte — rimane lecito chiedersi quale immagine si abbia
del processo che portd alla redazione finale del testo, I'unica ad essere normativa, e,
di conseguenza, del modo di operare dell’autore di tale redazione finale. Se ciog si
trattd di un semplice processo di accumulazione, quasi di stratificazione, di materiale
tradizionale oppure se il redattore finale intervenne con una vera e propria elabora-
zione letteraria e con un’idea teologica unificatrice.

A rendere improbabile un’idea troppo meccanica della formazione dei testi bi-
blici contribuisce anche la consapevolezza della dinamica della comunicazione uma-
na che le moderne scienze del linguaggio hanno ormai acquisito. In particolare il mo-
dello linguistico-testuale, sviluppato soprattutto al seguito della cosiddetta scuola lin-
guistica di Praga, ha evidenziato che «il senso globale di un testo non pud essere
ridotto a somma dei sensi degli enunciati costituenti»’; il testo & una «occorrenza co-

*E. RIGOTTI, Principi di teoria linguistica, La Scuola, Brescia 1983°, p. 311. Sulla scuola di Pra-
ga, cfr. il volume di S. RAYNAUD, I Circolo linguistico di Praga (1926 — 1939). Radici storiche e apporti
teorici, Vita e Pensiero, Milano 1990.



22 ARTICOLI

municativa», un «evento testuale» comprensibile soltanto se inquadrato nell’ambito
della sua funzione nell’interazione umana’. Applicando il modello linguistico-testua-
le allo studio biblico, H. Utzschneider ha giustamente sottolineato che in una lettera-
tura come quella biblica, ed in modo particolare nel Pentateuco, le rielaborazioni, gli
sviluppi secondari, gli interventi redazionali devono essere compresi non come dei
semplici accostamenti di testi tra loro disparati per origine e cronologia, ma come un
consapevole intervento interpretativo. Tale intervento perd, non & volto solo a dare
una comprensione di testi appartenenti ad una tradizione precedente, ma & un vero e
proprio testo, dotato di una sua individualita. E un nuovo evento testuale che si rea-
lizza tra un mittente ed un destinatario nuovi, uniti tra loro dalla comune conoscenza
della letteratura tradizionale codificata’.

Di fronte a queste osservazioni ci si pud rendere conto di come talora le rico-
struzioni testuali storico-critiche partano dal presupposto, per lo pili tacito € con ogni
probabilita inconsapevole, che il responsabile della forma nella quale il testo ci si pre-
senta attualmente, non abbia lavorato con I'intenzione di produrre un vero e proprio
evento comunicativo, ma abbia semplicemente rifuso degli elementi tradizionali, sen-
za pero riuscire a fornire a quest’insieme una testualita specifica. Si tratta di una con-
cezione della testualita di tipo ultimamente meccanicistico. E chiaro che, in questa
prospettiva, ['unica spiegazione di rotture nella struttura logica del testo diviene 1’i-
potesi di una giustapposizione di fonti, dato che non si ritiene necessario far interve-
nire il cosiddetto principio di buona volonta o di accettabilita, ossia quel principio,
noto alla linguistica testuale, per cui, in un atto comunicativo, il destinatario presup-
pone che il mittente voglia effettivamente comunicare qualcosa di rilevante, ed & di-
sposto a fare uno sforzo per superare le eventuali mancanze di coesione (ciog di cor-
rettezza grammaticale e sintattica), di coerenza (ciog di sensatezza semantica) e di
pertinenza che gli appaiono nel corso della comunicazione®.

Se invece si parte dal presupposto che il testo biblico sia un vero evento testua-
le, ossia voglia comunicare un contenuto pertinente, il principio di buona volonta fa si
che, prima di intervenire sul testo considerando secondarie la maggior parte delle ri-
petizioni, si tenti di appurare se non sia possibile recuperare per altra via alla sensa-
tezza quelle che si presentano come rotture della coesione e coerenza testuale. Con cid
non si vuol negare che queste indichino eventualmente un’accumulazione di materia-
le tradizionale originariamente indipendente, ma un’immagine corretta della testualita
impone di integrarle in una strutturazione letteraria finalizzata all’ espressione di un si-
gnificato pitt ampio di quelli propri alle unita testuali diacronicamente soggiacenti’.

* Cfr. R.-A. DE BEAUGRANDE - W. U. DRESSLER, Introduzione alla linguistica testuale, 11
Mulino, Brescia 1984, pp. 22-23.

* Cfr. H. UTZSCHNEIDER, Das Heiligtum und das Gesetz, Editions Universitaires, Freiburg -
Gaottingen 1988, pp. 10-11.

* Cfr. R.-A. DE BEAUGRANDE - W. U. DRESSLER, Introduzione alla linguistica testuale, pp.
23-24.184.

! Val la pena di ascoltare a riguardo la voce di E. GALBIATI, La struttura letteraria dell’Esodo,
Paoline, Alba 1956, che gia a quell’epoca affermava: «Anche nell’ipotesi di fonti diverse e parallele (e pit



Gioraio Paxivapl - MANFRED HAUKE 23

Questa considerazione tuttavia non & sufficiente, perché, in un certo modo, si ar-
resta ad un dato ancora estrinseco: si tratta della scoperta delle caratteristiche di un cer-
to tipo di letteratura che, pur partendo a dati tradizionali, li rifonde e li rilegge in un
evento testuale nuovo. Tuttavia ¢ possibile andare pit a fondo, notando, con B. S.
Childs, che, come risultato dell’approccio storico-critico, «resta sempre un enorme iato
tra la descrizione di una letteratura criticamente ricostruita e I’effettivo testo canonico,
ricevuto ed usato dalla comuniti come scrittura autorevole»®. In altri termini, la Bibbia
riceve la sua unita dal fatto che una determinata comunita la riconosce autorevole per sé,
ossia fondante la propria fede, e a partire da questo riconoscimento, che sembrerebbe a
prima vista estrinseco, scopre al suo interno una testualita globale: la Bibbia non & una
solo perché le si riconosce un’autorevolezza, ma, a partire da tale riconoscimento, si
scopre che essa non & semplicemente una collezione di testi, ma & un testo.

2.2. I metodi cosiddetti sincronici

Da questo desiderio di cogliere la globalita della testualita biblica sono nati va-
ri metodi esegetici che si usa ormai chiamare sincronici. E necessario in primo luo-
20 chiarire un problema di linguaggio. L’uso dell’aggettivo sincronico si rifa alla ter-
minologia adottata dal linguista svizzero Ferdinand De Saussure, il quale, nel suo
Cours de linguistiqgue générale definisce sincronico tutto cio che si rapporta all’a-
spetto statico della linguistica, mentre ¢ diacronico c¢io che tratta delle evoluzioni,
per cui sincronia e diacronia designano rispettivamente uno stato di lingua ed una fa-
se di evoluzione’. Esiste dunque una separazione profonda tra il momento sincronico
ed il momento diacronico: la competenza linguistica del parlante agisce sul piano
sincronico, cosicché un’eventuale informazione a proposito dei fenomeni evolutivi
della lingua non influisce sulla competenza nei confronti della lingua stessa. Il par-
lante, rispetto al codice, non ha un rapporto di liberta: egli potra usare del codice li-
beramente per esprimere il suo pensiero, ma, per quanto riguarda il codice medesi-
mo, sara legato da quelle norme che I’ arbitrarieta del segno linguistico stabilisce, pe-
na il fallimento del suo sforzo comunicativo. E chiaro che questa non-liberta del
parlante rispetto alla lingua riguarda esclusivamente il codice, e non il testo che in
quel codice & redatto od espresso, perché il fenomeno testuale & espressione della li-
berta del suo produttore.

ancora nell’ipotesi di tradizioni differenti) rimane un problema da risolvere: perché tali fonti furono conge-
gnate nel modo che troviamo realizzato e che ci crea tanti problemi?... Il responsabile di una tale struttura
dell’Esodo deve aver avuto una logica. Quale?» (p. 10).

*B. S. CHILDS, Introduction to the Old Testament as Scripture, SCM Press, London 19877, p. 40.
Sebbene con maggiore prudenza, il medesimo fatto & riconosciuto anche dal Documento della Pontificia
Commissione Biblica L 'interpretazione della Bibbia nella Chiesa, che, pur dando al metodo storico-critico
un’indiscussa preferenza, afferma: «Circa |'inclusione, nel metodo, di un’analisi sincronica dei testi, biso-
gna riconoscere che si tratta di un’operazione legittima perché & il testo nel suo stato finale, che & espres-
sione della Parola di Dio, e non una redazione anteriore». Cfr. PONTIFICIA COMMISSIONE BIBLICA,
L'interpretazione della Bibbia nella Chiesa. 1 A 4 (EV = Enchiridion Vaticanum 13, n. 2876).

°F. DE SAUSSURE, Cours de linguistique générale, Payot, Paris 1985 p. 117.



24  ARTICOLI

La terminologia che distingue, in esegesi, un metodo sincronico da un metodo
diacronico, puo applicarsi alla Serittura, come ad ogni altra forma di produzione let-
teraria, soltanto in senso traslato, perché il fenomeno testuale ¢ il prodotto di scelte
espressive e stilistiche deliberate, e cid tanto pilt quanto piti il suo livello si innalza dal
piano della comunicazione quotidiana verso quello dell’attivita letteraria in senso
stretto. B evidente dunque che un’opera letteraria — e la Bibbia appartiene a questa ca-
tegoria — non puo essere definita “sincronica” in questo senso, anche se essa, come
ogni altra opera letteraria, potra essere utilizzata per documentare 1’aspetto “sincroni-
co” di un sistema linguistico.

Da questo fatto deriva una conseguenza importante: nell’analisi di un testo let-
terario la separazione tra piano della diacronia e piano della sincronia non & assoluta
e, soprattutto, assume un valore molto diverso rispetto a quella operante al livello del
codice linguistico e della competenza del parlante.

In primo luogo questa considerazione ¢ valida nel momento stesso dell’elabo-
razione letteraria: quanto pit un testo & letterariamente consapevole, tanto piu si col-
lochera in modo creativo rispetto alla tradizione di cui fa parte, assumendone, respin-
gendone o variandone i canoni stilistici ed i moduli espressivi, con una liberta che sa-
rebbe impossibile se questi canoni stilistici fossero caratterizzati dall’arbitrarieta
propria dei codici linguistici. Ma questa mancanza di separazione tra il piano della
sincronia e quello della diacronia influisce profondamente nello stesso momento in-
terpretativo e dunque nello specifico del lavoro esegetico.

In effetti i cosiddetti metodi sincronici desiderano analizzare lo stato finale del
testo, a prescindere dalla sua storia redazionale. In questo senso sarebbe forse possi-
bile utilizzare, in senso traslato, I’opposizione tra sincronia e diacronia, riservando al
momento diacronico la ricostruzione delle tappe redazionali che hanno portato alla
costituzione del testo attuale. Tuttavia occorre prendere in attenta considerazione al-
cuni aspetti rilevanti.

I1 testo letterario, come ogni evento di comunicazione, richiede che il mittente
ed il destinatario siano uniti tra loro da un codice linguistico comune. Ma perché I’e-
vento comunicativo non sia destinato al fallimento, occorre pure che i protagonisti
della comunicazione condividano un mondo extratestuale di riferimento, composto di
nozioni e di competenze che, pur non intervenendo direttamente nel testo, ne costitui-
scono la presupposizione®. Nel caso di un testo letterario antico, la presupposizione
implicita nel testo pud non essere conosciuta dal lettore moderno, e la comprensione
del testo medesimo pud cosi risultare irrimediabilmente compromessa. In questo caso
occorre ricostituire, attraverso un’opera di ricostruzione storica, quelle presupposizio-
ni che avevano soggiaciuto alla produzione del testo stesso. Cosi facendo pero, per un
atto esegetico che si pretende sincronico, si compie un’operazione indiscutibilmente

" Per il concetto di “presupposizione” cfr. G. GOBBER, Presupposizione e domanda, in E. RI-
GOTTI - C. CIPOLLI (ed.), Ricerche di semantica testuale, La Scuola, Brescia 1988, pp. 139-155, ed an-
che E. RIGOTTI, Significato e senso, in ivi, pp. 95-120.



Gioraio Paxivapl - MANFRED HAUKE 25

diacronica. Sarebbe tuttavia illusorio opporsi a quest’operazione invocando la separa-
zione tra piano sincronico e piano diacronico; occorre invece riconoscere francamen-
te I'insufficienza delle categorie di sincronia e di diacronia utilizzate in questo modo.

L’uso irriflesso di questa terminologia non va dunque esente da ambiguita. In
particolare vi & il rischio di far penetrare, ancora una volta, una concezione meccani-
cistica nell’ambito dell’interpretazione biblica e di considerare il testo biblico come il
prodotto di un’evoluzione di tipo arbitrario, quale & quella che sovrintende alla for-
mazione dei sistemi linguistici, oppure di ridurlo ad un sistema segnico autoreferen-
ziale. Come infatti la sincronia del sistema linguistico in quanto tale, a causa della sua
arbitrarieta, non puo essere modificata dal parlante, cosi, adottando questa terminolo-
gia, si puo essere indotti a pensare il testo biblico come un insieme autosufficiente e
non come un evento testuale che coinvolge soggettivita diverse e che ha come pre-
supposto necessario una realta extratestuale. Oltre a ci0 si consideri come sia soltanto
il testo ad essere referenziale ad una realta ad esso esterna, mentre il sistema linguisti-
co fornisce solo lo strumento necessario per tale referenzialitd, ma non & sufficiente a
realizzarla: occorre che sia utilizzato da un parlante, rivolto ad un destinatario e rife-
rito ad un referente, realta tutte che sono esterne al codice linguistico.

Come dunque nell’applicazione del metodo storico critico occorre guardarsi da
suggestioni di tipo meccanicistico, anche per cid che concerne cosiddetti approcci
“sincronici” occorre sorvegliare i presupposti teorici. Il testo & prima di tutto un even-
to di comunicazione tra un mittente ed un destinatario. Tale forte sottolineatura ha co-
me necessario presupposto il postulato della liberta linguistica, ossia della liberta del
pensiero umano dalla lingua'. Questo concetto di liberta non pud essere compreso nel
senso ristretto di liberta nell’applicazione del codice, né «questa liberta dalla lingua...
va intesa come irrelatezza o estraneita... Una formulazione linguistica in senso lato &
per il pensiero condizione inevitabile della sua attuazione. Si tratta tuttavia di un’ine-
vitabilita che non determina. L’ apparente paradosso lascia intravedere la sua soluzio-
ne solo che si consideri che la categoria della necessita non determinante caratterizza
tutto I’ambito della strumentalita»".

Il concetto di liberta linguistica & strettamente collegato con 1’idea di creativita,
in altre parole, «adottando la tradizionale definizione chomskiana, la novita ed ade-
guatezza del linguaggio ad ogni nuova situazione»". Bisogna osservare che vi ¢ stata
in semiotica una tendenza ad accogliere come dimostrata un’ipotesi deterministica,
che riduce il soggetto parlante ad una funzione del discorso. U. Eco ha il merito di
aver enunciato con chiarezza tale presupposizione; egli, infatti, afferma che “la stessa
difficolta ad identificare i nostri pensieri se non in termini linguistici lascia legittima-

"' Cfr. G. PAXIMADI, L 'ordine delle parole nella frase nominale ebraica, in “L’analisi linguistica
e letteraria” 4 (1996) 80-81.

" E. RIGOTTI, Linguistica generale. Appunti del corso dell’Anno Accademico 1989/1990, CUSL,
Milano 1990, pp. 2-3.

" E. RIGOTTI, On semiosis, human freedom and education, [in corso di stampa].



26 ARTICOLI

mente sospettare che 1’emittente del messaggio sia parlato dal codice”". L’ipotesi lin-
guistico testuale si distingue dai modelli linguistici che fanno perno su un’antropolo-
gia ultimamente deterministica, siano essi il generativismo sintattico e semantico di ti-
po chomskiano con tutte le sue varianti, I’ipotesi etnolinguistica o la semiotica auto-
referenziale di tipo ecoiano, ossia da tutti i modelli caratterizzati dal fatto di far
consistere I’origine del senso nel sistema linguistico stesso, per affermare che la lin-
gua, come ogni semiosi umana, ha una caratteristica strumentale e che tale strumenta-
lita si colloca a servizio dell’esperienza di un soggetto e della sua comunicazione. E
necessario inoltre un presupposto realistico, in quanto «I’esperienza che il soggetto
comunica altro non & che il suo approccio con la realta, cosicché la liberta del sogget-
to da ogni codice semiotico coincide con la sua possibilita di esprimere nel linguag-
gio, nella costruzione del suo discorso o del suo testo, la novitd incontrata nella sua
esperienza»".

Questo rischio ultimamente meccanicistico viene corso da alcuni metodi di
analisi cosiddetti sincronici attualmente molto in uso in esegesi. Uno dei procedi-
menti che non vanno esenti da questo rischio & la cosiddetta analisi semiotica, pre-
sente soprattutto secondo il modello di A. J. Greimas. A proposito di questo model-
lo il documento della Pontificia Commissione Biblica L’interpretazione della Bib-
bia nella Chiesa afferma: «La semiotica puo essere utilizzata per lo studio della
Bibbia solo a condizione che si separi questo metodo di analisi da alcuni presuppo-
sti sviluppati nella filosofia strutturalista, cioé la negazione dei soggetti e del riferi-
mento extratestuale. La Bibbia € una Parola sul reale, che Dio ha pronunciato in una
storia, e che ci rivolge oggi attraverso autori umani. L’approccio semiotico dev’es-
sere aperto alla storia. Dapprima a quella degli attori dei testi, € poi a quella dei lo-
ro autori e dei loro lettori. Grande & il rischio, in quelli che utilizzano I’analisi se-
miotica, di fermarsi ad uno studio formale del contenuto e di non cogliere il mes-
saggio dei testi»'. Tale negazione dei soggetti e della storia ha proprio come
presupposto una concezione meccanicistica del significare umano che non riesce a
dare spiegazione adeguata dei fenomeni linguistici e letterari e finisce per conside-
rare irrilevante la dimensione storica del messaggio rivelato. Anche i differenti ap-
procci basati su modelli di tipo narratologico devono essere utilizzati tenendo pre-
sente questo quadro di riferimento. Tuttavia tutti questi modelli interpretativi, dea-
malgamati dai loro presupposti teoretici ed inquadrati in una concezione testuale
realista, possono fornire osservazioni interessanti sulle dinamiche effettivamente
presenti nei testi.

Un metodo che va meno soggetto a rischi di questo tipo & la cosiddetta analisi
retorica, che si propone di ricostruire le strutturazioni retorico-letterarie dei testi bi-

" U. ECO, La struttura assente, Bompiani, Milano 1968, p. 56.

" E. RIGOTTI, On semiosis, [in corso di stampa].

' PONTIFICIA COMMISSIONE BIBLICA, L'interpretazione della Bibbia nella Chiesa, 1 B 3
(EV 13, n. 2909).



Gioralo Paxivapl - MANFRED HAUKE 27

blici facendo uso delle nozioni derivate dalla tradizione retorica greco-latina'” o, so-
prattutto per quanto riguarda i testi veterotestamentari, cercando di ricostruire le for-
me retoriche della letteratura semitica, per la quale siamo sprovvisti di manualistica
coeva'. Evidentemente |’aspetto retorico € solo uno dei possibili approcci al testo bi-
blico, ma ha I’innegabile vantaggio di concentrarsi su fenomeni veramente letterari e
di basarsi, per lo pill tacitamente, sul gia citato principio di buona volonta.

2.3. La rilettura

Se I’evento testuale & I’incontro tra un mittente ed un destinatario, tuttavia il te-
sto letterario, in quanto supera, di fatto ed anche nella consapevolezza dell’autore, la
pura dimensione occasionale, si rende aperto a pill occorrenze di tale rapporto, a pitt
atti di lettura. Tali atti di lettura, fatti da lettori con preoccupazioni e situazioni di vita
diverse da quelle dell’ autore originario, scoprono, nel testo, significati ulteriori rispet-
to a quelli previsti dall’autore medesimo, cosicché il testo finisce per avere una storia
ed un’indipendenza sue proprie, che sono, nello stesso momento, in continuitd ed in
sviluppo rispetto alla coscienza originaria dell’autore. Nella maggior parte dei casi
questi atti di lettura rimangono esterni al testo che li ha prodotti, o, eventualmente, si
concretizzano in testi prodotti a ridosso del testo originante; tuttavia si puo dare il ca-
so, molto frequente nella letteratura biblica, di riletture che conducano il lettore a ri-
scrivere ci0 che ha letto, attualizzandolo con riferimento alla situazione da lui vissuta.
Si tratta del fenomeno che P. Beauchamp ha chiamato deuterosi®. Per una corretta in-
terpretazione della Scrittura & dunque necessario tener conto di un fatto fondamenta-
le: la Bibbia si costituisce per mezzo di un processo letterario che vede nel fenomeno
delle riletture un momento determinante. Il concetto di rilettura ¢ alla base della com-
prensione della Sacra Scrittura ed in particolare del nostro modo di concepire 1’ unita
dei due Testamenti™.

Uno scrittore hiblico (che non necessariamente ha la coscienza di essere tale)
scrive in un determinato tempo un certo testo riferito a problematiche a lui contempo-
ranee e caratterizzato da un genere letterario familiare a lui ed ai suoi destinatari im-
mediati. In seguito quello stesso testo viene riletto ed attualizzato sulla base di pro-
blematiche magari radicalmente diverse, per cogliere in esso la voce della Parola di
Dio valida per un altro presente (cfr. Is 40). Attraverso quest’ operazione il testo pud

' Per questo tipo di analisi retorica si puo vedere il volume di J.-N. ALETTI, Comment Dieu est-il
Juste? Clef pour intérpreter I'épitre aux Romains, Cerf, Paris 1991.

" Per un’esposizione di questo metodo cfr. il volume di R. MEYNET, L analisi retorica, Querinia-
na, Brescia 1992,

" Cfr. P. BEAUCHAMP, L'un et I'autre Testament. 1. Essai de lecture, Seuil, Paris 1976, pp. 150-
163. Per la teoria degli atti di lettura si pud vedere il volume di W. ISER, The Act of Reading. A Theory of
Aesthetic Response, The John Hopkins University Press, Baltimore 1978. E lo studio di P. RICOEUR, Tem-
ps et Récit, 1-11, Seuil, Paris 1983.

» Cfr, PONTIFICIA COMMISSIONE BIBLICA, L'interpretazione della Bibbia nella Chiesa, 111
A 1(EV 13, nn. 3013-3023).



28 ARTICOLI

cambiare anche radicalmente di significato, quello che non cambia & il popolo che ri-
legge nei documenti della sua storia le tracce del suo evento fondante: la decisione ori-
ginaria di Dio di compromettersi con la storia dell’'uomo, ossia I’ Alleanza, e, com-
piendo quest’operazione di rilettura, si accorge che i testi che presentano tappe passa-
te di quel cammino di Alleanza, riletti alla luce del presente acquistano uno spessore
di significato nemmeno lontanamente immaginabile da coloro che ne erano stati pro-
tagonisti. E chiaro che, in questo caso, I’organicita della crescita di questo processo di
riletture & assicurata dall’unita dell’esperienza di fede del popolo di Dio, sostenuta e
guidata dall’opera dello Spirito™. Di questa esperienza di fede la dogmatica & 1’espo-
sizione sistematica.

3. L’USO DOGMATICO DELLA SCRITTURA

La parte precedente ha messo in rilievo ’apertura essenziale dell’esegesi alla
dogmatica quale esposizione sistematica della fede. Adesso si tratta di specificare 1’o0-
rientamento intrinseco della dogmatica all’esegesi. Presentiamo dapprima due termi-
ni chiave: la Sacra Scrittura come [uogo privilegiato e come anima della teologia. Poi
concretizzeremo la metodologia dogmatica con qualche esempio “cattivo” che ci pre-
para a vedere (rovesciato in positivo) alcuni principi importanti dell’uso sistematico
della Scrittura.

3.1. La Sacra Scrittura come luogo primario della dogmatica

L’uso sistematico della parola di Dio non & una semplice ripetizione della dot-
trina biblica, ma I’espressione del messaggio rivelato in un orizzonte linguistico nuo-
vo. Questa prospettiva contestuale si mostra bene nel concetto dei luoghi teologici,
descritto nel lavoro classico di Melchior Cano, De locis theologicis (1563)2. 11 locus
theologicus ¢ definito come una fonte a cui il teologo attinge il suo giudizio. Cano
elenca 10 luoghi:

1) In primo luogo si trova [’autorita della Sacra Scrittura, ciog i libri canonici
che contengono il testo ispirato, la parola di Dio.

2) Segue I'autorita delle tradizioni di Cristo e degli apostoli. Cano ribadisce la
richiesta del Concilio di Trento che la verita rivelata «& contenuta nei libri scritti e nel-
le tradizioni non scritte che, raccolte dagli apostoli dalla bocca dello stesso Cristo, o
dagli stessi apostoli, sotto I’ispirazione dello Spirito Santo, trasmesse quasi di mano in

* Potrebbero essere dati infiniti esempi di tale fenomeno; qui basti citare quello, macroscopico, del-
la presenza, nel libro di Isaia, dell’opera di almeno tre grandi profeti di cui soltanto il primo & conosciuto
con il suo nome; I’opera degli altri autori si costruisce a ridosso di quella del primo come una serie di rilet-
ture in un anonimato forse volontario.

2 Cfr. B. KORNER, Melchior Cano De locis theologicis. Ein Beitrag zur Theologischen Erkennt-
nislehre, Styria Medienservice, Graz 1994. Cfr. anche, brevemente, M. SECKLER, Loci theologici, LThK®
6 (1997), 1014-1016.



Gioralo Paximabpl - MANFRED HAuKE 29

mano, sono giunte fino a noi» (DH 1501). Mentre in questa prospettiva Scrittura e
Tradizione possono apparire piuttosto come due fonti separati, il Vaticano II mette in
rilievo la stretta connessione fra ambedue le realta: «scaturendo dalla stessa divina
sorgente, formano in un certo qual modo una cosa sola e tendono allo stesso fine» (Dei
Verbum 9).

3) L’autorita della Chiesa cattolica indica la Chiesa intera. E intesa 1’argomen-
tazione dal senso della fede (sensus fidelium).

4) L’autorita dei Concili che esprimono autorevolmente la fede della Chiesa, se
avvengono in unione col successore di Pietro.

5) L’autorita della Chiesa romana, ciog il ruolo del papa.

6) L’autorita dei santi antichi, vale a dire dei padri come dottori della Chiesa.

7) L’autorita dei teologi scolastici, cioe dei teologi che lavorano con una meto-
dologia sistematica. Di fatto si tratta della teologia universitaria.

8) Gli argomenti della ragione naturale, ciog in particolare della filosofia.

9) L’autorita dei filosofi (simile al punto precedente; il n. 8, perd, qui si tratta di
pili deil valore degli argomenti, mentre il n. 9 riguarda piuttosto I’autorita delle perso-
ne che ragionano™).

10) L’autorita della storia wmana. E indispensabile conoscere i fatti storici in le-
game con la divina Rivelazione e con la storia della Chiesa. I luoghi 8-10 corrispondo-
no alla capacita della ragione umana. Siccome non fanno parte della Rivelazione in
quanto tale (pur essendo presupposti) vengono chiamati anche luoghi esterni*.

L’elenco classico di Cano permette di comprendere quale sia la complessita del
lavoro sistematico in teologia: la Sacra Scrittura appare come uno fra dieci luoghi,
quantunque essa, a causa della sua importanza quale testimonianza ispirata della Ri-
velazione, appaia al primo posto. L’apporto scritturistico deve essere integrato con le
altre istanze che, ultimamente, risalgono a Dio, fonte della verita. Ovviamente 1’elen-
co di Cano non ¢ completo: bisognerebbe, per esempio, aggiungere la liturgia e I’e-
sperienza dei santi. Una proposta pill complessiva ed aggiornata si trova in un’opera
recente del teologo polacco S. C. Napidrkowski (1991)%:

I) La fonte teologica ispirata: la Sacra Scrittura

II) Le fonti teologiche non ispirate:

* oggettivizzate primarie (2-12): i simboli di fede, le tradizioni liturgiche, la fe-
de del popolo di Dio — il sensus fidei, I'insegnamento dei Concili ecumenici, I’inse-
gnamento del Papa ex cathedra, I'insegnamento della Chiesa nel mondo - vescovi e
Concili particolari) -, I’insegnamento dei Padri e dei Dottori della Chiesa, 1’insegna-
mento comune del Papa, la storia della Chiesa, il diritto canonico, ’arte sacra, come
testimonianza della Tradizione;

# Cfr. M. SECKLER, Loci theologici, p. 264.

* Cfr. gia TOMMASO D’AQUINO, STh1g. 1a.8ad 2.

* 8. C. NAPIORKOWSKI, Jak uprawiac teologie, Wroclaw 1991, presentato da G. STRELCZYK,
L’esperienza mistica come locus theologicus. Status quaestionis, Facolta di Teologia di Lugano 1999, p. 82.



30 ARTICOLI

* oggettivizzate secondarie (13-16): I’insegnamento dei teologi, la filosofia e le
scienze, I’arte sacra, come mezzo della comunicazione e fonte delle ispirazioni, la let-
teratura;

 non oggettivizzate (17-20): i segni dei tempi, 'uomo, la fede, 1’esperienza
delle persone e delle comunita cristiane.

Si potrebbe anche tracciare uno schema piit semplice e complessivo, ed affer-
mare che i luoghi della teologia sono la Scrittura, la Tradizione (che include I’intera
vita autentica della Chiesa: il Magistero, il senso comune, i padri e dottori della Chie-
sa, la liturgia) e (come presupposto logico di ambedue) la ragione naturale (con la sua
capacita di ricerca nella storia e sui principi filosofici). Se invece si preferisce la ter-
minologia pit abituale®, quella della Dei Verbum, occorre dare la precedenza a tre
istanze: due del passato (che costituiscono il «santo tesoro della parola di Dio»: Scrit-
tura e Tradizione) e una del presente, il Magistero vivo, caratterizzato dal compito di
spiegare autorevolmente la parola di Dio scritta o tramandata™. In quanto riceviamo la
Scrittura e la Tradizione dalla mano del Magistero vivo, quest’ultimo viene chiamato
nella terminologia classica anche regula fidei proxima, in quanto punto di riferimen-
to pit vicino. Scrittura e Tradizione invece vengono chiamate regula fidei remota, in
quanto hanno bisogno dell’autorita ecclesiale per potersi imporre nella vita cristiana.
Certo questa terminologia puo essere fraintesa, come se Scrittura e Tradizione fosse-
ro delle fonti di secondo piano; bisogna quindi ribadire, con la Dei Verbum, che sono
esse a costituire la regola suprema della fede™ nonostante il fatto che sia il Magistero
vivo della Chiesa a proporceli.

3.2. La Sacra Scrittura come “anima della teologia”

a) L’origine dell’assioma nell’enciclica Providentissimus Deus

S

La formula «la Sacra Scrittura & “I’anima” della teologia» si trova «tra le
espressioni conciliari che hanno ricevuto le piti calde accoglienze»”. L assioma fu
diffuso dal Vaticano II con la Costituzione dogmatica sulla divina rivelazione, Dei
Verbum 24, e, in seguito, tramite il Decreto sulla formazione sacerdotale, Optatam to-
tius 16. La Dei Verbum rinvia in una nota alla fondamentale enciclica biblica Provi-

* Sul duplice senso del termine Tradizione vedi il lavoro classico di M. J. SCHEEBEN, Handbuch
der katholischen Dogmatik. Erstes Buch. Theologische Erkennmislehre, Herder, Freiburg i. Br. 1948 (testo
del 1874), § 15, nn. 197-198, p. 109. Sull’insieme del concetto vedi anche H. J. POTTMEYER, Norme, cri-
teri e strutture della Tradizione, in W. KERN - H.J. POTTMEYER - M. SECKLER (edd.), Corse di teolo-
gia fondamentale 1V, Queriniana, Brescia 1990, pp. 137-172; L. SCHEFFCZYK, Grundlagen des Dogmas.
Einleitung in die Dogmatik, MM Verlag, Aachen 1997, pp. 65-86.

" Dei Verbum, 10. Vedi gia il Vaticano I: «Inoltre, con fede divina e cattolica, si deve credere tutto
cid che & contenuto nella parola di Dio scritta o tramandata, e che la Chiesa propone di credere come divi-
namente rivelato sia con un giudizio solenne, sia nel suo magistero ordinario e universale» (DH 3011).

* Dei Verbum, 21.

* M. TABET, Lo studio della Sacra Scrittura, anima della Teologia. Dei Verbum 24; in ID. (ed.),
La Sacra Scrittura anima della teologia, LEV, Citta del Vaticano 1999, pp. 69-100, qui p. 69.



Gioraio Paxivabl - ManFReD HAUKE 31

dentissimus Deus (1893) di Leone XIII e all’enciclica Spiritus paraclitus di Benedet-
to XV (1920), apparsa in occasione del XV centenario della morte di s. Girolamo™.
Per ricuperare il senso dell’assioma bisogna quindi prima prendere in considerazione
I'uso che ne fa la Providentissimus Deus®'.

Si tratta della prima enciclica dedicata esclusivamente all’interpretazione della
Bibbia. L’occasione che ne determino la pubblicazione furono i problemi sorti nella
Chiesa in seguito alla diffusione del metodo storico-critico. In seguito la richiesta fon-
damentale dell’enciclica di porre la Bibbia al centro della teologia, come lo esprime la
formula «”’I’anima” della teologia»* divenne determinante. Sembra che la formula sia
testimoniata per la prima volta nella Ratio studiorum preparata dalla XIIT Congrega-
zione generale dei gesuiti nel 1687, con lo scopo di rivitalizzare gli studi di teologia®.
Leone XIII perd la poteva trovare nella prefazione di un’opera dedicata a lui dal bi-
blista tedesco Rudolf Cornely®, il quale affermava che la teologia & la regina delle
scienze, ma I’anima della medesima deve essere considerata la conoscenza della Sa-
cra Serittura.

L’assioma compare nella seconda parte dell’enciclica, in cui il papa ammonisce
circa i pericoli corsi dall’esegesi alla fine dell’ultimo secolo. Il grande avversario & il
razionalismo che rifiuta I’intervento divino nella storia®.

Per «il passaggio all’uso della divina Scrittura in teologia» (il nostro tema), Leo-
ne XIII sottolinea che gia in ogni testo antico compaiono varie difficolta interpretative,
ma, per quanto riguarda i libri sacri «se ne aggiungono alcune proprie... Trattandosi in-
fatti di libri il cui autore & lo Spirito Santo, molte cose vi sono in essi che superano di
gran lunga la forza e ’acume della ragione umana, i divini misteri ciog, e molte altre
cose contenute insieme con questi, e per di pit talvolta con un senso ben pitt ampio e
recondito di quanto non sembri esprimere la parola o indicare le leggi dell’ermeneuti-
ca, e certamente lo stesso senso letterale richiama poi altri sensi, sia per illustrare i dog-
mi, sia per raccomandare precetti di vita pratica»®. Viene quindi ribadito che il testo sa-
cro, essendo la parola di Dio, espressa in modo umano assieme al senso letterale con-
tiene una dimensione pili ampia. E questo un tema molto discusso, che (fra I’altro nel
documento della Pontificia Commissione Biblica 100 anni dopo Leone XIII) viene

* L’ Opratam totius 16 rinvia soltanto al testo di Leone XIII a cui si riferisce anche nel 1920 Bene-
detto XV.

* Vedi |edizione latino-italiana nell’ Enchiridion delle encicliche (= EE) 3, nn. 1115-1163.

* Cfr. C. DOHMEN, Providentissimus Déus, LThK® 8 (1999), 672; G. COLOMBO, Bibbia e teo-
logia. Dalla “Providentissimus Deus” alla “Dei Verbum”, in “Studia Patavina” 41 (1994), 439-455, qui
439-443,

¥ Cfr. J. M. LERA, Sacrae paginae studium sit veluti anima Sacrae Theologiae (Notas sobre el ori-
gen y procedencia de esta frase), in “Miscelanea Comillas™ 41 (1983), 409-422; TABET, op. cit., pp. 84s.

* R. CORNELY, Historica et critica introductio in utriusque Testamenti libros sacros I, Parigi
1885; 1894° (ristampa 1925). Vedi lo schizzo biografico di A. MERK, Cornely Rudolf, DBS 11 (1934), coll.
153-155; B. HESSLER, Cornely Rudolf. LThK? 3 (1959), 59.

*Cf. EE 3,n. 1134.

S EER Al



32 ARTICOLI

chiamato sensus spiritualis e sensus plenior. D’altra parte & importante ribadire il prin-
cipio ben noto gia a Tommaso d’Aquino (che riprende qui Agostino™) che soltanto il
senso letterale pud essere usato per la prova di un argomento teologico™.

Il papa ribadisce che per la ricerca biblica si apre un campo di lavoro alla ri-
cerca biblica e sottolinea allo stesso momento il «principale e sacrosanto dovere
dell’interprete cattolico, trattandosi di passi scritturali il cui senso & autenticamente
dichiarato o per mezzo dei sacri autori... o per mezzo della Chiesa... ““sia con solen-
ne giudizio, o per il magistero ordinario e universale” [Vat. I], di interpretarli allo
stesso modo e di cercare di convincere, mediante gli aiuti della propria dottrina, che
secondo le leggi di una sana ermeneutica si puo rettamente approvare soltanto quel-
la interpretazione»™. Si aggiunge una considerazione a proposito dell’interpretazio-
ne dei padri: «Somma & invero |’autorita dei santi padri..., ogni volta che all’unani-
mitd interpretano con uguale senso una qualche testimonianza biblica, rignardante
la dottrina della fede o dei costumi»*. «Minore & certamente 1’ autorita degli altri in-
terpreti cattolici» posteriori, e solo «con debita prudenza» si usino gli studi «degli
eterodossi»*.

Immediatamente dopo segue la formula che mettiamo in rilievo nel nostro stu-
dio: «E poi grandemente desiderabile e necessario che I'uso della divina Scrittura do-
mini in tutta la scienza teologica e ne sia quasi 1’anima. Questo affermarono in ogni
etd i padri e i pit insigni teologi e questo procurarono di fare... Nessuno dovrebbe me-
ravigliarsi di cid, se si pensa che, tra le fonti della rivelazione, & cosi insigne il luogo
dovuto ai Libri divini, che senza uno studio e un uso assiduo di essi, non si puo tratta-
re di teologia in modo retto e secondo la sua dignita. Sebbene sia cosa giusta che nel-
le accademie e nelle scuole i giovani vengano esercitati specialmente (praecipue)”
nell’acquisto della conoscenza e scienza dei dogmi® cosi che, posta I’argomentazione
degli articoli di fede, si arrivi da questi alla conclusione di altri, seguendo le norme di
una provata e solida filosofia, tuttavia un grave e dotto teologo non dovra mai trascu-
rare la stessa dimostrazione dei dogmi dedotta dall’autorita della Bibbia: “Infatti (la
teologia) non riceve i suoi principi da altre scienze, ma immediatamente da Dio per
mezzo della rivelazione”»*.

* Vedi 'accenno in Providentissimus Deus, EE 3, n. 1145.

®SThIg. 1 art. 10; f. AGOSTINO, Ep. 98,8,24. Vedi anche AGOSTINO, De doctrina christia-
na, 1,37,41: «Ognuno che trova nelle sacre Scritture un senso diverso da quello che hanno inteso gli autori,
si trova nell’errore».

*EE 3,n. 1142,

“EE 3, n. 1144.

“ EE 3, n. 1146.

* «prima di tutto, con preferenza» (di fronte ad altro) (ndr).

* Vale a dire che la dogmatica (nella mente di Leone XIII) prende la parte pitt massiccia dell’inse-
gnamento teologico. Il fatto che la Scrittura & “anima della teologia” non significa necessariamente che I’e-
segesi abbia la prevalenza in una Facolta di teologia. E importante che anche sotto I’ aspetto sistematico pre-
valga il contenuto della Scrittura, pur sotto un’angolatura che oltrepassa 1'esegesi storico-critica.

“EE 3,n.1147.



Gioracio Paxivapi - MANFRED HAUKE 33

Abbiamo preso in considerazione i contesti nei quali la formula «la Scrittura &
“I’anima” della teologia» compare originariamente. Da quest’esame possiamo trarre
alcune conclusioni importanti:

= La Scrittura ¢ anima della teologia non in quanto oggetto di una scienza libe-
ra (storico-critica), ma come testo ispirato, letto nella comunita della Chiesa, studiato
da generazioni di teologi ed autorevolmente interpretato dal Magistero. Questa lettu-
ra implica lo studio storico-critico®, purificato perd da pregiudizi razionalistici che
vogliono «rimuovere dai sacri Libri profezie, miracoli, e tutto cio che supera I’ordine
naturale»*.

e La Scrittura ¢ intesa come anima della teologia non nel senso che, nell’abito
dell’insegnamento teologico, si debbano accumulare lezioni di esegesi, ma nel senso
che il contenuto della Bibbia (preso in considerazione sotto prospettive diverse) deve
dominare in tutta la scienza teologica, inclusa la dogmatica. Essa poi viene presuppo-
sta come disciplina principale della teologia.

b) La collocazione della formula al Vaticano II

L’assioma “la Scrittura & 1’anima della teologia” viene brevemente ripreso dal-
I'enciclica di Benedetto XV, Spiritus paraclitus (1920)”. Ci saremmo aspettati una
sua comparsa anche nell’enciclica Divino afflante spiritu di Pio XII (1943), fonda-
mentale per la ricezione positiva (pur non acritica) del metodo storico-critico da parte
della Chiesa. Ma il tema dell’enciclica non era tanto il problema della relazione fra
Bibbia e teologia; si trattava invece di mettere in rilievo le caratteristiche degli studi
biblici.

Una ripresa della formula si ha invece nei documenti del Concilio Vaticano II.
La Costituzione dogmatica Dei Verbum sulla divina rivelazione (1965) porta un con-
tributo sostanziale per collocare la parola di Dio nel contesto della Chiesa. Possiamo
considerare I’intero documento come una legge fondamentale per il rapporto fra ese-
gesi e dogmatica. Questo vale in particolare per il n. 12 sull’interpretazione della Sa-
cra Scrittura:

«Poiché Dio nella Sacra Scrittura ha parlato per mezzo di uomini alla maniera
umana, I’interprete... deve ricercare con attenzione che cosa gli agiografi realmente
hanno inteso indicare e che cosa a Dio ¢ piaciuto manifestare con le loro parole». Qui
¢ importante uno sguardo attento al contesto culturale dell’agiografo. «Perd, dovendo
la Sacra Scrittura essere letta e interpretata con lo stesso Spirito con cui fu scritta, per
scoprire con esattezza il senso dei sacri testi, si deve badare con non minore diligenza

** Leone XIII ne parla nella terza parte dell’enciclica: & «lo studio delle antiche lingue orientali» e
la «cosiddetta arte critica» quale «primo mezzo» (!) per la «difesa della S. Scrittura contro gli errori mo-
derni» di modo che si arrivi ad un eccellente esercizio «nella vera scienza dell’arte critica» (nn. 1150-1151).

#EE 3 nsEIs1:

“ Cf. EE 6, nn. 261-290. Tralasciamo qui I’analisi dell’enciclica apparsa in occasione del XV cen-
tenario della morte di san Girolamo (EE 4, nn. 477-514). Viene ripreso in un contesto apologetico la for-
mula di Leone X1II (EE 4, n. 503).



34 ARTICOLI

al contenuto e all’unita di tutta la Scrittura, tenendo debito conto della viva tradizione
di tutta la Chiesa e dell’analogia della fede». Questo appare ancora quale «compito...
degli esegeti» che devono sottoporre la loro ricerca «in ultima istanza al giudizio del-
la Chiesa».

La nostra formula appare nel capitolo conclusivo della Dei Verbum, La Sacra
Scrittura nella vita della Chiesa. Dapprima viene ribadito I’ altissimo rango della Bib-
bia e la sua unione intrinseca con la Tradizione: «Insieme con la sacra Tradizione, la
Chiesa ha sempre considerato le divine Scritture e le considera come la regola supre-
ma della propria fede; esse infatti, essendo ispirate da Dio e redatte una volta per sem-
pre, comunicano immutabilmente la parola di Dio stesso e fanno risuonare... la voce
dello Spirito Santo. E necessario, dunque, che tutta la predicazione ecclesiastica, co-
me la stessa religione cristiana, sia nutrita e diretta dalla Sacra Scrittura»*.

Per la comprensione della Bibbia si raccomanda poi «anche lo studio dei santi
padri, d’oriente e d’occidente, e delle sacre liturgie»”. Cosi viene preparato il colle-
gamento della Bibbia con la teologia intera: «la sacra teologia si basa come su un fon-
damento perenne sulla parola di Dio scritta, insieme con la sacra Tradizione, e in essa
vigorosamente si consolida e si ringiovanisce sempre, scrutando alla luce della fede
ogni verita racchiusa nel mistero di Cristo. Le sacre Scritture contengono la parola di
Dio e, perché ispirate, sono veramente parola di Dio; lo studio della sacra pagina sia
dunque come I’anima della sacra teologia»™.

In questo testo, per descrivere la relazione fra Scrittura e teologia, vengono uti-
lizzate tre immagini: anzitutto I’'immagine del fondamento, presa dall’edilizia; poi la
metafora della crescita organica, suggerita dall’affermazione che la teologia, sul fon-
damento della Scrittura, «si consolida e ringiovanisce sempre» (roboratur semperque
iuvenescit); in terzo luogo il paragone con I’anima, proveniente dall’antropologia®.

La formula viene concretizzata tramite una disposizione riguardante gli studi
teologici per i futuri sacerdoti; disposizione che, di fatto, riguarda la totalita della
struttura della teologia accademica nella Chiesa. Nel decreto Optatam totius, pubbli-
cato qualche tempo dopo la Dei Verbum e sotto il suo influsso, si ribadisce fortemen-
te il valore degli studi biblici e la loro integrazione nell’insegnamento dogmatico:

«Con particolare diligenza si curi la formazione degli alunni con lo studio del-
la sacra Scrittura, che deve essere come I’anima di tutta la teologia, premessa una ap-
propriata introduzione, essi vengano iniziati accuratamente al metodo dell’esegesi,
apprendano i massimi temi della divina rivelazione, e per la quotidiana lettura e me-
ditazione dei libri santi ricevano incitamento e nutrimento».

I1 Concilio insiste ancora: «nell’insegnamento della teologia dogmatica, prima
vengano proposti gli stessi temi biblici; si illustri poi agli alunni il contributo dei pa-

* Dei Verbum, 21.

* i, 23.

0 Ivi, 24.

* Vedi I'analisi di J. RATZINGER, commento alla Dei Verbum, cap. V1: LThK®, Ergéinzungsbhand
11 (1967), 576s.



Gioraio Paximabpl - MANFRED HAUKE 35

dri della Chiesa orientale e occidentale nella fedele trasmissione ed enucleazione del-
le singole verita rivelate, nonché 1'ulteriore storia del dogma, considerando anche 1
rapporti di questa con la storia generale della Chiesa. Inoltre, per illustrare integral-
mente quanto pitt possibile i misteri della salvezza, gli alunni imparino ad approfon-
dirli e a vederne il nesso per mezzo della speculazione, avendo S. Tommaso per mae-
stro; si insegni loro a riconoscerli presenti e operanti sempre nelle azioni liturgiche e
in tutta la vita della Chiesa; e inoltre essi imparino a cercare la soluzione dei problemi
umani alla luce della rivelazione, ad applicare le verita eterne alla mutevole condizio-
ne di questo mondo e comunicarle in modo appropriato agli uomini contemporanei»™.

La procedura delle lezioni di dogmatica, prevista dal decreto Optatam totius,
aveva (secondo il giudizio di Ratzinger™) “un’importanza quasi rivoluzionaria. Nei
manuali tradizionali di dogmatica la contemplazione della corrispondente proposta
magisteriale costituiva il punto di partenza. Poi si presentava una prova dalla Scrittu-
ra e dalla Tradizione, seguita da una riflessione sistematica. Questo aveva come con-
seguenza che la Scrittura veniva guardata solo sotto 1’aspetto della prova per proposi-
zioni presenti, e anche dove questo si faceva con cura e con i metodi esegetici moder-
ni, raramente il tema veniva sviluppato dalla prospettiva propria della Scrittura oppure
venivano poste delle domande dalla Bibbia che non erano previste nella proposta ma-
gisteriale della Chiesa. Dove si trattavano domande nuove, risultavano di solito dal la-
voro della teologia sistematica stessa, non dagli impulsi della Scrittura».

¢) La crisi postconciliare

La sintesi conciliare ha dato un valido fondamento per la relazione fra esegesi
e dogmatica. Ma non ha potuto evitare una forte crisi. Ne parla fra I’altro nel 1993 la
Pontificia Commissione Biblica, ribadendo che il conflitto moderno fra esegesi e dog-
matica fu provocato «dall’esegesi liberale»™. Il cardinale Ratzinger, nella sua nota
conferenza a New York nel 1988, constata che a causa d’una ricezione unilaterale del
Vaticano II «allora anche nell’ambito cattolico la cesura fra esegesi e dogma & diven-
tata totale... La fede & scesa ad essere una specie di filosofia della vita, una filosofia
che I’individuo cerca di tirare fuori dalla Bibbia, per quanto bene lo puo. Il dogma, di
cui & strappato il fondamento della Scrittura, non porta pit (la fede). La Bibbia, che si
e sciolta dal dogma, & diventata un documento del passato e fa parte essa stessa del
passato™. Il grande compito consiste in un’autocritica dell’esegesi storica che scopre

* Optatam totius, 16.

* Op. cit. Vedi anche C. VAGAGGINI, La teologia dogmatica nell’art. 16 del Decreto sulla for-
mazione sacerdotale, in “Seminarium” 18 (1966), 819-841; J. ALFARO, El tema biblico en la ensenanza
de la teologia sistematica in “Gregorianum” 50 (1969), 507-542.

* PONTIFICIA COMMISSIONE BIBLICA, L'interpretazione della Bibbia nella Chiesa, 111 D 4
(EV 13, n. 3088).

* RATZINGER, Schriftauslegung im Widerstreit. Zur Frage nach Grundlagen und Weg der Exe-
gese heute, in ID. (ed.), Schriftauslegung im Widerstreit, Herder, Freiburg i. Br. 1989, pp. 15-44, qui p. 21
(tr. it.: ID., Liinterpretazione biblica in conflitto. Problemi del fondamento ed orientamento dell esegesi
contemporanea, in AA.VV., Esegesi cristiana oggi. Piemme, Casale Monferrato 1991, pp. 93-125).



36 ARTICOLI

le radici filosofiche che stanno al fondo della contestazione (in particolare il critici-
smo di Kant secondo cui “la voce dell’essere stesso non pud essere sentito dall’uo-
mo”*), Positivamente, bisogna scoprire 1’evento storico di Cristo che toglie il duali-
smo fra parola (messaggio) ed evento, stabilendo I’unita della Scrittura e costituendo
il diritto di una rilettura del testo sacro. I vicoli ciechi del metodo critico possono far
capire «che infatti la fede & stata quello spirito da cui & nata la Scrittura e quindi 1'u-
nica porta tramite cui si puo entrare al sua interno»”".

La Pontificia Commissione Biblica insiste sul fatto che fra esegesi cattolica e
teologia dogmatica non esisteva nessun conflitto generale, ma soltanto «momenti di
forte tensione»™. Nel proseguo del nostro studio verranno presentati alcuni esempi an-
tichi e moderni di uso dogmatico della Sacra Scrittura, per cogliere i sintomi della cri-
si per tracciare dei cammini in vista di un superamento dell’antagonismo.

3.3. Esempi “cattivi” per 'uso dogmatico della Scrittura
P

a) L’interpretazione ariana di Gv 1,1 e 14,28

Il primo Concilio ecumenico di Nicea, si rese necessario per combattere I"ere-
sia ariana che negava la divinita di Gesu Cristo. Il punto di partenza di Ario era, di fat-
to, 1’idea filosofica che la monade divina non poteva essere distinta in piu soggetti. Il
Figlio di Dio (e lo Spirito Santo) erano quindi considerati creature, anche se esistenti
gia da tempo immemorabile. In appoggio a questa tesi gli ariani portavano vari passi
del NT che sembravano indicare un’inferioritd ontologica del Figlio, fra 1’altro: «Il
Padre & pit grande di me» (Gv 14,28)”. In questo senso spiegavano anche 1’afferma-
zione che “il Verbo era Dio” (Gv 1,1): La parola “Dio” veniva quasi messa fra virgo-
lette: il suo senso per gli ariani, poteva essere soltanto I’ affermazione che il Verbo era
caratterizzato da una grande vicinanza a Dio®.

La stessa teologia giovannea sarebbe stata sufficiente per mettere in crisi le
tesi ariane, in particolare i testi di Gv 20,28 (Tommaso: «Mio Signore e mio Dio!»)
e soprattutto di 1Gv 5,20 («Noi siamo nel vero Dio e nel Figlio suo Gesti Cristo: egli
& il vero Dio e la vita eterna») non andavano certamente nel senso di un’inferiorita
del Figlio al Padre. Ma la Scrittura da sola non basta, se lo sguardo interpretativo
parte da un presupposto estraneo alla fede ecclesiale, in questo caso il teorema filo-
sofico che potremmo chiamare monadismo, dipendente dalla filosofia medio-plato-
nica)®. Doveva intervenire il Concilio di Nicea con una terminologia filosofica

* Ivi, p. 33.

T Ivi, p. 44.

* Cfr. nota 54.

* Cf. M. SIMONETTI, La crisi ariana nel IV secolo, Augustinianum, Roma 1975, pp.
52.58.185.230.232.259 ecc.

“ Cfr. per es. GREGORIO DI NISSA, Confutazione della professione di fede di Eunomio, 6,24 (C.
MORESCHINI [ed.], Gregorio di Nissa. Teologia trinitaria, Rusconi, Milano 1994, p. 597).

% Cfr. A. GRILLMEIER, Gesi Cristo nella fede della Chiesa. Dall’eta apostolica al concilio di
Cualcedonia (451) 1,1, Paideia, Brescia 1982, p. 457ss.



Gioralo Paximapl - MaNFRED HAUKE 37

(sebbene non tecnica), ribadendo che il Figlio & omoiisios toi patri, «consustanzia-
le al Padre».

Rimaneva poi il problema teologico dell’interpretazione dei passi che parlano
di una certa inferiorita di Gesu al Padre. «Il Padre & pit grande di me» (Gv 14,28) ve-
niva spiegato nella letteratura patristica in due modi: riferendo la superiorita del Padre
alla natura divina distinta dalla natura umana di Gesi” oppure alla provenienza del Fi-
glio dal Padre (il Padre come fonte eterna del Figlio®).

L’interpretazione ariana di Gv 1,1 e Gv 14,28 & quindi I’esempio d’una inter-
pretazione teologicamente inaccettabile, provocata dall’influsso di una filosofia estra-
nea all’insieme della fede®.

b) L’interpretazione protestante moderna del problema dei “fratelli” di
Gesu (Mc 6,3 ecc.)

Il NT parla piu volte dei fratelli di Gesi.. Dai testi stessi non si pud concludere
con assoluta sicurezza, se si tratti di altri figli di Maria oppure di cugini di Gesi.. La
convinzione della Chiesa non & semplicemente un’esegesi dei testi, ma presuppone la
percezione di una figura di Maria, costituita dalla maternita rispetto al divin Figlio e
dalla sua verginita®. Gia nel sec. II si parla di Maria (usando Is 7,14 e Mt 1/Lc 1) co-
me la Vergine. Questa fede & anche vitalmente nutrita dalla presenza dello stato ver-
ginale nella Chiesa il quale riconosce Gesii e Maria come prototipi della donazione to-
tale a Dio (cosi Origene, che descrive Maria come primizia (aparché) della vita ver-
ginale per le donne, Cristo invece per gli uomini)®.

Nell’antichita, soprattutto il laico ariano Elvidio insegnd che Maria avrebbe
avuto altri figli, reagendo cosi contro un trattato che esaltava la vita monastica. A que-
sto proposito Girolamo scrisse il trattato Adversus Helvidium®, in cui porta gia i prin-
cipali argomenti esegetici contro la tesi di Elvidio. Girolamo ne cita numerosi. Ne ri-
portiamo alcuni. Il termine frarello, nel linguaggio semitico, oltre ad indicare il fratel-
lo in senso stretto, ha sovente il significato generico di parente. Ancora: i fratelli non
vengono mai chiamati figli della madre di Gesu. Inoltre la presenza di fratelli veri e
propri renderebbe incomprensibile il fatto che Gest, in croce, affida la Madre a Gio-
vanni (Gv 19,26s). Oltre agli argomenti esegetici, si pud addurre una notizia antica
dello scrittore palestinese Egesippo (sec. II), il quale riferisce che, dopo la morte di

® Cosi fra I’altro Gregorio di Nissa, Didimo, Ambrogio (M. SIMONETTI, La crisi ariana nel IV
secolo, p. 478) ed Agostino (per es. De Trin. 1,7,14).

* Cosi fra I'altro Tlario, Basilio e soprattutto Gregorio di Nazianzo (Orat. 29,15; 30,17 - M. SIMO-
NETTL La crisi ariana nel IV secolo, p. 478).

* Un esempio moderno & la negazione della risurrezione corporea di Ges (e degli altri miracoli) da
parte di Bultmann: stanno indietro il deismo razionalista e I'epistemologia kantiana, come indica J. RAT-
ZINGER, Schriftauslegung, pp. 24-34.

“ Cfr. A. ZIEGENAUS, Maria in der Heilsgeschichte. Mariologie, MM-Verlag, Aachen 1998, pp.
250-259.

*InMt 10,17.

“ Tr. it.: GIROLAMO, La perenne verginita di Maria (Contro Elvidie), Citta Nuova, Roma 1988.



38 ARTicoLl

Giacomo, viene nominato vescovo di Gerusalemme «un secondo cugino del Signo-
rex», Simone (figlio) di Clopa®. In altre parole: non mancano gli argomenti che sul pia-
no storico sostengono la fede della Chiesa, espressamente difesa nel sec. IV, che Ma-
ria non ha avuto altri figli oltre Gesu.

Cosi possiamo dire che se si distacca il NT dalla percezione della figura di Ma-
ria nella tradizione della Chiesa, possono sorgere come conseguenza delle negazioni
come quella di Elvidio. Una simile negazione & praticamente universale nel prote-
stantesimo moderno, quantunque i riformatori credessero ancora nella verginita per-
petua della Madre di Dio”. La posizione protestante & guidata chiaramente da una pre-
comprensione, che deriva da un contesto estraneo alla Chiesa antica, soprattutto a cau-
sa dell’abbandono della vita verginale, sulla scia di Lutero. A cio si aggiunge il rifiuto
della cooperazione umana alla salvezza, il quale distrugge, man mano tutti i dogmi
mariani: dapprima viene abbandonata la fede nell’ Assunzione e nell’Immacolata
Concezione, poi, da parte dei liberali (massicciamente tramite |’illuminismo) la ma-
ternita divina e allo stesso tempo (da quasi tutti) la verginita perpetua. Seguendo que-
st’esempio, anche qualche esegeta d’origine cattolica entro in questo fronte di conte-
stazione, non dovuto a ragioni esegetiche, ma al distacco dalla realta ecclesiale.

¢) L’interpretazione dialettica delle testimonianze bibliche sull’inferno

I1 NT porta delle testimonianze chiare non soltanto della dannazione eterna co-
me possibilita astratta, ma anche della sua realizzazione in soggetti concreti. Cid ¢
esplicitamente affermato per il diavolo e i suoi angeli, ed anche per molte persone

umane. Fra il grande numero delle testimonianze possiamo indicare come esempio Lc

13,22-24, secondo cui molti non entreranno per la porta stretta™.

Siccome I'inferno & una realta durissima e i testi biblici sulla dannazione di mol-
ti sono chiari, non sono mancati i tentativi sistematici di sopprimere in qualche modo i
passi pericolosi. Cosi viene affermato ad esempio: «E generalmente noto che nel NT
s’incontrano due ordini di affermazioni che procedono in modo cosi che una loro sinte-
si non ci & consentita né pud essere raggiunta: il primo parla di una perdizione eterna, il
secondo dice che Dio vuole e pud salvare tutti gli vomini»". Il primo tipo di afferma-

* EUSEBIO, Hist. Eccl. 4,22.4.

® Cfr. A. DITTRICH, Protestantische Mariologie-Kritik. Historische Entwicklung bis 1997 und
dogmatische Analyse, Pustet, Regensburg 1998, pp. 308-309.

" «Passava per citta e villaggi, insegnando, mentre camminava verso Gerusalemme. Un tale ghi
chiese: “Signore, sono pochi quelli che si salvano?”. Rispose: “Sforzatevi di entrare per la porta stretta, per-
ché molti, vi dico, cercheranno di entrarvi, ma non ci riusciranno”» (cfr. anche il parallelo Mt 7,13-14). Gli
studi sul rinvio a “molti” dannati (non solo in generale sull’inferno) sono piuttosto rari. Vedi soprattutto A.
MICHEL, Elus, nombre des, in Dictionnaire de théologie catholique, 4 (1911), pp. 2350-2378; W. SCHA-
MONI, Die Zahl der Auserwdhliten, Paderborn 1965; P. DUREN, Der Tod als Ende des irdischen Pilger-
standes, Schwabenverlag, Stuttgart 1997°, pp. 461-476. Una buona sintesi sullo spinoso tema dell“inferno
compare in C. POZO, Teologia dell’aldilé, Paoline, Cinisello Balsamo (MI) 19907, pp. 397-433; A. ZIE-
GENAUS, Die Zukunft der Schiopfung in Gott. Eschatologie, MM Verlag, Aachen 1996, pp. 190-214.

" H.U. von BALTHASAR, Sperare per tutti, Jaca Book, Milano 1988, p. 23; vedi anche ID., Bre-
ve discorso sull'inferno, Queriniana, Brescia 1988, pp. 22ss.



Gioralo Paximabi - MANFRED HAUKE 39

zioni sarebbe prevalentemente prepasquale, 1’altro postpasquale, ed & su quest’ultimo
che bisognerebbe porre ['accento. In questa secondo ordine di testi I'immagine vetero-
testamentaria (che parlerebbe di un esito strettamente duplice del giudizio) avrebbe tro-
vato una nuova luce, e, di conseguenza, bisognerebbe sperare nella salvezza di tutti”.

Solitamente si aggiunge a cio la considerazione che i racconti sul giudizio non
sarebbero un reportage sul futuro, ma soltanto I’indicazione della situazione presen-
te”. In altre parole: Gesl non direbbe nulla sul fatto futuro della perdizione (o salva-
zione), ma costringerebbe 1’'uomo alla decisione esistenziale.

Un esame esegetico di tale tesi puo dimostrare il carattere artificiale di una tale
contrapposizione fra «due ordini di affermazioni». Nessun testo afferma 1’idea che
tutti gli uomini sarebbero salvati. Gia per questo ¢ impossibile contrapporre due ordi-
ni di affermazioni irriducibili I'uno all’altro. Non pud convincere nemmeno la con-
trapposizione fra prepasquale e postpasquale oppure fra Antico Testamento e Nuovo
Testamento. In ogni strato della redazione neotestamentaria traspare la dottrina che
I’offerta della salvezza vale per tutti, ma che non tutti saranno pronti ad accettarla, e
dovranno quindi subirne le conseguenze nel giudizio. Inoltre I'ipotetica negazione del
doppio 'esito del giudizio implica dei presupposti sistematici gravi: ad esempio si
puo giungere ad affermare che sia ragionevole sperare che nessuno muoia nel pecca-
to grave, il che equivale all’affermazione che anche il peccato grave esiste soltanto co-
me possibilita teorica. Non sembra inoltre chiarissimo il fatto che con la morte finisce
il pellegrinaggio terreno e, dunque, la possibilita di convertirsi; Gest non voleva o
non poteva rivelare 1’esito futuro del giudizio; cosi il valore di un’affermazione espli-
cita della Scrittura, (molti si perderanno), pud essere contraddetto da un’altra, inter-
pretata in modo speciale.

Una tale interpretazione sovrappone una dialettica quasi hegeliana al testo bi-
blico, rendendo impossibile accoglierne il significato. La risposta a questo tentativo
deve cominciare da una constatazione molto semplice, ribadita durante il Vaticano II
dalla Commissione teologica del Concilio, incaricata della spiegazione ufficiale delle
decisioni conciliari: il fatto di molti dannati (che alcuni padri volevano mettere espres-
samente nel testo) & gia indicato dal Signore stesso nei testi citati (cfr. Lumen gentium,
n. 48) con la forma grammaticale del futuro: «Non si tratta di verbi in forma ipotetica
o condizionale, ma di futuro: ‘andranno’ suppone che qualcuno andra»™.

3.4. Principi per 'uso dogmatico della Scrittura

Partendo dagli esempi “cattivi”, cerchiamo di mettere in rilievo alcuni principi
fondamentali per 1’uso della Scrittura da parte della teologia sistematica. Non si tratta
di un elenco completo, ma soltanto di qualche punto saliente™.

" Vedi H.U. von BALTHASAR, Sperare per tutti, pp. 26-33.

™ Ivi, p. 26, con la citazione di Rahner.

" C. POZO, Teologia dell’aldila, pp. 426.518.

™ Per un’elaborazione sistematica dell’'uso dogmatico della Scrittura vedi fra I’altro H. VOR-
GRIMLER (ed.), Esegesi e dogmatica, Paoline, Roma 1967 (ed or.: 1962); H. PETRI, Exegese und Dog-



40 ARTICOLI

a) La non-contraddizione nel messaggio biblico, compiuto nel NT

L ultimo esempio dell’interpretazione dialettica pud metterci in guardia contro
una scelta nel messaggio biblico. Bisogna accettare I’ intero messaggio, e cid presup-
pone I'inerranza del contenuto che il sacro autore vuole trasmettere, come & ben
espresso dalla Dei Verbum: «Poiché... tutto cio che gli autori ispirati... asseriscono &
da ritenersi asserito dallo Spirito Santo, si deve professare, per conseguenza, che i li-
bri della Scrittura insegnano fermamente, fedelmente e senza errore la verita che Dio
in vista della nostra salvezza volle fosse messa per iscritto nelle sacre lettere»™.

Nei vari strati redazionali della Scrittura troviamo voci assai diverse, le quali
tuttavia si uniscono quasi in unico coro”. Certamente, in questo caso, occorre prende-
re in considerazione lo sviluppo dall’ AT al NT: la rivelazione di Gesu Cristo compie
’antica legge, ma allo stesso momento opera in essa una selezione, ad esempio abo-
lendo il permesso mosaico del divorzio (Mc 10,1-12 e paralleli) ed eliminando i pre-
cetti rituali relativi all’alimentazione (Mc 7,18s e paralleli). Nel NT, tuttavia, - non &
possibile inserire uno sviluppo analogo, perché si tratta sempre del compimento in
Gesu Cristo.

La richiesta della non-contraddizione nel messaggio neotestamentario non
coincide con il tentativo di forzare i testi, redigendo quasi “un’armonia dei vangeli”,
come tentava Taziano. Pur riferendosi ad eventi storici, i vangeli raccolgono i testi e
pongono accenti particolari operando secondo intenzioni specifiche. In molti casi, i
racconti evangelici sono paragonabili pit a dipinti che a fotografie. Sarebbe insensa-
to, ad esempio, presupporre che Gesu, sulla croce, abbia proferito letteralmente tutti
i sette detti che si possono raccogliere dai racconti evangelici™. Bisogna perd insiste-
re sul fatto che queste parole corrispondono alla situazione reale di Gesu crocefisso.
Cosi non & possibile, in questo caso, opporre il vangelo secondo Marco ai vangeli se-
condo Luca e secondo Giovanni: mentre Marco riferisce il grido d’abbandono («Dio

matik in der Sicht der katholischen Theologie, Bonifatius, Paderborn 1966; W. KASPER, Per un rinnova-
mento del metodo teologico, Queriniana, Brescia 1969; ID., Prolegomena zur Erneuerung der geistlichen
Schriftauslegung, in ID., Theologie und Kirche II, M. Griinewald, Mainz 1999, pp. 84-100; G. COLOMBO,
Dogmatica e biblica, in ID., La ragione teologica, Glossa, Milano 1995°, pp. 627-658; L. SCHEFFCZYK,
Die Auslegung der Heiligen Schrift als dogmatische Aufgabe, in 1D., Glaube als Lebensinspiration, Johan-
nes, Einsiedeln 1980, pp. 69-90; ID., Grundlagen des Dogmas, pp. 176-179.196-204; K.M. BECKER, Der
Gebrauch der HI. Schrift in der dogmatischen Theologie, in “Gregorianum” 73 (1992), 671-687; J.
O’DONNELL, Introduzione alla teologia dogmatica, Piemme, Casale Monferrato (AL) 1993, pp. 75-87;
A. BERTULETTI, Esegesi biblica e teologia sistematica, in G. ANGELINI (ed.), La Rivelazione attesta-
ta. La Bibbia fra testo e teologia, Glossa, Milano 1998, pp. 133-157; C.C. BEDRINAN, El uso de la Escri-
tura en la teologia dogmdtica, in “Soleriana™ 24 (1999), 107-138.

™ Dei Verbum, n. 11b.

T Questo paragone si ispira al documento della Pontificia Commissione Biblica che parla di zensio-
ni dei testi biblici fra di loro, ma le vede come una sinfonia a pit voci (III A 2-3)(EV 13, nn. 3029. 3033).
In questo contesto accenna brevemente alla tensione fra «Gv 8,29; 16,32 e Mc 15,34» (n. 3029), un esem-
pio che cercheremo a sviluppare in seguito.

" Per un’analisi in proposito, pur contestabile in qualche particolare, cfr. R.E. BROWN, La morte
del Messia, Queriniana, Brescia 1999, 1175-1227.



Gioraio Paximapl - MANFRED HAUKE 41

mio, Dio mio, perché mi hai abbandonato»), in Giovanni Gesu afferma che il Padre
& sempre con lui”, e muore proclamando «Tutto & compiuto!» (Gv 19,30); Luca so-
stituisce il grido d’abbandono con le parole «Padre, nelle tue mani consegno il mio
spirito» (Lc 23,46). Una lettura superficiale potrebbe affermare 1’esistenza di con-
traddizioni: secondo Marco, Gesu & abbandonato dal Padre, secondo Luca e Giovan-
ni invece cid non accade; Luca correggerebbe Marco perché riterrebbe sbagliato il
SUO messaggio.

Tuttavia una lettura veramente critica deve prendere in attenta considerazione il
contesto. Marco cita il Salmo 22,2, un testo che viene usato piti volte nella storia del-
la passione®. Bisogna quindi presupporre I’intero salmo, il quale comincia certo con
la citazione indicata, ma finisce con un rinvio alla fiducia e alla salvezza. Questo
sguardo d’insieme non toglie il fatto che si parla realmente di un abbandono, ma tale
abbandono non pud essere interpretato come 1’unione ipostatica oppure 1'unione tri-
nitaria fra Padre e Figlio venissero sospese. Nell’ambito della discussione a proposito
del problema, una tale spiegazione viene rifiutata gia dai padri e dalla scolastica. Una
plausibile soluzione viene formulata da Ugo di San Vittore (e ripresa poi da Tomma-
so d’ Aquino). Dio non sospende la sua presenza, ma la sua protezione®.

Mentre Marco mette in bocca a Gesu la citazione del salmo 22, Luca sceglie
un altro Salmo (31,6). Il punto di partenza nell’evento storico erano probabilmente
le parole «Dio mio, Dio mio» («Eli, Eli» in ebraico) oppure «Tu sei il mio Dio»
(«Eli atta») che portarono gli ebrei ad un fraintendimento: Gesu avrebbe chiamato
Elia (Mc 15,35)%. La citazione del salmo 22 (in Mc e Mt) & quindi anche un modo
di respingere quest’interpretazione degli ebrei. Mettere in bocca al Signore un det-
to dai salmi, corrisponde alla convinzione che in essi ¢ in qualche modo anticipata
profeticamente la passione del Messia: una convinzione nutrita dallo stesso Signo-
re risorto (Lc 24,26-27.44 con il riferimento espresso ai Sa/mi). Proprio il Salmo 22
presenta delle somiglianze sorprendenti con la passione di Gesu. Citare il Salmo 22
(oppure, nel caso di Luca, il Salmo 31) significa operare una lettura cristologica del
Salterio.

” «Ecco, verra I'ora, anzi & gia venuta, in cui vi disperderete ciascuno per conto proprio e mi lasce-
rete solo; ma io non sono solo, perché il Padre & con me» (Gv 16,32: cf. 8,29).

“ Cfr. R.E. BROWN, The Death of the Messiah, pp. 1455-1467.

* Cfr. De sacr. I1 p. 1 cap. 10. TOMMASO D’AQUINO, STh Il q. 50 a. 2 ad 1. Sembra pitl lonta-
na dal testo invece I'interpretazione d”Agostino secondo cui Gesit avrebbe accolto la nostra situazione, sen-
za perd essere veramente abbandonato dal Padre (In Ps. 140,4-6; De Trin. IV,3,6; In Ps. 85,1). Prepara co-
si la strada per Lutero che nella sua interpretazione del Salmo 22 attribuiva a Ges lo stato del peccato mor-
tale: Th. BEER, Der frihliche Wechsel und Streit. Grundziige der Theologie Martin Luthers,
Johannes-Verlag, Einsiedeln 1980, pp. 37-38.362-363. Sullintera storia dell‘interpretazione cf. B. CARRA
DE VAUX SAINT-CYR, L abandon du Christ en croix, in H. BOUESSE - J. I. LATOUR (edd.), Proble-
mes actuels de christologie, dbd, Bruges 1965, pp. 295-316; P. ZILONKA, Mark 15:34 in Catholic Exege-
sis and Theology 1911-1965, Pont. Univ. Gregoriana, Roma 1984; B. SESBOUE, Gesi Cristo | unico me-
diatore, 11, Ed. San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 1994, pp. 183-185.

* «This proposal seams the best alternative» (R.E. BROWN, The Death of the Messiah, p. 1088).



42  ARTICOLI

b) La precomprensione ecclesiale quale percezione di una figura

La discussione ermeneutica moderna ha mostrato che & impossibile leggere un
testo senza una determinata precomprensione (Vorverstindnis). Occorre dunque por-
si una domanda in merito all’appropriatezza di questa. Poiché la Sacra Scrittura pro-
viene dall’ambito ecclesiale, e soltanto tramite la Chiesa & conoscibile nel suo valore
canonico, la precomprensione conveniente & quella ecclesiale. Essa non deve certa-
mente forzare i testi, tuttavia li interpreta nella fiducia che lo Spirito Santo, il quale fa
da tramite tra il testo ispirato e la comunita della Chiesa, non contraddice se stesso.
Con questa fiducia si pud mostrare, come nell’esempio riguardante i fratelli di Gesi,
che (1) gli argomenti portati contro la verginita perpetua di Maria non sono cogenti e
che (2) esistono dei buoni argomenti in favore dell’interpretazione ecclesiale. A volte
questi argomenti sono in grado di eliminare definitamente I’opposizione, ma spesso la
scienza storica arriva soltanto a delle probabilita che non hanno la necessita di un ra-
gionamento matematico®,

Accogliendo una formula di von Balthasar®, si pu0 paragonare la precompren-
sione ecclesiale alla percezione di una figura (Gestalt) che costituisce un insieme di
contenuti presenti simultaneamente nella mente del credente. I singoli contenuti sono
inclusi in questa “figura” a volte in modo soltanto implicito, ed hanno bisogno dello
sviluppo storico successivo per essere percepiti in modo esplicito.

Quest’interpretazione viene fornita, pur se utilizzando un’altra terminologia,
anche da J. H. Newman nel suo famoso Essay on the Development of Christian Doc-
trine (1845). Secondo Newman, il primo criterio per lo sviluppo corretto di un’idea &
la continuazione del tipo. Il concetto di tipo viene illustrato (fra Ialtro) tramite il pa-
ragone della crescita organica, usato gia da Vincenzo di Lérins: il corpo umano si svi-
luppa, ma le membra del bambino rimangono le stesse di quelle del giovane e del vec-
chio; le parti e le proporzioni fra le membra si corrispondono, anche se occorre atten-
dere I’eta adulta perché esse possano giungere alla loro piena espressione. L’idea
religiosa pud trovare formulazioni diverse, ma la sua identita sostanziale permane nel-
I’unita del fipo. Un cambiamento della forma deve andare insieme con il manteni-
mento di tale identita®.

La precomprensione ecclesiale quale percezione di una forma oppure di un’i-
dea (nel senso di Newman) costituisce una procedura simile quanto dalla Dei Verbum
viene chiamato “analogia della fede™. Si pud anche fare un confronto con le propo-
ste avanzate in merito all’elaborazione del sensus plenior e del sensus spiritualis, con

¥ Cfr. L. SCHEFFCZYK, Die Theologie und die Wissenschaften, Pattloch, Aschaffenburg 1979, p.
353; KASPER, Prolegomena zur Erneuerung der geistlichen Schriftauslegung, pp. 88.91.

* Gloria I, Jaca Book, Milano 1971. Vedi anche gli accenni di J. O'DONNELL, Introduzione alla
teologia dogmatica, pp. 75-77.

* Venne usata qui la traduzione tedesca, fornita di una buona introduzione e di note: J. H. NEW-
MAN, Uber die Entwicklung der Glaubenslehre, Griinewald, Mainz 1969, pp. 153-158 (tr. it.: Lo sviluppo
della dottrina cristiana, 11 Mulino, Bologna 1967).

% Dei Verbum, n. 12.



Gioraio Paxivapi - MANFRED HAUKE 43

una rilettura del metodo medievale sui quattro sensi della Scrittura®. In ogni caso oc-
corre tenere presente 1’insieme della fede, incentrata sul mistero di Gesu Cristo.

¢) La philosophia perennis come chiave di lettura

11 primo esempio “cattivo” degli ariani ci porta ad affermare un altro principio,
paragonabile a quello della percezione della figura: per un’interpretazione sistemati-
ca corretta della Scrittura occorre presupporre 1’uso retto della ragione, quindi la pre-
senza (almeno implicita) di sani principi filosofici. «Quanti si dedicano allo studio
delle sacre Scritture devono sempre tener presente che le diverse metodologie erme-
neutiche hanno anch’esse alla base una concezione filosofica: occorre vagliarla con
discernimento prima di applicarla ai testi sacri»®.

Ovviamente la Sacra Scrittura non & un manuale di filosofia, ma i suoi contenuti
sottendono delle convinzioni che si possono formulare filosoficamente: 1’analogia del-
I'essere” (rifiutata da Karl Barth), la conoscibilita di Dio per mezzo della ragione natu-
rale® (rifiutata dallo stesso Barth e da approcci che provengono da Kant), I’esistenza di
un’anima immortale” (rifiutata dai teologi protestanti che proclamavano una “morte to-
tale” dell’uomo), la liberta umana che puo scegliere fra bene e male ecc. Durante I’inte-
ra storia cristiana, troviamo una riflessione filosofica che opera su determinati problemi,
raggiungendo un tesoro comune alle diverse scuole. In questo senso possiamo parlare di
una filosofia perenne”, la quale pud essere semplicemente considerata come il buon-
senso umano logicamente presupposto ed integrato nella divina rivelazione. La rivela-
zione contiene in sé il proprio presupposto filosofico. Bisogna quindi prestare «partico-
lare attenzione alle implicazioni filosofiche della parola di Dio»™. La capacita umana,
che lavora con strumenti filosofici, viene poi illuminata dalla luce della fede e diventa
I’organo adatto anche per I’ interpretazione sistematica della Sacra Scrittura.

4. CONCLUSIONE

L’aspetto ermeneutico dell’esegesi cristiana fa vedere |'«apertura essenziale»
della Scrittura® alla comunita di fede. Nel riferimento a Cristo, mediato tramite la

¥ Cfr. PONTIFICIA COMMISSIONE BIBLICA, L’interpretazione della Bibbia nella Chiesa, 11 B.
Fra le varie proposte va segnalato un saggio recente che discute sistematicamente |’ approccio di Henri de Lu-
bac: R. VODERHOLZER, Die Einheit der Schrift und ihr geistiger Sinn. Der Beitrag Henri de Lubacs zur
Erforschung von Geschichte und Systematik christlicher Bibelhermeneutik, Johannes, Einsiedeln 1998.

¥ GIOVANNI PAOLO 1L, Enciclica Fides et ratio (1998), n. 55d.

* Essa trova un punto di partenza, anche sotto il profilo terminologico, in Sap 13,1ss.

* Sap 13; Rm 1,19-20.

°' Sap 3,1; Mt 10,28 ecc.

”* Senza forzare questa locuzione nel senso d’un sistema chiuso. In merito ad essa cfr. H. M, SCHMI-
DINGER, Philosophia perennis, LThK® 8 (1999), 248s.

' GIOVANNI PAOLO 11, Fides et ratio, n. 105a.

* L'espressione & di H. SCHLIER, Teologia biblica e dogmatica, in ID., Riflessioni sul Nuovo Te-
stamento, Brescia 19767, pp. 33-44, qui p. 35.



44  ARTICOLI

Chiesa, la lettera della Bibbia oltrepassa se stessa e si apre all’intera dinamica presente
nella Parola di Dio. Viceversa la Chiesa dipende continuamente dalla Sacra Scrittura
quale sorgente originale in cui si presenta la divina rivelazione in modo definitivo.

Questa relazione reciproca fra Chiesa e Sacra Scrittura si rispecchia nel rappor-
to fra esegesi e dogmatica. L’ esegeta cristiano, come il dogmatico, deve presupporre
per il suo lavoro la fede della Chiesa. L’ispirazione e il canone della Bibbia, quale
constatazione ecclesiale, determinano il contesto in cui si svolge il lavoro esegetico.
Partendo da questo fondamento, ’esegesi & di per sé «una disciplina teologica»™.

D’altra parte, I’esegesi non pud sostituirsi alla teologia sistematica™. «Il compi-
to primario dell’esegeta & quello di discernere con precisione il significato dei testi bi-
blici nel loro contesto proprio, cioé nel loro contesto letterario e storico particolare e
poi nel contesto del canone delle Scritture. Adempiendo questo compito, I'esegeta
mette in luce il senso teologico dei testi, quando essi hanno una portata di questa na-
tura. Una relazione di continuita & cosi resa possibile tra I’esegesi e la riflessione teo-
logica posteriore». Il compito dell’esegeta, perd, «¢ fondamentalmente storico e de-
scrittivo e si limita all’interpretazione della Bibbia»".

La descrizione del compito dell’esegeta da parte della Pontificia Commissione
Biblica deve essere letta anche come richiamo a fornire, oltre alla spiegazione detta-
gliata dei testi secondo il metodo storico-critico, anche una sintesi intera della teolo-
gia biblica. Secondo un esegeta dell’ AT, Josef Scharbert, il dogmatico «pud aspettare
dall’esegeta soprattutto una presentazione panoramica, unendo diacronia e sincronia,
dei pensieri e degli sviluppi che si mostrano nel percorso dell’intera storia di fede d’I-
sraele, dell’ebraismo primitivo e del cristianesimo neotestamentario»™.

L’esegeta consapevole del compito esigente della teologia biblica™ sara anche
capace di ricordare degli aspetti importanti della divina rivelazione che a volte ven-
gono trascurati nella riflessione sistematica'”. Furono anche degli studi biblici a con-
tribuire, per esempio, al rinnovamento dell’ecclesiologia nel sec. XX, mettendo 1’at-
tenzione fra 1’altro sui concetti biblici del corpo di Cristo e del popolo di Dio™.

1l lavoro del dogmatico presuppone lo studio attento della Sacra Scrittura. Tut-
tavia il suo compito, come viene delineato dalla Pontificia Commissione Biblica,

% Come ribadisce giustamente la PONTIFICIA COMMISSIONE BIBLICA, L'interpretazione del-
la Bibbia nella Chiesa, II1 D (EV 13, n. 3078).

* Contro tali tendenze mettono in guardia, per es., K.M. BECKER, Der Gebrauch der HI. Schrift
in der dogmatischen Theologie, pp. 682-683, e L. SCHEFFCZYK, Grundlagen des Dogmas, pp. 196-204.

" Cosi viene deseritto sinteticamente il compito dell’esegeta dalla PONTIFICIA COMMISSIONE
BIBLICA, L’interpretazione della Bibbia nella Chiesa, II1 D 4 (EV 13, n. 3089).

* J. SCHARBERT, Biblische Theologie und Dogmatik, in A. ZIEGENAUS ET ALII (edd.), Veri-
tati catholicae. Festschrift L. Scheffczyk, Pattloch, Aschaffenburg 1985, pp. 159-176, qui p. 170.

# Un buon esempio dall’ambito protestante viene da B. S. CHILDS, Teologia biblica. Antico e
Nuovo Testamento, Piemme, Casale Monferrato 1998.

% Cfr. PONTIFICIA COMMISSIONE BIBLICA, L’interpretazione della Bibbia nella Chiesa, 111
D4 (EV 13, n. 3092).

" Cf. A. ANTON, El misterio de la Iglesia. Evolucion historica de las ideas eclesiologicas, 11,
BAC, Madrid/Toledo 1986, pp. 516-518.724-729 ecc.



Gioraio Paximapl - MANFRED Hauke 45

«non & semplicemente quello di interpretare la Bibbia, ma di tendere a una compren-
sione pienamente ponderata della fede cristiana in tutte le sue dimensioni»'”. La dog-
matica non & interpretazione della Bibbia nel senso che essa debba rimanere passiva-
mente aderente all’aspetto descrittivo, ma certo lo & in quanto mette in rilievo la ri-
chiesta integrale della Parola di Dio. Leo Scheffczyk puntualizza 1’'uso dogmatico
della Scrittura come un «movimento circolare che va dal dogma alla Scrittura come la
sua radice e da essa di nuovo... al dogma. Dogma e Scrittura si illuminano a vicenda.
Questo &, certo, un circolo ermeneutico, ma non un circolo vizioso; perché la Scrittu-
ra ¢ la norma decisiva materiale, mentre il dogma nei suoi momenti singoli rimane
soltanto il principio formale della conoscenza del contenuto»'”.

Questo circolo fra dogma e Scrittura puo essere anche un arricchimento per 1’e-
segeta in quanto lo «stimolera a porre ai testi importanti interrogativi ed a scoprire me-
glio la loro portata e la loro fecondita»'*. La dogmatica, come ricerca sistematica, pud
ispirare all’esegeta di comprendere il testo sotto un aspetto nuovo.

Sia I’esegesi sia la dogmatica trovano nel centro del loro lavoro il mistero di
Cristo. Mentre |’esegeta illumina la Scrittura come fonte originale della rivelazione, il
dogmatico mette in rilievo sistematicamente |’intera dinamica compresa nella parola
di Dio. Nella riflessione ermeneutica sull’uso della Scrittura ambedue le scienze teo-
logiche devono lavorare insieme. Cosi lo studio della Bibbia si dimostra come anina
della teologia, capace di proporre con nuova efficacia al mondo d’oggi tutto quello
che «in tutte le Scritture» si riferisce a Gesu Cristo (cfr. Lc 24,27).

' PONTIFICIA COMMISSIONE BIBLICA, L’interpretazione della Bibbia nella Chiesa, 111 D 4
(EV 13, n. 3090).

"L, SCHEFFCZYK, Die Auslegung der Heiligen Schrift als dogmatische Aufgabe, p. 90.

"% PONTIFICIA COMMISSIONE BIBLICA, L’interpretazione della Bibbia nella Chiesa, II1 D 4
(EV 13, n. 3093).



46  ARTICOLI




RTLu V (1/2000), 47-67 47

La questione della predicabilita
del numero in Dio secondo
san Tommaso d’Aquino'

Giovanni LYentimiglia
Facolta di Teologia (Lugano)

«Si non esset pluralitas personarum in divinis, sequeretur quod Deus esset so-
lus vel solitarius»’.

La questione della predicabilita del numero in Dio ¢ trattata da san Tommaso
d’Aquino specialmente all’interno delle Questiones Disputatae De potentia, allorché
egli si interroga su: Quomodo termini numerales praedicentur de divinis personis,
utrum scilicet positive vel remotive tantum (Q. de pot., q. 9, a. 7). Come si intuisce, si
tratta di un problema squisitamente teologico, anzi pitl precisamente di teologia trini-
taria: & possibile attribuire a Dio positivamente, cio¢ in un senso non metaforico e con
un linguaggio non solo negativo, il numero? Si nasconde dietro questa domanda
un’altra: Dio & solo uno o anche molteplice? Evidentemente 1a fede nella Santissima

' Mi & cosa gradita ringraziare qui la famiglia Agliardi, alla cui dolce ospitalita devo il tempo per la
stesura di questo articolo.
* TOMMASO D’ AQUINO, Summa Theologiae, q. 31, a. 3, ad 1.



48 ARTICOLI

Trinita impone di rispondere che & Egli ¢ anche molteplice. Ma ¢ possibile dire qual-
cosa di positivo su tale molteplicitd intradivina? Portare argomenti a favore della esi-
stenza del numero in Dio? E se si, quali? Sono questi i temi in questione.

1. IL CONTESTO STORICO-TEOLOGICO E LA POSTA IN GIOCO

E utile cominciare dalla circostanza storica della nascita della questione sulla
predicabilitd positive vel remotive tantum del numero in Dio. Si tratta di un testo del
Liber Sententiarum del Lombardo dove, a proposito dei termini numerali, si afferma-
va che: «ci chiediamo quale sia il significato di queste parole, quando le usiamo par-
lando di Dio: uno, due o due cose, tre o tre cose, trino o trinita, pitt cose o pluralita, di-
stinzione o cose distinte... Parliamo in questi termini pit per escludere caratteristiche
che sono in Dio che per porne alcune. Se, premesse tali espressioni autorevoli, le con-
sideriamo attentamente per cogliere il concetto di quelle parole, emerge che il loro uso
¢ stato introdotto pitl per rimuovere ed escludere dalla semplicita di Dio caratteristi-
che che Ii non esistono, che per porne alcunes’.

E Tommaso stesso a notare la somiglianza di questa tesi con quella di Boezio
che, appunto, negava il numero in Dio. Per questo nella prima obiezione della que-
stione utrum numerus personarum sit in divinis che precede immediatamente la no-
stra, egli cita il seguente passaggio boeziano: «Questo ¢ veramente uno: cio in cui non
esiste alcun numero»*. Ma - prosegue Tommaso : «Dio ¢ senza ombra di dubbio uno.
Dungque in Lui non esiste alcun numero»’.

Il ragionamento ricalca perfettamente quello di Boezio e riassume la sua posi-
zione in proposito. In un famoso passaggio del De Trinitate si leggeva: «Dunque il Pa-
dre, il Figlio e lo Spirito Santo sono un solo Dio e non tre déi. I fondamento di questa
congiunzione ¢ la assenza di differenza (indifferentia). La differenza si ritrova infatti in
coloro che aggiungono o tolgono qualcosa all’unita, come gli Ariani che, introducendo
nella Trinita una gradazione di meriti, la disgiungono e la trasformano in pluralita. Il
principio della pluralita & infatti rappresentato dalla alterita; prescindendo dalla alterita,
in effetti, non si puo neppure comprendere che cosa sia la pluralita. La diversita di tre
o piil cose si fonda o nel genere o nella specie o nel numero... Dunque non esiste in Dio
alcuna diversita, né alcuna pluralita derivante da tale diversita, né alcuna molteplicita

' «Quid significetur his nominibus: unus, duo vel duae, tres vel tria, trinus vel trinitas, plures vel
pluralitas, distinctio vel distinctae, cum his utimur de Deo loguentes... Magis illa dicuntur ad excludendum
ea quae sunt in Deo quam ad ponendum aliqua. Si diligenter praemissis auctoritatum verbis intendimus, ut
dictorum intelligentiam capiamus, magis videtur horum verborum usus introductus ratione removendi at-
que excludendi a simplicitate deitatis quae ibi non sunt, quam ponendi aliqgua» (PETRUS LOMBARDUS,
Sententiae in 1V libris distinctae, lib. I, d. XX1V - la traduzione italiana di questo brano come quelle di tut-
ti i seguenti testi latini privi di indicazioni alternative & opera mia).

‘ «Hoc vere unum in quo nullus numerumy» (cfr. BOETHIUS, Quomodo Trinitas Unus Deus, cap.
II - ed. Stewart, p. 10).

* «Deus est verissime unus. Ergo in eo nullus est numerus» (Q. de pot. g. 9, a. 5).



GIovANNI VENTIMIGLIA 49

derivante da accidenti, né quindi alcun numero... Dio invero non si differenzia in alcun
modo da Dio, né in base ad accidenti, né in base a differenze sostanziali poste nel sog-
getto. Dove non vi & alcuna differenza, non vi ¢ affatto pluralita, per la qual cosa non vi
& nemmeno il numero; dunque vi & soltanto 1" unita»®.

Ora, & importante notare come la tesi della non predicabilita del numero in Dio
a motivo della sua interna indifferentia, della sua inespugnabile unita, non era soste-
nuta soltanto dal Lombardo e, prima di lui, da Boezio, ma da tutta una serie ininter-
rotta di teologi, tra i quali vi erano anche padri e dottori della Chiesa.

Per esempio sant’ Ambrogio si era espresso al riguardo in termini simili: «C’g,
infatti, la pienezza della divinita nel Padre e ¢’¢ la pienezza della divinita nel Figlio; ma
la divinitd non & diversa, ma una; né & confuso ci0 che & uno solo, né ¢ molteplice cio
che & uguale... Altrimenti come possiamo dire che ¢’ un solo Dio? E la diversita che
produce la molteplicita, mentre 1’unita della potenza esclude la moltiplicazione nume-
rica, perché I’unita non & un numero, ma & essa stessa il principio di tutti i numeri»’.

E nel De Spiritu Sancto: «Vi scuseremo per la vostra ignoranza, anche se non
vi scusiamo della vostra colpa. Noi pensando che uno solo & Dio, deduciamo anche
una sola divinita e un’unita di potere... E non professiamo tre dei, ma, anzi, li ne-
ghiamo, poiché non I’unita, ma la divisione della potesta divina pud creare una plu-
ralita di dei. Come ¢ possibile, infatti, che la divinita, che & unica, ammetta una plu-
ralitd, dal momento che la pluralita appartiene al numero e la natura di Dio non am-
mette il numero?»®.

¢ «Igitur pater filius spiritus sanctus unus non tres dii. Cuius coniunctionis ratio est indifferentia. Eos
enim differentia comitatur qui uel augent uel minuunt, ut Arriani qui gradibus meritorum trinitatem uariantes
distrahunt atque in pluralitatem diducunt. Principium enim pluralitatis alteritas est; praeter alteritatem enim
nec pluralitas quid sit intelligi potest. Trium namque rerum uel quotlibet tum genere tum specie tum numero
diversitas constat... Nulla igitur in eo diversitas, nulla ex diversitate pluralitas, nulla ex accidentibus multitu-
do, atque idcirco nec numeros... Deus vero a Deo nullo differt, ne vel accidentibus, vel substantialibus diffe-
rentiis in subjecto positis distent. Ubi vero nulla est differentia, nulla est omnino pluralitas, quare nec nume-
rus; igitur unitas tantum» (BOETHIUS, Quomodo Trinitas, cap. I, II [fine], III [inizio] pp. 6-12). Pin avant,
al n. 5, spiegando le parole di sant’Ilario sulla pluralita delle Persone divine, il Lombardo si affretta a precisa-
re, rivolgendosi al lettore in questi termini: «Attende, lector, his verbis, et vide quia nomine consortii plurali-
tatem significavit; professio ergo consortii est professio pluralitatis, quam professus est dicens Faciamus et
nostram. Pluraliter enim utrumgque dicitur. Sed hac professione pluralitatis non diversitatem vel multitudinem
posuit, sed solitudinem et singularitatem negavit. Sic ergo, cum dicimus plures personas vel pluralitatem per-
sonarum, singularitatis et solitudinis intelligentiam excludimus».

" «Est enim plenitudo divinitatis in Patre, est plenitudo divinitatis in Filio, non discrepans sed una
divinitas. Nec confusum, quod unum est: nec multiplex, quod indifferens... si hoc de humanis Scriptura di-
cit, quia multi unum sunt, quorum nulla potest esse cum divinis comparatio: quanto magis Pater et Filius di-
vinitate unum sunt, ubi nec substantiac nec voluntatis ulla est differentia? / Namque aliter quomodo unum
Deum dicemus? Diversitas plures facit, unitas potestatis excludit numeri quantitatem; quia unitas numerus
non est, sed haec omnium ipsa principium est» (AMBROSIUS, De fide, 1, c. 2, nn. 17-19 - ed. Faller, pp .
10-11). La traduzione italiana & quella di C. Moreschini nella edizione bilingue a cura della Biblioteca Am-
brosiana, Citta Nuova, Roma 1984, p. 63.

¥ «Sed excusemus vos ab inscientia, etsi non excusamus a culpa. Etenim secundum nostram sen-
tentiam quia unus Deus, una Divinitas, et unitas intelligitur potestatis... Et tres deos non asserimus, sed ne-
gamus; quia pluralitatem non unitas facit, sed divisio potestatis. quomodo enim pluralitatem recipit unitas



50 ARTicoL

Proprio questi appena citati sono i testi cui si riferisce il Lombardo per giustifi-
care la sua tesi della predicabilita solo remotive dei termini numerali in Dio. Come si
puo gia vedere, I’impossibilita della attribuzione del numero a Dio era motivata non
solo dalla sua spiritualita, che impediva la predicazione di una proprieta legata alla ca-
tegoria della quantitd, ma anche, e soprattutto, dal postulato della indivisibilita del
Principio, dogma tipico di ogni neoplatonismo, come ho mostrato altrove’. Di questo
postulato e dei suoi corollari, individuati bene da Baeumker ", risulta del resto impre-
gnata profondamente la maggior parte della teologia medievale.

Nel Tractatus de sex dierum operibus di Teodorico di Chartres, per esempio, si
poteva leggere: «L’unita precede ogni alterita, perché 1'unita precede il due, che &
principio di ogni alterita: «altro”, infatti, si dice quando ci siano due cose»''. E poco
pitl avanti: «C’&, dunque, una sola realta che & unita, e un unico essere che ¢ la divi-
nita stessa e il sommo bene... una cosa, infatti, permane nella sua identita fin che par-
tecipa dell’unita, ma, quando si divide, si dissolve nel nulla. L unita, infatti, &€ mante-
nimento e forma dell’essere, mentre la divisione & causa di annientamento: dalla vera
unita che ¢ Dio, allora, & creata ogni pluralitd. Nella divinita, dunque, non c’& alcuna
pluralita e, percid, neppure numero»'.

Come si puo notare, questa pagina & un concentrato di tesi platoniche e una sor-
ta di riassunto di quasi tutte quelle che saranno prese esplicitamente di mira da Tom-
maso; indivisibilita assoluta dell’Uno, esteriorita e subordinazione ad esso della alte-
rita e della molteplicita, stigmatizzazione della divisione come causa di distruzione e
di morte, negazione della predicabilita del numero in Dio, ricorso alla dualita (che e

divinitatis; cum pluralitas numeri sit, numerum autem non recipiat divina natura?» (AMBROSIUS, De Spi-
ritu Sancto, 111, c. XIV, par. 13, n. 93 - ed. Faller, p. 189). La traduzione italiana & quella di C. Moreschini
nella edizione bilingue a cura della Biblioteca Ambrosiana, Citta Nuova, Roma 1979, p. 315.

° G. VENTIMIGLIA, Differenza e contraddizione. Il problema dell’essere in Tommaso d’Aquino:
esse, diversum, contradictio, Vita e Pensiero, Milano 1997, pp. 51-175.

' Baeumker ha fissato, in una serie ordinata di sei espressioni tipiche, le condizioni di appartenen-
za di una filosofia allo spirito del platonismo: «1. Prima della molteplicita sta I'unita... A questa tesi si col-
lega un principio metafisico su cui concordano Platone e Aristotele, e cioe: 2. essere ed essere-uno sono la
stessa cosa. Tutto &, solo fino a quando € uno e cessa di essere, quando cessa di essere uno... 3. Tutta la mol-
teplicita ha la sua unifa e il suo essere in quanto partecipa dell’Uno. Dunque, come ogni determinata mol-
teplicita tende a ritornare ad una unita, allo stesso modo 4. deve esistere un Uno originario, uno in se stes-
50, che & la causa dei molti e a cui la molteplicita & ricondotta come alla sua causa: Dio... 5. Quanto piti qual-
cosa & vicina al primo Uno, tanto pili & unita e perfetta / 6. Tutto cio che & molteplice tende a ritornare verso
I"Unita» (C. BAEUMKER, Witelo, ein Philosoph und Naturforscher des XIII. Jahrhunderts, Aschendorff,
Miinster 1908, pp. 347-348).

" «Omnem alteritam unitas precedit quoniam unitas precedit binarium qui est principium omnis al-
teritatis. Alterum enim semper de duobus dicitur» (THEODORICUS CARNOTENSIS, Tractatus de sex
dierum operibus, 30 - ed. Hiring, p. 568; tr. it. di E. Maccagnolo, Rusconi, Milano 1980, p. 198).

* «Non est ergo nisi una substantia unitatis et unica essentia que est ipsa divinitatis et summa bo-
nitatis.... Quamdiu enim res unitate participat ipsa permanet. Quam cito vero dividitur eadem interitum in-
currit. Unitas enim essendi conservatio et forma est: divisio vero causa interitus. At ex vera unitate que deus
est omnis pluralitas creatur. Nulla igitur in deitate pluralitas: quare nec numerus» (Ivi, 34 - ed. Hiring, p.
569/570; tr. it. di E. Maccagnolo, pp. 199-200).



Giovannt VENTIMIGLIA 51

pur sempre una molteplicita) per spiegare la diversita e la molteplicita, e ovunque,
confusione dell’uno con 1’'uno numerico, con il numero uno.

Pressoche tutte queste affermazioni si possono rileggere anche, per esempio,
nel De unitate liber di Gundissalino. Come ha mostrato il Correns"”, questo testo & il
punto di confluenza di tesi prese a prestito anche da Boezio, da Avicebron e da S.
Agostino, e questo fatto testimonia gia da solo come il platonismo cristiano e giudai-
co si sia conservato praticamente intatto fino alle soglie del XIII secolo.

Accanto alle teorie platoniche solite, troviamo anche i corollari che corrispon-
dono ai punti 2. e 6. dello schema di Baeumker citato sopra: «L’unita & cio in forza di
cui si dice che ogni cosa & una... Ora, non solo ogni cosa & una in forza dell’unita, ma
anche ¢ quella che & fino a quando & unita in se stessa»". E pitl avanti: «Una cosa & una
per la stessa ragione per la quale ha I’essere: percio il moto di tutte le sostanze & ver-
so I'uno e in forza dell’uno; e nessuna delle cose che sono desidera essere molteplice,
ma tutte desiderano essere uno allo stesso modo con cui desiderano essere. Infatti, tut-
te le cose desiderano per natura essere; ma non possono avere ’essere se non sono
uno; percio tendono all’uno»®.

Infine, nel De processione mundi dello stesso Gundissalino si puo legge-
re: «Poiché dunque il Creatore ¢ veramente uno, senza dubbio il primo creato non
doveva essere uno, ma, come tra il Creatore e la creatura non esisteva alcun medio,
cosl tra I’'uno e il due non vi & alcun medio. Infatti il primo ente che & diverso dal-
I'uno ¢ il due. Dunque, poiché il Creatore & veramente uno, la creatura, che & dopo
di Lui, doveva essere certamente due. Infatti nell’unitd non vi & diversita, ma solo
nella alterita. Ma il primo principio dell’alterita ¢ il binario, che discende per primo
dall’unita. Se dunque il primo creato fosse uno, allora non vi sarebbe alcuna diver-
sita; ma se non vi fosse la diversita, non vi sarebbe la totalita delle creature, che pu-
re & necessario che ci sia»'.

Come si pud vedere, in questo testo I’ispirazione neoplatonica & fortissima. I
termini usati per designare i primi principi, unum e duo, ricordano addirittura — come

" P. CORRENS nel commento a: GUNDISSALINUS, De unitate, Aschendorff, Miinster 1891, pp.
12-49.

'* «Unitas est, qua unaquaeque res dicitur esse una... Non solum autem unitate una est, sed etiam
tamdiu est, quidquid est, id quod est quamdiu in se unitas est» (GUNDISSALINUS, De unitate, ed. Cor-
rens, p. 3).

¥ «Ac per hoe, quia ex quo res habet esse, una est: ideo motus omnium substantiarum est ad unum
et propter unum; et nihil eorum, quae sunt, appetit esse multa, sed omnia, sicut appetunt esse, sic et unum
esse. Quia enim omnia esse naturaliter appetunt, habere autem esse non possunt, nisi sint unum, ideo om-
nia ad unum tendunt» (ivi, p. 4).

' «Cum igitur creator uere unus sit, profecto creatum non debuit unum, sed, sicut inter creatorem et
primam creaturam, nihil fuit medium, sic inter unum et duo nihil est medium. Primum enim, quod est di-
versum ab uno, hoc est duo. Cum igitur creator uere sit unus, profecto creatura, quae post ipsum est, debuit
esse duo. In unitatem enim non est diuersitas, sed in alteritate. Sed primum principium alteritatis binarius
est, qui primus ab unitate recedit. Si igitur primum creatum unum esset, tunc nulla esset diuersitas; si uero
nulla esset diuersitas, nulla esset, quae futura esset, creaturarum uniuersitas» (GUNDISSALINUS. De pro-
cessione mundi - ed. Biilow, pp. 20.21).



52 ARTICOLI

Punum e il binarius di cui abbiamo letto sopra nel Tractatus de sex dierum operibus
di Teodorico di Chartres — I’Uno e la Diade di Platone"".

Dal De processione mundi dipende anche quanto Tommaso poteva leggere nel
Liber de Essentiis di Ermanno di Carinzia, ancora incentrato sulla precedenza dell’ -
num sul duo", mentre dal De unitate Liber dipendono le Regulae de sacra theologia
di Alano di Lilla, scritte prima del 1203, opera di grande diffusione ed importanza nel-
la prima scolastica, conosciute anche da Tommaso". Converra rileggere qui alcuni dei
passaggi piu significativi sul tema in questione in modo da poter avere la percezione
precisa, in seguito, del carattere assolutamente nuovo delle pagine tomiste, scritte sul-
lo stesso argomento soltanto un cinquantennio piu tardi.

La Regola I dice: «L.a Monade & cio in forza di cui ogni cosa & una»™. E cosi
viene spiegata: «Dio & detto non solo une ma anche monade, ciog unitd. E questo per
una ragione molteplice. Si dice che sia unita o uno in ragione della semplicita ovvero
della singolarita. Infatti da Dio ¢ escluso ogni numero, ogni pluralita... Ogni diversita
di questo tipo & esclusa dalla monade celeste. Infatti non & diverso a causa delle parti,
perché ¢ incorporeo; non & diverso a causa delle proprieta, come dice Agostino, poi-
ché in Lui non vi ¢ alcun numero, alcuna diversita... Per la qual cosa € uno, anzi unita.
Per questo Boezio nel libro De Trinitate, parlando di Dio, dice: dunque ¢ veramente
uno cio in cui non vi & alcun numero, alcuna pluralitas™,

Come si nota, la tesi di Boezio e dei Padri, della non predicabilita del numero
in Dio, a motivo della sua inespugnabile unita, si & conservata assolutamente intatta.
Se a questo punto torniamo a Tommaso d’Aquino, provando a metterci per un mo-
mento nei suoi panni, non ¢ difficile immaginare un certo imbarazzo: infatti, come po-
ter prendere posizione esplicita contro un teologo, qual era Boezio, che godeva in quel
tempo di indiscussa autorita e che, come appena visto, rappresentava una dottrina co-

20

'" Sulla fortuna delle cosiddette dottrine non scritte di Platone nel Medioevo si veda il mio Diffe-
renza, pp. 62-73.

¥ «Unum autem plane omnium principium intelligi necesse est. Duobus namque prius est unum -
nisi enim precedat unum, nichil est quod duo constituat. Atque ubi duo, et unum est necessario. Non vero
convertitur, ut, si unum est, et duo fore necesse sit. Duo itaque principia qui vel existimari possint, dum,
utrumque prius esse laborans, neutri principalem sedem relinqueret? Nisi enim alterutrum altero prius es-
set, nequaquam primum omnium existeret, dum vel unum complendo omnium numero» (HERMANNUS
DE KARINTHIA, Liber de Essentiis, 58 vH, p. 78. Il commento al testo, con il rimando al De processione
mundi, si trova a p. 244).

" Per queste notizie si veda N. HARING, Magister Alanus, Regulae celestis iuris, in “Archives
d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age™ 48 (1981), 99-101.

* «Monas est qua quelibet res est una» (MAGISTER ALANUS, Regulae celestis iuris, I, - ed. Hi-
ring, p. 124).

' «Deus non solum unus sed etiam monas i.e. unitas dicitur, Et hoc multiplici ratione. Dicitur enim
esse unitas siue unus ratione simplicitatis vel singularitatis. A deo enim relegatur omnis numerus, omnis
pluralitas... Omnis autem talis diuersitas relegatur a celesti monade. Non enim diuersum est ratione partium
quia incorporeus, non diuersus ratione proprietatum, ut dicit Augustinus, quia in eo nullus numerus, nulla
diversitas est... Quare uere est unus, immo unitas. Unde Boetius in libro De Trinitate ait de deo loquens: Ve-
re igitur unum in quo nullus numerus, nulla pluralitas» (v, I, 1,- p. 124).



GiovanNi VENTIMIGLIA 53

mune sostenuta, tra gli altri, da dottori della Chiesa? Nei suoi confronti, infatti, Tom-
maso si mostra conciliante, precisando che le sue parole si riferivano a Dio conside-
rato nell’unita della sua essenza e non nella trinita delle Persone™.

Ma contro il Lombardo era pur lecito schierarsi. Negare che i termini numera-
les potessero essere predicati di Dio positive equivaleva esattamente a schierarsi dal-
la parte di Sabellio, ovvero dalla parte di quegli eretici che negavano la distinzione
reale delle Persone della SS. Trinitd. Nell’articolo della questione quodlibetale che
Tommaso consacra al nostro problema, si afferma senza mezzi termini:

«Sembra che I’unita dica qualcosa di positivo di Dio, e non solamente, come rite-
neva il Maestro, una rimozione»™. E poco dopo: «Il numero segue alla distinzione. Se
dunque "unita e il numero non attribuissero a Dio nulla di reale, non vi sarebbe in Dio
alcuna distinzione reale, la qual cosa ¢ I’eresia sabelliana»*. Ora, & importante notare
come una tale presa di posizione nei confronti della /ittera del Lombardo su questo pun-
to era tipica dei maestri dell’ Universita di Parigi in quel tempo. Lo afferma a chiare let-
tere san Bonaventura: «E il Maestro lo toglie [il numero] del tutto; percio la sua posi-
zione & errata. E in questo articolo non & seguita concordemente da tutti i maestri di Pa-
rigi»”. E subito prima aveva scritto: «Ma sebbene questa posizione sembri probabile,
tuttavia non viene seguita da tutti»*. Ecco dunque la circostanza storica ed il contesto
storico-teologico in cui collocare la questione che ci accingiamo a commentare. Tom-
maso, con la sua risposta a favore del “positive” riguardo il modo di predicazione del
numero in Dio, segue I’opinione pin diffusa tra i suoi colleghi parigini intorno ad una
questione particolare suscitata dal Lombardo.

E tuttavia & chiaro - e lo era perfettamente anche agli occhi dei maestri parigini
e di Tommaso - che la posta in gioco nascosta dietro a tale questione particolare & al-
tissima. Perché, se & vero che la tesi del Lombardo era rappresentativa di tutta una
ininterrotta tradizione di pensiero, sostenuta dalla autorita di grandi teologi e dottori
della Chiesa, 1’accusa di sabellianismo che si levava contro questa tesi riguardava in
realta praticamente tutta quella tradizione della Chiesa fino ad allora. La contrapposi-
zione dei teologi parigini e di Tommaso, dunque, alla tesi del Lombardo, & di una im-
portanza capitale e rappresenta un momento determinante nella storia della compren-
sione del mistero di Dio.

* Q. de pot., g. 9, a. 5.

* «Videtur quod unitas aliquid positive dicat in divinis, et non remotionem tantum, secundum opi-
nionem Magistri» (Quodl, X, g. 1, a. 1).

* «Numerus sequitur distinctionem. Si ergo unitas et numerus in divinis non dicerent rem aliquam,
non esset in divinis realis distinctio, quod est haeresis Sabelliana» (/bidem).

# «Et Magister omnino removet; ideo positione sua defecit. Et in isto articulo non sustinetur com-
muniter a magistris Parisiensibus» (BONAVENTURA, In I Sententiarum, d. XXIV, a. 2, q. 1). Come ve-
dremo, non tutti i maestri parigini presero posizione contro il Lombardo, i primi anzi si mostrarono suoi fe-
deli discepoli.

* «Sed quamvis haec positio probabilis videatur, tamen communiter non tenetur» (/vi, a. 1, g. 1).
Cir. anche In I Sent., d. XVIL, p. 1, q. 1; In II Sent., Praelocutio.



54 ARTICOLI

2. IL RESPONDEO: 1 QUIDAM

Seguiamo adesso il respondeo della questione del De potentia, che & il piti com-
pleto e dettagliato al riguardo, servendoci all’occasione dei testi paralleli. Le prime
parole del respondeo vanno direttamente al cuore del problema e lasciano intendere
subito quale sara la posizione di Tommaso: «Dell’uno e dei molti esistono diverse no-
zioni, che sono state anche occasione di contrasti presso i filosofi. Infatti esiste una
nozione dell’uno secondo cui esso & il principio del numero, e ne esiste un’altra se-
condo cui esso si converte con 1’ente; analogamente esiste un concetto del molto se-
condo cui esso appartiene a quella determinata specie della quantita che & chiamata
numero, ed esiste un concetto del molto secondo cui esso abbraccia ogni genere, co-
me 1’uno, a cui si oppone la molteplicita»®.

Notiamo anzitutto come Tommaso non esiti a collocare senza mezzi termini ed
in prima battuta, la multitudo tra i trascendentali: «circuit omne genus»! Si puo inoltre
osservare 1’applicazione, tipicamente tomista, della distinzione riguardante 1'uno - la
distinzione ciog tra 1’'uno numerico e 1'uno trascendentale - alla molteplicita, che per-
mette, appunto, di conferire ad essa una dignita pari a quella del trascendentale uno™.

1l respondeo continua poi cosi: «Vi furono alcuni filosofi che non distinsero tra
1'uno che si converte con I’ente e 'uno che & principio del numero, ritenendo che in
nessuno dei due modi I'uno aggiungesse qualcosa alla sostanza; e ritenendo invece
che I'uno detto in qualsiasi modo significasse la sostanza. Da ci0 ne derivava che il
numero, composto da tanti uno, fosse la sostanza di tutte le cose, come pensavano Pi-
tagora e Platone»™.

Il riferimento a Platone potrebbe sembrare fuori luogo in questo contesto. An-
zitutto Tommaso non chiarisce le conseguenze di una tale posizione per il concetto
di divisio e di multiplicitas che sono a tema del respondeo. Sembrerebbe una cita-
zione puramente didascalica, tesa semplicemente a ricordare che la confusione tra i
due uno non fu storicamente sostenuta solo da Avicenna - come subito dopo si dira
- ma pure da Platone, senza che questo tuttavia comporti, nell’economia del discor-
$0, una conseguenza riguardo al posto della multiplicitas nell’essere o nell’Essere.

7 «Dicendum quod de uno et multo diversa inveniuntur, quae etiam apud philosophos fuerunt oc-
casio diversa sentiendi. Invenitur enim de uno, quod est principium numeri, et quod convertitur cum ente;
similiter invenitur de multo, quod pertinet ad quamdam speciem quantitatis, quae dicitur numerus, et iterum
quod circuit omne genus, sicut et unum, cui videtur multitudo opponi» (Q. de pot. q. 9, a. 7. Corsivo mio).

* Fu Averroé a criticare per primo la confusione avicenniana dei due tipi di uno e a sostenere la di-
stinzione dell’uno sinonime dell’ente dall’uno principio del numero, ma si deve a Tommaso |’ estensione di
questa distinzione anche ai molti, e dunque la scoperta che, oltre alla molteplicitd numerica, esiste una mul-
tituelo transcendens. (cfr. VENTIMIGLIA, Differenza, pp. 164-175, dove sono citati i testi al riguardo).

* «Fuerunt ergo aliqui inter philosophos qui non distinxerunt inter unum quod convertitur cum en-
te, et unum quod est principium numeri, aestimantes quod neutro modo dictum unum aliquid super sub-
stantiam adderet; sed unum quolibet modo dictum significaret substantiam rei. Ex quo sequebatur guod nu-
merus, qui ex unis componitur, sit substantia omnium rerum secundum opinionem Pytagorae et Platonis»
(Ibidem - corsivo mio).



Giovannl VENTIMIGLIA 55

Questa interpretazione potrebbe trovare ulteriore conferma nel fatto che nelle que-
stioni parallele il riferimento a Platone o ai Platonici & assente. Ma, come vedremo,
non & cosi.

Il respondeo prosegue poi con il riferimento alla posizione di Avicenna: «Al-
cuni, invece, non distinguendo tra I’'uno che si converte con I’ente e I’'uno principio
del numero, credettero al contrario che 1’uno, in qualunque modo venga detto, ag-
giungesse qualcosa di accidentale alla sostanza; e di conseguenza credettero che ogni
molteplicita fosse necessariamente un accidente appartenente al genere della quantita.
E questa fu la posizione di Avicenna, che sembra sia stata seguita da tutti gli antichi
dottori. Essi infatti non intesero con uno e molti altro che qualcosa di appartenente al
genere della quantita discreta»™.

Per quanto riguarda la critica di Tommaso ad Avicenna, sara utile ricordare la
pagina del Commento alla Metafisica, dove se ne parla pit diffusamente: «Infatti in
questo differiscono i predicati comuni da quelli accidentali, sebbene entrambi siano
accomunati dal fatto di non essere sostanze: perché i predicati comuni significano la
stessa natura dei soggetti, non cosi gli accidenti, che significano una qualche natura
aggiunta a quella propria dei soggetti. Non considerando cio, Avicenna ritenne che
I'uno e I’ente fossero predicati accidentali, e che indicassero una natura aggiunta alle
cose di cui sono dette. L'errore avvenne a causa di un equivoco sull’uno. L’uno infat-
ti, in quanto & principio del numero, avendo il significato della misura nel genere del-
la quantita, indica una certa natura aggiunta alle cose di cui viene detto, in quanto si
trova nel genere dell’accidente. Ma I’'uno che si converte con 1’ente abbraccia tutti gli
enti. Dunque non indica una certa natura determinata che si trova in un genere parti-
colare»’'.

* «Quidam vero non distinguentes inter unum quod convertitur cum ente, et unum quod est princi-
pium numeri, crediderunt e contrario, quod utrolibet modo dictum unum, adderet aliquod esse accidentale
supra substantiam; et per consequens omnis multitudo oportet quod sit aliquod accidens pertinens ad genus
quantitatis. Ef haec fuit positio Avicennae, quam quidem videntur secuti fuisse omnes antiqui doctores. Non
enim intellexerunt per unum et multa nisi aliquod pertinens ad genus quantitatis discretae» (Ibidem. - cor-
Sivo mio).

*! «In hoc enim differunt communia ab accidentibus, quamvis utrisque sit commune non esse hoc
aliquid: quia communia significant ipsam naturam suppositorum, non autem accidentia, sed aliquam natu-
ram additam. Hoc autem non considerans Avicenna posuit quod unum et ens sunt praedicata accidentalia,
et quod significant naturam additam supra ea de quibus dicuntur. Deceptum enim fuit ex aequivocatione
unius. Quod quidem secundum quod est principium numeri habens rationem mensurae in genere quantita-
tis, significat quamdam naturam additam his de quibus dicitur, cum sit in genere accidentis. Sed unum quod
convertitur cum ente circuit omnia entia. Unde non significat aliquam naturam determinatam ad aliquod ge-
nus» (In X Metaph., 1. 3). San Tommaso riprende qui la critica di Averroé ad Avicenna ed in particolare il
seguente passaggio della sua parafrasi: «Sed deceperunt enm (Avicenna) duo, scilicet quia opinabatur quod
unum, quod est principium quantitatis, est unum quod est synonymum enti et quia hoc unum numeratur in
accidentibus, existimavit quod unum, quod significat omnia praedicamenta, est accidens» (AVERROES, In
X Metaph., ed. cit. fol. 257 r F; cfr. anche In IV Metaph., fol. 67 r B; D-E), Cfr. in proposito: A, de LIBE-
RA, D’Avicenne a Averroés, et retour. Sur le sources arabes de la théorie scolastique de I'un transcen-
dental, in “Arabic Sciences and Philosophy”, 4 (1994), 141-179.



56 ARTICOLI

L’ affermazione importantissima, perd, del testo del De potentia citato, ¢ quella
relativa a «tutti gli antichi dottori». Tommaso ¢ dunque perfettamente cosciente che la
concezione da cui sta per prendere le distanze non ¢ solo quella di Avicenna, o del
Magister (il Lombardo) o di quidam theologi del suo tempo, come sottolinea dopo,
ma proprio la stessa di tutti gli antichi dottori della Chiesa! Come & noto, lo stile di san
Tommaso & sempre stato molto conciliante e rispettoso della tradizione: se dunque ora
si accinge a prenderne le distanze significa che considera davvero questo punto deci-
sivo per lo stesso dogma.

E opportuno notare, tuttavia, a proposito del passaggio che abbiamo di fronte,
una incongruenza storica di Tommaso. Come € possibile che gli antichi dottori siano
stati seguaci di un filosofo vissuto dopo di loro? Si tratta di una svista felice e signifi-
cativa. I Dottori di cui si parla, infatti, erano profondamente influenzati dalla filosofia
neoplatonica. E in forza del postulato fondamentale di quella filosofia - I’ indivisibilita
del Principio - che essi negavano la molteplicita ed il numero in Dio. Certo, anche per-
ché il numero implica la quantita e Dio & scevro di materia - da questo punto di vista
la loro posizione & vicina a quella che sarebbe stata in seguito di Avicenna, appunto -
ma soprattutto perché il numero implica una molteplicita e Dio ¢ fondamentalmente
Uno. (Ubi non obviat relationis distinctio dicevano, ma poi aggiungevano subito che
quella relativa era una distinzione minima!).

Tommaso, pero, nel continuare il suo discorso sugli altri guidam, i teologi, sem-
bra sottolineare di pili I’argomento della guantita. Cosi continua, infatti: «Vi furono al-
cuni che, ritenendo impossibile I’ esistenza della quantita in Dio, affermarono che i ter-
mini indicanti I'uno e i molti non pongono qualcosa in Dio, ma rimuovono qualcosa da
Lui. Questi termini infatti non possono porre se non quello che significano, ciog la
quantita discreta, che non puo esistere in alcun modo in Dio. Cosi dunque secondo lo-
ro uno viene detto di Dio al fine di rimuovere la molteplicita della quantita discreta;
mentre i termini indicanti pluralita vengono detti di Dio al fine di rimuovere [’unita,
che ¢ il principio della quantita discreta. E questa sembra essere stata 1’opinione del
Magister, sostenuta nella distinzione XXIV del I libro delle Sentenze. La quale, consi-
derato il presupposto da cui parte, ovvero che ogni molteplicita indica una quantita di-
screta, e ogni uno & principio di quella quantita stessa, ¢ la pit ragionevole di tutte»”.

Non sara superfluo notare qui che la posizione del Lombardo, come avvenne
spesso, fu seguita anche da molti altri teologi e rappresentava cosi pill che il parere di

* «Quidam vero fuerunt qui attendentes gquod in Deo nulla quantitas esse potest, posuerunt quod
termini significantes unum vel multa de Deo non ponunt aliquid, sed removeant tantum. Non enim pos-
sunt penere nisi quod significant, scilicet quantitatem discretam, quae nullo modo potest esse in Deo.
Sic ergo secundum eos unum dicitur de Deo ad removendum multitudinem quantitatis discretae; termi-
ni vero significantes pluralitatem, dicuntur de Deo ad removendum unitatem, quae est principium quan-
titatis discretae. Et haec videtur fuisse opinio Magistri, quae ponitur in XXIV dist. I Sententiarum. Quae
quidem, supposita suae opinionis radice, scilicet quod omnis multitudo significaret quantitatem discre-
tae, et omne unum esset eiusdem quantitatis principium, inter omnes rationabilior invenitur» (Q. de pot.,
q.9,a.7).



GIovANNI VENTIMIGLIA 57

un singolo pensatore, 1’orientamento di una intera scuola. Seguivano la posizione del
maestro: ["autore della cosiddetta Glossa pseudo-Poitiers ¥, maestro Udo™, Alano di
Lilla*, maestro Gandulfo di Bologna®, Pietro di Poitiers”’, maestro Martino®. A co-
minciare invece da Prepositino® e Pietro di Capua® si verificd una rottura con questa
tradizione e si inizid ad optare per la tesi della predicazione positive del numero in Dio,
seguita poi anche da Alessandro di Hales, san Bonaventura, sant’ Alberto Magno®'.
Tommaso afferma tuttavia che la posizione del Lombardo (e della sua scuola)
supposita suae opinionis radice, cioe quella di Avicenna, inter omnes rationabilior in-
venitur. Ci si riferisce qui alla posizione degli altri teologi che, pur partendo dallo stes-
SO presupposto avicenniano, cercarono tuttavia di attribuire positive il numero a Dio.
Tommaso vi fa riferimento nel seguito del respondeo: «Alcuni, non capendo
che i nomi affermativi, attribuiti a Dio, possono essere utilizzati per rimuovere qual-

* «Quidam tamen dicunt, quia non tantum aliquid removetur, sed etiam ponitur, ponitur per signi-
ficationem, tollitur per consignificationem, ut, cum dico: Socrates est rationalis, non tantum aufero intelli-
gentiam “‘irrationalis”, sed pono intelligentiam rationalis» (Glossa Pseudo-Poitiers f. 31 ra - dist. 2.4, cita-
to in J. SCHNEIDER, Die Lehre vom dreieinigen Gott in der Schule des Petrus Lombardus, Hueber, Miin-
chen 1961, p. 191).

* Cfr. SCHNEIDER, Die Lehre, p. 191.

* Cfr. MAGISTER ALANUS, Regulae caelestis iuris, 1, 3 (p. 124); Summa “Quoniam homines”™
(ed. Glorieux, p. 134); cfr. anche SCHNEIDER, Die Lehre, p. 191.

* GANDULPHUS BONONIENSIS, Sententiarum libri quatuor, (ed. de Walter, p. 17). Cfr. anche
SCHNEIDER, Die Lehre, p. 192.

" «Nos vero, relictis huiusmodi ambagibus, dicimus hoc nomine aliguis vel unus nil poni, cum de
Deo dicitur, quemadmodum nec aliis nominibus numerabilibus, sicut in sequenti dicetur» (PETRUS PIC-
TAUIENSIS, Sententiae, edd. Moore-Dulong, p. 37. Cfr. anche SCHNEIDER, Die Lehre, p. 192).

* Cfr. ibidem.

* «Sequitur de nominibus partitivis... Vel sic: tres unitates in tribus personis sunt, et ille personae
secundum eas sunt numerabiles. Ergo ternarius inest tribus personis, ergo numerus. Et hoc est contra Boe-
tium qui dicit in libro de trinitate quod nulla quantitas est in deo... Alii dicunt quod ista vocabula, scilicet
unus, distinctus, tantum remotive dicuntur, ut sit sensus: pater est unus, i.e. non plures... Nos dicimus / quod
non tantum remotive, sed etiam positive accipiuntur, et omnia illa vocabula in masculino et feminino iunc-
ta cum nominibus personalibus et non essentialibus distinctionem notant indeterminate» (MAGISTER
PRAEPOSITINUS, Summa “Qui producit ventos”, ed. Angelini, pp. 204-205). La Summa di Prepositino
influenzd molto anche la Summa Aurea di Guglielmo d’ Auxerre. Si veda anche lo SCHNEIDER, Die Leh-
re, che a p. 193 nota: «Daraus schlieft er auf eine wirkliche Dreizahl in der Trinitdt, wie er zur Abwehr des
Sabellianismus betont. Damit lehnt er den Standpunkt der Schule, dem Wortlaut nach wenigstens, ab». An-
che lo Schneider, dunque, nota come la posizione della scuola del Lombardo - che a sua volta si rifaceva a
Boezio ed ad una lunga tradizione neoplatonica - correva i rischi del sabellianismo.

“ «Alii dicunt, quod numeralia nomina remotive tantum ponuntur in huismodi locutionibus et nil
proursus ibi significant. Sed si tantum remotive ponuntur, aut removent maiorem numerum aut minorem ....
Nos vero dicimus, quod in huiusmodi propositionibus per hoc nomen duo vel tria et similia predicantur di-
stinctiones confuse; cum enim dicitur: Pater et Filius sunt duo, praedicantur duo distinctiones de Patre et Fi-
lio confuse; sicut cum dicitur: Pater et ille sunt albi, confuse predicantur due albedines de his, cum dicitur:
Pater et Filius et Spiritus sanctus sunt tres, predicantur tres distinctiones confuse de his... et sunt ibi tres di-
stinctiones, quarum una est solus Pater, alia solus Filius, tertia solus Spiritus sanctus; et sunt secundum hoc
distinctiones ille proprietates personarum» (PETRUS CAPUENSIS, Summa “Vetustissima veterum come-
deritis”, estr. pubblicati in SCHNEIDER, Die Lehre, p. 194).

“ T testi di questi tre ultimi teologi saranno citati pit sotto.



58 ARTICOLI

cosa (non attribuendo dunque a Dio ’'uno e i molti — poiché non conoscendo se non
quelli che si trovano nel genere della quantitd, non osavano porli in Dio), dissero che
i termini numerali non si predicano di Dio come se fossero espressioni significanti una
qualche cosa intesa, ma come se fossero espressioni ufficiali, rappresentanti di qual-
cosa che esiste in Dio, ciog¢ la distinzione nel modo della distinzione sincategoremati-
ca. La qual cosa appare fatua, perché non si puo dedurre affatto da quei termini un ta-
le significato»*®.

Non sono riuscito ad individuare i nomi dei teologi che si nascondono dietro
questi guidam. Non & invece difficile capire a chi si riferisce Tommaso quando scri-
ve: «Altri dissero che i suddetti termini pongono qualcosa di positivo in Dio, sebbene
essi suppongano che uno e molti si trovino soltanto nel genere della quantita; infatti
dicono che non ¢ inopportuno attribuire una qualche specie della quantita a Dio, an-
che se il genere stesso della quantita non si ritrova in Lui; d’altra parte anche alcune
specie della qualita, come la sapienza e la giustizia, vengono attribuite a Dio positiva-
mente, sebbene in Dio non vi possa essere la qualita stessa»*.

I teologi sottintesi in questo testo sono Alessandro di Hales *, Bonaventura® e lo
stesso maestro di Tommaso Alberto Magno®. Tommaso non condivide questa soluzio-
ne che, partendo dalla premessa avicenniana (I’'uno ed i molti detti univocamente se-

* «Quidam vero, non intelligentes quod nomina affirmativa ad removendum possint in praedica-

tionem divinam induci, nec iterum ponentes unum et multa, - nisi quod est in genere quantitatis, quam in
Deo ponere non audebant, - dixerunt quod termini numerales non praedicantur de Deo guasi dictiones si-
gnificantes aliquam rem conceptam sed quasi dictiones officiales, exercentes aliquid in divinis, scilicet di-
stinctionem ad modum syncategorematicae distinctionis. Quod quidem fatuum apparet, cum nihil tale ex
horum terminorum significatione possit haberi»(Q. de por. q. 9, a. 7).

* «Alii dixerunt, quod praedicti termini aliquid positive ponunt in Deo, licet supponant quod unum
et multa sunt solum in genere quantitatis; dicunt enim quod non est inconveniens aliquam speciem quanti-
tatis Deo attribui, licet genus removeatur a Deo; sicut et aliquae species qualitatis, ut sapientia et iustitia, di-
cuntur de Deo positive, licet in Deo qualitas esse non possit» (Ibidem).

* «In divinis personis non est numerus simpliciter et proprie, quia non est ibi differentia secundum
substantiam, sed est ibi ut numerus;... Unde est ibi numerus cum additione et non simpliciter, ut scilicet di-
catur numerus -personarum sive relationum aut numerus Trinitatis» (Summa Halensis, 1, inqg. 2, tract. 1, q.
eIy

* «Positio Magistri fuit, quod huiusmodi nomina numeralia in divinis non ponerent aliquid, sed pri-
varent, sicut patet in littera. Et ratio huius positionis fuit, quia huiusmodi nomina, si aliquid ponunt, nume-
rum utique ponunt; sed numerum non esse in divinis ponendum, et ratio dicit et auctoritas Sanctorum con-
firmat. Cum enim in divinis non sit divisio et separatio, non sit etiam aggregatio, non sit etiam mensuratio;
et numerus separationem importet antecedenter; et aggregationem et mensurationem consequenter: nuimnerus
in divinis non videtur esse ponendus. Et ideo dictiones numerales in divinis non dicunt aliquid, sed magis pri-
vant, maiorem scilicet numerum et minorem.... Ratio similiter positionis non est convenienter sumpta. Nam
numerus importat distinctionem et super hoc compositionem aggregationis; et quamvis in divinis non sit ag-
gregatio, nihilominus est distinctio; et ideo numerus non est simpliciter removendus a divinis, sed numerus
talis. Et Magister omnino removet; ideo positione sua defecit, Et in isto articulo non sustinetur communiter
a magistris Parisiensibus» (BONAVENTURA, In I Sententiarum, d. XXIV, a. 2, g. 1 - corsivo mio).

“ Ob. 3: «A guocumque removetur genus, et species: sed in Deo non est quantitas: ergo nec est spe-
cies quantitatis quae est numerus»; ad 3: «non sequitur hoc argumentum: et ratio assignata est supra, quia
quandoque species refertur in divina non propter naturam generis quae est in ipsa, sed propter naturam dif-
ferentiae quam addit supra genus» (ALBERTUS MAGNUS, In I Sent., d. 24, a. 1, ad 3).



GiovanNl VENTIMIGLIA 59

condo la categoria della quantita), tenta di attribuire, ciononostante, il numero a Dio po-
sitivamente. Come abbiamo visto, I’ Aquinate preferisce piuttosto, supposita suae opi-
nionis radice, 1a tesi del Lombardo, anche se, d’altra parte, & convinto della necessita di
attribuire il numero a Dio in senso proprio e positivamente. Ma consideriamo da vicino
la critica di Tommaso alla posizione dei suoi colleghi parigini e del suo stesso maestro
Alberto (con la quale egli dichiara implicitamente 1’originalita della sua soluzione a
questo problema): «Ma fra le due categorie non vi & una tale somiglianza, come si & vi-
sto gia nelle obiezioni; infatti ogni specie della quantita, in ragione della sua specie,
possiede una imperfezione, che non ogni specie della qualita possiede. Inoltre la quan-
tith, propriamente parlando, & la disposizione della materia; per cui ogni specie della
quantita & in un certo senso una realtd matematica, la quale non puo esistere separata
dalla materia... Da cio appare che nessuna specie della quantita pud convenire alle realta
spirituali, se non metaforicamente. Invece la qualita segue la forma; per cui quelle qua-
lita che sono del tutto immateriali possono essere attribuite alle realta spirituali»”.

Il problema & questo: pena il rischio di cadere nell’eresia sabelliana, & necessa-
rio poter predicare di Dio il numero positive, ovvero attribuirgli la molteplicita non in
modo metaforico (ché altrimenti la distinzione delle Persone divine sarebbe essa pure
metaforica), ma in senso proprio. Ora, le perfezioni che si possono predicare di Dio in
senso proprio sono le cosiddette perfectiones simpliciter simplices definite sulla scor-
ta di Anselmo come quelle delle quali «simpliciter et omnino melius est esse quam
non esse»*. Tra di esse venivano annoverate tradizionalmente la sapienza, la giustizia,
la equita ed in genere tutte le virti. Si tratta di specie del genere della qualita la quale,
di per sé, essendo una categoria, ed implicando percio per natura una relazione acci-
dentale alla sostanza, non puo essere detta di Dio. Alcune sue specie tuttavia lo pos-
sono, almeno quelle che non comportano, appunto, alcuna imperfezione, e delle qua-
li & meglio, in assoluto, che esistano invece di non esserci affatto”. Ma - nota Tom-

T «Sed illud non est simile, ut in obiiciendo est tactum, nam omnes species quantitatis ex ratione
suae speciei habent imperfectionem, non autem omnes species qualitatis. Et praeterea quantitas proprie est
dispositio materiae; unde omnes species quantitatis sunt mathematica quaedam, quae secundum esse non
possunt a materia sensibili separare... Unde patet quod nulla species quantitatis potest in rebus spiritualibus
convenire, nisi secundum metaphoram. Qualitas autem sequitur formam, unde quaedam qualitates sunt om-
nino immateriales, quae attribui possunt rebus spiritualibus» (Q. de pot., q. 9, a. 7).

* «Unde dicendum est, quod omnia illa nomina quae imponuntur ad significandum perfectionem
aliquam absolute, proprie dicuntur de Deo, et per prius sunt in ipso quantum ad rem significatam, licet non
quantum ad modum significandi, ut sapientia, bonitas, essentia et omnia hujusmodi: et haec sunt de quibus
dicit Anselmus, in Monol., quod simpliciter et omnino melius est esse quam non esse» (In [ Sent., d. 22, q.
1, a. 1). Ci si riferisce al capitolo XV del Monologion di s. Anselmo.

* «Si autem consideremus propriam rationem cujuslibet generis, quodlibet aliorum generum, praeter
“ad aliquid”, importat imperfectionem; quantitas enim habet propriam rationem in comparatione ad subjec-
tum; est enim quantitas mensura substantiae, qualitas dispositio substantiae, et sic patet in omnibus aliis. Un-
de eadem ratione removentur a divina praedicatione secundum rationem generis, sicut removebantur per ra-
tionem accidentis. Si autem consideremus specie ipsarum, tunc aliqua secundum differentias completivas im-
portant aliguid perfectionis, ut scientia, virtus et huiusmodi. Et ideo ista praedicantur de Deo secundum
propriam rationem speciei et non secundum rationem generis» (In I Sent., d. 8, . 4, a. 3 - corsivo mio).



60 ARTICOLI

maso - questo non pud valere per le specie del genere della quantita che, implicando
per essenza la materia, sono escluse a priori dal novero delle perfezioni simpliciter
simplices.

Ma allora, come fare ad attribuire a Dio in senso proprio la molteplicita, come
impone la fede? Ecco il problema di Tommaso.

3. IL RESPONDEO: LA SOLUZIONE

Per impostare la soluzione in modo corretto I’ Aquinate pensa anzitutto di eli-
minare la difficolta alla radice e cio& negare che 1’uno e la molteplicita si dicano sol-
tanto nel senso della quantita. Tutte le difficolta in cui si imbatte la riflessione sulla
predicabilita del numero in Dio nascono, infatti, secondo Tommaso, proprio dalla
confusione tra ’'uno ed i molti numerici con 1’uno ed i molti trascendentali. Ecco co-
me si esprime in proposito Tommaso: «Queste opinioni discendono dal presupposto
che 'uno che si converte con I'ente sia identico all’uno principio del numero e che
non esista altra molteplicita se non il numero che & una specie della quantita»™.

Ma, prosegue Tommaso: «La qual cosa ¢ manifestamente falsa. Infatti, poiché
la divisione causa la molteplicita, e la indivisione 1’unita, & necessario desumere il
giudizio sull’uno e i molti dal concetto di divisione. Ora, esiste una certa divisione che
oltrepassa del tutto il genere della quantita, cio¢ che esiste in forza di una certa oppo-
sizione puramente formale, non concernente alcuna quantita. Per cui & necessario che
la molteplicita conseguente a questa divisione, e I'uno che questa divisione nega, sia-
no piu universali e pitt ampi ontologicamente del genere della quantita»’'.

Tommaso segue qui, almeno in parte, la tesi che egli stesso riconosce essere in
Aristotele ed in Averroe. Nel Commento alle Sentenze, infatti, dopo aver esposto le te-
si contrastanti di Avicenna e di Aristotele (commentato da Averrog), Tommaso scri-
ve: «Esiste dunque una differenza fra le due opinioni, perché la prima non distingue
tra I’'uno e i molti in quanto sono nel genere della quantita e in quanto sono le prime
differenze dell’ente; la seconda invece distingue, come & stato detto, e credo che que-
sta sia la pili vera. Dunque affermo, seguendo quest’ultima opinione, che il numero e
I’unita in quanto sono nel genere della quantita non si trovano se non nelle realta in cui
si trova la misurazione della quantita»™.

* «Hae igitur opiniones processerunt, supposito quod idem sit unum quod convertitur cum ente et

quod est principium numeri, et quod non sit aliqua multitudo nisi numerus qui est species quantitatis» (Q.
depot. q.9,a. 7).

*' «Quod quidem patet esse falsum: Nam cum divisio multitudinem causet, indivisio vero unitatem,
oportet secundum rationem divisionis de uno et multo iudicium sumi. Est autem quaedam divisio quae om-
nino genus quantitatis excedit, quae scilicet est per aliquam oppositionem formalem, quae nullam quantita-
tem concernit. Unde oportet quod multitudo hanc divisionem consequens, et unum quod hanc divisionem
privat, sint maioris communitatis et ambitus quam genus quantitatis» (ibidem - corsivo mio).

* «Est ergo differentia inter duas opiniones, quia prima non distinguit inter unum et multa, prout
sunt in genere quantitatis, et prout sunt primae differentiae entis; secunda autem opinio distinguit, ut dictum



GIovANNI VENTIMIGLIA 61

Da quanto siamo andati fin qui leggendo si puo dedurre che Tommaso & perfet-
tamente consapevole di essere 1’unico teologo che applica al discorso su Dio le con-
seguenze della tesi aristotelica, anche in considerazione del fatto che ritiene tutti gli
altri teologi, i maestri e persino tutti gli antichi dottori, legati al postulato della confu-
sione avicenniana.

Vediamo finalmente quali sono le conseguenze della distinzione aristotelico-
tomista per la questione del numero in Dio: «Affermo dunque che di Dio non si pre-
dicano I'uno e i molti che appartengono al genere della quantita, ma 1’uno che si con-
verte con ’ente e la molteplicita ad esso corrispondente. Quindi 1'uno e i molti attri-
buiscono a Dio i significati che esprimono»™.

Ed il passaggio parallelo della Summa & ancora pil chiaro: «Noi invece dicia-
mo che i termini numerici, in quanto vengono applicati a Dio, non derivano dal nu-
mero che forma una delle specie della quantita; perché allora si attribuirebbero a Dio
solo in senso metaforico, come le altre proprieta dei corpi, quali la larghezza, la lun-
ghezza e simili: ma derivano dalla molteplicita presa come trascendentalex»™.

Ecco dunque una prima soluzione di Tommaso - si noti il dico ed il nos incon-
sueti nel linguaggio dell’ Aquinate -: siccome la multitudo che corrisponde all’uno tra-
scendentale non & ristretta alla categoria della quantita ma si estende a tutto cio che
esiste, e quindi anche agli esseri spirituali, percid puo essere detta anche di Dio™: in
questo senso si puo dire che il numero si predica di Dio in senso positivo.

E tuttavia - non manca di aggiungere Tommaso - poiche la multitudo di cui si
parla possiede, al pari degli altri trascendentali*’, un rapporto con il soggetto di cui si
predica (1’ens) tale per cui dice di esso qualcosa di positivo senza con ci0o aggiunger-
vi nulla, anzi aggiungendovi formalmente solo delle negazioni, percio si pud dire che
la stessa multitudo si predica di Dio, in un certo senso, anche remotive. Cosi continua
infatti Tommaso il passaggio appena citato: «[1’uno e i molti] perd non aggiungono a
Dio se non la distinzione e la indistinzione, il che equivale ad aggiungere negazioni,
come si & spiegato sopra. Percid concediamo che, quanto a cio che aggiungono alle
realta di cui vengono predicati, si prendono in senso negativo (remotive); in quanto

est, et hanc credo veriorem. Dico ergo secundum hanc, quod numerus et unitas, secundum quod sunt in ge-
nere quantitatis, non inveniuntur nisi in quibus invenitur commensuratio quantitatis» (In I Sent., d. 24,
q: L;a 3).

* «Dico ergo, quod in divinis non praedicantur unum et multa quae pertinent ad genus quantitatis,
sed unum quod convertitur cum ente, et multitudo ei correspondens. Unde unum et multa ponunt quidem in
divinis ea de quibus dicuntur» (Q. de pot. q. 9, a. 7).

* «Nos autem dicimus quod termini numerales, secundum quod veniunt in praedicationem divi-
nam, non sumuntur a numero qui est species quantitatis; quia sic de Deo non dicerentur nisi metaphorice,
sicut et aliae proprietates corporalium, sicut latitudo, longitudo et similia: sed sumuntur a multitudine se-
cundum quod est trascendens» (S. th., I, q. 30, a. 3).

* 1l riferimento esplicito alle realtd immateriali & presente nel respondeo della questione parallela
della Summa (ibidem).

* «Multitudo autem sic accepta hoc modo se habet ad multa de quibus praedicatur, sicut unum quod
convertitur cum ente ad ens» (ibidem).



62 ARTICOLI

perd includono nel loro significato cio di cui vengono detti, si prendono in senso po-
sitivo. Quindi bisogna rispondere ad entrambe le obiezioni»”".

E tutta qui la risposta di Tommaso? La domanda appare legittima se si conside-
ra la sproporzione tra i guidam tirati in ballo nella prima parte del respondeo (Plato-
ne, tutti gli antichi dottori) e la presente risposta che sembra avere di mira solo la tesi
di Avicenna.

Anzi, di quest’ultima tesi la risposta di Tommaso sembra colpire semplicemen-
te un aspetto particolare (ovvero quello per cui la multiplicitas numerale ¢ relegata
nell’ambito ristretto delle realta materiali e percio non si puo dire di Dio che € invece
puro spirito), senza peraltro prendere in considerazione |’ aspetto per cui la stessa mul-
tiplicitas, essendo un predicato accidentale, non esprime la natura intima degli esseri
di cui si dice, ma si riferisce ad una proprietd (quantitativa, appunto) esterna alla na-
tura intima del loro essere, € dunque non potrebbe essere detta della molteplicita del-
le Persone divine, la quale non esprime una proprieta esterna all’intima essenza del-
I’Essere.

C’¢ dunque una sproporzione tra la risposta finale che si legge e le difficolta im-
plicate, proprio per la presente questione, dalle filosofie coinvolte nella discussione da
Tommaso durante la prima parte del respondeo.

Tuttavia le parole di Tommaso contengono nello stesso tempo, seppure implici-
tamente, le risposte alle obiezioni suddette, anche se nascoste nella risposta principale.

Per quanto riguarda la tesi di Avicenna si pud considerare il seguente passag-
gio: «Questo uno aggiunge qualcosa di accidentale a cio di cui viene detto, qualcosa
che possiede il significato di misura; altrimenti il numero costituito di unita non sa-
rebbe un accidente, né la specie di un qualche genere. Invece 1’uno che si converte con
’ente non aggiunge all’ente se non la negazione della divisione, il che non vuol dire
che esso significa soltanto la stessa indivisione, perché invece significa la sostanza
stessa dell’uno insieme con la indivisione: infatti uno € identico a ente indiviso. E si-
milmente la molteplicita corrispondente all’'uno non aggiunge altro alle cose molte-
plici se non la distinzione, che consiste in ci0d: che ognuna di loro non € "altra; la qual
cosa esse non 1’hanno in virtl di una qualche proprieta sopraggiunta, ma in virta del-
le loro stesse forme»™.

Si potrebbe pensare qui che la sottolineatura del fatto che I’uno ed i molti tra-
scendentali, a differenza di quelli “numerici” di Avicenna, non aggiungono niente di

" «Sed non superaddunt nisi distinctionem et indistinctionem, quod est superaddere negationes, ut
supra expositum est. Unde concedimus, quod quantum ad id quod superaddunt eis de quibus praedicantur,
remotive in Deo accipiuntur; in quantum autem includunt in sua significatione ea de quibus dicuntur, posi-
tive accipiuntur. Unde ad utrasque rationes respondendum est» (Q. de pot. q. 9. a. 7).

* «Quod quidem unum, aliguid accidentale addit supra id de quo dicitur, guod habet rationem men-
surae; alias numerus ex unitate constitutus, non esset aliquod accidens, nec alicuius generis species. Unum
vero quod convertitur cum ente, non addit supra ens nisi negationem divisionis, non quod significet ipsam
indivisionem tantum, sed substantiam eius cum ipsa: est enim unum idem quod ens indivisum. Et similiter
multitudo correspondens uni nihil addit supra res multas nisi distinctionem, quae in hoc attenditur quod una
earum non est alia; quod quidem non habent ex aliquo superaddito, sed ex propriis formis» (Ibidem).



Giovannl VENTIMIGLIA 63

nuovo all’ens, ma solo negazioni concettuali (non contenute immediatamente nel suo
concetto), sia finalizzata da Tommaso al recupero successivo della tesi del Lombardo,
ovvero all’accoglienza del fondo di verita della tesi della predicazione remotive. In ef-
fetti, come abbiamo visto, le cose stanno cosi. Ma c’é anche, nello stesso tempo, un
secondo aspetto, e consiste precisamente nella critica all’uno ed ai molti di Avicenna
in quanto, aggiungendo qualcosa all’ens, non possono essere detti dell’ Essere che non
sopporta aggiunte, e di cui la molteplicita e I'unita si predicano come aspetti essenziali
del suo essere. Tale connessione di concetti emerge un poco pilt chiaramente nella
questione parallela della Summa, nella risposta alla seconda obiezione. Questa diceva:
«Ci0 che si attribuisce a Dio e alle creature conviene in modo pili evidente a Dio che
alle creature. Ma 1 termini numerici pongono qualche cosa nelle creature. Dunque a
maggior ragione in Dio»”.

Ed ecco la risposta di Tommaso: «La molteplicita che nelle creature aggiunge
qualcosa & quella quantitativa, che non si applica a Dio; ma a Dio si applica solo quel-
la trascendentale, la quale, alle cose cui si attribuisce, non aggiunge che 1’indivisione
di ciascuna. E questa & la molteplicita che si attribuisce a Dio»®.

Da questa breve argomentazione di Tommaso si ha la conferma che il motivo
per cui la multitudo trascendens si predica di Dio non consiste semplicemente nel fat-
to che essa, trascendendo il genere della quantita, pud essere attribuita alla realta spi-
rituale di Dio, ma anche nel fatto che essa, a differenza della multitudo materialis di
Avicenna, non aggiunge nulla all’ens ma, al pari degli altri trascendentali, esprime
una sua proprieta intima; e percio, puo essere attribuita a Dio che & 1’Essere stesso, ed
in modo assolutamente proprio®.

Giovera rileggere in proposito, di nuovo, la critica di Tommaso al carattere ac-
cidentale dell’uno avicenniano, gia citata sopra:

«Infatti in questo differiscono i predicati comuni da quelli accidentali, sebbene
entrambi siano accomunati dal fatto di non essere sostanze: perché i predicati comuni
significano la stessa natura dei soggetti, non cosi gli accidenti, che significano una
qualche natura aggiunta a quella propria dei soggetti. Non considerando cio, Avicen-
na ritenne che 1'uno e ’ente fossero predicati accidentali, e che indicassero una natu-
ra aggiunta alle cose di cui sono dette. L errore avvenne a causa di un equivoco sul-

* «Quidquid dicitur de Deo et creaturis, eminentius convenit Deo quam creaturis. Sed termini nu-
merales in creaturis aliquid ponunt. Ergo multo magis in Deo» (S. ., I, q. 30, a. 3).

“ «multitudo quae ponit aliquid in rebus creatis, est species quantitatis; quae non transumitur in di-
vinam praedicationem; sed tantum multitudo trascendens, quae non addit supra ea de quibus dicitur, nisi in-
divisionem circa singula. Et talis multitudo dicitur de Deo» (Ibidem).

* La differenza tra la multitudo accidentale che aggiunge qualcosa all’ens e quella trascendentale
che invece non aggiunge nulla emerge chiaramente anche nel corpo del respondeo: «Huiusmodi autem
unum, sicut supra dictum est, cum de Dei unitate ageretur, non addit aliquid supra ens nisi negationem di-
visionis tantum: unum enim significat ens indivisum... Et eadem ratione, cum dicuntur res multae, multitu-
do sic accepta significat res illas cum indivisione circa unamquamgque earum. Numerus autem qui est spe-
cies quantitatis, ponit quoddam accidens additum supra ens: et similiter unum quod est principium numeri»
(Ibidem).



64 ARTICOLI

1’uno. L’uno infatti, in quanto & principio del numero, avendo il significato della mi-
sura nel genere della quantita, indica una certa natura aggiunta alle cose di cui viene
detto, in quanto si trova nel genere dell’accidente. Ma 1'uno che si converte con I’en-
te abbraccia tutti gli enti. Dunque non indica una certa natura determinata che si trova
in un genere particolare»®.

E assai probabile che Tommaso avesse presente il testo di Aristotele e la pro-
blematica da esso sollevata gia al tempo in cui redigeva gli articoli del De potentia e
della Summa®, ed & probabile che egli avesse in mente questa distinzione tra predica-
ti accidentali e comuni, allorché criticava la multitudo numerale di Avicenna, inadat-
ta, anche per questo, ad essere predicata di Dio.

Ma cosa ne &, infine, del riferimento ai Platonici, contenuto all’inizio del re-
sponso, e - sembrerebbe - dimenticato nel seguito del discorso? O del riferimento
a tutti gli antichi dottori? Tommaso non ritorna pill su questi temi ma certo il rife-
rimento costante alla multitudo trascendens, che si ritrova ovunque c’¢ essere, €
che esprime quella proprieta per cui ogni cosa & diversa dall’altra, non pud non
contenere una polemica nascosta contro i Platonici che, secondo lo stesso Tomma-
s0, tendevano a relegare la multiplicitas, la divisio, il diversum, al di fuori (praeter)
dell’essere, o a considerarli una imperfezione, la causa della distruzione e della
morte*.

Sarebbe opportuno rileggere qui la questione del De potentia che si occupa del
problema: «se da un unico Principio possa derivare il molteplice» (De pot., 3, 16).
Tommaso nota come i filosofi naturalisti, Avicenna e suoi seguaci, Platone ed i suoi
seguaci e, infine, i manichei, furono accomunati da una risposta negativa al suddetto
quesito: ex uno non fit nisi unum®. La radice comune della posizione di tutti deriva dal
fatto - rileva acutamente Tommaso - che consideravano la molteplicita come una im-
perfezione, in alcuni casi come un male ed un non-essere, la quale, dunque, non pote-
va derivare dall’Uno, semplice, perfetto ed Essere per eccellenza. Ma per Tommaso
non & affatto cosi: la molteplicita & essere ed & «buona» al pari della unita, anzi & una
proprieta cosi positiva che senza di essa I’'universo non sarebbe perfetto, bello e com-
pleto, come I’ha fatto la divina sapienza! Quindi non & nienteaffatto impossibile, né
tantomeno poco «dignitoso» che da Dio derivi direttamente il molteplice, anzi ¢
conforme alla sua sapienza.

 In X Metaph., 1. 3. Il testo latino & citato alla nota 31.

* Come & molto probabile anche il contrario e ciog che la problematica teologica abbia influenzato
poi il suo Commento alla Metafisica, che, in ogni caso ¢ posteriore rispetto alle due opere in questione.

“ Oltre che ai testi citati al I paragrafo di questo articolo, non posso che rimandare su questo punto
nuovamente al mio Differenza, pp. 107-175.

“ Su questa tesi, condannata a Parigi nel 1277, ha scritto Hissette, mostrandone tra I’altro I’ origine
neoplatonica: R. HISSETTE, Enquéte sur les 219 articles condamnés a Paris le 7 Mars 1277, Public.
Univ., Louvain-Paris 1977. Cfr. anche le osservazioni di A. de LIBERA, Ex uno non fit nisi unum. La let-
tre sur le Principe de ['univers et les condamnations parisiennes de 1277, in B. Mojsisch - O. Pluta (hrsgg.),
Historia philosophiae medii aevii. Studien zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, 1, Griiner, Am-
sterdam 1991, pp. 543-560.



GiovanNl VENTIMIGLIA 65

E interessante notare qui come Tommaso, ogniqualvolta si trovi a dovere riva-
lutare la molteplicita, entri in polemica con tutta una serie di pensatori, da Avicenna a
Platone stesso ai manichei, che noi oggi, ma anche lo stesso Tommaso, classificava
come Platonici, e, al contrario, non entri mai in polemica con Aristotele, di cui invece
riprende le posizioni.

Per cogliere per0 in tutta la sua portata la critica di Tommaso alla ontologia dei
platonici bisogna andare a leggere il suo Commento alla Metafisica. Qui egli ap-
profondisce espressamente, in un discorso filosofico difficile ma rigoroso, le conse-
guenze per la molteplicita proprio in una concezione come quella dei Platonici che
ponevano «numerum esse substantia rerum» e per questo il testo rappresenta, in for-
za anche dell’uguaglianza delle espressioni usate per descrivere |’ontologia platoni-
ca, la continuazione implicita del passo del De potentia: «Poi quando dice “utrobique
vero” spiega come questo argomento incontra delle difficolta nella opinione di Pla-
tone, il quale considera il numero come la sostanza delle cose... Se lo stesso uno &
sostanza, necessariamente nasce lo stesso dubbio riguardo all’uno e riguardo all’en-
te. Infatti, o oltre ’'uno separato ed esistente per se stesso, vi & un qualche altro uno,
oppure no. Ora, se non vi ¢ un altro uno, non vi sara la molteplicita, come diceva
Parmenide. Se invece vi & un qualche altro uno, ¢ necessario che questo uno, non es-
sendo I’uno stesso, sia fatto di qualcosa che sia al di fuori dell’uno stesso, e di con-
seguenza al di fuori dell’ente. E cosi & necessario che quel qualcosa da cui deriva
quel secondo uno non sia ente. Cosi, dallo stesso uno, che ¢ al di fuori dell’uno, non
puo essere costituita la molteplicita degli enti; perché tutti gli enti o sono uno o so-
no molti, e di questi ultimi ognuno & uno. Ma questo uno & fatto di cid6 che non & né
uno né ente»*,

Da questo passo si pud vedere come in una concezione in cui numerus sit sub-
stantia omnium rerum - cosa che avviene, come abbiamo visto, quando si confonde
1I’'uno numerico con I’uno trascendentale - sia impossibile, secondo Tommaso, non ca-
dere in una posizione parmenidea, cio¢ sia impossibile alla fin fine non escludere la
molteplicita. Il che & esattamente quello che 1’ Aquinate intende negare nella presente
questione, pena 1’impossibilita di intendere in modo del tutto adeguato - come forse
rischiarono di fare, in un certo senso, gli antichi dottori - il dogma della Santissima
Trinita.

“ «Deinde cum dicit “utrobique vero” ostendit quomodo ista ratio difficultatem facit in opinione
Platonis ponentis numerum esse substantia rerum... Si ipsum unum fuerit substantia, oportet quod eadem
dubitatio ponatur circa unum et ens. Aut enim praeter ipsum unum, quod est separatum per se existens, est
aliquod unum, aut non. Et si quidem non sit aliquod aliud unum, non erit iam multitudo, sicut Parmenides
dicebat. Si autem sit aliquod aliud unum oportebit, quod illud aliud unum, cum non sit hoc ipsum quod est
unum, quod sit materialiter ex aliquo quod est praeter ipsum unum, et per consequens praeter ens. Et sic ne-
cesse est ut illud aliquid, ex quo fit illud secundum unum, non sit ens. Et sic ex ipso uno quod est praeter
ipsum unum, non potest constitui multitudo in entibus; quia omnia entia aut sunt unum, aut multa, quorum
unumquodque est unum. Hoc autem unum est materialiter ex eo quod non est unum nec ens» (In Il Me-
taph., 1. 12 - corsivo mio).



66 ARTICOLI

4. CONCLUSIONI

San Tommaso ¢ stato accusato da buona parte della teologia contemporanea di
essere stato uno dei maggiori responsabili dell’isolamento del trattato De Deo Trino e
della sua sottovalutazione, ovvero, con una espressione di Nietzsche divenuta famo-
sa, del monotono-teismo in cui & caduto il monoteismo cristiano. A questa interpreta-
zione errata si sono autorevolmente opposti negli ultimi anni alcuni studi importanti -
per esempio di Torrell” e di Emery® - dove viene dimostrata tra I’altro la centralita
della dottrina trinitaria rispettivamente all’interno della spiritualita e all’interno della
dottrina della creazione di Tommaso.

Questo articolo ha voluto dare un piccolo contributo in questa direzione, mo-
strando come proprio Tommaso si sia opposto al monotono-teismo della teologia neo-
platonica del suo tempo, e abbia portato argomenti a favore di una attribuzione posi-
tiva a Dio del numero e della molteplicita, con ¢id contrapponendosi coraggiosamen-
te a tutta una ininterrotta tradizione di pensiero.

La vera questione, tuttavia, non & quella, apologetica, di difendere san Tomma-
so dalle accuse che ingiustamente gli sono state rivolte (anche perché egli non ha bi-
sogno di essere difeso, avendo scritto nero su bianco, per cosi dire, le sue opinioni in
testi che sono a disposizione di tutti).

La vera questione concerne il ruolo e il valore ontologico da attribuire alla mol-
teplicita, E la causa della morte e dell’annientamento, come voleva Teodorico di
Chartres, o & una perfezione trascendentale dell’essere, come voleva san Tommaso?
Dice imperfezione o perfezione? Se dice perfezione, nota san Tommaso, allora forse
risulta meno incomprensibile il mistero della Santissima Trinita. O forse si dovrebbe
dire proprio il contrario: se & vero, come & vero, che la Santissima Trinita & perfezio-
ne, allora forse risulta meno incomprensibile il mondo, uno e tuttavia, grazie a Dio,
sempre vario.

5 J.P. TORRELL, Saint Thomas d’Aquin — maitre spirituel, Editions Universitaires, Fribourg 1966.
“ G. EMERY, La Trinité créatrice. Trinité et création dans les commentaires aux Sentences de
Thomas d’Aquin et de ses précurseurs Albert le Grand et Bonaventure, Vrin, Paris 1995,



GIOVANNI VENTIMIGLIA 67




we BIBLIOTECA
|DITEOLOGIA
CONTEMPORANEA

In questa raccolta di contributi, tutti volti a disegnare il ruolo della fede e teo-
logia cristiane nella nostra contemporaneita, uno dei maggiori teologi viven-
ti offre ai lettori molteplici spunti di riflessione per pensare e vivere la fede nel
quadro della complessa cultura di oggi. Senza ingenuita e senza rigidi scetti-
cismi, in una logica di apertura alla speranza.



RTLu V (1/2000), 69-78 69

Augsburg, 31 ottobre 1999:
un passo avanti sul cammino
dell’unione tra le Chiese
cattolica e luterana

Franco Buzzi
Biblioteca Ambrosiana (Milano)

Fatiche e vittorie dell’ecumenismo potrebbe essere intitolato il capitolo delle
vicende, talvolta anche un po’ trepide, che hanno condotto alla firma del consenso cat-
tolico-luterano in materia di giustificazione. Per intendere la rilevanza teologica di
questo accordo ¢ anzitutto importante collocarlo sullo sfondo storico degli avveni-
menti remoti e pill recenti.

1. Lo SFONDO SIMBOLICO DELL’EVENTO

Secondo il calendario liturgico luterano, il 31 ottobre di ogni anno si celebra il
Giorno della Riforma. Stando alla tradizione, Martin Lutero avrebbe affisso le sue 95
tesi su indulgenza e penitenza al portale della chiesa del Castello di Wittenberg la sera
della vigilia di Tutti i Santi del 1517. Il gesto di quel giovane professore di Sacra Scrit-



70 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

tura era tutt’altro che inconsueto: gli accademici del tempo si servivano di questo espe-
diente per rendere pubblica una questione e provocare una disputa dotta tra i colleghi.

Gia nel secolo di Lutero, seguendo i vari ordinamenti delle chiese luterane, fu
scelta una data commemorativa dell’inizio del movimento di riforma, la quale venne
a coincidere ora con il giorno di nascita di Lutero (10 novembre) ora con quello della
sua morte (18 febbraio) oppure anche con il giorno della consegna della Confessio Au-
gustana (25 giugno). L’incertezza e 1 particolarismi legati agli inizi del movimento
vennero progressivamente meno quando il principe elettore Giorgio Federico IT di
Sassonia nel 1667 ordino di celebrare come data commemorativa della Riforma il 31
ottobre: da allora in poi questa consuetudine si diffuse fino ad essere fatta propria dal-
la maggior parte delle chiese regionali'.

Ancora oggi, in questo giorno, nelle chiese luterane di tutto il mondo si legge il
testo di Rm 3, 21-28, vale a dire la pericope nella quale si afferma che I’'uomo & giu-
stificato gratuitamente — indipendentemente dalle opere della legge — per mezzo della
fede in Gesu Cristo. Si tratta appunto del famoso testo sulla “giustizia di Dio™: espres-
sione da Lutero prima ritenuta terribile e insopportabile, ma che in seguito — bene in-
tesa — gli consenti di abbandonare i suoi scrupoli per diventare un annunciatore entu-
siasta dell’evangelo, ciog della buona notizia dell’incondizionata misericordia di Dio’.
Proprio su questa tesi paolina cattolici e luterani si sono dichiarati d’accordo, al di la
dei modi diversi di interpretarla.

E percio un fatto estremamente significativo e denso di rimandi simbolici che,
esattamente 482 anni dopo il 31 ottobre 1517, si sia scelto proprio il Giorno della
Riforma e il luogo di Augsburg per firmare la Dichiarazione congiunta sulla dottrina
della giustificazione tra la Chiesa Cattolica e la Federazione Luterana Mondiale. In-
fatti il documento ¢ stato ufficialmente sottoscritto ad Augusta il 31 ottobre 1999 nel-
la Chiesa di Sant’ Anna dal Presidente e dal Segretario del “Pontificio Consiglio per la
Promozione dell’Unita dei cristiani”, rispettivamente il cardinal Edward Cassidy e il
vescovo Walter Kasper, e dal Presidente e dal Segretario della Federazione Luterana
Mondiale (LWB - Lutherischer Weltbund), rispettivamente il vescovo Christian
Krause e il segretario generale Ishmael Noko.

Per quanto concerne il significato simbolico di Augsburg basti solo accennare
a quanto ebbe modo di ricordare in questa circostanza il sindaco della citta Peter Me-
nacher’. La citta dei Fugger infatti & sempre stata legata nella storia a vari momenti di

' Per queste notizie sul “Giorno commemorativo della Riforma” cfr. K.-H. BIERITZ, Il tempo e la
festa, Marietti, Genova 1996, p. 155.

* Si veda la celebre confessione di Lutero del 1545 riportata in WA 54, 185 ss. = Walch® XIV, 446 ss.

* Colgo I'occasione per ringraziare 1’amico Holger Banse, gia pastore della Chiesa Protestante di
Milano negli anni 1989-1995 e ora pastore della comunita evangelica di Hamm an der Sieg nei pressi di
Bonn. Egli mi ha repentinamente fornito la documentazione indispensabile per collocare nel contesto vis-
suto ’evento di Augsburg. Ho potuto cosi seguire le vicende che hanno preceduto, accompagnato e segui-
to la firma del 31 ottobre attraverso le colonne di commento e di rassegna stampa fornite dall’ “epd™ (Evan-
gelischer Pressedienst pubblicato a Frankfurt am Main), nella duplice serie “epd-Wochenspiegel” ed “epd-
Dokumentation”. Per quanto riguarda i fatti della giornata della firma, compreso 1'ampio discorso del



Franco Buzzi 71

vicinanza e di divisione che si sono verificati tra luterani e cattolici. Nel 1518 qui eb-
be luogo I’infelice colloquio tra il card. Gaetano, Thomas de Vio, e Martin Luther; nel
1530 vi fu proclamata la Confessio Augustana, un documento che avrebbe dovuto ve-
dere la conciliazione tra luterani e cattolici e che invece sfocio nello stabilimento uf-
ficiale della divisione confessionale; sempre ad Augusta fu firmata nel 1555 la pace
religiosa che avrebbe reso possibile la convivenza pacifica nell’impero di luterani e
cattolici, secondo il principio “cuius regio, eius et religio”; infine proprio ad Augusta
si poté godere il frutto della parita scaturito dalla pace di Westfalia che nel 1648 pose
fine alla sanguinosa guerra dei trent’anni. Ma anche eventi pill recenti ponevano e
pongono Augsburg al centro di significativi episodi di dialogo tra le Chiese. Tra que-
sti non si potranno certo dimenticare 1’incontro ecumenico di Pentecoste nel 1971 e la
celebrazione ecumenica del papa Giovanni Paolo II nel 1987, nella Basilica dei Santi
Ulrich e Afra. Inoltre dal 1968 continua alle porte di Augsburg la vita intensa del pre-
stigioso centro ecumenico di Ottmaring (Okumenisches Lebenszentrum in Ottma-
ring), fondato dal Movimento dei Focolari e dalla Bruderschaft vom gemeinsamen
Leben. Non a caso la carismatica presidentessa del Movimento dei Focalari, Chiara
Lubich, gia insignita del premio della pace dalla citta dei Fugger, & stata presente alle
celebrazioni dello scorso 31 ottobre.

Bastino questi semplici richiami per rendere manifesto come anche i tempi e i
luoghi siano di per se stessi eloquenti. 1 densi rinvii simbolici che scaturiscono dal
contesto presente e dal passato storico ci veicolano un discorso che ultimamente non
¢ affatto ambiguo nella direzione marcata: nonostante gli ostacoli e le difficolta di cui
il cammino ecumenico appare sempre irto, si va verso un’unione sempre piti decisa e
precisa tra i cristiani appartenenti a confessioni diverse.

2. LE TAPPE E LA STRUTTURA COMPOSITA DEL DOCUMENTO

La Dichiarazione congiunta sulla dottrina della giustificazione' (Gemeinsame
Erkldrung zur Rechtfertigungslehre), d’ora in poi DG, & un documento maturato mol-

sindaco di Augusta, si vedano gli articoli riportati in “epd-Dokumentatio”, 52a/99, in particolare quello di
G. FELDER, Vor uns die Einheit/Antworten auf die Kritik im Vorfeld, apparso in “Rheinischer Merkur” del
5.11.1999.

* In italiano esistono ora due edizioni di questo documento: PONTIFICIO CONSIGLIO PER LA
PROMOZIONE DELL UNITA DEI CRISTIANI, Dichiarazione congiunta sulla dotirina della giustifica-
zione tra la Chiesa Cattolica e la Federazione Luterana Mondiale, Paoline, Milano 1999; F. FERRARIO -
P. RICCA (edd.), Il Consenso cattolico-luterano sulla dottrina della giustificazione, Claudiana, Torino
1999. Mentre il testo pubblicato dal Pontificio Consiglio per le Edizioni Paoline riproduce il puro e sem-
plice documento firmato ad Augsburg, che si compone della Dichiarazione congiunta, della Dichiarazione
ufficiale comune (Gemeinsame Offizielle Feststellung) e dell’Allegato alla Dichiarazione congiunta, il li-
bro di Ferrario e Ricca oltre a questi stessi documenti (e a qualche commento) presenta anche il corredo di
altri documenti che consentono di cogliere il dibattito in cui & entrata la DG e attraverso cui si & giunti alla
firma finale. 1l testo pubblicato dal Pontificio Consiglio fu introvabile prima della firma del 31 ottobre,



72 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

to lentamente in seno al dialogo ecumenico. Un consenso su questa tematica sarebbe
stato impensabile prima del Vaticano II. Solo I’impulso agli studi ecumenici provoca-
to dall’ultimo Concilio ha potuto avviare le discussioni durate almeno un trentennio
sulla questione della giustificazione.

Ora, dopo tanti incontri e tanti discorsi sull’ecumenismo, questo documento
rappresenta un concreto punto di arrivo, un frutto effettivo del dialogo®. Percio esso va
salutato con gioia. La stessa DG, al § 3, segnala i documenti ecumenici pill importan-
ti che hanno fatto, per cosi dire, da battistrada a quest’ultimo intervento ufficiale: /1
Vangelo e la Chiesa (1972), Chiesa e giustificazione (1994), ma soprattutto il rappor-
to Giustificazione per fede (1983), elaborato dalla Commissione cattolico-luterana ne-
gli Stati Uniti e lo studio Lehrverurteilungen-kirchentrennend? (Le condanne dottri-
nali sono tali da dividere ancora le Chiese?) da parte di un Gruppo di lavoro ecume-
nico composto da teologi protestanti e cattolici in Germania.

Ma il risultato qui raggiunto & ecumenicamente molto rilevante perché questa
volta esso non & semplicemente il frutto di movimenti di base, né il termine di arrivo
di un gruppo di teologi ecumenicamente preparati € impegnati, ma € il prodotto co-
mune di due Chiese che hanno cominciato a parlare insieme, nel senso che il testo
della DG & ufficialmente condiviso e proclamato come proprio da parte di ambedue le
Chiese. Dice percio molto bene Ricca: «Le chiese dialogano volentieri ma sembrano
avere paura dei risultati del dialogo. Cattolici e luterani, se non altro, non hanno avu-
to paura, almeno in questa occasione, ed hanno deciso come chiese di passare dal dia-
logo, che & un parlarsi 1’un I’altro, al discorso comune, che & un parlare insieme»°.

Si tratta per altro di un risultato raggiunto a denti stretti e in mezzo a mille dif-
ficolta, le quali si sono paradossalmente accentuate sul finale, cioé man mano che ci
si avvicinava alla firma del consenso. E noto infatti che, una volta stesa la DG, il testo
del documento fu distribuito alle chiese-membro della Federazione Luterana Mondia-
le, affinché esprimessero il proprio parere. I1 95% dei luterani e delle luterane che fan-
no parte della Federazione Luterana Mondiale hanno fatto pervenire le loro risposte al
segretario generale della medesima Federazione. Poco pitt del 90% di queste risposte

mentre il libro di Ferrario e Ricca era gia in libreria prima della firma, risultando «finito di stampare il 20
ottobre 1999». Si badi solo che in questo libro I'espressione Gemeinsame Offizielle Feststellung € stata tra-
dotta (per altro legittimamente) con «Attestazione ufficiale congiunta», anziché con «Dichiarazione uffi-
ciale comune» (traduzione per altro legittima) come troviamo nel documento pubblicato dal Vaticano. Per
amore di precisione bisogna perd aggiungere che la traduzione italiana della DG era gia stata divulgata in
Italia dalla rivista “Il Regno-Documenti”, (7/1997), pp. 250-256.

* Per una comprensione d’insieme del lavoro ecumenico svolto e del dibattito in cui & cresciuto que-
sto documento, si veda I’ottimo lavoro di A. MAFFEIS, Giustificazione. Percorsi teologici nel dialogo tra
le Chiese, San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 1998.

¢P. RICCA, Le ragioni dell’Evangelo, in F. FERRARIO - P. RICCA (edd.), Il Consenso cattolico-
luterano, p. 14. Lo stesso concetto & stato poi ribadito da Ricca sul settimanale “Riforma” del 29 ottobre
1999 e in parte anche sul quotidiano cattolico “Avvenire” del 27 ottobre 1999. Per non equivocare sull’ar-
gomento si vedano i termini precisi del reciproco riconoscimento al § 4 dell’Allegato, in cui si intende chia-
rire I’osservazione del § 6 della Risposta della Chiesa cattolica del 25.6.1999 (cfr. E. FERRARIO - P, RIC-
CA, Il Consenso, pp. T1.77).



Franco Buzzi 73

furono positive. Percid dalla Risoluzione del Consiglio della Federazione Luterana
Mondiale sulla Dichiarazione congiunta risultd un netto si (16 giugno 1998)’.

Tuttavia, nel frattempo c’era stata, in Germania, una presa di posizione negati-
va da parte di 139 professori di teologia, 1 quali avevano pesantemente criticato il te-
sto della DG, affermando che essa non offrirebbe nessun consenso dottrinale sulla
questione della giustificazione tra cattolici e luterani. In particolare, secondo costoro,
il documento promuoverebbe certamente una comprensione della giustificazione per
sola grazia, «ma non la concezione, fondamentale per i Riformatori, che questo avve-
nimento di grazia si realizza appunto e soltanto mediante la fede»®. Si tratterebbe per-
tanto di un regresso a una forma di teologia medievale che Lutero aveva precisamen-
te inteso superare, con ’aggravante — ora — di pretendere che tale teologia della gra-
zia, surrettiziamente rinnovata, debba fungere da criterio ermeneutico per interpretare
quei documenti ufficiali della fede luterana che avevano precisamente voluto argina-
re e superare in maniera definitiva la prospettiva teologia riproposta nella DG. Anzi
questi teologi si spinsero fino a ipotizzare una manovra vaticana, il cui programma, at-
traverso una serie di consensi dottrinali, sarebbe quello di mirare a «un’integrazione
dei ministeri di culto evangelici nel quadro della gerarchia cattolico-romana»’.

Due osservazioni semplici si impongono: la reazione non & stata delle chiese lu-
terane come tali, ma di alcuni teologi soltanto; essa non fu neppure una reazione del-
la teologia a livello mondiale, ma appare isolata a qualche focolaio in seno ad alcune
universita della Germania'. La cosa & in qualche modo comprensibile, se si pensa che
proprio la Germania conserva gelosamente le radici storiche della nascita del lutera-
nesimo e dunque della sua successiva diffusione nel mondo. Tuttavia non sembra pit
essere questo il tempo di un radicale confessionalismo che torni ad opporre cruda-
mente le posizione dei luterani a quelle dei cattolici e viceversa. Lo sforzo doveroso
di conservare la propria identita non deve creare, a tutti i costi, ostacoli all’unione.

La situazione generale fu aggravata ulteriormente dalla Risposta della Chiesa
Cattolica alla DG, rilasciata il 25 giugno 1998", la quale tendeva a sottolineare la pre-
senza nel documento di alcune espressioni che potevano risultare ambigue dal punto
di vista cattolico, soprattutto per quanto riguarda il discorso relativo ad una certa per-
manenza del peccato nella vita del battezzato", la questione della reale cooperazione
del giustificato alla propria salvezza"” e il problema dell’importanza (assoluta o relati-

' Vedi il testo di tale “Risoluzione” in F. FERRARIO - P. RICCA, Il Consenso, pp. 57-65.

* Si veda il testo di questa presa di posizione, con le firme dei teologi, in F. FERRARIO - P. RIC-
CA, Il Consenso, pp. 81-85, in particolare p. 82.

’F. FERRARIO - P. RICCA, Il Consenso, p. 83.

* Si veda per esempio il clima sostanzialmente sereno e positivo, completamente diverso da quello
della Germania, che traspare da altre prese di posizione, come quella della Federazione Evangelica Svizze-
ra (20 gennaio 1998), del Sinodo della Chiesa Evangelica Luterana in Italia (aprile 1998), della Tavola Val-
dese (agosto 1998). Testi in FERRARIO - RICCA, Il Consenso, pp. 87-97.

" La si pud leggere per intero in FERRARIO - RICCA, Il Consenso, pp. 67-72.

“Ivi,p. 68,8 1.

® Ivi, p. 69, § 3.



74 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

va) della dottrina della giustificazione quale criterio per la vita e la prassi della Chie-
sa'. La mancanza di coerenza delle espressioni relative alla situazione di peccato del
battezzato e il problema della reale cooperazione del giustificato alla grazia che gli &
donata hanno ancora sullo sfondo la questione del “realismo’ nel processo e nel risul-
tato della giustificazione quale lo ha sempre concepito la tradizione cattolica: I'uomo
peccatore, in quanto giustificato, & rinnovato, & ricreato nel suo essere stesso".

Questa Risposta cattolica rischio di fare naufragare I'intero programma ecume-
nico, ma la situazione fu felicemente sanata. A Roma venne chiamato, come segretario
del Pontificio Consiglio per la Promozione dell’Unita dei Cristiani il vescovo teologo
Walter Kasper®. 1l dialogo tra le parti riprese e il risultato, condensato nella Dichiara-
zione ufficiale comune e con il suo Allegato, non si fece attendere. Con quest’ultimo
documento si intese semplicemente rafforzare ulteriormente il consenso gia raggiunto
nella DG, la quale percio risultava definitivamente approvata anche da parte cattolica
proprio nella forma in cui essa era stata approvata dalla Federazione Luterana Mondia-
le. L’Allegato intende chiarire alcuni punti dottrinali che sembravano contenere ambi-
guita, senza affatto rimettere in discussione le formulazioni della DG.

Le difficolta, perd, non erano finite in Germania nemmeno per la Dichiarazione
ufficiale comune e per I’Allegato che I’accompagna. L.’ 11 ottobre 1999 apparve il testo
Wider den Augsburger Rechtfertigungsvertrag firmato da 35 professori universitari
che ritenevano inaccettabile la firma programmata per il 31 ottobre ad Augsburg, in
quanto la DG conterrebbe elementi dottrinali cattolici che i luterani si impegnerebbero
ad accettare come loro propri”. Come se cid non bastasse, il 20 ottobre fu raccolta la
firma di 243 professori che ancora una volta si opponevano alla DG. Contro costoro —
accusandoli di scarso fondamento scientifico nelle loro presunte critiche antiecumeni-
che — intervenne Joachim Track, professore bavarese di teologia, il quale tra |’altro fe-
ce notare come questa presa di posizione di aleuni teologi tedeschi, anziché giovare a
mantenere alta nel mondo la stima per le istituzioni teologiche di Germania, non face-
va altro che suscitare meraviglia e sorpresa in tutto il mondo', Effettivamente la Di-
chiarazione ufficiale comune aveva gia ottenuto ben altre valutazioni positive, per
esempio da parte del presidente della Lega Evangelica (Evangelischer Bund), Prof. Dr.
Hans-Martin Barth, il 14 settembre 1999”, e anche da parte dell’Istituto di simbolica
della Lega Evangelica (= Konfessionskundliches Institut des Evangelischen Bundes) e
dell’Istituto di simbolica ed ecumenismo della Chiesa Evangelica in Germania (Kon-
fessionskundliches und dkumenisches Arbeitswerk der EKD), il 5 ottobre 1999, Cosi

“Ivi,p. 69, § 2.

“ Cfr. in questo senso il ripetuto accenno «alla trasformazione interiore» (ivi, p. 68, § 1).

* Ne da notizia anche “epd-Wochenspiegel”, 12/1999, p. 3: «Bischof von Rottenburg — Kaspers
Wechsel nach Rom perfekt».

" Se ne veda notizia in “epd-Wochenspiegel”, 41/1999, p. 8.

'® Si veda sull’intervento di Track “epd-Wochenspiegel”, 43/1999, p. 5.

" Cfr. F. FERRARIO — P. RICCA, Il Consenso, pp. 99-100.

* Cfr. ivi, pp. 101-104.



Franco Buzzi 75

in Germania si fini per respirare un certo clima di angoscia di fronte alla firma immi-
nente, ma si trattd di uno stato d’animo che rimase del tutto estraneo alle chiese lutera-
ne sparse nel resto del mondo™. Non valsero a nulla neanche le resistenze e le rimo-
stranze dell’ultimo minuto: né la lettera della principessa Gloria von Thurn und Taxis
a papa Giovanni Paolo II, in cui questa nobile signora di Regensburg lo supplicava di
impedire la cerimonia di Augsburg, perché quella firma avrebbe significato una perdi-
ta per il patrimonio di fede cattolico™, né la polemica celebrazione di un culto alterna-
tivo ad Augsburg, nella chiesa di San Giacomo, con la predica di un luterano conser-
vatore, il professore Jorg Baur di Gottingen, proprio mentre nella Chiesa evangelica di
Sant”Anna avveniva la storica firma del consenso®.

Le inevitabili inerzie del passato non possono nulla contro il consenso odierno,
la cui importanza storica ¢ eccezionale. Con esso si concludono quasi cinque secoli di
aperte e/o subdole opposizioni, con esso dovrebbe venire definitivamente meno anche
il clima spirituale e culturale della teologia controversistica.

3. ’IMPORTANZA TEOLOGICA DEL CONSENSO.
REALISMO E GIUSTIFICAZIONE FORENSE

L’importanza teologica della Dichiarazione congiunta coincide con cid che in
tale documento & presentato come lo scopo di tutto il dialogo: «essa [cioe la DG] vuo-
le mostrare che, sulla base di questo dialogo, le Chiese luterane e la Chiesa Cattolica,
che la sottoscrivono, sono ormai in grado di enunciare una comprensione comune del-
la nostra giustificazione operata dalla grazia di Dio per mezzo della fede in Cristo»™.

Proprio questa affermazione viene esplicitata nel § 15 della DG (e ribadita tale
e quale nel § 2 dell’ Allegato) nel modo seguente: «insieme confessiamo che non in ba-
se ai nostri meriti, ma soltanto per mezzo della grazia, e nella fede nell’opera salvifi-
ca di Cristo, noi siamo accettati da Dio e riceviamo lo Spirito Santo, il quale rinnova
i nostri cuori, ci abilita e ci chiama a compiere le opere buone»”.

La domanda spontanea che nasce nella mente del semplice credente potrebbe
essere questa: ma non lo si sapeva gia? E, se & cosl, come mai ci sono voluti quasi cin-
que secoli per accordarci semplicemente su cio che il Nuovo Testamento da sempre
insegna a noi tutti? Forse che i Padri della Chiesa e i Dottori del Medioevo non lo sa-
pevano? Ma, se & cosi, se cioe costoro sapevano e condividevano questa dottrina neo-
testamentaria, in che cosa sarebbe consistita la novita della scoperta di Lutero? Cio

2 Cfr. “epd-Wochenspiegel”, 42/1999, p. 7: «Diasporakirchen — Keine Angst vor Okumene-Papier».

* Vedi I'articolo di G. FELDER nel “Rheinischer Merkur” del 5 novembre 1999, riportato in “epd-
Dokumentation™, 52a/99, p. 5.

# Vedi I'articolo di C. FUCHS — M. DROBINSKI nella “Siiddeutsche Zeitung” del 2 novembre
1999, riportato in *‘epd-Dokumentation”, 52a/99, p. 7.

“* DG, § 5 (Ed. Paoline, pp. 5-6).

* Ivi, pp. 12.49.



76 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

che Lutero ha affermato era semplicemente gia stato detto? La sua novita sembro
qualcosa di inaudito solo a motivo di un malinteso? E lo stesso Concilio di Trento,
con il suo sforzo enorme per giungere a una comprensione accettabile della dottrina
della giustificazione, sarebbe semplicemente stato provocato da un malinteso?

Se le cose dovessero stare in questi termini, dovremmo tutti — cattolici e lutera-
ni — riportare la fondata e dolorosa impressione di essere stati ingannati e di esserci a
nostra volta ingannati per lunghissimo tempo. Ma non sarebbe questo un insopporta-
bile oltraggio alla storia e un’inaccettabile mancanza di rispetto per tanti intelletti no-
bili e uomini onesti che, sulla scorta delle migliori conoscenze scientifiche del loro
tempo e spesso anche con le migliori intenzioni morali, hanno tenuto a distinguersi ac-
curatamente gli uni dagli altri a motivo della propria appartenenza confessionale?

Tento di rispondere. Lo scopo del consenso odierno non & quello di togliere le
differenze confessionali — che, caso mai, devono essere pazientemente inseguite per
cogliere le impostazioni di pensiero (fondamentalmente diverse!) fin nelle loro radici
pin recondite —, ma ¢ quello di dichiarare che, almeno in materia di giustificazione, le
differenze, che sussistono tra le due confessioni, oggi non sono tali da separare le Chie-
se mediante reciproche condanne dottrinali. Esiste pertanto un nucleo centrale nella
dottrina della giustificazione che & e deve essere condiviso da tutti, cattolici e luterani.

Siccome la polemica, tra cattolici e luterani, imperverso soprattutto sulla que-
stione della giustificazione cosiddetta forense, si tratta di vedere, come, proprio man-
tenendo questa peculiarita del pensiero luterano, sia possibile dichiarare un accordo di
fondo tra le due confessioni, senza per questo tradire la sacralita della storia in manie-
ra brutale.

A tale scopo, ritengo, bisogna come minimo superare definitivamente un ma-
linteso, che si & protratto a lungo — non solo nel mondo cattolico, ma anche in quello
protestante —, intendo dire il malinteso secondo cui forense significa eo ipso irreale®.
Si badi, tra |’altro, che unicamente sul presupposto di questa identita (forense = irrea-
le) — un presupposto che pero fu fatto consapevolmente valere solo in linea ipotetica
dai Padri del Concilio di Trento —, & lecito dire che il Tridentino ha dichiarato eretico
e scomunicato Lutero e/o il luteranesimo. Che del resto, a quel tempo, fosse lecito da
parte del Tridentino formulare, anche solo a titolo pregiudizialmente ipotetico, tale te-

* Sintomi e tappe principali della storia di questo fraintendimento nello stesso luteranesimo e nella
recezione di esso in altri indirizzi protestanti sono, a mio modo di vedere: alcuni aspetti della controversia
causata da Andreas Osiander, ampi episodi dell’ortodossia e della reazione ad essa del pietismo (con i suoi
prolungamenti nel metodismo di Wesley), ma soprattutto il chiaro fraintendimento in questo campo opera-
to dalla teologia liberale, «die eine reale Differenz zwischen der juridisch-forensischen Rechtfertigung und
der realen Neuschaffung konstruierte (R.A. Lipsius, H. Liidemann, O. Pfeiderer, H.J. Holtzmann)» cosi in
H. HUBNER, Rechtfertigung, Rechtfertigungslehre, in Evangelisches Kirchenlexikon, Gaottingen, V&R,
1992, 111, col. 1458, sub 1.4. Per Osiander, il pietismo e il metodismo, vedi: A. E. McGRATH, [ustitia Dei.
A history of the Christian dictrine of Justification, Cambridge University Press, Cambridge 1986, II, pp.
26.51-52; J. BUCHANAN, The doctrine of Justification, Banner of Truth, Edinburgh 1961 (orig. 1867), pp.
178-181. Ma si richiederebbe uno studio approfondito sul concetto e la terminologia di giustizia forense in
tutta la storia del luteranesimo.



Franco Buzzi 77

si intenzionale (che comportava la comprensione della giustificazione sulla scorta del-
I’identita: forense = irreale) era conseguenza inevitabile del modo di esprimersi di Lu-
tero, ma era al tempo stesso anche sintomo e riscontro inequivocabile della raffina-
tezza e dunque anche della difficolta che la tesi teologica del Riformatore incontrd ad
essere mediamente intesa in modo corretto.

lustus in reputatione Dei — per esempio, nelle lezioni di Lutero alla Lettera ai
Romani — non significa che 1’'uomo non sia realmente giustificato dal giudizio di Dio
che tale lo considera: al contrario, la considerazione di Dio per I’'uomo peccatore si
esprime sempre nella parola di Dio che ¢ efficace per sua natura e dunque lo rende ef-
fettivamente giusto. 1l carattere forense di tale giustizia significa soltanto che I'uomo
non ha e non avra mai in sé gli strumenti, tanto per darsi da sé tale giustizia quanto per
riconoscerla in se stesso. Percid solo per fede 1'uomo & giusto, nel senso rigoroso del
termine, in quanto solo mediante la fede 1'uomo & trasposto fuori di sé in Dio.

Rimanendo per cosi dire appeso o aggrappato alla parola di perdono che gli
viene annunciata (questo appunto & I’Evangelo che coincide con il verbum crucis),
I’'vomo cessa di giudicarsi a partire da se stesso e di identificarsi con quanto egli rie-
sce a dire di sé (questo & il coram se, ciog il proprio tessuto e il tribunale o 'istanza
davanti a cui I’'uomo risulta essere semper peccator), per lasciarsi dire da Dio — al qua-
le appunto pud soltanto credere! — chi veramente egli sia. E da parte di Dio, median-
te la sua parola di perdono, alla quale egli pud aderire solo per fede, si sente dire: i tuoi
peccati ti sono perdonati, cioé ai miei occhi tu sei giusto! Questo & il coram Deo. Sic-
come la giustizia ci appartiene solo per fede, in questo stesso senso si deve anche di-
re che essa ci & sempre sottratta (cio¢ non ci appartiene mai, non & mai nostra), proprio
nel senso che essa non potrd mai risultare agli occhi di chi considera se stesso a pre-
scindere dalla fede: ¢ cio che Lutero intende con I’espressione peccator in re. Ed & per
questo che realmente la nostra vita & nascosta con Cristo in Dio (cfr. Col 3, 3). Come
si vede, la dialettica di questi due punti di vista (coram se / coram Deo), che defini-
scono due interi modi di esistere da parte dell’'uomo, & ardua: essa non & facile da com-
prendere, ma & ben lungi dal negare I'effettiva o reale giustificazione dell’empio®.

Proprio in questo senso, e in questa stessa misura, la pregiudiziale ipotetica (ap-
punto: «si quis dixerit...») riguardo all’identita di giustificazione forense e giustifica-
zione irreale — sulla scorta della quale il Tridentino avrebbe condannato il luteranesi-
mo — non si verifica.

Con cio mi rendo conto di avere esplicitamente fatto — sia pure per semplici ac-
cenni — anche un passo in pit rispetto a cio che il documento odierno si limita a di-
chiarare al § 41 della DG e al § 1 della Dichiarazione ufficiale comune: «I’insegna-

“ In questo senso si pud condividere quanto afferma F. FERRARIO, Il giusto vivra per fede. Il
messaggio della giustificazione nella prospettiva di Lutero e nella predicazione della chiesa oggi, in F.
FERRARIO - P. RICCA, Il Consenso, p. 23: «In base all'insieme del pensiero luterano si potrebbe forse
modificare in parte il linguaggio e dire che i peccatori sono tali secondo loro stessi e la propria coscienza,
ma in realta sono giusti, in quanto la promessa di Dio & pili reale della realta dei cosiddetti “fatti”, cioe del
peccato».



78 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

mento delle Chiese Luterane presentato in questa Dichiarazione non & colpito dalle
condanne del Concilio di Trento. Le condanne delle Confessioni Luterane non colpi-
scono 'insegnamento della Chiesa cattolica romana cosi come esso & presentato in
questa Dichiarazione»®. Ritengo perd anche che questo esplicito passo in pill — tutto
teso a riconciliarci con il passato di divisione che sta alle nostre spalle — sia una pre-
messa indispensabile per compiere serenamente tutti insieme il passo in avanti sotto-
scritto nell’odierna dichiarazione comune.

* DG, § 41 (Ed. Paoline, p. 26); ivi, § 1 (p. 45).




RTLu V (1/2000), 79-102 79

I’avventura della teologia
morale nel secolo XX

Graziano Borgonovo
Facolta di Teologia (Lugano)

Lo studio della Sacra Scrittura deve essere come «I’anima della sacra teologia»
(Dei Verbum, n. 24). Come rendere operativa questa massima nell’ambito della teolo-
gia morale? Nell’ordine della Storia Sacra sono rintracciabili i dati fondamentali del-
la morale biblica. L. iniziativa di Dio si dispiega nella storia degli uomini e nell’eco-
nomia della loro salvezza: la condizione e la vocazione umane si trovano rivelate in
Colui che ¢ I'Immagine del Dio invisibile e che & venuto ad abitare in mezzo a noi.

La teologia morale classica ¢ ben lungi dall’essersi potuta appropriare delle ric-
chezze d’intelligibilith contenute nella Sacra Scrittura e nella sua Tradizione ecclesia-
le. Non & questa la sede per tracciare le tappe di una storia tanto ricca e complessa.
Pinckaers', Vereecke’ e altri ancora’, hanno assolto a tale compito. A differenza della

! Cfr. S. PINCKAERS, Les sources de la morale chrétienne. Sa méthode, son contenu, son histoi-
re, Editions Universitaires, Fribourg-Paris 1993*, pp. 201-332 e, dello stesso Autore, La morale catholique,
Cerf-Fides, Paris 1991, pp. 9-68.

* Cfr. L. VEREECKE, De Guillaume d’Ockham & saint Alphonse de Liguori. Etudes d’histoire de
la théologie morale moderne 1300-1787, Collegium S. Alfonsi de Urbe, Romae 1986.

* Ci limitiamo a citare qui due altri contributi: di G. ANGELINI - A. VALSECCHI, Disegno sto-
rico della teologia morale, Morcelliana, Brescia 1972 e di C. CAFFARRA, Teologia morale (sto-



80 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

paraclesi apostolica e delle meditazioni dei Padri, la tardo-scolastica e la casuistica
hanno formalizzato la riflessione sull’agire umano quasi astraendolo dalla storia. Le
eredita di sant’ Agostino e di san Tommaso d’ Aquino sono state sfruttate secondo pro-
spettive di tipo prevalentemente giuridico. E se grandi maestri hanno potuto educare
il popolo cristiano alla pratica delle virth e della penitenza, non tutti sono riusciti a
mostrare nei Misteri di Cristo e nei Sacramenti della Chiesa la fonte e il culmine del-
la vita cristiana.

E ridicolo credersi migliori dei propri padri. L avventura della teologia morale
in questo XX secolo - una crisi, per molti un dramma - ci ha tuttavia istruiti sui limiti
del formalismo etico, della ricerca dei valori separati dal loro fondamento, e di ogni
sorta di casuistica. Come a contrario, tale crisi ha mostrato, se ancora ce n’era biso-
gno, la fondatezza della sollecitazione conciliare rivolta alla morale cristiana per un
ritorno deciso alle sue fonti ispirate.

Due documenti magisteriali risultano a tal proposito profetici. L’Enciclica Ve-
ritatis Splendor di Giovanni Paolo IT* e il Catechismo della Chiesa Cattolica® offrono
al ricercatore attento due piste in direzione di tale riscoperta della Sacra Scrittura co-
me cuore della teologia morale. Da parte nostra, siamo convinti di trovarci in tale am-
bito, ai nostri giorni, ancora ben al di qua degli obiettivi proposti ai teologi dall’auto-
revole insegnamento della Chiesa.

Ciascuno ¢ figlio del suo tempo. Ed & a partire dai sentieri tortuosi percorsi dal-
la teologia morale in questo secolo che tenteremo di operare, con 1’audacia della fede
e della ragione, i discernimenti necessari per raggiungere il punto di partenza asse-
gnato nella Chiesa alla meditazione dei moralisti.

Questo piccolo contributo cerchera dunque di rintracciare - quasi per suggeri-
menti - i cammini intrapresi dalla teologia morale cattolica nel corso del XX secolo.
L’evento conciliare domina ovviamente la scena. Un evento che ha messo sotto-sopra
una disciplina in piena ricerca, che ha prospettato nuove esigenze, che ha anticipato
quel rinnovamento, senza alcun dubbio faticoso, cui occorre oggi, con ogni sorta di in-
trapresa, rendere omaggio.

ria), in: Dizionario enciclopedico di teologia morale, Edizioni Paoline, Roma 1976, 1093-1112. Rinvia-
mo per il resto all’amplissima bibliografia contenuta in S. PINCKAERS, Les sources de la morale chré-
tienne, pp. 494-511.

“ Tra i molti commenti si vedano quelli di S. PINCKAERS, Pour une lecture de Veritatis Splendor,
Mame, Paris 1995 e di G. BORGONOVO (ed.), Gesit Cristo, legge vivente e personale della Santa Chie-
sa, Atti del IX Colloquio Internazionale di Teologia di Lugano (15-17 giugno 1995), Piemme, Casale Mon-
ferrato (AL) 1996.

* Per ci0 che concerne la parte morale del Catechismo, cfr. A. CHAPELLE, “La vie dans le Chri-
st". Le Catéchisme de I'Eglise catholigue, in: NRTh 115 (2/1993), 169-185 e (5/1993), 641-657 e, dello
stesso Autore, La vie chrétienne: morale, priére et sacrements, in “Seminarium” 33 (2/1993), 201-212. Si
veda inoltre di R. TREMBLAY, Cristo e la morale in alcuni documenti del Magistero, Dehoniane, Roma
1996.



GRraziano Borconovo 81

1. PRiMA DEL 1960

1.1. La tradizione casuistica

L’insegnamento della teologia morale ha ricevuto una particolare attenzione
dal XVI secolo in poi, soprattutto da parte dei gesuiti e dei redentoristi nell’insieme
del mondo cristiano, con I’aggiunta dei sulpiciani e degli eudisti in ambito prevalen-
temente francese. Questa tradizione morale ha ricevuto il nome di “casuistica”. Ha re-
gnato incontrastata fin verso il 1950-1960 pressoché ovunque nella Chiesa. I manuali
di teologia morale erano numerosi, spesso molto simili tra loro®. In Belgio dominava
quello di Génicot-Salsmans, due gesuiti piuttosto noti al di la dei confini nazionali’.

Uno dei pit significativi, dal titolo Summarium Theologiae Moralis, portava il
nome del padre Arregui®. L’edizione del 1952 era la ventesima, la diciassettesima in
latino. Questo manuale ha raggiunto una tiratura di 190.000 copie. Considerando che
all’epoca c¢’erano nel mondo 400.000 preti, pressapoco tutti hanno avuto modo alme-
no di consultarlo nel corso dei loro studi o nell’esercizio del loro ministero. L’ultima
edizione data 1960. Val la pena passarne in rassegna |’indice.

Prima parte (morale fondamentale): 1. Gli atti umani - 2. La coscienza - 3. La
legge - 4. I peccati - 5. Le virtu (2 pagine); Seconda parte: 1. Le virtu teologali - 2. 1
dieci precetti del Decalogo - 3. I comandamenti della Chiesa - 4. Gli stati di vita par-
ticolari: laici, chierici, religiosi; Terza parte: 1. 1 sacramenti in generale - 2. I sette sa-
cramenti - 3. I sacramentali - 4. Le pene ecclesiastiche - 5. La bolla della crociata in
Spagna.

E interessante notare la compenetrazione del Codice di Diritto canonico e della
Teologia morale. Il sottotitolo di questo Summarium Theologiae Moralis porta infatti
la dicitura: accomodato al Codice di Diritto canonico. Occorre risituare storicamente
manuali di questo tipo per poterli cogliere in una prospettiva che ne consenta una in-
terpretazione favorevole. Si tratta di manuali per confessori, concepiti e redatti, finan-
co nello stile e nel genere letterario, per servire la praxis confessariorum. Per 300-400
anni, la Chiesa ha dovuto scontrarsi col protestantesimo e col giansenismo. E di tale
confronto aspro sempre si & trattato al fondo, anche allorché i dati del problema non
sono pit stati tematicamente messi a fuoco.

a) Gli atti umani

L’accento posto sull’afto umano - sui singoli atti umani - potrebbe sembrare un
punto d’approccio non esaustivo della vita morale, implicante una sua frammentazio-

® Cfr., per esempio, H. NOLDIN - A. SCHMITT, Summa Theologiae Moralis, Innsbruck, 1957
B.H. Merkelbach, Summa Theologiae Moralis, 3 voll., Desclée de Brouwer, Paris 1931; D. Priimmer, Ma-
nuale Theologiae Moralis, Herder, Freiburg i.Br. 1935°. Altre indicazioni nel prosieguo del testo.

"E. GENICOT - J. SALSMANS, Institutiones Theologiae Moralis, L."Edition Universelle, Bruxel-
les 1946,

* Cfr. A. ARREGUI, Summarium Theologiae Moralis ad recentem Codicem luris Canonici ac-
commodatum, Bilbao 1918.



82 (CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

ne (cio che in effetti pure si verifica), ma risponde ad una impellente necessita: mo-
strare che «& possibile fare il bene». Se qualcuno ha commesso il male, pud ricono-
scere e confessare il suo male, pud «chiamare» il bene e il male. Si pud e si deve dire,
non soltanto: «Sono un peccatore davanti a Dio», ma: «Ho rubato 10 franchi dalla ta-
sca del mio vicino». E qualcosa che avrei potuto evitare; ho fatto il male; devo essere
perdonato; devo dunque far penitenza. La vita cristiana possiede in proprio questo ca-
rattere di chiarezza. La considerazione dell’atto umano ¢ dunque legata alla capacita
che I’essere graziato da Dio riceve di compiere il bene e alla capacita che ha 'uvomo
peccatore di confessare il proprio male’.

b) Il rapporto coscienza-legge

Il rapporto coscienza-legge designa un secondo punto nodale, forse ancora piu
nevralgico del precedente. Risolta in una decina di pagine la questione degli atti uma-
ni (ci riferiamo sempre al manuale del padre Arregui), si passa ad enucleare il discor-
so sulla coscienza, la sua formazione, quello relativo ai diversi sistemi morali, la leg-
ge, le differenti forme di legge. La linea che la riflessione segue &: atti umani, co-
scienza, legge, peccati. Si tratta della versione nominalista del rapporto tra la liberta e
lalegge o della dialettica tra legge e vangelo - per assumere i termini classici della teo-
logia luterana - o ancora, risalendo pit addietro nella storia della memoria cristiana,
tra Antico e Nuovo Testamento. I nostri predecessori non pensavano pil tanto al rap-
porto tra i due Testamenti allorché mettevano in campo la coscienza e la legge.

La dialettica coscienza-legge, benché si origini chiaramente nella fase storica
appena evocata, non & pill pensata in termini biblici. Perché? Lutero, a forza di rea-
gire contro I’errore nominalista, alla cui scuola era stato filosoficamente formato, &
come se dicesse ripetutamente: “la scolastica & malvagia, ¢ tutta sotto il segno di Sa-
tana, ritorniamo alla Chiesa primitiva, alla liberta del Vangelo, alla Lettera ai Galati
e non parliamo pitl di coscienza e di legge, ma di Legge e Vangelo”. Interpretando la
Lettera ai Galati secondo i termini stessi dell’ opposizione nominalista tra coscienza
e legge, vi ha ritracciato, cosi come nella Lettera agli Ebrei, I’opposizione tra Legge
e Vangelo, puramente e semplicemente. Louis Bouyer, nel suo Du protestantisme a
I’Eglise", ha mostrato in modo rigoroso la perversione nominalista della teologia lu-
terana e come la dialettica tra i due Testamenti risulti compresa proprio nei termini
dell’opposizione nominalista tra la coscienza del soggetto e la legge obiettiva ad es-
so estrinseca. E questo un dibattito storico-teologico di importanza epocale, qui ri-
chiamato perché condizionante |'intero decorso della casuistica, anche allorché i suoi
esponenti non ne hanno pit avuto consapevolezza riflessa chiara. Solo essendo in
chiaro sui presupposti filosofici e antropologici reconditi, & possibile oggi ritrovare
all’interno stesso della Scrittura quanto occorre per rivitalizzare la riflessione teolo-
gica morale.

? Cfr. CONCILIO DI TRENTO, DecreEo Cum hoc tempore, cap. 11 (Denzinger, nn. 1536-1540).
L. BOUYER, Du protestantisme a I'Eglise, Cerf, Paris 1954.



GRraziano Borgonovo 83

All’apparire di un nuovo manuale, gli esperti andavano immediatamente a ve-
dere se I’autore avesse trattato della legge prima della coscienza, o viceversa. Era una
delle principali varianti. Nel caso di un gesuita, si incontrava per lo pill la coscienza
studiata prima della legge; presso i redentoristi, invece, accadeva generalmente il con-
trario. Non che ¢io comportasse conseguenze pratiche di rilievo ma, dal punto di vista
dei “sistemi morali” - come era d"uso chiamarli - la diversa successione discriminava
sul loro autentico significato. La legge di Cristo, ¢ il titolo che il padre Bernard Hi-
ring, redentorista, ha dato al suo celebre libro"'.

Allorché si tratta di comprendere 1’'una rispetto all’altra coscienza e legge, di
metterle in dialogo reciproco, quando non in immediata opposizione, 1’analisi consi-
ste sovente nel domandarsi: fino a che punto la legge obbliga e come la liberta puo o
non pud esercitarsi facendo astrazione dalla legge, nel momento in cui, ciog, & sottrat-
ta dal vincolo che la legge impone? Tale rapporto conflittuale abita, per certi aspetti,
I'uomo stesso, essendo egli tentato dal male. Anche se non sempre percepisce la leg-
ge come legge di morte, proprio in quanto tentato dal peccato, ogni uomo vede in es-
sa una minaccia. Il Vangelo e san Paolo ci insegnano dal canto loro che la legge “@
buona e santa” (cfr. Rm 7,12), dunque cammino di vita, via al bene, e che I'intelli-
genza della legge non consiste nel considerarla come la nemica o il polo dialettico del-
la coscienza e della liberta.

Come si articolano il dono della Legge e la risposta della carita? Come la Leg-
ge ¢ compiuta nella carita di Cristo e come, vivendo della fede in Cristo e nella Sua
carita, possiamo compiere in Lui la Legge? Come la Legge diviene cammino di vita
per colui che professa la sua fede in Gest Cristo? Qui risiede 1’articolazione morale di
fondo, imprescindibile per il pensiero cristiano. Essa riposa sull’articolazione dei due
Testamenti. Ed & proprio essa che si ritrova in modo molto sfigurato nella opposizio-
ne tra coscienza e legge.

¢) I peccati

Con molto realismo, i manuali per confessori affrontano per esteso la questione
riguardante quegli atti morali concreti cattivi che sono i peccati. Non che essi siano
stati scritti impregnati di pessimismo; proprio al contrario, intendevano combattere il
protestantesimo, il baianismo e il giansenismo, visioni profondamente pessimiste del-
I'uomo. Il sacramento della penitenza & un sacramento di riconciliazione: ricolloca
'uvomo in uno stato di grazia e lo rende capace di fare il bene. Tanto i gesuiti quanto i
redentoristi si sono serviti di questi manuali, che hanno contribuito a dare al popolo
cristiano cattolico in Occidente il gusto e la capacita di costruire la propria vita mora-
le, sia pubblica che privata.

Quando si parla di peccato, ci si colloca dal punto di vista della confessione, ma
non si deve dimenticare, d’altro canto, il realismo di colui che spera la salvezza. La
legge & per lo pi disattesa; sembra miracoloso il fatto che talvolta non lo sia. Se qual-

" Das Gesetz Christi, Wewel Verlag, Freiburg i.Br., 1954.



84 (CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

cuno la osserva veramente, viene canonizzato per |’eroicita delle sue virti. Cio dimo-
stra che la bonta della legge non & misurata da quanto la si riesca a praticare. Essa ha
il merito indiscutibile, comunque, di mostrare al peccatore il male commesso, cosi che
possa accedere alla salvezza. Delimitare il peccato, implica per forza di cose, all’in-
terno di una pratica penitenziale, manifestare la grazia del perdono. La misericordia
rappresenta sempre il motore di queste riflessioni, anche se non di rado risulta ine-
spressa. Fatto salvo il contesto del ministero confessionale, un comprensibile diso-
rientamento insorge di fronte alla strutturazione di simili manuali.

La riflessione intellettuale ha proceduto sulla base di casi concreti forniti dal-
I’esperienza cristiana. Sono stati fatalmente presi in esame quelli pitt complessi e sot-
toposti a considerazione teorica, in modo tale che, al di 1a della situazione iniziale, al-
tri preti venissero aiutati, e potessero poi a loro volta aiutare altre persone. Ne ¢ risul-
tato un linguaggio estremamente formalizzato e povero dal punto di vista razionale.
Ogni riferimento alla creazione, alla metafisica, alla Scrittura, € pressoché assente. In
una societa cristiana tutti sanno che cosa & il bene e che cosa ¢ il male. L urgenza pri-
maria diventa un aiuto al discernimento nei confronti dei casi-limite. E si verifica un
raffinamento della casuistica (indice incontrovertibile di clericalismo e di potere spi-
rituale, dal tempo dei farisei fino alla fine dei secoli), sempre pero all’interno di una
pratica sacramentale e di un universo di misericordia e di fedelta.

Questo mondo, privo di coerenza razionale, ha segnato il passo. Poteva regger-
si da un punto di vista giuridico: tra le prescrizioni della Chiesa e il Codice di Diritto
canonico non si riscontrava contraddizione alcuna, trattandosi di regole socialmente
riconosciute e da secoli considerate come atte ad esprimere il messaggio della Scrit-
tura e del Vangelo. Qual & il punto di connessione? Quale il rapporto tra le fonti e i va-
ri sistemi casuistici? Non si avverte pill 1a necessita di mostrarlo. Ogni riferimento al-
la Bibbia, o alla teologia patristica, & solo un supporto estrinseco.

1.2. L’influsso della Riforma, della filosofia nominalista
e della morale kantiana

Tale situazione & dovuta al dramma della Riforma. A partire dal momento in cui
un certo evangelismo ha negato, nel nome della salvezza per mezzo della sola fides.
la possibilita per il credente di compiere opere buone e in cui il pensiero stesso, nel no-
me del Vangelo, ha respinto come empia I’analogia della ragione e dunque la legge
naturale, riducendo la liberta al rango di servo arbitrio, la reazione cattolica si & pre-
valentemente espressa in termini polemici per delle ragioni pastorali evidenti. L oriz-
zonte della riflessione si & ristretto entro i limiti imposti dal dibattito. La sua coerenza
¢ determinata dall’ordine canonico, vale a dire dai riferimenti che la Chiesa stessa si
da per la sua propria vita, di tipo non solo disciplinare, ma anche cultuale e morale. Si
ritrovano le tre categorie di precetti dell’ Antico Testamento: ceremonialia, legalia,
moralia.

Le filosofie implicite a questa impostazione sono senza dubbio il nominalismo
e la morale kantiana del puro dovere. Il primato attribuito all’incondizionatezza della
legge, all’obbligazione ch’essa introduce, cosi come il fatto di definire la liberta qua-



Graziano Borgonovo 85

le pura capacita di obbedire alla legge, sono un’ereditd nominalista, che il filosofo di
Konigsberg ha espresso nei termini teoretici pitl rigorosi'”. Kant (1724-1804) ha stu-
diato la teologia luterana, formatasi, dal canto suo, parallelamente alla dottrina di Sué-
rez (1548-1617)". Non bisogna stupirsi che nella mentalita di cristiani semplici, nel
mondo universitario, e anche all’interno della stessa teologia cattolica, abbiano potuto
convivere il codice canonico, inglobante la totalita dell’esistenza, e la posizione kan-
tiana di ammirazione per “il cielo stellato sopra di me e la legge morale dentro di me”,
quali testimoni della presenza di Dio. E questo il mondo deista e liberale del XVIII-
XIX secolo. I “manuali” non sono che 1’equivalente clericale di tale dottrina filosofica.

Nella casuistica, il fondamento stesso della morale cristiana, le Beatitudini se-
condo il Vangelo e la beatitudine come fine ultimo dell’'vomo secondo san Tommaso
d’Aquino, & sempre presupposto, mai esplicitato. Un’altra disciplina teologica si fara
carico di trattarne, forse una parte della dogmatica, forse I’escatologia, forse la spiri-
tualitd, ma non la morale. Tutti conoscono a memoria la risposta alla domanda che san
Pio X ha posto in apertura del suo Catechismo: «Perché Dio ha creato 1’'uomo? Per co-
noscerlo, amarlo, servirlo in questa vita e goderlo per sempre nell’altra in Paradiso».
A forza d’essere taciute, le cose si dimenticano.

Se si prescinde da alcuni settori particolari, poche reazioni sono da registrare
nei confronti della situazione cosi descritta. I manuali di morale del XIX secolo si ras-
somigliano tutti: la loro straordinaria omogeneita ¢ riflesso della coerenza interna di
cui la societa cristiana gode. Si osservano gli stessi riti dalla nascita alla morte, si ri-
trova ovunque nel mondo la stessa liturgia, sono riconosciuti gli stessi precetti, i pre-
ti parlano la stessa lingua, possono comunicare sui medesimi problemi. Tale omoge-
neitd crea una coerenza spirituale, una coesione razionale evidente. Ma questo mondo
¢ scomparso; non aveva in sé di che sopravvivere.

1.3. Elementi di novita alla fine dell’Ottocento

a) La morale sociale e la morale familiare

Due eccezioni devono essere segnalate. Il primo ambito in cui la Chiesa si e
espressa in termini costruttivi, non assimilabili agli orizzonti dei sistemi casuistici, &
quello della morale sociale a partire da Leone XIII". Un immenso edificio sarebbe poi
stato innalzato su quelle fondamenta. La riflessione etica si € qui articolata nel con-
fronto con le circostanze storiche. Come amava dire Marrou, la Chiesa non puo bat-
tezzare se non chi & nato al di fuori dei suoi confini”. E come procede al battesimo dei
bambini segnati dal peccato, cosi si accosta alle culture gia segnate dall’ingiustizia e

"> Cfr., per esempio, Critica della ragione pratica, Laterza, Bari (molteplici edizioni); Fondazione
della metafisica dei costumi, Laterza, Bari 1990%; Lezioni di etica, Laterza Bari, 1991%

" Cfr. F. SUAREZ, Tractatus de legibus ac Deo legislatore, Ex Typis Fibrenianis, Neapoli 1872

'* LEONE XIII, Lettera Enciclica Rerum Novarum sulla questione operaia, 15 maggio 1891.

"* Di H.-1. Marrou si veda, in particolare, L’Eglise de I'Antiquité tardive (303-604), Seuil, Paris
1985.



86 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

dalla violenza con I’ obiettivo di ricondurle al rispetto della dignita della persona uma-
na. Dopo le violenze dell’industrializzazione nell’ Europa occidentale, la Chiesa av-
verte 1’esigenza di esprimersi in tema di giustizia sociale. Il trattato De iure et iustitia
si struttura al di fuori dei canoni classici che 1 sistemi casuistici avevano stabilito per
la teologia morale.

Nello stesso senso, anche se in tono minore e piu di quanto non lo lascino in-
tendere al momento gli stessi documenti magisteriali, procede la morale familiare. 1
Vescovi, I’ Azione Cattolica e vari movimenti di apostolato sviluppano considerazio-
ni di rilievo dal punto di vista della morale e dell’azione familiari. Poco a poco, e sen-
za che di colpo si arrivi ad accorgersene, la morale cristiana crea le premesse per usci-
re dall’ambito ristretto della casuistica. Ci si rende progressivamente conto che un al-
tro tipo di lavoro ¢ stato ormai avviato.

Le Encicliche sociali di Leone XIII e di Pio XI'®, cosi come I’insegnamento sul-
la giustizia sociale impartito dal canonico Leclercq", introducevano indubbi elementi
di novita, che trovavano a fatica spazio nel quadro stabilito della dottrina morale. Ap-
parivano come corpi estranei. Per quanto concerne la spiritualita familiare o coniuga-
le, che ha seguito un decorso pressoché parallelo allo sviluppo della riflessione sulla
giustizia, 1 moralisti assumevano un atteggiamento analogo: la pastorale, non la mo-
rale, doveva occuparsene. Si trattava infatti dell’applicazione di una dottrina che ave-
va altrove - nella morale, appunto - la sua giustificazione e il suo rigore.

b) Alcuni nomi di rilievo

Val la pena soffermarsi ora su alcuni nomi di rilievo. Il padre A. Vermeersch
(1858-1936), anzitutto, professore alla Facolta gesuita di Lovanio e alla Gregoriana di
Roma. E stato tra i redattori dell’Enciclica Casti connubii e a pil riprese stretto colla-
boratore dell’episcopato belga, in particolare del cardinal Mercier. Ha scritto un po-
deroso trattato di teologia morale in tre volumi (Principia. Responsa. Consilia), con
una prospettiva di tipo prevalentemente giuridico'. Nella stessa linea si colloca il pa-
dre J. Creusen”, fondatore della rivista Vita consacrata, dal titolo originale Periodica
de re morali et canonica. Ancora, il celebre padre Hiirth®, gesuita tedesco, tra i colla-
boratori di Pio XII per le questioni di carattere morale. Sotto i pontificati di Pio XI e
Pio XII, questi tre uomini hanno lasciato un insegnamento rigoroso, qualitativamente
indiscutibile, non destinato all’oblio, ma senza che la questione dei fondamenti razio-

' PIO XI, Lettera Enciclica Quadragesimo Anno sulla restaurazione dell’ordine sociale secondo la
Legge evangelica.

'"Di J. Leclercq si veda, per esempio, Le chrétien devant 'argent, Fayard, Paris 1957; Le chrétien
devant la planétarisation du monde, Fayard, Paris 1958; Dal diritto naturale alla sociologia, Paoline, Ro-
ma, 1962; Vers une famille nouvelle?, Editions Universitaires, Paris 1962.

* A. VERMEERSCH, Theologia moralis. Principia, responsa, consilia, 3 voll., Universitas Gre-
goriana, Roma 1933-1937.

). CREUSEN, Epitome luris Canonici, 3 voll., H. Dessain, Mechliniae, 1940-1949’.

* F. HURTH, De principiis, de virtutibus et praeceptis: notae ad praelectionis theologiae moralis,
Universitas Gregoriana, Roma 1948.



GRraziano Borgonovo 87

nali e dottrinali del loro insegnamento venisse mai esplicitamente posta. Perché si in-
segna la tal dottrina? Qual & la sua ragion d’essere?

Occorre rendere omaggio a Pio XII*, la cui dottrina morale & ancora troppo po-
co conosciuta. Ci si rendera conto col tempo di come molto di cio che racchiude la Co-
stituzione Gaudium et Spes del Concilio Ecumenico Vaticano II abbia in lui il suo pre-
cursore. Egli per primo si & fatto carico di elaborare in modo riflesso I'insieme delle
problematiche di carattere morale presenti nel mondo moderno.

Maritain (1882-1973)%, Gilson (1884-1978)" e Gillet (1875-1951)* offrono un
contributo prezioso per la riscoperta della morale di san Tommaso. Collocandosi da
un punto di vista storico, avanzano con prudenza e continuita un deciso rimprovero ai
moralisti: “san Tommaso non parla come voi; ecco cosa dice san Tommaso™. La sol-
lecitazione viene recepita pil sul versante filosofico che non su quello teologico, an-
cora imbrigliato nei presupposti descritti, e bisognoso d’altronde di un radicale ritor-
no alle fonti scritturistiche. Gilson e Maritain hanno avuto 1’indiscutibile merito di ri-
cordare che la morale del Dottore angelico si fonda sulla creazione e che la la-Ilae
non si apre se non con la considerazione della beatitudine, il fine ultimo dell’uomo.
L’atto umano non ¢ separabile dalle passioni; attraverso la successione degli atti uma-
ni I’'uomo si edifica virtuosamente e raggiunge il bene, aiutato dalla legge, guida del-
laragione, e dalla grazia, sostegno della volonta. Sottrarsi ad un confronto teorico con
simile impianto architettonico non sarebbe stato ormai pill possibile, anche se cio av-
venne sulle prime ad un livello unicamente filosofico. A distanza di tempo, I’opera di
Maritain e Gilson appare realmente provvidenziale.

Altri nomi ancora segnano I’epoca precedente il Concilio. Tra i molti, padre
Bernard Hiaring, redentorista. I tre tomi della Legge di Cristo, apparsi negli anni 1950-
’54-'56, sono da considerarsi come 1'ultimo poderoso frutto della morale evocata.
Egli ha il desiderio di evidenziare il carattere cristiano della morale, di unificare nel-
I’assimilazione a Cristo tutta I’ articolazione in cui la morale si dipana®.

*' Di Papa Pio XII indichiamo qui due fondamentali interventi: 1) il radiomessaggio per la “giorna-
ta della famiglia™ dal titolo: La coscienza cristiana come oggetto della educazione, in: Discorsi e radio-
messaggi di Sua Santita Pio XII, vol. XIV (2 marzo 1952-1 marzo 1953), Tipografia Poliglotta Vaticana,
pp. 17-27; e 2) Insegnamenti sul concetto della legge morale in apertura del Congresso della federazione
mondiale delle gioventl femminili cattoliche, in ivi., pp. 69-78.

* Di J. Maritain si veda, in particolare, De Bergson a Thomas d’Aquin: essais de métaphysique et
de morale, Hartmann, Paris 1944; Le docteur angélique, Desclée de Brouwer, Paris 1944; La filosofia mo-
rale: esame storico e critico dei grandi sistemi, Morcelliana, Brescia 1971; Nove lezioni sulle prime nozio-
ni della filosofia morale, Massimo, Milano 1996.

* Di E. Gilson si veda, in particolare, Christianisme et philosophie, Vrin, Paris 19867 L’esprit de
la philosophie médiévale, Vrin, Paris; Etudes médiévales, Vrin, Paris 1986; La philosophie au Moyen Age:
des origines patristiques d la fin du XIVéme siécle, Payot, Paris 1986°; Saint Thomas moraliste, Vrin, Paris
1974%; Le thomisme: introduction au systéme de saint Thomas d’Aquin, Vrin, Paris 1989,

* Di M.S. Gillet si veda, in particolare, Conscience chrétienne et justice sociale, édition Revue des
Jeunes, Paris 1968; Guide moral du chrétien, Plon, Paris 1939; La valeur éducative de la morale catholi-
que, Gabalda, Paris 1936.

* Qltre al gia citato volume su La legge di Cristo, si veda Liberi e fedeli in Cristo, 3 voll., Paoline,
Roma 1980.



88 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

Nei lavori dei padri Carpentier” e Gilleman® 1’accento & posto sulla carita, forma
di tutte le virtti. Come la carith pud riuscire ad esprimere il dinamismo che caratterizza i
singoli atti umani? E sufficiente, essa sola, perché 1’atto umano sia meritorio? In che
modo, oggettivamente, le specificazioni della cariti possono determinare 1’agire virtuo-
so? In che senso i diversi precetti sono espressioni particolari dell’unico comandamen-
to relativo all’amore per Dio e per il prossimo? Le ricerche di Carpentier e di Gilleman
si orientano a partire dall’analisi dell’atto volontario, diretto verso il bene supremo, ciog
verso Dio, e che trova in ogni bene particolare il luogo, il dispositivo, il pegno, di quel
movimento che lo sostiene nella tensione verso il fine ultimo. Tra il dinamismo dell’in-
telligenza verso il vero e quello della volonta verso il bene si da una chiara analogia, co-
si come anche Blondel (1861-1949)* e Maréchal (1878-1944)* avevano ribadito.

I tentativi di Carpentier e di Gilleman sono stati abbastanza conosciuti e ap-
prezzati, ma non si puo dire che abbiano modificato il clima. Tanto nelle Universita
romane quanto nelle diverse Facolta teologiche, I'insegnamento della morale restava
ancorato all’approccio casuistico. In prossimita del Concilio, la riflessione morale ve-
niva rivelandosi come il punto pili nevralgico, perché il meno elaborato. Neppure la
sua convocazione incitd i moralisti a riflettere. E se in Lumen gentium o in Dei Ver-
bum & possibile rinvenire il frutto delle ricerche condotte in campo biblico, liturgico,
ecclesiologico e patristico, nel corso dei decenni precedenti, nessun rinnovamento pa-
ragonabile si verifico nell’ambito della teologia morale, nonostante i lavori, per esem-
pio, di Ph. Delhaye™.

2. IL CONCILIO VATICANO II

Quando Giovanni XXIII riuni le commissioni preparatorie, fu redatto anche un
De ordine morali. Scritto a Roma, fu sottoposto all’attenzione di vari teologi, convo-

* Di R. Carpentier si veda, in particolare, Mirabilius reformasti, in NRTh 61 (1934), 338-349; Le
sens du Bien Commun, in NRTh 67 (1945), 34-63; Conscience, in Dictionnaire de Spiritualité, vol. 11/2,
coll. 1548-1575.

“ Di G. Gilleman si veda, in particolare, Le primat de la charité en théologie morale, Desclée de
Brouwer, Paris-Bruxelles 1952.

* Di M. Blondel si veda, in particolare, L’'action (1893): essai d’une critique de la vie et d’une
science de la pratigue, Presses Universitaires de France, Paris, 1993; La philosophie et I’esprit chrétien, 2
voll., Presses Universitaires de France, Paris, 1944-1946; e Le probléme de la philosophie catholique,
Blond & Gay, Paris, 1932.

* Di J. Maréchal si veda, in particolare, Le point de départ de la métaphysique, 5 voll., Museum
Lessianum, Louvain, 1926 e Précis d’histoire de la philosophie moderne, Desclée de Brouwer, Paris-
Bruxelles, 1951.

* Di Ph. Delhaye si veda, in particolare, Rencontre de Dieu et de I’homme, Desclée de Brouwer, Pa-
ris 1956; La philosophie chrétienne au Moyen Age, Fayard, Paris 1959; La conscience morale du chrétien,
Desclée, Tournai 1964; Le dialogue de I’Eglise et du monde d’aprés Gaudium et Spes, Duculot, Paris 1967;
La “loi nouvelle” dans I’enseignement de saint Thomas, in “Esprit et Vie” 84 (1974); e Introduzione a una
ricerca delle basi della morale cristiana, in “Communio” 34 (1977), 5-12.



GRraziano Borconovo 89

cati appositamente per 1I’esame del documento. Il testo, che rappresentava la quintes-
senza della teologia morale nella sua versione casuistica, fu rifintato. Benché la ma-
teria vi venisse trattata con rigore e competenza, lo stato in cui la teologia morale ver-
sava da lungo tempo era venuto assumendo in esso tonalita perfino caricaturali. Le
problematiche erano codificate senza ispirazione biblica, senza riferimento patristico,
senza percezione della dimensione spirituale della morale. Conseguenza fu che il
Concilio non emano, per quanto riguarda la teologia morale, alcun decreto™.

2.1. La Costituzione dogmatica Lumen gentium

La Costituzione dogmatica Lumen gentium tratta della Chiesa che «¢, in Cristo,
in qualche modo il sacramento, ossia il segno e lo strumento dell’intima unione con
Dio e dell’unita di tutto il genere umano»™. I primi quattro capitoli mostrano come la
realta della Chiesa affondi nel Mistero di Dio (cap. I), il suo essere popolo di Dio (cap.
II) attraverso la mediazione apostolica dei Vescovi, cardine della sua costituzione ge-
rarchica (cap. III), e come si esprima infine nella diversita delle missioni e dei carismi
dei fedeli (cap. [V). A partire dal capitolo quinto la Chiesa ¢ descritta sulla via del ri-
torno a Dio: si tratta dell’ universale vocazione alla santita nella Chiesa (cap. V), del-
la vocazione religiosa (cap. VI), della Chiesa celeste (cap. VII) e della Vergine Maria,
icona della Chiesa (cap. VIII). E un unico movimento armonico che va da Dio a Dio.
11 capitolo V & situato proprio alla giuntura tra I’ exitus e il reditus della Chiesa a Dio.

I capitoli V e VI sono stati redatti contemporaneamente, in una fase successiva
alla prima stesura del documento. Su richiesta di moltissimi Padri, la domanda relati-
va alla vita religiosa ha dovuto essere esplicitamente posta, proprio per la compren-
sione integrale del Mistero della Chiesa. Dopo numerose peripezie, la soluzione adot-
tata ¢ consistita nell’affermare, anzitutto, col cap. V, U'universale vocazione alla san-
tita nella Chiesa, e nell’inserire poi, col cap. VI, la tematica dei religiosi, senza
d’altronde sottolineare con precisione nei titoli come la vita consacrata manifesti una
disposizione particolare ed esemplare per la vita di perfezione.

Il capitolo V, universale vocazione alla santita nella Chiesa, potrebbe offrire i
fondamenti per lo sviluppo di una teologia morale. Tali fondamenti sono d’altronde
qui piuttosto limitati, come i paragrafi in cui & articolato lasciano intendere: la santita
nella Chiesa (n. 39); vocazione universale alla santita (n. 40); esercizio multiforme
della santita (n. 41); vie e mezzi di santita (n. 42). Che tutti coloro che credono in Cri-
sto «sono chiamati alla pienezza della vita cristiana e alla perfezione della carita» (n.
40,2), & chiaramente affermato. Che i consigli evangelici e la loro pratica siano uno
dei mezzi attraverso i quali i cristiani si dispongono ad accedere alla carita divina di
Cristo, & pure detto con forza. Che in ogni stato di vita o genere di occupazione, cia-

' Cfr. P. D’ORNELLAS, L’orientation donnée a la morale fondamentale par Vatican II. Une lec-
ture des travaux du Concile (tesi presentata alla Facolta di Teologia di Toulouse nel giugno 1996); S.
PINCKAERS, La loi nouvelle, sommet de la morale chrétienne, selon I’Encyclique “Veritatis Splendor”,
in: G. BORGONOVO (ed.), Gesit Cristo, legge vivente e personale della Santa Chiesa, pp. 133-140.
ZEG 0 L.



90 (CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

scuno, secondo la vocazione ricevuta, debba camminare verso la pienezza della carita,
emerge con precisione. Ed & ancora ben indicato, infine, come una tale santita contri-
buisca a rendere pili umana la convivenza tra gli uomini e sia percio atta a consolida-
re la societd terrena stessa.

11 Concilio offre dunque, proprio nel cuore della Costituzione dogmatica sulla
Chiesa, alcune linee di riflessione importanti per la fondazione teologica della mora-
le. Se I’appartenenza alla Chiesa costituisce la condizione per un agire cristiano frut-
tuoso, & solo portando frutti di carita che la vita morale dei cristiani si compie. Perché
e la perfezione della carita la ragione per cui ogni cristiano vive ed & chiamato a vi-
vere sempre piul responsabilmente nella Chiesa. La finalita della vita cristiana & cosi
indicata con forza e precisione, ma a partire dall’appartenenza alla Chiesa e non a par-
tire dall’agire dei cristiani. Si tratta evidentemente del loro agire, ma nessuno ricerca
in Lumen gentium una teologia morale elaborata.

In Lumen gentium abbiamo un’interpellazione forte, un’indicazione chiara. Se-
gnali precisi ci consentono di ritrovare nella vita stessa della Chiesa cio che si potreb-
be dire a proposito del senso tropologico della Scrittura: 1’appropriazione del Mistero
di Cristo e della Chiesa attraverso la carita del cristiano. La tropologia interna all’ al-
legoria & ben presente nel testo conciliare, pitl perd come affermazione che non come
articolazione dettagliata nel confronto con I’esperienza umana. Non era ’elaborazio-
ne di una teologia morale cio che i Padri si erano qui riproposti. Che la Chiesa porti
frutti di santita, ch’essa chiami tutti i suoi membri alla carita di Cristo, & giustamente
affermato, ma occorre poi anche poter ben cogliere come tale invito alla santita ordi-
ni, determini e misuri ’insieme della vita cristiana. Il lavoro della teologia morale
consiste esattamente nel manifestarlo™.

2.2. La Costituzione pastorale Gaudium et Spes

La Costituzione pastorale Gaudium et Spes, consacrata alla Chiesa nel mondo
contemporaneo, & suddivisa in due grandi parti. La seconda ha come titolo: Alcuni pro-
blemi pin urgenti. In essa si tratta del matrimonio e della famiglia (cap. I, nn. 47-52),
della cultura (cap. I, nn. 53-62), della vita economico-sociale (cap. I1I, nn. 63-72), del-
la comunita politica (cap. IV, nn. 73-76), dei rapporti internazionali (cap. V, nn. 77-90).
Molte affermazioni e pronunciamenti di Pio XII e di Giovanni XXIII trovano qui il lo-
ro sbocco naturale. Nella fattispecie, la stampa si era per lo pit limitata ad enfatizzare
alcune questioni legate alla famiglia e alla corsa agli armamenti (pillola contraccettiva
e bomba nucleare). I Padri non hanno inteso presentare il testo come un insieme orga-
nico di dottrina morale, ma come il contributo della Chiesa alla vita del mondo. E una
specificazione importante, da mettere in debito rilievo.

Nel proemio alla seconda parte (n. 46) &€ come se si fosse voluto affermare: ec-
co 1 principi che conducono I'uomo e dai quali € necessario 1’'uomo si lasci condurre

¥ Tl commento piti autorevole a Lumen gentium rimane quello di G. PHILIPS, L'Eglise et son niy-
stere, Desclée & Cie, Paris 1967 (cfr., in particolare, il capitolo V).



GRraziano Boraonovo 91

se vuole realizzare la propria umanitd. E senza far cenno in questa sede ai molteplici
commenti alla Costituzione, basti segnalare quanto Paolo VI stesso aveva osservato,
nel momento della sua solenne promulgazione, circa il «carattere risolutamente otti-
mista» per essa adottato. Cid che significa - ¢ ancora il Papa stesso ad esplicitarlo - che
occorre non dimenticare tutto ¢io che il Concilio non dice.

Dalla prima parte di Gaudium et Spes - compresa tra i nn. 11 e 45 e titolata: La
Chiesa e la vocazione dell’ uomo, riferendosi invece I’esposizione introduttiva alla con-
dizione dell’uomo nel mondo contemporaneo (nn. 4-10) - emerge indubbiamente una
antropologia teologica orientata verso Cristo. La vocazione dell’'uomo di cui si parla &
data per intero in Cristo, & soprannaturale. Condizione e mistero, dignitd e vocazione
integrale sono termini praticamente sinonimi dei pitl classici “natura” e “grazia”. Una
conferma della dottrina del Cardinale Henri de Lubac™ sulla natura e sulla grazia sem-
bra rintracciabile nell’articolazione stessa dei diversi capitoli che compongono questa
prima parte della Costituzione pastorale sulla Chiesa: la dignita della persona umana &
ordinata al suo compimento in Cristo. E uno schema ripreso tre volte: nel cap. I, dove
si tratta della dignita della persona umana; nel 11, consacrato alla comunita degli uo-
mini; e infine nel I1, in cui & focalizzata [’attivita dell’ uomo nell’ universo.

Bisogna seguire passo dopo passo la successione dei paragrafi nel capitolo L.
Incontriamo: I'uvomo ad immagine di Dio (n. 12); il peccato (n. 13); la costituzione
dell’uomo nell’unita di anima e corpo (n. 14); intelligenza e la volonta umane fatte
per il vero e per il bene (n. 15); la coscienza morale (n. 16); la liberta (n. 17); la mor-
te (n. 18); ateismo (nn. 19-21). Tutti temi dunque che configurano un approccio an-
tropologico: I’'uomo & creato ad immagine di Dio, ha peccato, e nonostante I’abbia fat-
to, & chiamato a compiersi in Cristo, come ricapitola il conclusivo n. 22: Cristo, ['uo-
mo nuovo®. E Lui 'uomo perfetto che ha restaurato nella discendenza di Adamo la
somiglianza divina, data con la creazione, e alterata fin dal peccato delle origini.

Nei manuali di teologia morale redatti prima del Concilio, si trattava pratica-
mente sempre, a proposito degli atti umani, di parlare della coscienza, della liberta e
della legge. Ora, nel cap. I di Gaudium et Spes constatiamo 1’assenza della legge. Per
quanto si esprima sulla costituzione dell’essere umano e benché rinvii alla sua voca-
zione soprannaturale, il Documento non intende esplicitare come ['uomo si costrui-
sce, come procede all’atto della scelta, come colloca la sua liberta rispetto al bene e al
male riconosciuti, e come, edificandosi attraverso le virtl, tende verso il suo fine ulti-
mo. Tutto ¢io che determina la moralita dell’atto umano, vale a dire la modalita se-
condo cui I'uomo, in ciascun atto deliberatamente posto, rapporta il bene scelto al fi-
ne ultimo, non si ritrova contenuto nel testo. Cosi come non & indicato il rapporto tra

* Cfr. Athéisme et sens de I"homme. Une double requéte de Gaudium et Spes, Paris 1968.

* 1l passaggio d’apertura, in particolare, di GS 22, si ritrova in molti documenti di Giovanni Pao-
lo II: «In realta solamente nel mistero del Verbo incarnato trova vera luce il mistero dell’uomo». Cosi, ad
esempio, nell’Enciclica Veritatis Splendor ai nn. 2.28 (cfr., inoltre, la nota 123) e nell’Enciclica Fides et ra-
tio ai nn. 12.13.60 (in quest’ultimo caso & situato all’interno di una citazione di Redemptor hominis, n. 8).
Per I'Enciclica Evangelium vitae cfr. i nn. 2.104.



92 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

la liberta e la legge, che &, biblicamente, via per la liberazione, e conduce I’'uomo alla
verita sul suo proprio bene.

Nel capitolo II, dopo aver evidenziato I’indole comunitaria dell’umana voca-
zione nel piano di Dio (n. 24), si segnalano ’interdipendenza della persona e della so-
cietda (n. 25); il ruolo dell’autorita per la promozione del bene comune quale fonda-
mento dell’ordine sociale (n. 26); la necessita del rispetto per ogni persona umana (nn.
27-28); la fondamentale uguaglianza di tutti gli vomini e la giustizia sociale (n. 29);
I’indispensabile superamento di un’etica individualistica (n. 30), perché, con respon-
sabilita, ci sia partecipazione di ciascuno a servizio dell’'umana convivenza (n. 31). Il
paragrafo n. 32, Il Verbo incarnato e la solidarieta umana, chiude il capitolo II. L’in-
dole comunitaria della vocazione umana & perfezionata e compiuta dall’opera di Ge-
st Cristo stesso.

Il capitolo III & riservato alla trattazione dell’attivitd umana nell’universo. Do-
po aver circoscritto la natura (n. 33), il valore (n. 34) e le norme (n. 35) dell’attivita
umana, viene segnalata la legittima autonomia delle realta terrestri (n. 36) e come,
benché corrotta dal peccato (n. 37), tale attivitd si compia e giunga a perfezione nel
mistero pasquale (n. 38), in vista dei cieli nuovi e della nuova terra (n. 39).

Il movimento di ciascuno dei tre capitoli della prima parte di Gaudium et Spes
dunque - che si tratti della dignita della persona, della societa umana, o dell’attivita
umana nell’universo - passa dalla condizione creata dell’uomo peccatore, alla condi-
zione dell’uomo riscattato e redento, chiamato al compimento di sé nell’Uomo nuovo,
Gesu Cristo, 1'Uomo perfetto. Il modo in cui 1’'uomo deve edificarsi nell’azione, fa-
cendo il bene ed evitando il male, ecco cid che non si trova qui espresso. E come se
andasse da sé che I’'uomo & chiamato a fare il bene e che, benché si ritrovi sovente a
compiere il male, il bene alla fine avra la meglio. «L’ottimismo deliberato della Co-
stituzione» trova nella logica di questo movimento una delle sue pit chiare conferme.
La Chiesa del Concilio ha guardato al mondo come Dio stesso, dopo la creazione, ha
contemplato la Sua opera, immensa e meravigliosa: tutte le cose create erano molto
buone. Non che la Chiesa abbia chiuso gli occhi sui mali dell’'uomo, sul peccato, la
morte, la miseria, la fame, la sofferenza, le discordie, la guerra, ’ignoranza, la cadu-
cita intrinseca a tutte le cose; solo, vi ha guardato con lo sguardo di un Amore pitl
grande, come un medico pud guardare un malato, o come il buon Samaritano ha guar-
dato colui che, incappato nei briganti, era stato abbandonato mezzo morto sulla strada
di Gerico.

Si puo valutare in maniera differenziata simile prospettiva. L’ importante & ren-
dersi conto di cid che il Concilio dice e di ¢id che non dice. Cio che non dice, & cid che
costituisce la specificita dell’agire morale, la scelta, 1’opposizione tra il bene e il ma-
le, gli atti deliberati, vale a dire gli atti per mezzo dei quali 1’'uomo si dirige verso il
suo fine, si edifica nella virtii e, assumendo le passioni, trova I’energia sufficiente per
raggiungere, guidato dalla legge e sostenuto dalla grazia, il Bene supremo. Cio che
costituisce la sostanza dell’atto morale, dunque della vita morale, non & stato temati-
camente trattato. Con delle conseguenze non trascurabili. Un Concilio, il pilt delle
volte, non dice: di questo o di quest’altro argomento non si trattera in questa sede. Di-



GRraziano Borconovo 93

ce cio che dice. Occorre una distanza di tempo sufficiente per situare una precisa op-
zione nella prospettiva della vita e della Tradizione della Chiesa e dell’insieme della
teologia morale e dogmatica.

Un ultimo punto, gia accennato e correlativo al contesto: ’assenza della consi-
derazione della legge. Espunto dallo Schema preparatorio, il tema della legge morale,
con il riferimento all’ordine morale obiettivo, & contenuto nel Decreto Inter mirifica
sugli strumenti di comunicazione sociale (4 dicembre 1963). Data 1’impressionante
celerita nello sviluppo di tali strumenti, alcune considerazioni possono ormai appari-
re datate. La provvidenzialita del Decreto sta forse tutta nell’aver conservato quell’in-
sopprimibile espressione.

2.3. La Dichiarazione Dignitatis humanae

La Dichiarazione Dignitatis humanae sulla liberta religiosa (7 dicembre 1965)
¢ il documento conciliare che contiene il maggior numero di riferimenti alla regola
universale del bene. Sia dal punto di vista morale che dal punto di vista ecclesiologi-
o, essa viene acquistando un’importanza e un rilievo sempre pit decisivi, mano a
mano ci si allontana dai tempi del Concilio. Vi si tratta della liberta religiosa quanto
alla societa civile. E richiesto che gli Stati accordino ad ogni cristiano la liberta di
praticare il Vangelo, potendo professare pubblicamente la propria fede. Cio che la
Chiesa domanda per sé, lo richiede per ogni uomo. Il potere politico ha come mis-
sione specifica quella di rispettare la dignita di ogni persona umana e la coscienza di
ciascuno. La definizione del bene e del male appartiene alla ragione umana e non al-
lo Stato.

L’ affermazione del «diritto della persona umana e delle comunita alla liberta
sociale e civile in materia di religione» - cosi suona il titolo d’apertura del proemio -
appare al Concilio come il frutto, preparato soprattutto dall’episcopato di alcuni Pae-
si europei e nord-americani per precise ragioni storiche, del confronto-scontro avve-
nuto tra il liberalismo del XIX secolo e la dottrina tradizionale della Chiesa. Il teolo-
go che ha redatto per cinque volte il documento fu il domenicano Jéréme Hamer®, poi
divenuto segretario dell’ex-Sant’Ufficio e, successivamente, Prefetto della Congrega-
zione per i Religiosi. Il principale esperto della Chiesa americana fu invece il gesuita
Courtney Murray. Non si trattava per la Chiesa di chiedere allo Stato tolleranza nei
confronti delle proprie idee; occorreva mostrare, molto piu radicalmente, che le idee
filosofiche, morali e religiose, non sono di competenza dello Stato. L’esperienza tota-
litaria del nazismo e del comunismo ha aiutato profondamente in questa presa di co-
scienza. I vescovi polacchi Wyszinski e Wojtyla” hanno contribuito con lucidita alla
stesura e all’adozione del documento.

* Di J. Hamer si veda, in particolare, L'Eglise est une communion, Cerf, Paris 1962 e La liberté re-
ligieuse: déclaration “Dignitatis humanae personae”, Cerf, Paris 1967.

¥ Per gli interventi di K. Wojtyla nelle sedute conciliari a proposito della liberta religiosa, cfr. Ac-
ta Synodalia 3 (1974) 2, pp. 530-532.838-839; 3 (1974) 3, pp. 766-768; 4 (1977) 2, pp. 11-13.292-293. Si
veda anche R. BUTTIGLIONE, Il pensiero di Karol Wojtyla, Jaca Book, Milano 1982, pp. 207-264.



94 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

La Dichiarazione sulla liberta religiosa & sembrata sulle prime dover risolvere
un problema posto dal liberalismo nel XIX secolo: come conciliare liberta e verita? In
realta, il problema non riguarda il rapporto dell’uomo nei confronti della verita, la po-
sizione della liberta umana rispetto alla religione, ma la liberta di coscienza di ciascu-
no rispetto allo Stato in materia morale e religiosa. Non ¢ lo Stato colui che decide del
vero e del falso, del bene e del male. Quella che inizialmente era apparsa come una
semplice modalita nuova di risposta, per quanto ricca e precisa, alla sfida lanciata dal
liberalismo, divenne poi - e col passare del tempo se ne acquistd piena consapevolez-
za - una chiave prodigiosa per I’interpretazione della situazione della Chiesa rispetto
ai singoli Stati. La Chiesa si era resa conto, e in parte proprio grazie all’allora arcive-
scovo di Cracovia Karol Wojtyla, che 1’affermazione dell’autonomia della coscienza
umana rispetto al potere politico ¢ un dato della rivelazione cristiana. La distinzione
tra il “religioso” e il “politico”, tra cid che scaturisce dal rapporto con Dio e cid che si
riferisce al rapporto tra gli uomini, & ultimamente inscritta nella duplice natura di Cri-
sto, divina e umana.

Si vede ora molto meglio di allora come, per esempio, la [aicita sia un concet-
to politico derivato dalla Rivoluzione francese e non un concetto cristiano; come se-
colarizzazione sia un concetto di tradizione protestante; e come [’autonomia delle
realta terrestri - 0, secondo 1'espressione di Valadier, la differenziazione dei livelli
d’intelligibilita delle responsabilita e delle formalita sulle quali si esercitano la politi-
ca e I'autorita spirituale o I’autorita della ragione - sia un dato della Rivelazione cri-
stiana, formulato dal Concilio Vaticano I (GS, n. 36) e adottato poi dal Consiglio
Ecumenico delle Chiese. Se si considerano I’identificazione di politico e religioso ne-
gli Stati musulmani e la difficolta per Israele di dar contemporaneamente spazio ai re-
ligiosi e ai laici, ci si puo accorgere dell’apporto considerevole fornito dalla Chiesa di
questo secolo alla cultura umana. E un elemento assolutamente capitale, che restera
tra le principali acquisizioni del Vaticano IT*,

L’Istruzione Donum vitae” applichera alle legislazioni statali il medesimo ra-
gionamento di Dignitatis humanae relativamente ai problemi d’ordine morale. Cio
che il Concilio afferma a proposito della distinzione tra il religioso e il politico, Do-
num vitae lo afferma a proposito della politica e della morale. Lo Stato non ¢ compe-
tente per cid che riguarda la determinazione morale del bene e del male. E in funzio-
ne degli elementi costitutivi della societa civile ch’esso deve pronunciarsi e non in
funzione del rapporto dell’uomo con il suo fine ultimo. Lo Stato onora Dio essendo
¢i0 che & e non volendo intervenire laddove non gli & dato.

* Sul tema della “secolarizzazione” si vedano, tra i molti disponibili, i seguenti testi: H. LUBBE,
La secolarizzazione: storia e analisi di un concetto, 11 Mulino, Bologna 1970; G. CAMPANINI - P. NEPI,
Cristianita e modernita: religione e societa civile nell’epoca della secolarizzazione, AVE, Roma 1992; P.
VALADIER, L’Eglise en procés: catholicisme et société moderne, Flammarion, Paris 1987.

¥ CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istruzione Donum vitae su “Il ri-
spetto della vita umana nascente e la dignita della procreazione”, 22 febbraio 1987. Testo ufficiale in AAS
80 (1988), 70-102.



GraziaNo Borgonovo 95

2.4. La Dichiarazione Nostra aetate

Sia rispetto agli Stati laici non-confessionali, ma di origine cristiana, sia rispet-
to agli Stati islamici, sia rispetto allo Stato d’Israele, si & ormai confrontati, dopo il
Vaticano II, con una questione nevralgica: quella «dell’autonomia delle realta terre-
stri» (GS, 36), la stessa che riguarda la «dignita della coscienza e la sua libera deci-
sione» (GS, 41). Come tale autonomia pud affermarsi nel giudizio della ragione sen-
za che ne risulti inesorabilmente condizionata dall’opinione pubblica o dal potere del-
lo Stato? Tale necessaria libera decisione significa infatti I’omaggio reso dalla ragione
umana alla verita cosi come ¢ rivelata da Dio.

La parte conclusiva del Concilio, soprattutto con la Dichiarazione Nostra aeta-
te sulle relazioni della Chiesa con le religioni non-cristiane (28 ottobre 1965), & con-
trassegnata da una presa di coscienza sempre pill vivida dell’autonomia della ragione
umana, non quasi fosse dotata di indipendenza assoluta, ma in quanto Dio ha lasciato
1"uomo «in mano al suo consiglio» (Sir 15,14), perché cercasse il suo Creatore e giun-
gesse liberamente alla perfezione. La specificita delle diverse formalita, politica, giu-
ridica, morale, religiosa, dettaglia I’ambito delle realta terrestri e la loro rispettiva au-
tonomia. Simile percezione della complessita della vita umana costituisce un elemen-
to indubbiamente nuovo e ormai imprescindibile.

2.5. Conclusione

Dal punto di vista della teologia morale, I’evento del Concilio ha provocato non
pochi sconvolgimenti, compresa la repentina sparizione dell’insieme dei manuali di
tradizione casuistica. Molti degli stessi che 1i avevano scritti, sono divenuti loro deni-
gratori. Solo dopo circa un quarto di secolo, nel 1987, Jean-Marie Aubert ha pubbli-
cato il suo Abrégé de la morale catholique®, che, salvo errori, rappresenta il primo
manuale completo di teologia morale successivo al Concilio in lingua francese. Rico-
nosciuta I’autonomia, vale a dire la specificita, dei molteplici ambiti della vita umana,
egli ha potuto riassumerli e riunificarli nella prospettiva del bene e del male, dal pun-
to di vista dell’azione da compiere sotto la guida della legge e della grazia, e, dunque,
subordinandoli al fine ultimo dell’uomo. La complessita delle problematiche portate
in primo piano dal Magistero conciliare, cosi come il silenzio dello stesso Concilio
sulle articolazioni di fondo della vita morale, hanno comportato una inevitabile perdi-
ta di coesione nell’insegnamento fino ad allora abitualmente offerto.

La rottura dell’“ingranaggio” nei sistemi di teologia morale casuistica, d’al-
tronde, non pud essere legato unicamente al grande evento del Concilio. L evoluzio-
ne della societa occidentale, le diverse correnti culturali dell’epoca, i cambiamenti di
civilizzazione in atto a livello planetario, sono elementi non trascurabili. Occorre piut-
tosto rendersi conto fino a che punto il Concilio ha permesso e permette oggi al cri-

“J.-M. AUBERT, Abrégé de la morale catholique, Desclée, Paris 1987. Dello stesso autore si ve-
da: Loi de Dieu, lois des hommes, Desclée, Tournai 1964; La morale chrétienne selon saint Thomas, in *“Se-
minarium” 3 (1977), 780-811; La morale, Centurion, Paris 1992.



96 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

stiano di ritrovarsi all’interno di un universo decomposto e in continua trasformazio-
ne. Dopo la caduta del comunismo - per non limitarci che, concludendo, ad un solo
esempio -, risalta ancora meglio I’apporto allora fornito in materia di liberta religiosa.

3. DOPO 1L CONCILIO

All’indomani della chiusura del Concilio, nel momento in cui la liturgia roma-
na adotta le lingue moderne volgari, i preti non parleranno pil latino, come molti I’a-
vevano fatto fino a poco tempo addietro. Gli stessi fedeli, anche se sovente dotati di
un grado d’istruzione minimo, erano in grado di capire il significato del Vangelo pro-
clamato in latino durante la celebrazione liturgica, spesso aiutati da un messalino bi-
lingue di facile accesso. La frustrazione che tale fase di passaggio produsse, soprat-
tutto per 1’aporia linguistica in ambito di insegnamento teologico, non fu irrilevante.
Se la collana Sources chrétiennes ebbe da subito grande successo, la ragione ne fu
che, con la traduzione della patristica greca e latina in francese, una possibilita di lin-
guaggio corrente veniva restituita. Si assistette allora ad innumerevoli traduzioni del-
la Bibbia, non solo nelle diverse lingue, ma con versioni diversificate all’interno del-
la stessa lingua, e un certo periodo di tempo dovette passare prima di poter trasferire,
ad esempio, I’insegnamento morale, in una terminologia adeguata in lingua moderna.
Molte cose si dicevano in latino o, se si dicevano in italiano o in francese, era dal lati-
no che traspiravano sostanza e contenuto. Dunque, non foss’altro che dal punto di vi-
sta linguistico, la decisione del Concilio sollecitava ad un nuovo inizio, con strumen-
ti spesso da inventare.

3.1. La teologia biblica

Alcune questioni di fondo erano sul tappeto. Coloro che hanno colto la portata
della riflessione conciliare sulle problematiche speciali della morale, si sono indiriz-
zati verso la teologia biblica: tra i nomi pit celebri, Dodd, Lhour, Schlier, Schnacken-
burg, Schiirmann, Spicq". Il Concilio aveva indicato in san Tommaso il punto privi-
legiato di riferimento per lo studio della teologia; al di fuori dell’edizione della Revue
des Jeunes, in francese, le traduzioni di san Tommaso risalivano d’altronde tutte al
XIX secolo, effettuate in uno stile ormai inabbordabile. E per gli studenti si trattava o
di non leggere pit san Tommaso, oppure di tornare a conoscere bene il latino. Privati

* Indichiamo semplicemente alcune opere, senza pretesa di esaustivita, per ciascuno degli Autori
citati. C.H. DODD, Morale de I'Ewmgile, Plon, Paris 1958; J. L'HOUR, La morale de I'Alliance, Gabal-
da, Paris 1966; ID. - M. GILBERT - J. SCHARBERT, Morale et Ancien Testament, Centre Cerfaux-Lefort,
Louvain 1976; H. SCHLIER, Riflessioni sul Nuovo Testamento, Paideia, Brescia 1976; 1D., Linee fonda-
mentali di una teologia paolina, Queriniana, Brescia 1995% R. SCHNACKENBURG, Die sittliche Bot-
schaft des Neuen Testamentes, Hiiber, Miinchen 1954; H. SCHURMANN, Die Gemeinde des Neuen Bun-
des als der Quellort des sittlichen Erkennens nach Paulus, in “Catholica” 26 (1972), 15-37; di C. SPICQ,
Théologie morale du Nouveau Testament, 2 voll., Gabalda, Paris 1965; ID., Connaissance et Morale dans
la Bible, Editions Universitaires-Cerf, Fribourg-Paris 1985.



GraziaNo Borgonovo 97

del riferimento ai manuali della tradizione casuistica, ancora in possesso di scarse co-
noscenze relativamente alla tradizione patristica latina e greca, le energie si indirizza-
rono verso lo studio della Bibbia. Il modo di leggere la Scrittura risultd talvolta trop-
po “fondamentalista”, troppo legato alla materialita del testo, a detrimento sia della ri-
flessione morale complessivamente considerata, sia della comprensione particolare
del ruolo della legge e dei comandamenti all’interno della dinamica morale. La Scrit-
tura non possiede lo stile di un codice canonico e neppure quello di un manuale; si ar-
rivo percio a concludere tal’altra ch’essa non enuncia regole. Le parti conclusive del-
le Lettere paoline vennero in questo senso interpretate quali semplici esortazioni pa-
renetiche, e non come contenenti indicazioni costitutive per la vita cristiana.

Il ritorno alla Scrittura rappresenta senza alcun dubbio una chance privilegiata
per la Chiesa, un’occasione provvidenziale. Da ormai sei-sette lunghi secoli non si era
pil verificata una riflessione morale sostenuta cosi da vicino dalla Sacra Scrittura, co-
me accadde invece dopo il Concilio. Percepire, ad esempio, il tema della legge a par-
tire dalla Rivelazione nei due Testamenti e nel contesto dell’ Alleanza piti volte rinno-
vata, era una cosa del tutto inimmaginabile prima del Vaticano II. Se la teologia mo-
rale poteva citare san Paolo o san Giovanni, si trattava pur sempre di riferimenti
esterni. Il discorso teologico veniva costruendosi da sé, indipendentemente dalla sim-
bolica scritturistica. Per una sorta d’istinto di sopravvivenza, i teologi si sono volti al-
la Scrittura. Si sono attraversati momenti difficili, non tutti i debiti sono stati ancora
saldati, ma un salutare rinnovamento & giunto. Dai tempi della grande scolastica, il
XIII secolo, nessun’altra epoca ha potuto riflettere sull’agire cristiano partendo
espressamente dalla Serittura o rendere la simbolica cristiana determinante dall 'inter-
no per la comprensione dell’agire umano e della regola morale, come oggi & invece
possibile e necessario che accada.

3.2. La filosofia morale

Coloro che non hanno focalizzato attorno alla Scrittura I’ambito delle proprie
ricerche, hanno preferito volgersi, data la situazione precaria della teologia, alla filo-
sofia morale®. Hanno privilegiato, come il Concilio sembrava suggerire, la coscienza
e ’autonomia delle realta terrestri, stante la crisi profonda in cui I’idea di finalita e di
legge versavano.

La teologia morale era da tempo venuta costruendosi prescindendo dalla fina-
litd; almeno per quest’aspetto, dunque, i due ambiti - teologico e filosofico - collima-
vano. Era noto che san Tommaso avesse composto un trattato sulla beatitudine, ma -
si diceva - la trattazione dei novissimi copre un orizzonte equivalente. «L.’uomo & sta-
to creato per conoscere, amare, servire Dio e giungere cosi in Paradiso»: il Paradiso fa

# Oltre ai gia citati Maritain e Gilson, si veda anche, in ambito filosofico, J. DE FINANCE, Ethi-
que générale, Presses de 1"Université Grégorienne, Roma 1967; Cl. BRUAIRE (ed.), La Morale, sagesse et
salut, Communio-Fayard, Paris, 1980; A. LEONARD, Le fondement de la morale. Essai d’éthique philo-
sophique, Cerf, Paris 1991.



98 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

evidentemente parte delle cose ultime. E se «conoscere, amare, servire Dio in questa
vita» fa certamente parte della morale, con i comandamenti di Dio bisognava pure, in
un modo o nell’altro, fare i conti. Ma alla legge e ai comandamenti il Concilio riserva
solo pochi cenni. Da essi deve dunque prescindere la trattazione della coscienza cri-
stiana, conclusero alcuni. E siccome la riflessione, privata dei fondamenti metafisici,
non era piu in grado di cogliere il rapporto tra 1’atto umano e il fine ultimo, la liberta
umana divenne il punto focale di ogni indagine.

La crisi della nozione di legge esplose in riferimento alla legge naturale e in-
globo i comandamenti di Dio in quanto legge dell’ Antica Alleanza. Senza contare che
dalla legge nuova evangelica aveva da secoli fatto astrazione perfino lo stesso ap-
proccio teologico. L’autonomia della persona umana, affermata dal Concilio in Gau-
dium et Spes, n. 36, e ribadita a proposito della dignita della coscienza (GS, n. 41),
sembra dunque assurgere a segno distintivo della morale autentica.

a) Autonomia e virti teologali

Se si afferma che la morale & autonoma®, sorge allora il problema dell’agire
propriamente cristiano. Se Dio ha lasciato I’'uomo, come dice il Libro del Siracide, «in
mano al suo consiglio» (Sir 15,14); se la liberta umana si determina da sé verso il be-
ne, essendo 1’'uomo responsabile della propria vita, che cosa € ancora propriamente
cristiano? Forse che non ogni uomo & chiamato a compiere il bene? Non potrebbe la
fede essere allora intesa come un supplemento d’intenzione, un supporto di motiva-
zioni per I’agire comune? Faremo in questo caso il bene, ma per amor di Dio; oppu-
re: lo faremo, come Cristo 1’ha fatto. Il contenuto dell’agire, compresa la sua manife-
stazione esterna, rimarrebbe per0 identico per tutti. La fede cristiana aggiunge le in-
tenzioni e il mistero di Cristo scompare dall’agire cristiano; la dimensione mistica
della carita non incide sull’atto umano, rispetto a cui rimane un corpo estraneo.

Si verifica dunque, in simile prospettiva, una formalizzazione della riflessione,
che si chiude su se stessa e considera come non pertinente alla determinazione del di-
scorso razionale tutto cio che & d’ordine propriamente teologico: il mistero di Cristo e
il mistero della carita. Se si dimentica - ecco il punto! - la fonte di questa autonomia,
la carita in cui ’'uomo € restituito a se stesso attraverso il sangue di Cristo, attraverso
la redenzione che Cristo ha operato; se si dimentica la beatitudine soprannaturale, che
si anticipa e si dona negli atti meritori del battezzato, per considerare la liberta nella
sua sola capacita di auto-riflessione, allora la domanda sorge: che cosa apporta il mi-
stero della salvezza? Cosa & propriamente cristiano?* E cio che determina 1’agire
umano nella responsabilita concreta rispetto ai diversi ambiti d’azione resta estraneo
al cristianesimo.

* Cfr. A. AUER, Autonome Moral und christlicher Glaube, Patmos Verlag, Diisseldorf 1971. Tra i
principali seguaci della stessa scuola teologica possono essere annoverati K. Demmer, B. Schiiller e F.
Bockle.

* Cfr., per es., . FEUCHS, Existe-t-il une “morale chrétienne”?, Duculot, Gembloux 1973.



Graziano Borgonovo 99

b) Autonomia e Magistero

La questione dell’autonomia & divenuta piu delicata a partire dall’Enciclica Hu-
manae vitae, soprattutto per la progressiva messa in discussione del Magistero della
Chiesa e della sua competenza. L.’ interrogativo non concerneva ormai piu solo il rap-
porto ragione-fede, natura-grazia, natura umana-natura divina in Cristo, ma, in termi-
ni sociologici, si estendeva al ruolo stesso del Magistero ecclesiale.

Occorre dire che ’assenza di riflessione sui fondamenti della morale ha con-
tribuito all’estrinsecismo del Magistero. Le sue affermazioni sono da alcuni colte co-
me esterne alla coscienza, per la formazione del cui autonomo giudizio esso dovreb-
be limitarsi a fornire elementi. Tale carattere di ultima istanza proprio della coscienza
verra sintetizzato da alcuni autori nella formula, di marca razionalista, secondo cui la
coscienza € infallibile”. La ragione, dal canto suo, non & allora riconosciuta nella sua
vocazione alla verita; la verita non concepita come trascendente e dunque regolatrice
I'azione. Come pretendere - e come sopportare - , se la ragione non si riferisce pill
spontaneamente alla verita, se non comprende piu che ¢’ una via al vero per cui & fat-
ta e vive, che una legge qualsivoglia le venga ricordata? Il Magistero ¢ collocato al-
I’esterno della coscienza, forse proprio perché la coscienza si & posta all’esterno del
Magistero. E il pronunciamento autorevole, la “legge”, non appare pil per cio che in
realta &: cio che conferisce la forma, nel senso metafisico del termine, all’atto umano.

¢) Autonomia e fine ultimo

Se la coscienza € lasciata a se stessa, di cosa andra alla ricerca? Come agire? Per
che cosa agire? A partire dal momento in cui la finalita, I'inclinazione verso il vero e
il bene, cessa di essere riconosciuta presente, |’agire morale non sara pitl giudicato in
rapporto al bene supremo, ma relativamente ai beni particolari acquistati o acquisibi-
li attraverso le esperienze contingenti della vita. Verranno ponderate le conseguenze e
gli effetti dei molteplici beni particolari a disposizione, verra stabilita una proporzio-
ne tra gli effetti buoni e gli effetti cattivi. Esempio: se, uccidendo un uomo, ne salvo
altri dieci, posso compiere un tale atto? Si pud fare il male perché ne venga il bene?
L’effetto buono prodotto non giustifica forse un tale atto?

Entrare in questa logica, per cui si giudica della moralita dell’atto a partire dai
suoi effetti e dalle sue conseguenze, o dalla proporzione tra gli effetti buoni e gli ef-
fetti cattivi che produce, fa perdere di vista il fatto che vi possano essere atti intrinse-
camente buoni e atti intrinsecamente cattivi. Si chiama moralita ex objecto, la mora-
lita che giudica in funzione di cid che oggettivamente gli atti vogliono, in funzione
dell’oggetto del volere. Cid verso cui il volere si dirige, & buono o cattivo? Se non &
buono, di qualunque tipo siano le conseguenze, non & un atto compiendo il quale 1’uo-

* Si vedano al proposito le osservazioni del Card. J. Ratzinger nell’articolo “Coscienza e verita”, ri-
prodotto in G. Borgonovo (ed.), La coscienza, LEV, Citta del Vaticano 1996, pp. 17-39. Sempre di J. Rat-
zinger, cfr. anche Magistero ecclesiastico, fede, morale, in AA.VV., Prospettive di morale cristiana. Sul
problema del contenuto e del fondamento dell’ethos cristiano, Citta Nuova, Roma 1986, pp. 37-58.



100 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

mo si avvicina a Dio. Se si adotta, come criterio discriminante di moralita, la ponde-
razione dei beni in gioco, la misurazione degli effetti prevedibili, o la valutazione sul-
la base delle circostanze di cio che & bene e di cid che & male, si finisce necessaria-
mente, in un modo o nell’altro, nell’utilitarismo. L’autonomia della ragione morale
non implica affatto tutto cio. A partire dal momento in cui, a differenza di Kant, non
si richiama pit alla legge, e a partire dal momento in cui, a differenza della tradizio-
ne, si separa dall’adesione di fede, allora si, la ragione morale viene a ritrovarsi posta
sul clinare dell’utilitarismo.

d) Autonomia e comandamenti particolari

Altra difficolta: la cosiddetta opzione fondamentale®. Posto che la liberta si de-
termini per il bene; posto che nelle circostanze concrete ricerchi il comportamento pit
adatto per avvicinarsi il piti possibile a tale bene; cid che determina la moralita del-
I’atto sarebbe, non la sua conformita ai comandamenti di Dio o ai precetti della Chie-
sa, ma I’intenzione con cui il soggetto agisce. L’ opzione fondamentale per la fede e
per la carita, la scelta per Dio e per il prossimo, decide della moralita dell’atto, poten-
do I’atto stesso essere pill 0 meno conforme alla regola oggettiva dell’azione. Cid che
¢ vincolante, non & tale regola oggettiva.

La teoria ¢ andata affermandosi, con echi sulla stampa e consensi prevedibili
nell’opinione pubblica, a proposito della morale sessuale. Ma il problema intellettua-
le di fondo & il seguente: a chi - o verso che cosa - la liberta umana deve rivolgersi per
trovare i criteri, le forme, le regole del suo comportamento?

3.3. Prospettive. Morale della beatitudine e delle virti

Non bisogna affatto minimizzare la difficolta in cui & venuta trovandosi dopo il
Concilio la teologia morale, da una parte nei confronti della Scrittura, dall’altra nei
confronti dell’autonomia della ragione. Come essa si situa rispetto alla fede, rispetto
al Magistero, rispetto al fine ultimo, rispetto ai comandamenti e precetti particolari:
ecco I'insieme dei problemi scottanti, radicali, con cui la teologia morale ha dovuto
confrontarsi e che 1’hanno agitata negli ultimi trent’anni, quando ancora, fino a poco
tempo addietro, non se ne avvertiva I'imminente comparsa.

E all’interno di questo sommovimento, 1’invito costantemente ripetuto, da Leo-
ne XIII a Giovanni Paolo II - Concilio Vaticano II compreso® - , allo studio di san

“ Cfr., per una corretta valutazione del problema, M. FLICK - Z. ALZEGHY, L’opzione fonda-
mentale della vita morale e la grazia, “Gregorianum” 41 (1960), 593-619; D. TETTAMANZI, Teologia
morale e peccato: alcune discussioni attuali, in “La Scuola Cattolica” 115 (1987), 610-657; D. COMPO-
STA, La nuova morale e i suoi problemi, LEV, Citta del Vaticano 1990; L. MELINA, Morale: tra crisi &
rinnovamento, Ares, Milano 1993, pp. 63-79.

T Cosi nel Decreto Optatam totius sulla formazione sacerdotale (28 ottobre 1965): «Inoltre, per il-
lustrare quanto pil possibile i misteri della salvezza, gli alunni imparino ad approfondirli e a vederne il nes-
so con un lavoro speculativo, avendo san Tommaso per maestro» (n. 16); e nella Dichiarazione Gravissi-
mum educationis sull’educazione cristiana (28 ottobre 1965): «Analogamente la Chiesa ha grande cura del-
le scuole di grado superiore, specialmente delle universita e delle facolta. Anzi, in tutte quelle che da essa



GRraziano Boraonovo 101

Tommaso d’Aquino. Nell’ambito della ricerca morale, tale sollecitazione indica
senz’altro la ripresa consapevole di una riflessione incentrata sulla beatitudine e sulle
virtl, quali principi propri di una vita veramente buona. Il fatto che un’abbondante let-
teratura teologica e filosofica sull’argomento sia ormai a disposizione®, lascia ben
sperare per 1’avvenire®.

dipendono, mira organicamente a che le varie discipline siano coltivate secondo i propri principi e il pro-
prio metodo, con la libertd propria della ricerca scientifica, in maniera che se ne abbia una sempre pit
profonda comprensione e, indagando accuratamente le nuove questioni e ricerche suscitate dai progressi
dell’epoca moderna, si colga pitl chiaramente come fede e ragione si incontrano nell’unica verita, seguen-
do le orme dei Dottori della Chiesa, specialmente di san Tommaso d’ Aquino» (n. 10).

* Cfr., per esempio, S. PINCKAERS, Le renouveau de la morale, Casterman, Tournai, 1964; ID.,
L'Evangile et la morale, Editions Universitaires-Cerf, Fribourg-Paris 1990 (oltre al gia citato Les sources
de la morale chrétienne); A. MacINTYRE, After Virtue. A Study in Moral Theory, Notre Dame/Indiana
1981; ID., Three Rival Versions of Moral Enquiry. Encyclopaedia, Genealogy and Tradition, Notre Da-
me/Indiana, 1989; R. CESSARIO, The Moral Virtues and Theological Ethics, Notre Dame/Indiana, 1991;
ID., Le virtii, Jaca Book, Milano 1994; G. ABBA, Felicita, vita buona e virti, LAS, Roma 1995

* Un ringraziamento particolare va a Padre Albert Chapelle, Professore alla Facolta di Teologia
della Compagnia di Gest di Bruxelles. Il presente articolo & infatti parte integrante di un volume (redatto
assieme, appunto, da A. Chapelle e G. Borgonovo) che sara tra breve pubblicato in lingua italiana.



102 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI




RTLu V (1/2000), 103-130 103

Techne e Aletheia.
Dal paragone alla metafora

Michele Amado
Facolta di Teologia (Lugano)

«Una volta non solo la tecnica aveva il nome di fechne. Una volta si chiamava
techne anche quel disvelare che produce (aletheia) la verita nello splendore di ¢io che
appare. Una volta si chiamava fechne anche la produzione del vero nel bello, fechne si
chiamava anche la pdiesis delle arti belle» (M. Heidegger)'.

1. INTRODUZIONE

1.1. La posta in gioco

Una delle questioni pit urgenti e per nulla risolte del XX secolo ¢ la determina-
zione dell’essenza della tecnica moderna’. L’universo della tecnica modifica tutti gli

' M. HEIDEGGER, Saggi e discorsi, tr. it., Mursia, Milano 1976, p. 26.

* Parlare di essenza della tecnica pud suscitare giustificate critiche. Queste affermazioni hanno un
sapore heideggeriano, e da pil parti & avvertibile un’insofferenza rispetto ad un pensiero che ha saturato i
dibattiti filosofici del nostro secolo. Inoltre la determinazione dell’essenza pare essere un ritorno alla meta-
fisica classica che certamente non trova oggi molti consensi. Pur adottando una terminologia heideggeria-



104 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

aspetti fondamentali delle societa a livello globale: lo sviluppo tecnologico incide sulla
vita politica, economica, sociale, sanitaria, culturale, scientifica, estetica, morale. Questi
ambiti disciplinari tradizionali non sembrano essere in grado di seguire questa evolu-
zione accelerata.

Da sempre le innovazioni tecniche hanno posto nuovi problemi, ad esempio per
I’etica, ma oggi sembra che gli stessi problemi posti trovino prima delle risposte tec-
niche che morali. Quando I’'uomo si pone problemi di carattere morale a partire dalle
nuove possibilita offerte dalla tecnica, si pensi alla biogenetica, scopre che i problemi
sono gia cambiati, risolti pragmaticamente, e nuovi. Il suo ritardo diventa organico.

Lo stesso problema vige per qualsiasi altro ambito disciplinare. Anche la rifles-
sone scientifica marca un ritardo rispetto all’evoluzione tecnologica. Le possibilita
piu bizzarre, attraverso la tecnologia, diventano non solo possibili, ma in parte sono
gia state realizzate prima ancora di essere state davvero pensate. Pellicole del genere
fantascientifico di pochi anni fa sono gia divenute “archeologia”. Si manifesta sempre
piu il fatto che tutto cio che € possibile viene realizzato, piti prima che poi.

Ad esempio lo sviluppo dell’informatica e le nuove possibilita comunicative at-
traverso Internef\ntranet pongono problemi nuovissimi (ad esempio le comunita vir-
tuali), quando quelli precedentemente posti, ad esempio le influenze e le conseguenze
dell’impatto del mezzo televisivo sulla societa, non sono affatto risolti.

Anche 'estetica, la filosofia dell’arte, I’arte, in rapporto all’evoluzione strepi-
tosa delle tecnologie si trovano nella medesima situazione. L arte & posta in questio-
ne dalla tecnica in modi diversi dal passato. La nascita della tecnica fotografica ha
modificato in modo importante lo sviluppo della pittura, ma la fotografia, che oggi a
pieno titolo puo essere considerata in alcuni casi forma d’arte, non ha sostituito o an-
nichilito la pittura. Ma oggi il contesto & differente, non solo I*artista difficilmente rie-
sce a seguire lo sviluppo delle nuove tecniche in rapporto alla propria attivita, ma
sempre pit queste tecnologie svolgono con maggiore efficacia compiti che nella tra-
dizione erano attribuiti all’arte. Pensiamo ad esempio alla sperimentazione delle pos-
sibilita di nuove tecniche effettuata dai tecnici prima ancora che dagli artisti.

I Futuristi, all’inizio del secolo XX, e poi gli Spazialisti nella prima meta del se-
colo, immaginavano [’artista del futuro come I'araldo delle nuove tecnologie, essi
stessi utilizzavano scoperte tecniche recenti per produrre arte. L’artista del futuro era
immaginato come il creativo capace di utilizzare le strumentazioni tecniche pili inno-
vative; oggi la sperimentazione creativa ¢ assunta da chi le tecnologie le sviluppa, fa
parte del processo tecnologico e non pili artistico.

Ad artisti che hanno sperimentato le nuove possibilita tecniche offerte dall’e-
lettronica (pensiamo alla videoarte o arte elettronica) si sono sostituiti tecnologi che

na non ci sentiamo heideggeriani, e le nostre proposte interpretative si differenziano nettamente da quelle
del filosofo di Messkirch. Non intendiamo neppure restaurare concezioni metafisiche desuete. Crediamo
semplicemente che I'universo tecnologico moderno-contemporaneo si differenzi notevolmente da quelli
antico e medioevale, per delle caratteristiche comuni che ci pare di poter delineare. Se ci sono dei caratteri
comuni possiamo parlare di un universo (sebbene differenziato internamente).



MicHELE AMADO 105

propongono sul mercato strumenti in grado passare dall’immagine alla musica o al
suono elettronicamente per fini ludici.

Non & sufficiente che 1’artista utilizzi nuove tecnologie per risolvere il rapporto
arte-tecnica, anche per 1’artista ¢ necessaria una riflessione sul senso sia della tecnica
sia dell’arte. Ci0 procura ritardi ma non sempre questi sono da considerarsi negativa-
mente. Anche il filosofo dell’arte, il filosofo che si occupa di estetica, deve fare un
passo indietro, al fine di sapere se il suo ambito disciplinare sia quello dell’arte o non
piuttosto, oggi, quello della tecnica (la tecnica come estetica, o I’estetica della tecni-
ca, sulla scia ad esempio dello spirito Futurista?).

Secondo Martin Heidegger la questione della tecnica non & un problema tecni-
co. La tecnica non & solo uno strumento dell’'uomo che puo essere utilizzato bene o
male, la tecnica di per sé non & neutrale; essa stessa ¢ una forma di pensiero, un’im-
postazione fondamentale nella storia del pensiero. Per un certo periodo Heidegger ha
collocato la tecnica moderna e contemporanea nella “storia dell’essere”. Non gli inte-
ressava riproporre una filosofia della storia, che per altro ha contribuito ad affossare.
La tecnica non era per Heidegger semplicemente un prolungamento e un potenzia-
mento della sensibilita umana, uno strumento di conoscenza e di modificazione del
mondo e della natura, ma una manifestazione dell’essere. La tecnica contemporanea
non sarebbe esclusivamente una creazione dell’uomo, piuttosto una possibilitd onto-
logica; una possibilita dell’essere che si manifesta. L'uomo non crea I’essere (né se
stesso, neppure con le nuove possibilita offerte dalla tecnica), semmai, secondo Hei-
degger, cura ’essere (o lo nega, o siribella ad esso), scopre le varie manifestazioni del
logos dell’essere. La tecnica andrebbe pensata anche come svelamento dell’essere e
delle sue possibilita.

Svelamento & una possibile traduzione di aletheia, parola greca che si ren-
de comunemente con verita: non-nascondimento. Il filosofo pud porsi la questio-
ne della verita della tecnica, come pud porsi la domanda della verita di qualsiasi
cosa. La prospettiva nella quale ¢i muoviamo ¢ diversa: affermiamo che la tecni-
ca nella sua essenza (che non &, come ricordato, un aspetto tecnico) svela qualcosa
dell’essere, della realta. In questa prospettiva la tecnica svela, attraverso le proprie
vie, la realtd, ne & una sua manifestazione al di 1a delle invenzioni e creazioni del-
I’'uomo. II fatto che 1'uomo abbia realizzato questa possibilitd non significa affat-
to che sia lui a determinarla. L uomo, ad esempio, pud decidere di uccidersi, ma pud
farlo solo perché & mortale, altrimenti non potrebbe farlo. Non dipende da lui es-
sere 0 non essere mortale. La tecnica ¢ uno svelamento dunque ha a che fare con la
verita.

Ma come e perché inserire in questo discorso I’arte, o pill in generale, la rifles-
sione estetica? E una via conveniente da seguire o & solo un sentiero secondario che in
fin dei conti interessa solo agli addetti ai lavori? Dal momento in cui scriviamo que-
sto articolo siamo della prima opinione. La posta in gioco & quella di aprire delle vie
feconde, attraverso la riflessione delle relazione arte-tecnica e verita, per interpretare
la nostra esistenza nel mondo della tecnica.



106 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

1.2. Un’ipotesi di lavoro: la metafora della vicinanza-distanza

Martin Heidegger tenne nel 1950 una conferenza intitolata Das Ding presso
I’ Accademia di Belle Arti bavarese. Il luogo in cui questa conferenza fu pronunciata
fa pensare che in qualche modo il tema era inerente 1’arte, anche se Heidegger non lo
disse esplicitamente. Il tema della cosa era gia stato da lui affrontato nel 1935 in una
conferenza svolta per la Kunstwissenschaftliche Gesellschaft di Friburgo in Brisgovia
intitolata Der Ursprung des Kunstwerkes. In questo caso gia il titolo del saggio face-
va esplicito riferimento all’arte. Quella conferenza contribui notevolmente a promuo-
vere una riconsiderazione da parte dei filosofi del carattere disvelante dell’opera d’ar-
te, in contrasto con quella tradizione che I’aveva relegata nell’ambito del fantastico,
del sentimento, dell’immaginario, del piacere; tradizione che aveva attribuito alle
scienze il compito di occuparsi della verita e della spiegazione del reale.

Nella relazione del 1935 Heidegger si interrogava sull’essenza dell’arte do-
mandandosi in che modo si differenziasse dalle pure e semplici cose. Analizzando
queste ultime egli pose la questione della loro essenza: «In che consiste il carattere di
cosa di queste cose?»’. Dopo aver ricordato diverse interpretazioni dell’essenza della
cosa, ha parlato del concetto di mezzo, in quanto riteneva che la cosa-mezzo fosse po-
sizionata ad un livello intermedio fra la cosa e |’opera d’arte.

A titolo d’esempio analizz0 una cosa-mezzo assai comune: un paio di scarpe da
contadino. Non interpretd 1’essenza degli scarponi a partire dagli oggetti scarponi, ma
da una rappresentazione sensibile degli stessi in un dipinto di Van Gogh. Il quadro
non & una mera copia di una cosa-mezzo bensi il luogo dello svelamento di cio che le
scarpe sono nella loro essenza in quanto mezzi. Questa essenza era per Heidegger la
fidatezza. «L.’opera d’arte ci ha fatto conoscere che cosa le scarpe sono in verita... &
solo nell’opera e attraverso di essa che viene alla luce I’esser-mezzo del mezzo»*. Nel
dipinto si manifesta di piti che il mezzo stesso, si svela il mondo del contadino. Veni-
re alla luce significa svelarsi (aletheia). Secondo Heidegger nell’opera d’arte la verita
dell’ente si poneva in opera, si manifestava; il mezzo si svelava per quello che era (ol-
tre il suo essere oggetto d’uso).

Ponendosi in opera, la verita (la verita dell’essere) si svela, e questo & il signifi-
cato di bellezza. Per Heidegger (contro Kant) il bello non era «relativo al piacere»’,
ma al farsi evento della verita. La conferenza del ‘50 ha sviluppato quella del ‘35.

La prima parte della conferenza Das Ding trattava dell’essenza della tecnica
contemporanea. Nell’articolo del 35 Heidegger aveva messo in rapporto 1’opera arti-
stica e la cosa-mezzo, nel saggio del *50 poneva in relazione la cosa e la tecnica con-
temporanea che ha caratteristiche molto differenti rispetto al semplice mezzo. Sebbe-
ne Heidegger, nel saggio del *50, non avesse parlato esplicitamente di arte, la sua con-

* M. HEIDEGGER, Holzwege, Klostermann, Frankfurt am Main 1950 (tr.it.: Sentieri interrotti, La
Nuova Italia, Firenze 1987, p. 2).

*vi, p. 21.

* Ivi, p. 64.



MicHeLE AMADO 107

cezione di arte era la chiave per interpretare 1’essenza della cosa, interpretazione che
metteva in contrapposizione il mondo della cosa e quello della tecnica.

Heidegger ha parlato di vicinanza e di distanza in relazione alla tecnica con-
temporanea. Le moderne tecnologie permettono un vertiginoso accorciamento delle
distanze. I mezzi di trasporto permettono di giungere in poche ore dove una volta ci si
impiegava mesi per arrivare. I mezzi di comunicazione di massa, e in particolare la te-
levisione, conducono «all’eliminazione di ogni possibilita di lontananza»; televisione
che «ben presto coprira e dominera tutta la complessa rete delle comunicazioni e de-
eli scambi tra gli uomini»®.

Oggi, a cinquant’anni da quelle affermazioni, non solo non possiamo che
confermare la tendenza indicata da Heidegger, ma dobbiamo riconoscere che 1" ac-
celerarazione della velocita e 1’accorciamento dello spazio e del tempo sono con-
cetti che conducono lo sviluppo tecnologico. La globalizzazione si fonda anche sul-
lo sviluppo tecnologico che incide in modo capillare su tutti gli aspetti dell’esisten-
za quotidiana. A caratterizzare la nostra epoca non & tanto la velocita dei mezzi di
trasporto (aviogetti, missili...), quanto quella dei mezzi di comunicazione di mas-
sa, e soprattutto la diffusione dei computer da tavolo e portatili sui quali & installa-
to Internet.

Heidegger distingueva tra un senso meramente quantitativo di distanza-vici-
nanza e uno qualitativo. La riduzione fisica dello spazio e del tempo non equivale ad
una autentica vicinanza: «Che cosa accade quando attraverso 1’eliminazione delle
grandi distanze tutto & ugualmente vicino e ugualmente lontano? Che cos‘e questa
uniformita nella quale tutte le cose non sono né lontane né vicine, e sono come senza
distanza? Tutto fluisce e si confonde nell’uniforme assenza di distanza»’.

Cid che continuava a mancare, secondo Heidegger, ¢ la vicinanza di cid che é.

In questo discorso Heidegger intendeva il concetto di vicinanza-distanza come
differenza. Delineava una opposizione terminologico-contenutistica tra uniformita,
confusione, uguaglianza da una parte e differenza dall’altra: 1’annichilimento di ogni
distanza-vicinanza prodotta dalla tecnologia & 1’annichilimento della differenza.

L’essenza del mezzo, che era stato il tema centrale della conferenza del 35,
non ¢ 1’essenza della tecnica: il mezzo implica una differenza, la tecnica I’annulla. Il
mezzo & una cosa, la tecnica no. Il mezzo permette all’uomo di accedere ad un mon-
do, ¢ implicita la differenza tra uomo, mezzo e mondo. La tecnica & essa stessa un (il)
mondo, non vi & dietro nulla, 'uomo stesso diventa risorsa, fondo a disposizione di
questo mondo tecnologico.

In un dialogo fra Werner Heisenberg (uno dei fondatori della meccanica quan-
tistica) e Heidegger®, lo scienziato affermava che la tecnologia moderna ha creato de-

® M. HEIDEGGER, Das Ding, in Vortrige und Aufsiitze, Neske, Pfullingen 1954 (tr.it. Saggi e di-
scorsi, Mursia, Milano 1985, p. 109).

" Ibidem.

“11 contesto di questo dialogo era una serie di conferenze organizzate dalla Bayerische Akademie
der Schonen Kiinste sotto il titolo Die Kiinste in technischen Zeitalter.



108 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

gli strumenti cosi potenti che si sono sostituiti alla natura, essi stessi sono il nord (1’o-
rientamento) dello scienziato e dell’uomo. La tecnica e le macchine da essa prodotte,
hanno alterato i rapporti fra uomo e natura. Il destino dell’uomo tecnologico sembra
essere quello dell’assenza di ogni differenza. In altre parole la tecnologia contempo-
ranea tende ad una totalizzazione di se stessa che i mezzi e gli strumenti della tradi-
zione non avevano mai preteso. «Noi siamo, dice Heisenberg, nella stessa situazione
di un capitano di mare la cui bussola non obbedisca piui all’azione magnetica del Po-
lo (la Natura), ma unicamente a quella determinata dalla massa d’acciaio della nave»’.
Nell’articolo del 1935 Heidegger ricercava 1’essenza dell’essere mezzo attra-
verso I'interpretazione di un’opera d’arte. Sara possibile seguire una via analoga per
interpretare 1’essenza della tecnica? Sulla questione torneremo nelle conclusioni.

1.3. Strutturazione del saggio

La prima parte del testo espone lo sfondo problematico del rapporto tra arte, tec-
nica e verita che in prima battuta sembra avere origini storiche ben individuabili. In
particolare la spaccatura tra universo artistico e universo scientifico-tecnico, in rappor-
to alla questione della verita, sembra essere un problema esclusivamente moderno an-
che per il fatto che la tecnica moderna & qualcosa di molto differente da quella antica.

La seconda parte del saggio esplicita alcuni elementi di conflittualita tra mondo
artistico e verita nell’ Antichita e nel Medioevo. Sono ricordate le differenti imposta-
zioni del problema da parte di Platone e di Aristotele che influenzano tutti i dibattiti
successivi sul rapporto arte e verita. Viene fatto riferimento anche alle lotte tra icono-
clasti e iconoduli.

La terza parte esplicita I'impostazione sostanzialmente iconoclastica di buona
parte dell’arte del nostro secolo, ed evidenzia alcuni aspetti del rapporto tra arte, tec-
nica e verita nel mondo contemporaneo.

Le annotazioni conclusive si propongono di aprire possibili scenari che posso-
no fare da sfondo ad una possibile reinterpretazione del rapporto arte-tecnica/verita,
sia attraverso un ripensamento dell’arte intesa come mimesis (e non come creativita),
sia della retorica intesa come struttura del linguaggio (e non come complemento ag-
giuntivo).

2. LA SEPARAZIONE TRA UNIVERSO ARTISTICO E SCIENTIFICO-TECNICO
IN RAPPORTO ALLA QUESTIONE DELLA VERITA

2.1. Separazione tra arte e tecnica nelle estetiche moderne

La concezione di bellezza, e di arte, espressa da Heidegger nel saggio del 1936
& per molti aspetti classica. Anticamente non era delimitata una teoria delle belle arti

* P. CHIODI, Il problema della tecnica in un incontro fra Heidegger e Heisenberg, in “Aut-Aut”
32 (1956), 92.



MicHELE AMADO 109

rispetto alla concezione generale di tecnica, questo perché «il concetto greco di tech-
ne (e anche quello latino di ars) ricopre infatti agevolmente sia cid che denominiamo
arte, sia cid che denominiamo tecnica»".

Nella sensibilita estetica moderna questa assenza di distinzione appare quasi fa-
stidiosa. Dopo la teorizzazione kantiana dell’artista come genio e dell’estetica come
regno del gusto, del sentimento, della bellezza e del piacere; dopo che (gia dal Baroc-
co, ad esempio da Francesco Bacone) 1’essenza dell’arte & stata fondata sulla fantasia
e sull’'immaginazione; dopo che I’arte, o meglio 1’estetica e in seguito la filosofia del-
I’arte sono nate; dopo che le belle arti hanno trovato un loro ambito disciplinare auto-
nomo, sembra strano pensare che per i greci I’arte non si distinguesse dalla tecnica.

L’opera d’arte € ancora spesso interpretata come espressione autentica dell’inte-
riorita del sentimento e dell’emozione dell’artista. E necessario risalire all’ origine delle
estetiche moderne per comprendere i fondamenti della distinzione tra tecnica ed arte.

La bellezza piu elevata, per Kant, & quella libera (vaga). Essa non & legata a nul-
la, a nessuna conoscenza, o interesse, o realtd; essa astrae da tutto cid. La tecnica al
contrario ¢ volta all’utile, all’efficace, alla conoscenza, alla misurazione e alla tra-
sformazione della natura per motivi che nulla hanno a che fare con la bellezza libera
e disinteressata: con la tecnica 1’'uomo & interessato a modificare la realta a suo favo-
re. La tecnica si adegua ad esigenze specifiche, risponde a questioni pratiche. Hegel
nella sua Estetica sostiene che la fine della forma d’arte romantica conduce ad un ar-
te che va oltre se stessa, un’arte che non intende pili rappresentare nulla, un’arte libe-
ra di utilizzare qualsiasi materia o tecnica. «Oggi I’ artista, il cui talento e genio si & li-
berato per sé dalle precedenti limitazioni ad una forma d’arte determinata, dispone a
suo piacimento di ogni forma come di ogni materia»''. L’arte intende «liberare se stes-
sa dal contenuto rappresentato... ben oltre ogni penoso intreccio con la limitazione
della realta»'.

L’arte «non ha altra vocazione se non quella di trarre ad adeguata e sensibile pre-
senza quel che & in se stesso contenuto»". Il culmine (il compimento e dunque la fine)
dell’arte romantica si manifesta nell’umorismo del comico grazie al quale si dissolve
ogni unita tra la libera soggettivita e ogni contenuto oggettivo, e particolare: «a questo
culmine la commedia conduce al contempo alla dissoluzione dell’arte in generale»',

Per Hegel tutte le arti hanno come fine quello di rappresentare in apparenza e
forma reale 1’eterno e il divino, cid che & in sé e per sé vero. La commedia perd non
rappresenta nulla di cio, anzi la sua tecnica e di per sé auto-distruttiva, non produce
I'assoluto a realtd. Nella commedia la presenza dell’assoluto non compare pill in un

 G. SALMERI, L’arte imita la natura, in AA.VV., Strana Presenza, a cura di M. Amadd, Aspa-
sia, San Giovanni in Persiceto (Bologna), 1997, p. 136.

"' G.W.F. HEGEL, Asthetik, Aufbau-Verlag, Berlin 1955 (tr.it. Estetica, Einaudi, Milano 1976, to-
mo. L, p. 684).

* Ivi, pp. 676.683.

" Ivi, p. 684.

* fvi, tomo 11, p. 1380.



110 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

unione positiva con i caratteri dell’esistenza reale «bensi si affermano solo nella for-
ma negativa secondo cui tutto cio che all’assoluto non corrisponde si elimina e solo la
soggettivita come tale si mostra, in questa dissoluzione, certa di se stessa ed in sé ras-
sicurata»'. Con ci0 appunto ’arte si dissolve. La verita in sé, I’assoluto, si manifesta
solo nella dissoluzione dell’arte, e dunque nella dissoluzione delle materie ¢ delle tec-
niche dell’arte. Per Hegel I’arte ha a che fare con la verita, anche se solo nella sua dis-
soluzione.

Gran parte dei fenomeni artistici dell’arte tra la fine del XIX secolo e buona
parte del XX, si possono interpretare con la chiave interpretativa fornita da Hegel (e
in parte dalle estetiche di matrice idealistica successive). Da una parte ’arte divie-
ne libera di utilizzare qualsiasi materia o tecnica senza perd alcun fine oggettivo,
rappresentativo, senza anzi nessun fine. Il genio diviene un’artista che va oltre 1’ar-
te, oltre I’opera, oltre I’operare, oltre se stesso. Solo nella dissoluzione delle proprie
opere - dato che nessuna di esse pud corrispondere all’assoluto - si svela ancora
’assoluto.

Marcel Duchamp, tra i piti importanti artisti della prima parte del XX secolo, da
grande umorista, fa opere senza farle (i ready-made), ¢ poi non fa opere per farle (gio-
ca a scacchi). Non conta pit 1’opera ma solo 1’ atto creativo, il gesto (si pensi alle ope-
re di Jakson Pollock e di Lucio Fontana). Nell’arte concettuale & affermato solo il con-
cetto e non pitl il gesto, dove il concetto nega il concetto (Joseph Beuys...), dove I’ar-
te sembra essere 1’assenza dellarte.

Tutto il contrario della tecnica contemporanea volta a presentarsi sempre piu
potente e veloce ed efficace, utile, facile da usare, presente massicciamente nel mon-
do, nella vita di tutti i giorni. Ogni scoperta scientifica deve trovare al piil presto una
traduzione tecnica che permetta di applicarla, ogni ricerca si applica a un dato del rea-
le attraverso la tecnica.

La tecnica si rapporta alla scienza fondata sulla ragione che intende svelare (ve-
rita) il reale; la natura, I’arte & relata alla fantasia, all’'immaginazione con fini che di
certo non sono quelli di dominare o modificare il mondo praticamente. L.’arte non &
una tecnica di svelamento del reale, nessuno chiede all’artista di dire come & fatto un
atomo, o di spiegare rigorosamente la costituzione sia ondulare sia corpuscolare della
luce; nessuno va a farsi operare le tonsille da un artista.

2.2. Quando arte era scienza

Il divorzio tra arte e scienza e tecniche. precede di fatto la nascita delle Estetiche
moderne. | motivi vanno ricercati sia nel tentativo di fondare I’arte con categorie di-
verse da quelle della scienza (la fantasia, I’immaginazione, si pensi, in proposito, al gia
citato Francesco Bacone e a Giambattista Vico), sia nello sviluppo delle scienze e del-
la tecnica. Ma tali motivi non sono ricollegabili alla nascita dell’epoca moderna. Infat-
ti ai suoi albori scienza ed arte ancora si identificano anche se in modo molto diverso

" Ibidem.



MicHeLE AMaDO 111

rispetto alle opere antico-medioevali. Esplicitiamo questa differenza facendo riferi-
mento a due opere, una sorta nel contesto medioevale, una in quello moderno.

Prendiamo ad esempio il nartece del timpano di Vézelay del XII secolo. Questa
opera, che al centro rappresenta la Pentecoste (ma come ha ben rilevato Rémi Brague,
¢ anche un Giudizio universale'®), non & un’immagine nel senso moderno. L’immagi-
ne secondo la concezione iniziale della modernita si sviluppa parallelamente a quella
di spazio. In termini moderni lo spazio & quello della visione, ovvero lo spazio conce-
pito dal punto di vista prospettico dell’'uomo. Il mondo ¢ inteso come immagine del
mondo"”.

Lo spazio & misurabile per il fatto che ¢ paragonato all’'uomo. L’immagine mo-
derna & quella che rende il mondo oggettivo, ovvero gettato contro I'uomo stesso che
diviene soggetto (sub-iectum): fondamento di ogni misurazione del mondo stesso. E
questa concezione di uomo come soggetto della misurazione del mondo a fondare la
scienza moderna.

Anticamente oltre a questa possibilita di concepire lo spazio ve ne erano altre
che si accostavano 1'una con 1'altra. La Pentecoste di Vézelay non & propriamente
un’immagine, caso mai € un accostamento organico di immagini diverse, rappresen-
tate da punti di vista distinti; i diversi quadri accostati hanno anche differenti propor-
zioni. L'immagine dell’inizio della modernita & simultanea e riprodotta da un unico
punto di vista sia spaziale sia temporale. L.’opera scolpita sul timpano di Vézelay si
sviluppa in diversi tempi: in essa & raccontato sia il passato, sia il presente sia il futu-
ro escatologico. San Pietro ¢ rappresentato due volte, in diversi contesti spaziali e
temporali'.

Boris Uspenskij ha giustamente rilevato come in molte descrizioni di opere nel
Medioevo, destra e sinistra erano rovesciate secondo la nostra prospettiva”. Destra e
sinistra lo sono rispetto all’opera, come avviene in un’aula di tribunale dove destra e
sinistra lo sono rispetto al giudice. Solo con la nascita dell’immagine moderna si ro-
vescia I"attribuzione spaziale della destra e della sinistra perché il centro diventa chi
guarda, e questo & ovvio dal momento che I'immagine ¢ costruita secondo un unico
punto di vista spaziale-temporale.

La Pentecoste di Vézelay pit che un immagine ¢ un testo scritto con caratteri
ideografici, un testo che va letto, un racconto che narra la verita della nostra esisten-
za, ma anche di tutto il cosmo. La fascia circolare di medaglioni esterna rappresenta il
tempo nel suo scorrere in senso ciclico. La fascia pill interna rappresenta lo spazio, o

' Remi Brague, Sul Timpano di Vézelay, in Quaderni di “The Foundation For Improving Under-
standing Of the arts”, 2, Jaca Book, Milano 1988.

" M. HEIDEGGER, Die Zeit des Weltbildes (tr.it.: L’epoca dell’immagine del mondo, in Sentieri
interrotti, pp. 71-101).

" Una volta lo troviamo vicina a Cristo, sulla sua destra, insieme agli altri apostoli, facilmente ri-
conoscibile per gli attributi della chiave e del libro chiuso (San Pietro serba la Parola), e in un altro luogo
insieme a San Paolo, sotto la scena centrale, sulla sinistra di Cristo, a simboleggiare 1'accesso alla Chiesa
per tutte le genti.

" B. USPENSKIJ, Linguistica, semiotica, storia della cultura, 11 Mulino, Bologna 1996.



112 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

meglio i quattro punti cardinali del mondo. Cristo invia gli apostoli in tutto il mondo
per annunciare la buona novella. In questi spazi sono collocati gli uomini di tutto il
mondo, di tutte le religioni e razze. Nella fascia orizzontale inferiore compaiono sia il
popolo ebraico sia quello pagano, tutti chiamati ad entrare nel nuovo regno.

Nell’opera sono indicati anche gli elementi fisici del cosmo (acqua, terra, fuoco,
aria) espressi con simboli grafici. La testa di Cristo e 1’aureola rappresentano il nuovo
sole che ha gia vinto il tempo e lo spazio, e conduce verso il regno escatologico.

Il racconto, che ha un valore cosmico intende descrivere la vera realta: la verita
svelata da Cristo, la veritia cosmica che ¢ Cristo. Non & un’opera creata secondo crite-
ri di gusto e di piacere: I’opera deve dire la verita, svelare la realta ultima nella quale
tutti gli esseri umani sono inseriti. Quest’opera non prevede spettatori esterni dato che
tutti sono contenuti in essa (nel tempo, nello spazio, o pagani o ebrei o cristiani...). 1
consulenti degli artisti del tempo erano gli scienziati di allora, i teologi e i filosofi in
primo luogo. Gli artisti stessi erano scienziati nella loro capacita di tradurre i raccon-
ti veritieri della realta dal linguaggio ad un codice iconografico. Oggi diremmo che
erano scienziati della traduzione semiotica dal testo all’icona. Erano scienziati nel
senso di studiosi di tale traduzione in modo rigoroso, con finalita narrative, teologi-
che, descrittive e pedagogiche.

Anche gli artisti dell’Umanesimo e quindi del Rinascimento italiano, assertori
e creatori del concetto d’immagine e di spazio dell’inizio della modernita, erano con-
dotti dall’intenzione di svelare la realta.

E stato giustamente detto che i primi scienziati in senso moderno furono gli ar-
tisti, sia gli architetti (ad esempio Filippo Brunelleschi e LLeon Battista Alberti) sia 1
pittori (ad esempio Antonello da Messina e Leonardo da Vinci).

Lo sviluppo della prospettiva era inteso a riprodurre la realta cosi come essa ¢&.
Prendiamo ad esempio il dipinto di Antonello da Messina, intitolato San Girolamo nel-
lo studio, del 1474. 1.’ opera d’arte & concepita da Antonello come finestra attraverso la
quale guardare il mondo reale, cosi come ¢ fatto. L’ immagine & costituita da una fine-
stra, ne vediamo gli stipiti esterni, 1’arco superiore, il davanzale sul quale stanno una
quaglia e un pavone. La finestra permette al nostro sguardo di accedere ad un ampio
edificio. Al centro dello stesso vi & San Girolamo intento a leggere nella sua bibliote-
ca. In basso si stende fino alla parete di fondo dell’edificio un pavimento di piastrelle
che ci permette di valutare ’ampiezza dei locali e la prospettiva dalla quale osservia-
mo. In alto si sviluppano delle volte, a destra e a sinistra dei colonnati, tutti elementi ar-
chitettonici che rivelano con esattezza 1’ampiezza dello spazio. Sul fondo vi sono del-
le ampie aperture che concedono al nostro sguardo di proseguire oltre 1’edificio verso
il paesaggio, percorso che idealmente spazia sino all’infinito. Sulla destra — rispetto al-
lo spettatore - tra il fondo dell’edificio e lo studio di San Girolamo cammina un leone.
Gli animali, oltre al loro significato simbolico, sono funzionali (come lo stesso Girola-
mo) alla misurazione dello spazio (lo sono anche le varie illuminazioni). Noi possiamo
paragonare la grandezza di tali figure tra loro per determinare le distanze tra noi e le fi-
gure stesse descritte nel quadro. Possiamo dire che siamo a circa due-tre metri dalla fi-
nestra, e possiamo dominare visivamente e gradualmente lo spazio sino all’infinito.



MicHeLE AMADO 113

La prospettiva, ovvero il nostro punto di vista monocularmente inteso, & cen-
trale (lo capiamo dalla simmetria degli stipiti della finestra, dalla direzione delle pia-
strelle e dei colonnati). Questa immagine & paragonabile ad un’istantanea.

Leonardo da Vinci era tanto scienziato quanto artista. Non era un eclettico, non
faceva due cose ma una sola. I suoi studi della visione che traduceva in dipinti erano vol-
ti a rappresentare la realta con metodologie molto pit sofisticate rispetto ad Antonello
da Messina. Ad esempio aveva teorizzato la prospettiva aerea™, al fine di riprodurre in
laboratorio (la tela) la realta nel modo pit esatto possibile. Non ¢’era alcun contrasto tra
arte, tecnica e scienza: I’opera d’arte cercava di svelare la realta nella sua verita.

Non esistevano geni nel Medioevo e neppure nel Rinascimento. Michelangelo e
Leonardo erano degli eccellenti artigiani, e Leonardo anche uno straordinario scienzia-
to (chiamato a dare consulenze scientifiche e tecniche di tutti i generi). Dovevano gua-
dagnarsi gli appalti messi a concorso come tutti gli altri, svolgevano il loro mestiere.

I primi scienziati furono gli artisti a motivo della metodologia e degli strumen-
ti da loro utilizzati. Facevano delle ipotesi: la prospettiva centrale & una legge della vi-
sione del mondo; verificavano la loro ipotesi in un laboratorio (I’architettura, la tela)
riproducendo la realta secondo le leggi scoperte.

I pittori erano studiosi di ottica in senso rigoroso e svilupparono questa disci-
plina in una prospettiva fisica e astrologica. Galileo Galilei, emblema dello scienziato
moderno, non a caso era anche uno studioso di ottica*'. In epoca illuminista Giovanni
Antonio Canaletto utilizzd per dipingere un obiettivo grandangolare per definire le
immagini.

Solo in seguito inizio la lacerazione tra arte e tecnica, tra arte e scienza, e si tro-
varono nuovi fondamenti per I’arte. Uno dei motivi di questa differenziazione & mera-
mente tecnico, |"artista non era pit in grado di seguire 1I’evoluzione strepitosa della tec-
nica. Tecnologia che spesso permetteva di assolvere molto pilt semplicemente alcuni
dei compiti prima attribuiti all’ artista (la nascita della fotografia in rapporto ai ritratti).

L’artista & stato costretto anche dall’evoluzione tecnologica a ritagliarsi propri
specifici settori. La nascita della concezione moderna di spazio e di tempo, e di con-
seguenza la possibilita di misurare il mondo a partire dal punto di vista dell’'uomo, ha
affossato le capacita dell’artista di misurare il mondo con la stessa efficacia dello
scienziato che inventa tecnologie molto pit raffinate per adempiere allo stesso scopo.

Il divorzio non & perenne. 11 limite della prospettiva lineare monoculare, anche
con tutte le sofisticate correzioni che si sono succedute (e dunque della concezione di
immagine moderna), ha spinto artisti a cercare altre vie per I’arte pur mantenendo la
pretesa di decrivere la realta. Nell’ambito della crisi della pittura neoclassica illumi-
nista, sorsero pittori che, come Jean Antoine Gros e Jean-Louis-Théodor Géricault,

* L’aria costituisce un filtro tra noi e le cose e quindi nella nostra visione piil le cose sono lontane
e meno risultano definite e tendono ad un azzurro-verdognolo uniforme.

“ 11 concetto di immagine moderna qui ricordato non si esaurisce nella pittura rinascimentale. Sara
poi la scienza, attraverso le sue tecniche, ha evolvere il concetto spaziale di quegli artisti. Galileo Galilei svi-
luppa tecniche e ipotesi scientifiche volte a definire con il massimo rigore il concetto di spazio moderno.



114 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

iniziarono a guardare la realta senza le maschere culturali neoclassiche. Questi moti
sfociarono nel Realismo e quindi nell’ Impressionismo. I pittori Impressionisti cerca-
va di riprodurre la realta non pilt con delle regole prospettiche ereditate dalla tradi-
zione classica o rinascimentale, ma attraverso la pura visione. Alcuni di essi studia-
vano e ipotizzavano con metodi (pseudo) scientifici le varie teorie del colore e della
visione.

E stato merito di Cézanne aprire la possibilita agli artisti di superare la tirannia
della visione prospettica monoculare, e sull’analisi delle sue opere si sviluppd ad
esempio il Cubismo che non a caso riprendeva metodologie artistiche diffuse nel Me-
dioevo: i cubisti cercarono di dipingere sulla tela cose viste da pit lati contempora-
neamente; dipingevano cose viste con prospettive diverse, prospettive che potevano
essere colte solo ruotando attorno ad esse e percio in diversi momenti, e le riproduce-
vano in un unico spazio bidimensionale.

Questi dati sono segno di un profondo cambiamento nelle concezioni artistiche,
mutamenti che rivendicano il rapporto privilegiato dell’arte con la realtd, nell’intento
di svelarne 1’essenza, | origine, il principio®.

3. CONFLITTI TRA ARTE E VERITA NELLE EPOCHE PREMODERNE

Per proseguire nella nostra indagine sul rapporto arte-tecnica e verita & oppor-
tuno percorrere la via verso I’ originario. E vero che nell’ Antichita e nel Medioevo vi
erano concezioni pili armoniche tra arte e veritd, ma é altrettanto vero che i conflitti
tra di essi hanno origine antiche. Epimenide incontra Aletheia nel suo decennale le-
targo nella caverna cretese. Incontra la dea nel sogno e, destatosi, pud solo ricordare e
raccontare cio che si & dissolto svegliandosi. Tra racconto e Aletheia vi & alterita, di-
stanza, forse abissale come abissale, per Ferecide di Siro, & la verita «le nudita di Cto-
nie, che non si possono mostrare»”. In epoche e culture pit diverse si & posta la que-
stione di questo complesso rapporto, il piti delle volte conflittuale.

3.1. Aletheia come matrice oscura e insondabile nella mitologia greca

Aletheia, come detto, & la dea incontrata in sogno dall’asceta Epimenide; dea
che secondo Colli forse nessuno aveva visto prima. Secondo Giorgio Colli «Epimeni-

# Una delle principali chiavi per interpretare i fenomeni artistici della fine dell’800 e della prima
parte del *900, & quello della ricerca dell’archetipo, del principio, dell’ origine dell’opera d’arte (come si in-
titola il citato saggio di Heidegger del 1935). La ricerca dell’ origine della visione muove gia i pittori rina-
scimentali e impressionisti. La ricerca dell’origine conduce Paul Gauguin presso civilta ritenute arcaiche
(in Polinesia); Henri Matisse e Pablo Picasso studiano le immagini africane; Paul Klee & alla ricerca del-
I'originario negli elementi essenziali del linguaggio, colti anche nei disegni dei bambini; Alberto Giaco-
metti guarda alle sculture etrusche... La ricerca dell’ origine, del principio, delle cause tradizionalmente, &
compito della ragione. Non & un caso che Heidegger amasse Paul Cézanne, e Georges Braque in particola-
re, artista che conosceva bene: andava nel suo studio e lo osservava dipingere.

* G. COLLL, La sapienza greca, Adelphi, Milano 1992, vol. II, p. 22.



MicHELE AMADO 115

de porta entro di sé entrambi gli d&i della sapienza... Dioniso e Apollo»™. I due aspet-
ti della sapienza si manifestano in modo contradditorio, opposto «L’appariscente fi-
gura apollinea emerge da un velato fondo dionisiaco»”. Vi ¢ una duplicita negli stes-
si Dioniso e Apollo come gioco tra velatezza e appariscenza che si sdoppia. Si sdop-
pia nel senso che cid che appare puo risultare velato, cid che & nascosto svelato.
Sembra che Epimenide attinga dal mito di Arianna e Dioniso (di cui il Minotauro &
’apparenza). Il labirinto esprime il conflitto buio tenebroso e luce. Nel mito di Epi-
menide & avvenuta una inversione delle parti: la luce e non il buio & strumento d’in-
ganno. Arianna fu ingannata dalla corona rilucente come fiamma, fatta da Efesto, do-
no di Dioniso. La luce inganna, secondo |'interpretazione di Colli, perché «fornisce
una conoscenza, attraverso cui qualcuno subisce uno scacco. La luce rischiara il La-
birinto per Teseo, e il danno cade sul Minotauro, 1’apparenza di Dioniso. In cielo la
corona illumina gli amanti, e questa conoscenza arma la mano di Artemide contro
Arianna»®. Cio che pud immediatamente parere un risultato positivo della sapienza
(della luce che permette di vedere, e vedere, per i Greci, significa sapere), pud invece
rovesciarsi in un inganno. La sapienza ¢ difficile, la verita & difficile.

La parola non-nascondimento & enigmatica: non dice apertura, manifestazione,
rivelazione, o meglio, dice queste cose negativamente. La doppia negazione ha evi-
dentemente un significato. Tra svelamento e velamento vi & un’unita e una polarita
ineliminabile. La doppia negazione mantiene nella parola la possibilita di un rove-
sciamento; percio quello che & luminoso e aperto pud ingannare e cid che & nascosto
serbare e salvare. Questa dialettica nella sapienza tragica greca € essenziale. La paro-
la stessa € indice di una differenza, di un rapporto enigmatico. La verita, nel racconto
di Ferecide & 1’abissale. L.’ abissale & senza fondo, & non fondo, s-fondo. In esso si pud
cadere e «nell’abisso cade anche la conoscenza»®.

La parola aletheia, pit che una doppia negazione, rimanderebbe a questo fondo
enigmatico e abissale, ad una matrice oscura, feconda e insondabile. La verita, prima
di tutto & lo s-fondo sul quale si stagliano le cose, la vita, il mondo e I’esistenza, nella
loro singolarita.

La tragedia greca ha scelto come suo tema centrale questo sfondo scuro inteso
come verita abissale sulla quale si svelano e vengono fuori tutte le cose. Le tragedie
erano rappresentate nelle feste di primavera in onore di Dioniso, oscuro dio della con-
traddizione. Cio che esprime la contraddizione & I’'immediatezza, la contemporaneita
degli opposti nel medesimo evento. Dioniso ¢ 1’impossibile perché ha gli attributi op-
posti, nello stesso tempo, attributi che gli appartengono e non appartengono nella me-
desima relazione con le cose e con tutta la vita. Dioniso non nasce sullo sguardo su un
pezzo di vita, ma da un’occhiata su tutta la vita. E chi possiede e conosce tutfo di tut-

Iy, p. 15.

= i, p. 17.

*@G. COLLI, La sapienza greca, p. 19.
7 Ibidem.



116 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

ta la vita? Questa totalita & enigmatica, ci appare solo come contraddizione: vi & la vi-
ta e la morte, il male e il bene, ma Dioniso ¢ tutto insieme, rappresenta questa enig-
matica totalita che nel linguaggio umano si manifesta solo come contraddizione. «Qui
appunto sta ’origine oscura della sapienza. La tracotanza del conoscere che si mani-
festa in questa avidita di gustare tutta la vita, e i suoi risultati, I’estremismo e la si-
multaneita dell’opposizione, alludono alla totalita, all’esperienza indicibile della to-
talitd. Dioniso & dunque uno slancio insondabile, lo sconfinato elemento acqueo, il
flusso della vita che precipita in cascata da una roccia su un’altra roccia, con I’eb-
brezza del volo e lo strazio della caduta; & I’inesauribile attraverso il frammentarsi,
vive in ciascuna delle lacerazioni del corpo tenue dell’acqua contro le aguzze pietre
del fondo»™.

Questa oscura, enigmatica verita che rappresenta Dioniso si puo chiamare an-
che totalita. L’a- di aletheia racconta anche della totalita. La verita non puo essere so-
lo una parte, un aspetto piuttosto che il suo opposto o semplicemente il suo altro. L’e-
nigma dell’esistenza, del cosmo e della sua nascita si rivolge ad una totalita che non &
la semplice somma delle sue parti, € il principio, |’inizio, I’origine che trapassa in ogni
frammento.

La tragedia greca, culmine dell’arte greca, esprime questa sapienza dionisia-
ca. Sapienza della matrice enigmatica, oscura, insondabile; consapevolezza che so-
lo la totalita esprime la verita. E chi conosce tutto e tutti i fattori dell’esistenza e del
cosmo se non il dio? Le ultime parole della tragedia Edipo re esprimono sintetica-
mente la contraddizione dell’esistenza di Edipo: «Abitanti di Tebe nostra patria,
guardate, questo ¢ Edipo I’'uomo che seppe sciogliere gli enigmi, ed era potentissi-
mo, la sorte di un tal uomo chi di questa citta non I’ha invidiata? E voi guardate ades-
s0 a quale mare & giunto di sciagure. Non chiamate felice nessun uomo, aspettate a
vedere 1’ultimo giorno della vita sua, se riesce a varcare quella soglia senza aver sof-
ferto alcun dolore»”. Per dire qualcosa di vero su qualcuno, & necessario conoscere
tutti i fattori che costituiscono quell’esistenza, e dunque & indispensabile attendere
sino alla sua morte.

Aristotele che, nelle sue opere sull’etica, tratta della felicita era ancor pill pes-
simista: «Dobbiamo dunque non stimare nessun uomo felice finché vive, ma... atten-
der di vedere la sua fine? E se si deve ammettere ci0, forse egli & dunque felice dopo
che & morto?... Se perd non diciamo che é felice chi &€ morto..., ma soltanto che si puo
stimar felice un uomo solo nella misura in cui egli & ormai fuori dai mali e dalle di-
sgrazie, anche cio ¢ suscettibile di discussione. Sembra infatti che anche il morto, co-
me per il vivo, sia pur egli non se ne accorge, ci siano bene e male, come ad esempio
¢li onori e i disonori, e in genere le fortune e le sfortune dei discendenti... Infatti a un
uomo che sia vissuto felicemente sino alla vecchiaia e che sia altrettanto felicemente
morto pud accadere che avvengano dei mutamenti nei discendenti, alcuni dei quali

= 1yi, vol. I, pp. 15-16.
* Edipo re, Edipo a Colono, Garzanti, Milano 1994, p. 73.



MiCHELE AMADO 117

possono essere buoni... gli altri al contrario... Ma sarebbe assurdo che anche il morto
cambiasse e divenisse ora nuovamente infelice; sarebbe perd assurdo che la sorte dei
discendenti non toccasse neppur per un istante i genitori»*.

In questa prospettiva si puo dire qualcosa di vero su qualcuno solo conoscendo
la totalita dei fattori che determinano quell’esistenza, compresa la discendenza: chi
mai potra dire nulla di vero su chiunque o su alcunché, e tanto pit sugli dei?

Dove sono gli dei nelle tragedie di Sofocle? In apparenza non compaiono, si
tratta di vicende di eroi. Ma nella tragedia di Sofocle I’uomo agisce sullo s-fonde del
divino. Il processo tragico & lo svelamento (aletheia) di cio che & gia dall’inizio, ¢ lo
svelamento di cid che esisteva gia sempre, per mezzo di un togliere i veli (la graduale
scoperta della propria identita per Edipo). Cosa si svela in questo processo? Non tan-
to le vicende e gli arcani dell’uomo ma il divino stesso.

La tragedia Edipo re & innanzitutto un ritratto di Apollo, ritratto paradossale ed
enigmatico. Se dovessimo figurare questo ritratto dovremmo ricordare quella produ-
zione vascolare dei greci che presenta un fondo nero sul quale si stagliano delle figu-
re. Quel fondo nero & il ritratto di Apollo. Il dio & presente nella sua assenza, € visibi-
le come invisibile, insondabile, matrice oscura di tutto. Nella tragedia di Sofocle si
puo indicare la nascita di cio che i cristiani chiameranno teologia negativa.

3.2. Il conflitto arte/verita secondo Platone

Da una parte solo "arte (il mito, la tragedia) puo raccontare della verita, e dal-
1’altra risulta una differenza abissale tra racconto e verita: il racconto dice dell’impos-
sibilita di dire la verita in tutta la sua totalita, dice che la verita & un abisso insondabi-
le dall’uomo sia con la razionalita sia con I’arte. Si puo dire qualcosa di essenziale so-
lo con discorsi contraddittori (Dioniso). Non & attraverso la razionalita umana, ma
attraverso la follia (mania), che per Platone ¢ all’origine dell’autentica sapienza™, che
si puo incontrare Aletheia. Solo nel sonno, nella malattia, nella possessione demoni-
ca, si puo entrare in contatto con la dea, con il mondo degli dei. Platone afferma pil
volte questa convinzione. Il racconto mitico, artistico sembra essere 1'unico in grado
di raccontare la verita in quanto ¢ ispirato (narrazione del folle dunque) ma proprio
Platone pare essere il peggior nemico del mito e dell’arte, cosi almeno spesso si & in-
terpretato.

Nella Repubblica Platone si & scagliato contro Omero, Esiodo e 1 Tragici; i loro
poemi devevano essere banditi dalla sua Repubblica innanzitutto per questioni politi-
co-etiche: come si fa ad insegnare la giustizia ai cittadini se si racconta loro che gli dei
sono ingiusti? Come insegnare ai guardiani a considerare vergognoso 1’odio reciproco
quando si racconta che gli dei si fanno guerra, si tendono insidie e si battono tra loro?

Queste parole, perd, non parlano contro la poesia o I’arte, bensi contro i conte-
nuti di quei racconti. Sara infatti compito di chi conduce la repubblica ad obbligare i

* Etica Nicomachea, 1 (A), 10,10-30.
*' Fedro 244 a-c.; Timeo 71 e - 72 a.



118 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

poeti a comporre i loro racconti secondo principi educativi®. Platone sa che questi rac-
conti sono allegorici e che non riproducono eventi reali, ma la sua preoccupazione &
che i giovani non siano in grado di giudicare , pertanto i racconti devono incitare alla
virtli. I racconti sono finzioni, queste finzioni possono produrre beneficio se incitano
alle virtli e maleficio in altri casi. Il male si manifesta quando il destinatario non si ac-
corge che si tratta di finzioni.

Platone riteneva la pittura espressione elevatissima dell’arte, e proprio sulla pit-
tura sembra fare le sue critiche pit dure, non solo a livello etico, ma anche ontologico.

Nel libro X della Repubblica Platone ha parlato della pittura svolgendo un’ana-
lisi di carattere ontologico:

«Come chiameremo il falegname? non forse artefice [demiourgds] del letto?

- Si.

- E forse anche il pittore lo chiameremo artefice e facitore di una tal cosa?

- Per nulla.

- E che dirai allora che sia rispetto al letto?

- Cosi, disse lui, mi pare pil appropriato denominarlo: «imitatore» [mimetés] di
¢io di cui quelli sono artefici.

- Bene, dissi io; chiami dunque «imitatore» quello della terza generazione [tou
tritou gennématos] a partire dalla natura?

- Precisamente, disse.

- Tale sara dunque anche il poeta tragico, se & imitatore, essendo di sua natura
terzo dopo il Re e la verita, e cosi tutti gli altri imitatori»™.

Come afferma Salmeri «il dipinto assomiglia a cid che vuole ritrarre, potrebbe
anche trarre in inganno un bambino, puo utilizzare tutti gli artifici della prospettiva.
Ma esso non é la realta, tanto quanto la realta sensibile imita la realta ideale ma ne &
tanto distante da non riuscire neppure nel suo divenire a sfiorare I’essere che tenta di
riprodurre» ™.

La posizione di Platone & ben nota, ogni immagine ¢ lontana dal prototipo pro-
prio in quanto immagine e per cui ¢ una sorta di riduzione di essere del prototipo. Il
dipinto di un letto non & un letto, noi non possiamo dormire su di esso, del letto non vi
¢ che un aspetto, appunto I’immagine.

Vi & lontananza tra prototipo, idea della cosa, cosa, e apparenza della cosa.
Sarebbe falso confondere I’'immagine con la cosa, vedere la cosa laddove vi & I'im-
magine.

«[Socrate:] Osserva ora proprio questo: per quale scopo ¢ fatta la pittura
(graphiké) su ogni singola cosa? per imitare ’ente com’e, o ciod che appare (phaing-
menon) come appare, essendo imitazione dell’apparenza (phantdsmatos) o della ve-
ritd? [Glaucone:] Dell’ apparenza, disse. [Socrate:] Lontana dal vero & dunque I’arte
imitativa, e a quanto pare per questo fabbrica tutte le cose, perché tocca solo una pic-

* Cfr. Repubblica, 11, 378 a e seguenti.
* Repubblica, X, 597,d9-¢8.
* G. SALMERI, L'arte imita la natura, p. 141.



MicHeLE AMADO 119

cola parte di ciascuna cosa, e per di pili una semplice immagine (éidolon). Per esem-
pio, diciamo, il pittore ci dipingera un calzolaio, un falegname e gli altri artigiani, sen-
za conoscere affatto 1’arte di nessuno di essi; eppure i fanciulli e gli uomini stupidi, se
& un buon pittore, dopo che lui ha dipinto un falegname e mostrandolo da lontano, li
riuscira a ingannare facendo sembrare che sia veramente un falegname. [Glaucone:]
Eccome!»”.

In questi passi Platone sembra davvero solo condannare 1’arte, e in particolare
la pittura. Insomma fingere vorrebbe dire ingannare. Ad esempio la pittura, nei suoi li-
miti imitativi (una sola prospettiva) cerca di ingannare il fruitore rispetto a cio che ve-
de, evidenziando solo |'apparenza e non |’essere.

In rapporto alla realta, alla Physis ogni mimesis dell’'uomo & solo una sua palli-
da immagine. La forma artistica pittorica non puo creare verita, al massimo produce
verosomiglianza. Ma la lontananza ontologica tra immagine e prototipo, condanna
necessariamente 1" arte ad allontanarsi dalla verita®?

3.3. La posizione di Aristotele

Aristotele non ritiene che necessariamente questa distanza ontologica allontani
dalla verita. Aristotele in particolare approfondisce il concetto di imitazione e di lin-
guaggio. Il poeta fa opera di imitazione, come un pittore o un altro artista figurativo,
e riproduce delle cose. Per imitare il poeta utilizza il linguaggio.

Per Aristotele il linguaggio non sono le cose. L'imitazione si da per mezzo di
un linguaggio il quale pud esprimere adeguatamente o meno la cosa. Il linguaggio in-
dica le cose, a volte le imita. Per Aristotele 1’istinto d’imitazione & connaturato agli
uomini sin da fanciulli, «in ci0 si distingue 1"'vomo dagli altri animali»”. L’uomo ap-
prende per imitazione e prova piacere nell’imitare. L’ attivita imitativa possiede un ca-
rattere fortemente positivo nelle riflessioni di Aristotele.

La finzione pud produrre qualcosa di verosimile, pur non essendo reale. Per
Aristotele il verosimile non & detto allontani dalle cose stesse. L imitazione del poe-
ta, del pittore, dell’artista, ontologicamente parlando, & tre volte distante dal model-
lo, ma cid non toglie che la finzione imitativa possa condurci pit vicino al senso
della cosa.

Aristotele, parlando del racconto, afferma: «Da quanto si & detto anche risulta
evidente che I’opera del poeta non consiste nel riferire gli eventi reali, bensi fatti che
possono avvenire fatti che sono possibili, nell’ambito del verosimile o del necessa-
rio. Lo storico e il poeta non sono differenti perché si esprimono in versi oppure in
prosa... Ma la differenza ¢ questa, che lo storico espone gli eventi reali, e il poeta

* Repubblica, X, 598, bl-c5.

* Sul rapporto generale tra arte, poesia e filosofia platonica rinviamo alle pagine di Giovanni Rea-
le sul rapporto positivo tra filosofia e poesia, o se vogliamo tra filosofia come poesia, nel volume intitolato
Platone, Rizzoli, Milano 1998, capitolo VI (Poesia e Logos).

¥ Dell’arte poetica, 4,1,



120 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

quali fatti possono avvenire»™. Il poeta, I’artista non imita fatti reali, ma verosimili,
cioe che potrebbero essere veri (reali), ma con una notevole distinzione rispetto allo
storico che semplicemente espone una sequenza di vicende accadute. Lo storico € pit
vicino ai fatti esposti rispetto al poeta che li inventa, ma il senso della storia & indi-
cato dal poeta: «Percio la poesia ¢ attivita teoretica e piu elevata della storia: la poe-
sia espone piuttosto una visione generale, la storia del particolare»®.

Le sequenze di fatti elencati dallo storico non dicono ancora nulla sul senso di
quella sequenza. Che Socrate sia in viaggio o ad Atene, sono fatti che non dicono nul-
la sul senso di essere in viaggio o ad Atene; invece i percorsi di Edipo da Tebe a Co-
rinto, da Corinto a Delfi e da Delfi a Tebe rappresentano la vita dell’uomo nel suo de-
stino mortale e imperscrutabile. La tragedia dice il senso della vita dell’'uomo anche
se le vicende sono inventate.

La scienza per Platone e Aristotele & togliere il particolare dal suo allucinante
isolamento e porlo in un insieme pili grande, generale, universale, che sappia rendere
ragione della sua essenza. Un frammento di coccio, trovato per terra non manifesta
ancora il suo senso; una volta che un archeologo scopre che si tratta di un frammento
di un vaso conosce qualcosa in pit. Ed & per questo processo di generalizzazione che
per Aristotele la poesia ¢ attivita teoretica pilt elevata: perché indica il senso delle co-
se oltre la loro frammentarietd. Per Aristotele la poesia pud essere scienza.

Lo stesso discorso pud essere fatto per I’immagine pittorica. Questa & la copia
di una cosa, la quale ha un suo modello (idea) al di 1a della contingenza del particola-
re. Una brocca/vaso rientra nell’ordine e nell’idea universale di strumento artigianale
volto a contenere del liquido. Un dipinto pud evidenziare questo legame tra il partico-
lare descritto e il suo universale, e se lo fa rinvia all’essenza della brocca molto pili
della brocca stessa semplicemente presente. In questo caso il possibile e il verosimile
indicati dalla finzione mimetica sono piu essenziali del mero oggetto lasciato nella sua
contingenza in sé insensata. L’arte, dice ancora Aristotele, deve superare il modello
che imita, cioé deve parlare del senso e della necessita di cio che nella sua immedia-
tezza si presenta insensato e contingente. La veritd, in termini presi a prestito dalla lin-
guistica moderna, non sta nella veridicita della somiglianza, ma nel senso del rappor-
to tra significante (convenzionale) e significato.

Aristotele, in Dell’interpretazione, chiarisce questo aspetto di verita nel se-
guente modo: «Infatti il falso e il vero concernono la congiunzione e la separazione.
Ora 1 nomi, di per sé, e i verbi assomigliano ad un pensiero senza congiunzione e se-
parazione, ad esempio uomo o bianco, quando non vi sia aggiunto qualcosa. Infatti
non ¢ ancora né falso né vero. Eccone la prova: ed infatti capricervo significa qualco-
sa, ma non € ancora vero o falso, se non sia stato aggiunto 1’essere o il non essere, o in
senso assoluto o secondo il tempo. Ebbene, il nome & una voce capace di significare
secondo convenzione, indipendentemente dal tempo, della quale nessuna parte & ca-

* Dell’arte poetica, 9,1.
Bl 90



MicHeLE AMADO 121

pace di significare se presa separatamente... E il nome & secondo convenzione, poiché
nessuno dei nomi & per natura» ™.

Il nome (I’immagine) non & collegato per natura alla cosa significata, si tratta di
una convenzione, a livello artistico di una finzione, la verita non risiede a questo li-
vello. Se stesse a questo livello avrebbe ragione Platone e ogni immagine sarebbe ne-
cessariamente lontana dal modello, e percio un inganno, o semplicemente una priva-
zione di essere. Ma la verita abita in un processo, in una congiunzione, dove i signifi-
canti o il racconto — finzioni, sono in grado, in quanto finzioni riconosciute come tali,
di rimandare al senso di cid che viene imitato.

La verita dell’imitazione sta non nell’essere copia esatta di cio che & riprodotto,
ma nella sua capacita di evidenziare la verita di cid che ¢ raccontato.

3.4. Lo sviluppo del conflitto Platone-Aristotele in quelli tra iconoclasti
ed iconoduli*

Nella storia dell’arte e del pensiero successivo alla nascita della filosofia, si
constata che il rapporto arte e veritd & sempre stato trattato.

Ragioni contro I’arte hanno anche diverse origini, si pensi alla questione bibli-
ca della proibizione di fare immagini, o meglio idoli. In epoca cristiana la questione
dell’arte in rapporto alla verita (e la verita in ambito cristiano ¢ innanzitutto Cristo,
I’Immagine dell’ITmmagine), & stata origine di durissimi scontri sin dall’inizio. Quan-
do iconoduli e iconoclasti posero le fondamenta razionali delle loro posizioni, si rife-
rivano alla contrapposizione tra Platone (araldo degli iconoclasti, anche nell’universo
musulmano) e Aristotele (riferimento degli iconoduli).

Vi fu in particolare un’epoca di controversia iconoclasta (726-843 d.C.), fu un
conflitto teologico con al centro una controversia cristologica®. Partendo dal presup-
posto che Cristo fosse Dio incarnato, la domanda fondamentale era la seguente: é le-
cito che I’arte lo riproduca?

L’imperatore Leone III (714-741 d.C.) nel 726 scateno la controversia icono-
clasta facendo togliere una famosa icona di Cristo che si trovava sopra I’entrata prin-
cipale del palazzo imperiale di Costantinopoli. Iconoclasta fu anche suo figlio Co-
stantino V. Leone III si considerava un riformatore religioso volto a ripristinare nel-
I’impero la vera religione che a suo avviso era contaminata dal culto delle immagini.
Il terremoto del 726 e il dilagare dell’Islam fu interpretato come castigo di Dio perché
i cristiani si sarebbero allontanati dal vero culto di Dio.

“ De Interpreatazione, 16, 10-30.

* «Questo paragrafo risulta certamente troppo didascalico nella ricostruzione storica. Sarebbe inol-
tre necessario un approfondimento che perd richiederebbe eccessivo spazio. Il senso di queste segnalazio-
ni di carattere storiografico & quello di evidenziare come nel conflitto iconoclastico le basi teoretiche degli
iconoclasti sono attinte in gran parte da una non del tutto corretta interpretazione del pensiero di Platone,
mentre quelle degli iconoduli sono attinte dal pensiero di Aristoteles.

2 C. SCHONBORN, L’icona di Cristo. Fondamenti teologici, tr.it., ed. Paoline, Milano 1988,
p, 130.



122 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

Nel 754 fu indetto un concilio, che si orientd in senso iconoclasta. Questi ve-
scovi ritenevano che il culto dell’immagine fosse una piaga subentrata molto tardi, e
consideravano la Chiesa dei primi sei concili ecumenici (325-681) ancora pura e im-
macolata. L’abuso sarebbe stato introdotto dal 681 al 726. 11 culto delle immagini ve-
niva considerato una via al paganesimo, e si pensava agli innumerevoli effetti di una
eccessiva adorazione delle icone (¢’& chi mangiava frammenti di icone considerando-
le alla stregua dell’eucarestia, vi era chi, anche sacerdoti, bevevano I’olio delle lanter-
ne che illuminano le icone, chi prendeva come padrino di battesimo un’icona...).

I teologi avevano distinto tra venerare (ad esempio le icone) e adorare (esclusi-
vamente Dio) ma come spiegare al popolo tale sottile distinzione?

Leone III al posto dell’icona fece porre il simbolo della croce ritenendo che
I'immagine del Cristo & senza vita, il simbolo invece additerebbe senza raffigurare.
L’imperatore Leone IIT rifiutd I'immagine perché muta e priva di soffio vitale.

Nell’ 815 fu indetto un altro concilio iconoclasta contro quello iconodulo di Ni-
cea. Si ritenne ad esempio che il morto ritratto con materia morta non potesse rappre-

- sentare cio che & vivo. Vera immagine sarebbe solo quella che riproducesse esatta-
mente senza difetto il modello originario.

Costantino V disse: «ogni immagine & una copia del modello... Per essere vera-
mente immagine, deve essere uguale per essenza (consustanziale) a cio che ¢ raffigu-
rato... perché I"intero venga salvaguardato: altrimenti non & un’immagine»*. Vera im-
magine sarebbe solo I’eucarestia, in essa Cristo stesso donerebbe un’immagine di sé.
Le icone invece non erano considerabili consustanziali.

Per i vescovi del concilio ogni immagine era troppo lontana dal modello e quin-
di il Raffigurato non era presente nell’immagine. Il concilio concluse affermando che
«Se qualcuno pone mano a cercare di cogliere con colori materiali la forma divina del
Verbo di Dio incarnato, invece di adorarlo di tutto cuore con gli occhi dello spirito,
lui, che siede sul trono della gloria, alla destra del Padre, pit sfolgorante del sole: sia
anatema»®,

I fautori di queste posizioni si avvalevano di molteplici fonti. In particolare era
citata la posizione di Origene (185-254). Cristo si sarebbe mostrato sotto diverse for-
me per motivi di carattere pedagogico, e alla fine si giunse alla sua trasfigurazione. La
vera immagine di Cristo non potrebbe essere fissata coi morti colori. Le immagini era-
no da lui considerate prive di vita.

Altra fonte spesso citata era il pensiero di Eusebio di Cesarea (264-340) che
scrisse all’imperatrice Costanza opponendosi all’icona®. L’imperatrice Costanza gli
chiese una immagine di Cristo, ed Eusebio le comunico che nessuna immagine pote-
va riprodurre esattamente Cristo, la sua vera immagine non era fissabile dall’arte. Cri-

“ J.P. MIGNE (a cura di), Patrologiae cursus completus, Series graeca, Parigi 1857 ss, 100, 216C,
225A, 228D.

“ D. MANSI, Sanctorum Conciliorum nova et amplissima collectio, Firenze 1759 ss, 13, 277 DE.

% MIGNE 20, c. 1545 AB.



MicHeELE AMADO 123

sto risorto si & trasformato rispetto alla sua immagine precedente. Per Eusebio I'im-
magine di Cristo era solo |’eucarestia.

Si avverte chiaramente, in queste posizioni, la forte influenza di Platone nel-
la sua interpretazione dei tre gradi ontologici che allontanano I'immagine dall’ar-
chetipo.

Il conflitto iconoclasta indusse gli iconoduli a fondare teoreticamente le loro
posizioni. Germano di Costantinopoli (715-730) affermava: «Noi permettiamo la pro-
duzione di icone dipinte con cera e colori... dell’invisibile divinita, noi non facciamo
né icone, né riproduzioni né alcuna figura. Infatti persino i nobili cori dei santi angeli
non possono conoscere pienamente o scandagliare la divinita... noi rappresentiamo in
immagini i suoi tratti umani cosi quale egli appariva quale uomo secondo la carne e
non secondo la sua invisibile e incomprensibile divinita... per onorare»*. L’icona rap-
presenta solo i tratti umani, non quelli divini. Si tratta solo di una rappresentazione ve-
rosimigliante.

Immagine e modello non si potevano identificare, 1’icona era considerata
un’immagine artificiale, somigliante alla natura ma non della stessa natura’. Veniva
chiaramente affermata una differenza tra immagine e archetipo, ma in senso opposto
a quello evinto dagli iconoclasti da Platone, orientandosi verso la teoria del verosimi-
le di Aristotele. L’icona era considerata una finzione, e come tale non doveva ingan-
nare (non era identica al modello) ma poteva rinviare all’archetipo solo per somi-
glianza. L.’Tcona aveva il compito di indicare il senso del raffigurato. L’icona andava
interpretata come immagine della persona e non della natura®.

Teodoro Studita (759-826) affermava che vi era solo somiglianza tra icona e ar-
chetipo, la materia dell’icona non poteva donare grazia alcuna. La presenza era dun-
que solo relazionale non fisica, e la divinita restava indipingibile.

Secondo Teodoro Abu Quarrah (766-809) la venerazione delle immagini e
della croce non era fondata sull’immagine ma soltanto sul volto di cui le icone sono
I’immagine®. La sua interpretazione in merito pescava soprattutto sulle teorie lin-
guistiche che su quelle delle immagini. Per Teodoro i nomi erano riproduzioni del-
le espressioni verbali, riproduzioni a loro volta delle idee, e queste riproduzioni del-
le cose, le immagini erano considerate una specie di scritto dove veniva evocato cid
che era indicato™. Teodoro si rifaceva quasi alla lettera ad Aristotele (De Interpre-
tatione).

Il riconoscimento della diversita tra signiticante e significato avrebbe per-
messo di non cadere nell’inganno ontologico per soffermarsi sul significato rappre-
sentato.

“ MANSI 13, 101AC.

 P. MIGNE 100, 225D, 405D-408A.

“ P. MIGNE 99, 405A.

* Cfr. TEODORO ABU QURRAH, La difesa delle icone, Jaca Book, Milano 1955. p. 95.
Al pa1is,



124 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

4. ICONOCLASTIA MODERNA NELL'ERA DELLA TECNICA

Uno dei principali orientamenti seguiti da buona parte delle avanguardie stori-
che e dall’arte successiva ¢ velatamente platonico. Lo possiamo dedurre dal generale
rifiuto dell’arte intesa come finzione; rifiuto che appartiene gia esplicitamente sia al-
’estetica di Kant sia di Hegel. Il genio creativo non deve fingere né imitare nulla; la
sua autenticita sta nella produzione geniale, ovvero originale. L’artista non finge,
crea. Nell’arte della parte iniziale del XX secolo si & cercato in ogni modo di distrug-
gere ogni elemento imitativo dell’arte, dalla letteratura, dalla poesia. Si & giunti solo a
voler distruggere lo stesso concetto di arte e di artista.

I1 genio artistico tende ad identificare la propria opera con ’espressione di se
stesso, 1’opera si riduce ad essere mera espressione, espressione della sua vita intima.
Sinteticamente si puo affermare che molta arte contemporanea ha voluto identificare,
senza alcuna mediazione , 1’arte con la vita.

Luigi Stefanini nella sua Storia dell’estetica’, purtroppo mai conclusa per la
sua prematura morte, definiva estetistica I’equazione arte-vita. Per Stefanini I’arte era
un momento che se fosse coesteso all’intera vita toglierebbe a quest’ultima I’ansia e il
problema®. Stefanini sosteneva la differenza tra parola interiore e parola esteriore.
Quella esteriore, che per esempio ¢ 1’opera dell’ artista, non ¢ parola che vale in sé per-
ché il suo senso & quello di rinviare a una bellezza che & Altro dalle immagini artifi-
ciali. Per Stefanini I’estetica poteva fondare una nuova linguistica, la agostiniana co-
municazione dell’anima con se stessa.

In questa prospettiva la differenza, I’ alterita appartiene alla stessa anima. Annul-
lare questa differenza, come fa ad esempio un’estetica o un’arte che identifica I’opera
(parola esteriore) con la vita (parola interiore), non ¢ solo un’operazione di riduzione,
¢ anche menzognera dato che misconosce una distinzione costitutiva dell’ esistenza.

La creativita artistica contemporanea si & spesso ridotta ad essere esasperata ri-
flessione su di sé, e questo & appunto 1’estetistico ripiegamento della cultura contem-
poranea su di sé, e se vogliamo |’annullamento di ogni differenza.

Con I'identificazione si annulla la differenza, la distanza tra arte e vita, e dun-
que tra finzione e vita e |’arte abbandona ogni pretesa di interpretare la realta (dato che
esprime solo, e solo in parte, il sé).

L’iconoclastia di tanta parte dell’arte del ‘900, si fonda sulla negazione teorica
della finzione, ovvero del distacco, della distanza, o lontananza (e dunque anche del-
la vicinanza) tra vita e arte, tra sé e realta, tra sé e 1’altro, tra sé e I’estraneo che siamo
noi a noi stessi*.

*' L. STEFANINI, Storia dell’estetica, A.P.E., Padova 1948.

* Rinvio al mio articolo intitolato La guestione estetica, pubblicato in Estraneita interiore e testi-
monianza. Studi in onore di Armando Rigobello, Edizioni Scientifiche Italiane, Napoli 1995.

* Ricordiamo a questo proposito sia P. RICOEUR, Soi-méme comme un autre, Seuil, Parigi 1990,
sia A. RIGOBELLO, Autenticita nella differenza, Studium, Roma 1989. E le riflessioni di Emanuel Lévi-
nas sul Volto, a partire da Totalité et Infini. Essai sur I’exteriorité, Nijhoff, La Haye 1961.



MicHeLE AMADO 125

Paradossalmente proprio 1’opera prodotta da quegli artisti (fosse anche solo
un gesto) sfugge a questa identificazione in quanto rivendica una sua consistenza
autonoma. Armando Rigobello ha sottolineato con efficacia lo scompiglio creato da
questa autonomia del testo™. Rigobello riferisce a questo proposito sia della rifles-
sione ermeneutica di Paul Ricoeur e in particolare a proposito della metafora viva®,
sia di quella di Emanuel Lévinas la cui opera rappresenta uno scacco della stessa er-
meneutica™.

Ricoeur, analizzando la natura metaforica del linguaggio, e di quello poetico in
particolare, fa riferimento ad una consistenza autonoma del testo. La metafora parla
insieme ma anche al di la delle intenzioni dell’artista. Il testo, in particolare quello
poetico artistico, possiede una sua autonomia e dunque una differenza, rispetto al poe-
ta e all’artista. I.’identificazione fra arte e vita & incrinata dalla differenza e dalla “vi-
ta” autonoma del prodotto dell’ artista stesso.

Lévinas, sempre nell’interpretazione di Rigobello, va oltre questa ermeneutica
della differenza segnalando lo scacco che il testo, il volto umano nella sua singolarita,
costituisce per ogni interpretazione. L’alterita dell’altro impedisce ogni suo impos-
sessamento da parte dell’interprete. Trasferendo il discorso sull’arte, il testo artistico
puo presentarsi come altro, come estraneo all’artista che lo ha prodotto.

In entrambi i casi la differenza emerge con forza al di 1a di ogni riduzione o
identificazione tra artista e propria opera.

Questa ribellione del testo — opera pud essere I’occasione per riproporre in mo-
di originali il senso e la via dell’arte come finzione. In un certo senso vi & stata una
sorta di ribellione interna ai processi artistici dell’epoca contemporanea: le opere (o
non-opere) si sono ribellate contro gli artisti e le loro estetiche rivendicando, nella lo-
ro autonomia, un senso di svelamento della finzione anche e forse soprattutto laddove
la finzione sembrava essere condannata ad esaurirsi in modo definitivo.

L’esperienza artistica ed estetica degli ultimi decenni ha ripensato, anche se in
maniera spesso non del tutto appropriata, al valore della finzione.

Solo la tecnica ormai sembra negare ogni rapporto con la finzione, essa non
imita e non finge: fa, produce, modifica realmente il mondo e la vita. La produzio-
ne della vita stessa sembra ormai quasi a portata di mano della tecnica. La tecnica
contemporanea non si fa pitt immagini del mondo, non riproduce la realta, neppure
utilizza pitt modelli. La tecnica moderna produce essa stessa la realta, si identifica
con essa € con la vita, e cosi facendo percorre il medesimo cammino dell’arte con-
temporanea.

* Testo va qui inteso in senso lato: un’opera d’arte, una poesia, la danza di una ballerina, il gesto di
Fontana che taglia una tela, il Volto dell’altro...

* A. RIGOBELLO, La “métaphore vive"” nel pensiero di Paul Ricoeur, in AA.VV.; Simbolo, me-
tafora, allegoria, Liviana, Padova 1980, pp. 37-47.

* A. RIGOBELLO, Un problema ermeneutico: il testo e il contesto, in AA.VV., La filosofia erme-
neutica tra critica e progetto, IRRSAE, Bari 1992, pp. 101-116.



126 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

5. CONCLUSIONI

L itinerario che abbiamo seguito mostra come il conflitto tra arte-tecnica e ve-
rita sia precedente alla separazione tra arte e tecnica nella Modernita. Quest’ultima la-
cerazione trova le sue fonti nell’antichita, e sotto diverse forme si & riproposto nella
storia, soprattutto facendo riferimento alla opposizione (non del tutto vera) tra Plato-
ne e Aristotele. Anche il pensiero cristiano (e quello musulmano) attinge a quelle fon-
ti, oltre che alla proibizione biblica di fare immagini. La via proposta da Aristotele,
che promuove una concezione di finzione positiva, sembra essere in grado di inter-
pretare in modi diversi da quelli canonici sia 1’arte contemporanea sia il mondo della
tecnica. Heidegger per molti aspetti ha seguito questa via,

Le riflessioni sulla pretesa identificazione dell’arte con la vita, e i problemi po-
sti da questo annichilimento della differenza, sono analoghe a quelle che Heidegger
ha sviluppato nella conferenza Das Ding nella quale interpretava la tecnica come
uniformizzazione, come annullamento della distanza e della vicinanza. L’evoluzione
tecnica & tesa ad annullare le distanze e i tempi, in questo sviluppo si manifesta qual-
cosa che & stato anticipato nell’universo artistico.

Se & proponibile I’analogia tra arte e tecnica, allora la riflessione sull’esperien-
za artistica puo essere una via appropriata per interpretare ’evoluzione tecnologica.
Non si tratta di applicare meccanicamente le riflessioni che abbiamo fatto sull’arte al-
la tecnica contemporanea, ma di aprire sentieri interpretativi per comprendere 1’es-
senza del mondo della tecnica.

Questo paragone tra dimensione poetica artistica e tecnica contemporanea, ha bi-
sogno di una mediazione per essere approfondito. Kant ha cercato nel poetico (nell’e-
stetica della Critica del Giudizio) una dimensione che mediasse tra ragion pura e ragion
pratica. Ha interpretato il poetico utilizzando la categoria ebraico-cristiana della creati-
vita (teoria del genio creatore) piuttosto che quella di finzione (arte come mimesi). He-
gel ha condannato in modo ancora pill netto 1’arte come finzione, e dopo di lui lo hanno
fatto sia I’arte della fine dell’800 e quella della prima meta abbondante del “900.

I’enfasi data al poetico inteso come creazione ha contribuito, insieme ad altri
fattori, alla svalutazione della retorica. La retorica, denunciata come arte del super-
fluo, o comunque arte aggiuntiva alla struttura intima del linguaggio (in base alla con-
cezione classica di retorica), ha necessariamente perso di valore in rapporto all’ideale
di identificare la vita con 1’arte senza mediazione alcuna. La retorica & regno del pa-
ragone (a livello sintagmatico) e della metafora (a livello paradigmatico). La retorica
¢ parente della finzione, attraverso la quale si imita I’essenza delle cose ridonandole
con altri codici, paragonando o sostituendo segni e gesti a cose o esperienze. Chi imi-
ta la natura la ripete, gioca con le parole, fa comparazioni, trova similitudini, forma
enigmi, finge che le cose siano altre cose, sostituisce immagini ad altre, fa metafore,
antitesi, ossimori... utilizza figure retoriche e tropi.

Artisti e tecnici, senza alcuna intenzione di ripensare il linguaggio (artistico,
scientifico, teenico) in chiave retorica, hanno contribuito notevolmente ad un’interpre-
tazione del linguaggio in chiave retorica. Questa perd non & pili stata intesa come ag-



MicHELE AMADO 127

giuntiva al linguaggio, quanto come struttura profonda dei diversi codici. Figure e tro-
pi sono stati utilizzati come struttura intrinseca ai diversi codici, e non solo di quello
linguistico entro il quale la retorica si & storicamente sviluppata. Nell’arte contempora-
nea la retorica si ¢ mascherata nella poesia senza per questo dissolversi in essa.

Tecnica e arte sono linguaggi, codici. La retorica, pensata come struttura pro-
fonda, ¢ capace di svelare sia ’essenza dell’arte, sia della tecnica intesa come forma
d’arte. La rivalutazione della retorica in questo secolo, per vie diversissime tra loro,
contribuisce a sostenere questa interpretazione®. Se tecnica ed arte sono linguaggi, si
possono interpretare come finzioni (sia come menzogna, sia come svelamento:
aletheia), comunque in rapporto con una realta altra dal linguaggio che si manifesta
pero solo attraverso di esso.

Heidegger, nel saggio Das Ding, ha interpretato I’essenza di una cosa-mezzo:
una brocca. Per Heidegger I’arte imita la natura, e la brocca, frutto dell’arte, & origi-
nariamente 1'imitazione della natura, di un aspetto della natura. In termini retorici si
puo dire che 1'arte di chi realizza una cosa-mezzo & quella di paragonare, di trovare si-
militudini, e cosi di manifestare un aspetto della natura (o la natura nella sua totalita).
La roccia raccoglie e offre 1’acqua che piove dal cielo. Nella brocca si manifesta la dif-
ferenza ontologica tra cielo e terra, lo sposalizio (metafora) tra differenti che si svela
nell’opera dell’uomo imitatore. La brocca finge di essere questo sposalizio (non lo &
perché lo imita), e in questa finzione manifesta la verita. Indica cio che essa stessa non
e (non ¢ la sorgente, si paragona alla sorgente; la cosa-mezzo ripete una qualita natu-
rale), e in questo dire & realmente se stessa, ne & descritta la sua natura: la cosa nella
sua essenza avvicina i differenti, ovvero manifesta una differenza che appartiene alla
natura. Nella finzione, nel gioco che libera la cosa dalla sua funzione immediata, nei
rovesciamenti della finzione che modificano radicalmente le prospettive con le quali
guardiamo il mondo e le cose, si manifesta lo s-fondo sul quale si stagliano le cose
stesse, si svela cio che € essenziale della realta stessa.

Tuttavia, sempre seguendo il principio che la retorica (ripensata radicalmente)
possa contribuire all’interpretazione dei linguaggi della tecnica e dell’arte, cosa di-
stingue la cosa mezzo (la cui essenza & manifestata dall’opera d’arte) e la tecnica?™

Giovanni Salmeri, nell’articolo gia citato interpreta |’arte come imitazione del-
la natura e si avventura anche nell’arte contemporanea (ad esempio nell’interpreta-
zione di un’opera di Duchamp)”. In quel saggio propone di interpretare anche la tec-

* In questa prospettiva rimandiamo al testo di R. BARILLI, Corso di retorica, Mondadori, Milano
1976. 11 saggio & interessante, peccato che tralasci completamente I'apporto che I’ermeneutica contempo-
ranea ha dato nella rivalutazione della retorica.

* Si tratta di una questione che Heidegger solleva in molti suoi saggi, tra i quali quelli citati ai qua-
li rimandiamo per un eventuale approfondimento. Per Heidegger la cosa-mezzo apre un mondo, svela un
rapporto tra Differenti, mentre la tecnica avrebbe imposto se stessa, occultandosi, e I'uvomo moderno non
avrebbe compreso questo fenomeno e pertanto ragionerebbe ancora con categorie filosofiche tradizionali
assolutamente inappropriate. La nostra interpretazione segue altri percorsi, in particolare quelli accennati
nelle pagine successive.

* G. SALMER], L'arte imita la natura, pp. 142-143.



128 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

nica con criteri analoghi. Anticamente, lo abbiamo gia detto, arte e tecnica erano atti-
vita analoghe. «Tanto un martello quanto un quadro rientrano nei medesimi canoni
concettuali»®. Salmeri non evidenzia come Heidegger una opposizione tra possibilita
dell’arte e quella della tecnica (secondo Heidegger 1’arte manifesta una differenza, la
tecnica la annulla) e propone di pensare artisticamente la tecnica”.

Cio significa, nel discorso che stiamo facendo, che anche la tecnica ha come mo-
dello la natura, & dunque imitazione della natura. «Dal martello al computer, in essa (tec-
nica) avviene qualcosa come un’umanizzazione e una vivificazione di materiali, che an-
cora prima di essere strumenti sono riflessi della nostalgia di liberta e di felicita dell uo-
mo. Anche un’opera tecnica pud forse commuovere»*. Ogni opera tecnologica come un
computer, & opera di creativita finita, non «di un Dio che puo trarre sovranamente dal
nulla, ma di chi pud faticosamente riprogettare nel suo mondo sensi e strutture»®.

Ma in che senso la tecnica imita la natura? Non di certo come lo fa la cosa-mez-
zo che imita qualcosa della natura (ad esempio la sorgente) affermando la differenza
e dunque la lontananza e la vicinanza, tra Cielo e terra, mortali e immortali, tra le di-
verse parti del mondo. Come mai la tecnica sembra piuttosto annullare ogni differen-
za? Come mai la tecnica, cosi potente, tende a essere essa stessa il mondo come affer-
mava Heisenberg?.

Secondo la nostra ipotesi la tecnica pud essere interpretata in quanto linguaggio
artistico utilizzando la mediazione della retorica. La tecnica imita anche essa la natu-
ra ma in un certo senso non uno o I’altro aspetto, bensi la natura nella sua globalita: la
tecnica si presenta essa stessa come Physis. In un certo senso la nostra natura ¢ diven-
tata la tecnica.

La brocca imita la sorgente, ovvero finge di essere la sorgente a livello sintag-
matico (& propriamente un paragone: la brocca ¢ simile alla sorgente, non € la sorgen-
te). Le scarpe dipinte da Van Gogh sono solo immagine delle scarpe, non sono la to-
talita costituita dalla cosa scarpe (I’'immagine da questo punto di vista & sempre meto-
nimia o sineddoche: una parte per il tutto). La tecnica moderna invece, nel suo essere
essa stessa produttrice anche di strumenti che non esistono in natura (non paragonabi-
li a qualcosa che esiste in natura), puo essere interpretata come metafora, come tropo,
come sostituzione (e non comparazione), a livello paradigmatico di una cosa (la Phy-
sis) con I’altra (la Techne). La tecnica, che va inquadrata in una dimensione poetica
piu simile alla creativita che alla finzione (creare la vita, creare cose che in natura non
esistono) ¢ in realta totalmente imitazione, ma non in modo sintagmatico, non para-
gona alla natura, ma si sostituisce ad essa come metafora. Appunto, come dicevamo
nel sottotitolo: dal paragone alla metafora.

 Jyi, p. 147.

' Questa posizione pud ricordare quella di Feyerabend esplicitata in Against Method. In quel testo
Feyerabend rivendica alla scienza una creativita pari a quella dei dadaisti. La nostra interpretazione del-
I’arte, invece, non si fonda sul concetto di creativita, bensi su quello di finzione.

% G. SALMERI, L'arte imita la natura, p. 147.

© Ivi, pp. 147-148.



MicHELE AMADO 129

Questa interpretazione poetico-linguistico-retorica della tecnica ha grande rilie-
vo anche in rapporto al ruolo che ha I'uomo in questo processo di trasformazione del-
la Physis in tecnica. L uomo, 1'unico a possedere un linguaggio, & la via attraverso la
quale la Physis si manifesta. L’ uomo indica le cose che cosi vengono a manifestazio-
ne. La tecnica si svela come metafora nel sostituirsi alla natura. Non & I"'uomo a crea-
re il mondo della tecnica, I’'uomo in effetti non crea, dato che creatore & un attributo
che appartiene solo al Dio biblico (creatore dal nulla); I'uomo, il linguaggio, ¢ via del-
lo svelamento del mondo della tecnica in quanto possibilita intrinseca della Physis
svelata dall’attivita linguistica dell’'uomo. L’arte imita la natura, la tecnica anche,
esplicitandosi nel suo carattere e nella sua proprieta di far nascere (Physis) forme e
strutture in quanto essa stessa produttrice.

Un importante atto di liberta dell’uomo risiede nel riconoscere che la tecnica,
nella sua pretesa sovraumana di sostituirsi alla Physis, & una finzione, una metafora,
ovvero qualcosa che svela la verita della Physis intesa come essa stessa diversa da es-
sa stessa. La tecnica & la maschera della Physis, la ripetizione mascherata della Physis
produttrice; e come maschera (nel senso di finzione e non di inganno) & lo svelamen-
to storico della Physis come res che ci concerne e necessita. La differenza che va sve-
lata e riconosciuta & quella tra Physis e Physis (come finzione di se stessa, come ripe-
tizione sostitutiva). L’estraneita, la distanza continua ad appartenere anche alla Physis
¢ non solo all’uomo. Liberta & anche apertura a questa pretesa (alla pretesa della res,
in questo caso svelata come Techne).

Nella tecnica come mondo, si svela la differenza tra Physis e Physis come tec-
nica. Non riconoscere questa differenza & sintomo di una schiaviti, di un inganno
piuttosto che di una finzione. Come 1’'uomo era necessitato dalla Physis, e non per
questo era necessariamente schiavo (la dipendenza non & affatto sintomo di schiavitd,
come ha insegnato ad esempio la tragedia greca), cosi I'uomo necessitato dalla sosti-
tuzione della tecnica alla Physis non & necessariamente schiavo della tecnica (da cui
dipende). Certo I’'uomo viene modificato in questa metafora, non & pil il medesimo
uomo pur restando lo stesso. Ma lo stesso non & il medesimo, I'ipse non & I'idem™. Co-
me |arte & maturata, al di 1 di ogni identificazione con la vita, recuperando il valore
della finzione, e di conseguenza indicando una differenza strutturale non solo tra in-
terno ed esterno, ma pure tra interno e interiore, tra idem e ipse, scoprendo cosi una
estraneita interiore positiva, cosi la tecnica diventera matura se sapra indicare la stes-
sa differenza tra Physis e se stessa. Gia gli antichi avevano saputo riconoscere ed
esprimere la presenza di una estraneita interiore positiva, un’intima estraneita. Come
non ricordare, in conclusione del nostro contributo, la scoperta di Agostino di un’alte-
rith intima, di un intimo «pil intimo a me che a me stesso» (Confessiones, 111, 6, 11)?

* Su questo argomento rinviamo al testo di Heidegger Identitdt und Differenz, Neske, Pfulligen
D57



130 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI




RTLu V (1/2000), 131-137 131

L.a diaconia della verita'

Giuseppe Torti
Vescovo di Lugano

La celebrazione del Dies academicus ci offre ’occasione di condividere con
1 nostri cari amici le gioie, i problemi, le aspirazioni della nostra vita universitaria
nella Facolta di Teologia. Di solito le nostre giornate trascorrono intra muros, nelle
aule, dove i professori guidano gli studenti nella scoperta del sapere, nei corridoi
dove si parla a voce bassa dei problemi culturali eterni e contingenti, nella biblio-
teca dove, anche nel silenzio, si leggono i testi. La vita della Facolta & come 1’al-
veare virgiliano, dove sempre fervet opus, e lentamente viene distillato il miele del-
la cultura. Ma il Dies ci porta extra mures dove ¢i troviamo insieme con gli amici
che ci stanno a cuore, con i rappresentanti della societa nella quale viviamo, della
regione, della citta, con i colleghi degli altri organismi culturali. Il Dies & lo spazio
adatto per la convivenza, per comunicare la nostra esperienza, le nostre aspirazio-
ni, le nostre attivita. E una giornata di comunione e di conforto nella quale possia-
mo constatare quanto sia largo I’orizzonte dei nostri amici. Giorno dopo giorno sia-
mo giunti all’ottavo anno della nostra esistenza. Nello scorso mese di ottobre ab-
biamo iniziato I’anno accademico e siamo confortati da molti dati positivi che toc-

' Viene pubblicata integralmente la relazione tenuta da Mons. Torti in occasione del Dies academi-
cus della FTL (27 novembre 1999).



132 VITA DELLA FACOLTA

cano la nostra esistenza e incoraggiano i nostri animi verso un ulteriore servizio al-
la cultura di tutti.

Vorrei dirvi la nostra gioia nel vedere con noi in questo VIII Dies due persona-
lith della Curia romana: Sua Eccellenza Mons Giuseppe Saraiva Martins, Pro-Prefet-
to della Congregazione per le Cause dei Santi, che ha presieduto questa mattina 1’eu-
caristia e ci ha incoraggiato nel lavoro di servizio alla causa della verita. Mons. Sarai-
va & un’uomo ricco di esperienza universitaria. Per molti anni & stato Professore a
Roma e un tempo Rettore della Universita Urbaniana. Abbiamo anche con noi Sua
Eminenza il Cardinale Paul Poupard, Presidente del Pontificio Consiglio per la cultu-
ra, anche lui Professore e uomo di universita e un tempo decano dell’ Institut Catholi-
que di Parigi. A tutti due siamo tanto riconoscenti per I’onore che ci conferiscono con
la sua presenza e partecipazione attiva in questo Dies. Grazie di cuore!

La vita degli enti creati & un dono, si muove dall’interno, mai si ripete, e si tra-
scende in quanto & portata a crescere e propagarsi verso nuovi orizzonti. La FTL ini-
zia I’anno con nuovi studenti, nuovi corsi, nuove forze culturali. In questa festiva oc-
casione, insieme al mio cordiale saluto, vorrei aggiungere un pensiero, e un orienta-
mento per la vita della Facolta al servizio del magistero della Chiesa e la formazione
delle nuove generazioni di studenti, un certo prolungamento della riflessione dello
scorso anno, sulla paideia della libertd. Permettete che prenda il tema e il titolo dal-
I’Enciclica Fides et Ratio (= FR), di Giovanni Paolo II, dato che questo documento &
chiamato a modellare la vita della cultura dei centri culturali della Chiesa in modo
analogo a 1’Aeterni Patris di Leone XIII, che ha orientato la attivita dei centri della
Chiesa lungo il XX secolo. Vorrei richiamare la vostra attenzione su un tema, a mio
avviso, decisivo: la diaconia della verita. Si tratta dell’ orientamento e del significato
ecclesiale della vita della Facolta di Teologia. Il problema & cosi profondo che ab-
braccia tutte le nostre attivita, persone e opere, fini e mezzi, in quanto ci indica la ra-
gion d’essere della stessa Facolta.

La Fides et Ratio ci ricorda che la Chiesa ha ricevuto nel mistero pasquale il
dono di conoscere la verita ultima sulla vita dell’'uomo e si & fatta pellegrina per le vie
del mondo per 1’annunzio che Gesu Cristo ¢ «la via, la verita e la vita» (Gv 14.,6). In
questa prospettiva la Chiesa ¢ al servizio dell’'umanita. «Tra i diversi servizi che essa
deve offrire all’umanita, uno ve n’e che la vede responsabile in modo del tutto pecu-
liare: ¢ la diaconia della verita. Questa missione, da una parte, rende la comunita cre-
dente partecipe dello sforzo comune che ’'umanita compie per raggiungere la verita,
dall’altra la obbliga a farsi carico dell’annunzio delle certezze acquisite, pur nella con-
sapevolezza che ogni verita raggiunta &€ sempre solo una tappa verso quella piena ve-
ritd che si manifestera nella rivelazione ultima di Dio» (FR, 2).

Mi chiedo come procedere in questa riflessione cosi attinente e necessaria. Il li-
mite delle nostra circostanze mi indica che non devo andare oltre una sintesi orienta-
tiva del tema, e che puo essere sufficiente avere una idea chiara e distinta sulla diaco-
nia della verita alla quale ¢ chiamata la Chiesa docente con il suo magistero.

La parola diaconia, carica di senso e di storia, viene assunta nel nostro linguag-
gio ecclesiale dalla lingua greca. Infatti parliamo dei diaconi, del diaconato, della dia-



Giuseppe TorT 133

conia, come servizio nella Chiesa, che assume diversi modi, non solo liturgici ma an-
che culturali. Il vangelo insegna ai discepoli la via del servizio, della diaconia. 1 di-
scepoli di Cristo sono invitati ad essere pronti al servizio. Il maestro ci ha dato esem-
pio e dottrina. Nella comunita cristiana il potere e 1’autorita richiedono di essere eser-
citati come un servizio e non come una forma di dominio. Colui che ¢ pili in alto deve
farsi servitore. L’autorita che gli compete non & per opprimere ma per servire. Pietro
e 1 suoi successori sono invitati all’esercizio dei servizi, delle diaconie, con lo stile de-
gli umili servitori dei signori nella societa di quel tempo.

In questo contesto il mio approccio alla diaconia della verita si limita ad indi-
care tre sentieri che dobbiamo percorre in questo servizio: quello della verita stessa,
che non & piu soltanto una teoria quanto una persona, lo stesso Gesu Cristo; quello
della esperienza di verita nel grado pit alto che ¢ quello della sapienza, e infine, quel-
lo delle attivita richieste nella stessa diaconia. Cosi entriamo nell’orizzonte che si ri-
pete in continuita e nella domanda che deve farsi ogni uomo, come ha fatto anche Pi-
lato: Quid est veritas?. Cib significa presentare, sia pur brevemente, 1’ideale dell’uo-
mo di studio e cercare i modi di risposta alla domanda in questione sia nella teoria che
nella prassi del nostro tempo.

1. LE VERITA E LA VERITA

La verita & complessa. Mi piace evocare il grande teologo svizzero Hans Urs
von Balthasar, il quale amava dire che «la verita ¢ sinfonica... Con la sua rivelazione
Dio sta eseguendo una sinfonia, della quale non & possibile dire cosa sia pitt maesto-
so, se I'ispirazione unitaria della composizione, oppure 1’orchestra polifonica della
creazione che egli si € preparato a questo scopo. Prima che la Parola di Dio si facesse
uomo !’orchestra andava invece strimpellando, senza un disegno preciso; concezioni
del mondo, religioni, progetti di vita politica in grande quantita; ognuno suona qual-
che cosa per sé... Infine giunse il Figlio, I’erede di tutto per il quale era stata voluta an-
che tutta I’orchestra. Mentre sotto la sua direzione viene eseguita la sinfonia di Dio, si
svela anche il significato della sua pluralitd. Improvvisamente, quando 1’opera co-
mincia comprendono perfettamente come tutti s’integrano a vicenda. Non all’uniso-
no, ma - cosa molto pili bella - in una sinfonia»’.

Per la sua condizione intellettuale 1'vomo & destinato all’ascolto e all’esecuzio-
ne di questa sinfonia della verita. Percio egli ha fame e sete di verita, sente la passio-
ne per la verita, non puo vivere senza la verita: la cerca, la riceve, la assimila, & sem-
pre in cammino verso di essa. E allo stesso tempo non sa bene cosa sia, e percio si do-
manda: che cosa e questa verita sinfonica? La risposta non ¢ facile né puo dirsi
definitiva. Nella storia ci sono tre approcci diversi alla verita, sorti nelle tre culture che
sono come la spina dorsale dell’Occidente, uno in quella ebraica, un altro nella greca,

* La verita é sinfonica, tr. it., Jaka Book, Milano 1974, pp. 12-13.



134 V/ITA DELLA FACOLTA

il terzo in quella medievale, specialmente latina. La verita per quanto riguarda la cul-
tura ebraica si esprime nella nozione di fedelta. Dio ¢ vero perche ¢ sempre fedele.
L’uomo invece talvolta & vero amico, talvolta si comporta da infedele, non mantiene
la parola e la promessa, ¢ bugiardo.

La verita per i greci viene designata dal termine aletheia, una parola che ha
avuto tanta fortuna e quindi una ampia rete semantica in campo filosofico. Il signifi-
cato piu usato & quello di realta, presenza, cid che ’'uvomo scopre con la sua intelli-
genza quando dice di conoscere se stesso, il mondo, gli oggetti che trova davanti a se.
Questo concetto resta nella cultura latina, nella quale si trova la parola che domina la
scena formativa fino ai nostri giorni; la verita € un adeguamento, ad-aequatio, del-
Iintelletto alla realtd delle cose, la quale si verifica soprattutto tramite il giudizio.
Questr tre nozioni di veritd sono fondate e tutte e tre hanno la loro validita culturale.

Al di sopra di esse, perd, nelle versioni evangeliche canoniche si trova un altro
concetto di verita. Esso si trova nella parola di Dio fatta carne, nell’uomo-Dio che &
Gesu Cristo, il quale lo afferma con tutta chiarezza, adoperando 1’espressione e il no-
me di Dio, quale fu rivelato a Mose.

Infatti Gesu Cristo afferma: «lo sono la verita» (Gv 14,6). In lui si concentrano
tutti gli altri concetti delle tre culture e vengono superati. La verita da conoscere, la
verita che libera, la verita assoluta non & soltanto un concetto, una teoria, un nome, la
verita € una persona. Gesu Cristo, Dio-uomo, ¢ allo stesso tempo il servo fedele del-
’alleanza, il vertice della opera di Dio, la perfetta immagine di Dio nel mondo, il mo-
dello al quale tutto viene conformato, il luogo della rivelazione di tutte le verita. La
verita tutta intera sul mondo, sull’uomo e su Dio, si trova in Gesti Cristo. Questa nuo-
va concezione della verita supera tutte le precedenti, e si presenta come la grande sfi-
da a tutti 1 pensatori. Il pensiero moderno si & allontanto di questo mistero quando &
arrivato I’eclisse di Dio, la cui notte ancora si proietta sull’Occidente. E I’ora di ritor-
nare alla luce del giorno, di trovare la verita personale in Cristo.

La diaconia della verita, affidata alla Chiesa, & innanzitutto 1’annunzio di Gesui
Cristo, luce del mondo, salvatore dell’uomo. Giovanni ha espresso questo concetto di
verita che deve essere conosciuta e che porta alla liberazione. La sua formulazione &
densa e definitiva: «Conoscerete la verita e la verita vi fara liberi» (Gv 8,32). Tutto il
vangelo si condensa in questa diaconia della verita personale, che coincide con Gesi
Cristo.

2. GESU CRISTO, SAPIENZA DI D10

L’uomo, essere intelligente, & nato per la verita; percid per natura la ama e la
cerca nei modi che gli sono propri. L’enciclica Fides et Ratio lo descrive come «co-
Iui che cerca la verita» (n. 28) in quanto singolo, e «colui che vive di credenze» (n. 31)
in quanto si apre alla verita nel contesto della vita familiare e sociale. E sempre poco
¢id che un vomo singolo aggiunge alla ricerca della verita, questa & sempre una con-
quista del singolo nella comunita alla cui tradizione deve la possibilita della scoperta.



Giuserpe ToRrTi 135

Tutti siamo debitori di quanti ci hanno preceduto e hanno collaborato nel solco della
stessa tradizione culturale. La ricerca della verita arriva al punto pil alto dell’umana
intelligenza, quando questa raggiunge la sapienza, quando 1’'uomo diventa lui stesso
un saggio. Gesu Cristo ¢ designato come «sapienza di Dio» (1Cor 1,24). Nella diaco-
nia della verita tutti siamo chiamati a diventare saggi, ad essere nella conoscenza del-
la verita e nella sua prassi. Il vangelo ci invita ad edificare la propria casa sulla roccia
e non sulla sabbia (Mt 7,24). Paolo puo dire che egli ha messo un fondamento come
«architetto saggio» (1Cor 3,10). La nostra roccia & Gesu Cristo.

Nella prospettiva cristiana I’uomo € invitato alla conoscenza di Gesu Cristo, nel
grado piu alto che implica tutti gli altri. Tutti siamo capaci della verita sia sul mondo,
che sull’uomo, e, cosa che piu conta, su Dio e il suo mistero che si rivela nei due libri,
quello della natura e quello della Scrittura. In questo sapere si concentrano tutti gli al-
tri. Ignorare le creature nella loro realta & ignorare Dio; il sapere sull’'uomo porta a tan-
ti problemi che hanno soluzione soltanto nel mistero di Cristo (GS 22). Oggi sappia-
mo pil cose che mai sull’'uomo, ma in realth mai ’'uomo ha ignorato che cosa sia egli
stesso come nel nostro tempo, proprio il tempo della svolta antropologica. Abbiamo
dimenticato la norma di Agostino il quale afferma che solo davanti a Dio I’'uomo sco-
pre la profonda verita su di sé, percio ci insegna a pregare: «che mi conosca e che ti
conosca»’.

Nella via della conoscenza ci sono molti gradi e livelli. Oggi spesso ci accon-
tentiamo della scienza e siamo fieri delle sue conquiste. Ma dobbiamo avere il corag-
gio di andare avanti, di ascendere fino al livello massimo. Solo la sapienza soddidfa.
Ma la sapienza alla portata dell’uomo & triplice: quella della ragione chiamata filoso-
fia, quella dell’intellectus fidei chiamata reologia, quella della vita profonda guidata
dallo Spirito Santo, il dono della sapienza. La diaconia della verita implica 1’unita
soggettiva e oggettiva di questi tre tipi di sapienza, i quali hanno la migliore espres-
sione nella teologia. Il buon teologo & colui che unifica la sapienza della ragione e del-
la filosofia, e inoltre ha una certa esperienza di Dio, il gusto delle cose di Dio, e di Dio
stesso, nel quale si trova il sapore e la delizia della verita (= gaudium de veritate)’.

Da questa prospettiva appare chiara la diaconia della verita che spetta ad una
Facolta di Teologia come la nostra. Essa deve muoversi all’interno di questo ampio
orizzonte del sapere. Il teologo, studente o professore, deve muoversi, sia nella ricer-
ca, che nell’insegnamento e nell’apprendimento, nell’ambito delle tre sapienze. Egli
deve fare spazio nel suo essere pitl intimo al metafisico, al teologo e al mistico. Il sag-
gio cristiano - sia speculativo come Hans Urs von Balthasar, sia esistenziale come
Santa Teresa del Bambino Gest, due figure che insieme a San Tommaso d’Aquino
abbiamo prescelto come modelli per la nostra Facolta - vive in un costante scambio tra
questi tre tipi di sapienza, dove la ragione, la fede e I’esperienza di Dio trovano il giu-
sto rapporto di circolarita. La nostra Facolta di Teologia, nella sua diaconia della ve-

* «Noverim me, noverim te!» (Soliloguia, 11,1).
*S. AGOSTINOQ, Confessiones, X, 23.



136 VITA DELLA FACOLTA

rita, non pud accontentarsi di meno del livello sapienziale, sinfonico, frutto della gra-
zia e del lavoro umano. Si tratta di raggiungere questo livello nell”interscambio tra co-
loro che sono ancora nella condizione istituzionale dell’apprendere e coloro che sono
nella condizione di esercitare tale sapienza. Vi € una sapienza da conquistare e una sa-
pienza da comunicare: sapientia adquirenda aut exercenda, come un tempo si diceva
della via della perfezione cristiana.

Lo specifico della nostra diaconia della verita & che sia una partecipazione del
mistero di Cristo, verita e sapienza di Dio.

3. LE TRE DIACONIE

L’operazione segue 1’essere, lo manifesta, e negli enti ritorna sull’essere e lo
sviluppa o lo deteriora. L’uomo si distingue tra tutti gli enti del cosmo per la sua ani-
ma spirituale, I’intelletto e la liberta conseguente. Il saggio ordina e giudica. La sua
forza ¢ la verita. Essa ¢ il suo punto d’appoggio per tutte le sue azioni. La forza della
verita supera tutte le altre: Potentissimum est veritas! La verita risulta invincibile,
conserva la sua forza superiore, anche davanti a Dio. La verita ha sempre la forza del-
le cose, dei principi, della realta vissuta. La verita, fine dell’intelletto e fine del mon-
do creato, risulta radicata in Dio stesso. Davanti a questa capacita umana dell’intellet-
to, ci domandiamo quali siano gli esercizi che competono all’'uomo riguardo alla ve-
rita. Possiamo indicare tre principali che sono come 1’anima della stessa diaconia
della verita: contemplazione, comunicazione, testimonianza. La verita ricercata e tro-
vata, primo si contempla, poi si comunica e infine si testimonia. Tutti e tre sono com-
plementari e integrano la diaconia richiesta a una scuola di Teologia come la nostra.

* La contemplazione & ’esercizio pill consono alla verita. La conoscenza per-
fetta & quella intuitiva, perché in essa si raggiunge la realta singola vista in se stessa
senza nessuna mediazione. Il senso della vista ¢ quello che ci serve da punto di par-
tenza come modello di conoscenza intuitiva. Cosi accade nella vita intellettuale piena,
e cosi crediamo sara la stessa vita eterna in Dio: una visione faccia a faccia (1Cor
13,12). L’'uomo moderno ha perso il gusto della contemplazione e si & rivolto all’a-
zione, pensando con Faust «Nel principio era I’azione». Bisogna invertire la ruota, ri-
tornare al primato della vita contemplativa. La saggezza ¢ il silenzio delle parole da-
vanti allo splendore della verita. La vita intellettuale ¢ I’estasi davanti all’essere.ll gra-
do piu alto della vita & la contemplazione dell’essere increato, e degli enti creati o da
creare. Maria di Betania ¢ il paradigma, essa ha scelto la parte migliore che non le sara
tolta, ha detto il Signore (cfr. Le 10,42).

* Un altro esercizio & la comunicazione della verita contemplata. L’esercizio
della comunicazione ha il suo modello in Dio, il quale comunica il bene che Egli & e
governa il mondo mediante la comunicazione del suo potere alle creature. La sapien-
za acquisita si riceve per essere comunicata. «La sapienza che ho ricevuto senza dolo,
la comunico senza invidia» (Sap 7,13). Gesi ha comunicato quanto aveva ricevuto del
Padre. La verita & un bene per [’'uomo, percid una volta scoperta & di tutti, ha un valo-



Giuseppe TorTl 137

re universale. Paolo nell’ Areopago, convinto del valore universale della verita la co-
munica a tutti con I’annunzio della buona novella di Cristo risorto (At 17). La scuola
¢ il luogo privilegiato della comunicazione della verita e della cultura. La paideia cri-
stiana consiste nella comunicazione della verita in tutti suoi modi, ma specialmente di
quella altissima verita che ¢ Cristo, e nella conformazione delle menti ad essa. La pa-
rola ¢ il mezzo privilegiato dell’attivita formativa. Mediante la parola si verifica la co-
munione delle idee, della verita. Cio che il maestro conosce e sa, mediante la parola lo
significa, lo fa verbo, il quale ¢ ricevuto da un altro essere intelligente, e cosi la stes-
sa verita si fa bene comune culturale. La verita cristiana, portata dallo Spirito, parla
tutte le lingue e si comunica a tutti gli uomini.

« [l terzo esercizio e testimoniare verita. Il testimone & il martire, colui che con
la donazione della propria vita testifica la veritd cristiana. Questo & il modo pil forte
di comunicare la verita. La forza della verita & pit grande di quella della vita. Il mar-
tire preferisce il valore della verita al valore della propria vita. Dimostra che 1’uomo
vive o muore per qualcosa che vale piu della vita: si vive e si muore per la verita. Ec-
co la forza della testimonianza, del cristiano che sa che Cristo & la veriti. Il testimone
non si accontenta della dimensione teorica e impersonale della verita. Non basta co-
noscerla, comunicarla agli altri, bisogna amarla cosi profondamente fino a preferirla
al vivere fuori della verita. La Fides et Ratio mette bene in rilievo il valore della testi-
monianza del martire per la diaconia della verita, in modo speciale i vescovi (n. 32).

Possiamo concludere questo discorso sulla diaconia della verita che la Chiesa
ha ricevuto come mandato e che deve esercitare in modo speciale per la sua presenza
nella cultura del terzo millennio. Tocca a noi la scoperta di questa verita cristiana,
I’acquisizione di questa sapienza che si trova in Cristo, e il percorso dei sentieri della
verita che arriva al profondo della cose, che ¢ ben fondata e percio ¢ invincibile. La
verita ¢ un dono dall’alto. Come dice I’ Ambrosiaster, la verita, qualunque sia colui
che la dice, sempre procede dallo Spirito Santo. Perci6 la nostra diaconia della verita
deve essere realizzata sotto la spinta dello Spirito che guida la Chiesa mentre varchia-
mo la soglia del terzo millennio.



I sacramenti

nella vita del cristiano

NATALE SPINETO, Il rito come realta antropologica

WALTHER RUSPI, Educazione alla vita ed educazione ai
sacramenti

GIOVANNI MARCANDALLI, Perché i sacramenti sono im-
portanti nella vita del cristiano

GIUSEPPE REGUZZONI, Dal rito alla festa

PIERLUIGI FIORINI, Il pane e la solidarieta conviviale
in I Promessi Sposi

EDITH STEIN, Ester. Piccola composizione sacramentale

CRISTIANA DOVERI, L ecclesiologia ecumenica di Edith Stein

ANTONIO MARIA SICARI, Testimoni e modelli della carita

JACQUES SERVALIS, La confessione, sacramento del Padre di
Misericordia

IL LIBRO DI COMMUNIO: DORIANA ZAMBONI propo-
ne Chiara Lubich. Dialogo e profezia di Jim Gallagher

communio

Rivista Internazionale di Teologia e Cultura
numero 166, luglio-agosto 1999

L. 18.000 - Abbonamento sei numeri/anno L. 80.000
versare su CCP n° 14918205 intestato a: Editoriale Jaca Book, via Gioberti 7 - 20123 Milano

Jaca Book




RTLu V (1/2000), 139-151 139

Il cristianesimo
all’alba del III millennio'

Paul Poupard
Presidente del Pontificio Consiglio della Cultura
(Citta del Vaticano)

E per me un onore ed una vera gioia essere oggi tra voi per la celebrazione del
Dies academicus della Facolta di Teologia di Lugano, ma ¢ anche un duplice dovere
in quanto le mie due cariche di Presidente del Pontificio Consiglio della Cultura e di
Presidente del Consiglio di Coordinamento fra le Accademie Pontificie mi legano in
modo del tutto particolare al caro Padre Rettore Abelardo Lobato, Presidente della
Pontificia Accademia di S. Tommaso d’ Aquino.

La tematica scelta per questo mio intervento, ossia il Cristianesimo all’alba del
I millennio, ovviamente si riferisce al mio recente libro, pubblicato a Parigi con-
giuntamente dalle Librerie Editrici Plon e Marne, ciog, significativamente, da due ca-
se editrici di prestigio, I'una nell’ambiente culturale e I’altra nell’ambiente cattolico,
che hanno gia collaborato alla pubblicazione della versione francese del Catechismo
della Chiesa Cattolica.

! Viene qui pubblicato integralmente I'intervento tenuto dal Card. Poupard in occasione del Dies
academicus della FTL (27 novembre 1999).



140 VITA DELLA FACOLTA

Senza entrare nei particolari del libro, ne sottolineo soltanto I’orientamento di
fondo, contro certe tendenze negative, nei riguardi della fede, della cultura mediatica do-
minante. All’alba del III millennio, il Cristianesimo & pitl giovane che mai. L’uomo ¢
sempre Homo religiosus, la Chiesa & portatrice di una paideia per il III millennio, & I’av-
venire, & nella speranza, con un nuovo connubio tra la fede e la cultura.

1. FEDE E CULTURA ALL’ALBA DEL III MILLENNIO

1.1. Che cosa é la fede?

Che cosa ¢ la fede, se non I’adesione a questa buona novella? Un uomo di fede &
un uomo che crede. Un cristiano & un uomo che crede in Gesu Cristo. Che cosa vuole di-
re essere cristiano oggi? Che cosa risponde la nostra intelligenza, allorché ¢ spinta dalla
fede a rispondere a questa insistente domanda? Certamente vuole dire credere che Gesi
& il Cristo, il Figlio del Dio vivente, e volere vivere il suo messaggio d’amore nella com-
plessita della vita quotidiana. Vuol dire: in unione con tutte le comunita cristiane sparse
nel mondo, ed in comunione con i vescovi attorno al successore di Pietro. Ancora: si-
gnifica che la sua parola & ogni giorno attuale, valida, propositiva e feconda per tutti noi,
e la strada che Egli ha aperto rimane sempre la nostra sola speranza, fede nell’amore:
Cristo, nostra speranza, diceva san Paolo. Cristo, nostra speranza, ripetiamo noi oggi.

Quindi, per il cristiano, vivere vuole dire credere. E agire significa sperare, la-
vorare. amare con tutta I'intelligenza, con tutte le forze. La fede si offre alla nostra in-
telligenza come pedagogia aperta sull’universale dell’'uomo e verso I'infinito di Dio.

Questo ¢ il progetto creatore di una nuova cultura cristiana per il nostro tempo,
erede di due millenni di cristianesimo e portatrice di un avvenire illimitato. La fede non
¢ passata come la bella addormentata nelle nostre memorie assopite, ma rimane lievito
attivo nelle nostre intelligenze sveglie. La fiamma si estingue se non si comunica, € la
fede viene meno se non si condivide. Essere pronti sempre a rispondere a chiunque ci
domandi ragione della speranza che & in noi, secondo il programma tracciato dall’apo-
stolo Pietro (1Pt 3,15), implica la mobilitazione di tutte le nostre risorse intellettuali. La
fede, per le nostre intelligenze, non ¢ il pupazzo di sale che si dissolve nel mare senza
rive, ma, nel vasto oceano della vita, é il fermento che fa lievitare il pane. E quel che
diceva, in termini decisi, il Cardinale Karol Wojtyla nel suo rapporto teologico al Si-
nodo dei Vescovi 1’8 ottobre 1974: «Oggi & necessario unire nella teoria e nella pratica
la certezza divina e la persuasione e la certezza umane. In effetti, la fede ha un suo pro-
prio significato antropologico ed una grande importanza nella vita e nell’autoforma-
zione dell’uomo, cosi come nella vita e nella cultura di ogni societa. La fede non ¢ alie-
nante per lo spirito umano. Essa gli permette di definirsi, grazie alla comunione con
Dio. Non si pud avere una vera cultura umana senza un rapporto con Dio»’.

Da qui nasce il problema. A che punto siamo con la cultura, nel mondo di oggi?

* Cfr. P. POUPARD, La fede cattolica, SEL, Torino 1984, p. 43.



PauL Pourarp 141

1.2. Che cos’¢ la cultura?

Per la prima volta nella sua storia, la Chiesa cattolica, per bocca dei suoi Ve-
scovi provenienti da tutte le parti del mondo e radunati intorno al successore di Pietro
nel Concilio Ecumenico Vaticano II, ha risposto a questo quesito nella Costituzione
Pastorale Gaudium et Spes (n. 53): «E proprio della persona umana il non potere rag-
giungere un livello di vita veramente e pienamente umano se non mediante la cultura,
coltivando ciog i beni e i valori della natura. Percid ogni qual volta si tratta della vita
umana, natura e cultura sono quanto mai strettamente connesse. Con il termine gene-
rico di cultura si vogliono indicare tutti quei mezzi con i quali I’'uomo affina ed espli-
ca le molteplici sue doti di anima e di corpo; procura di ridurre in suo potere il cosmo
stesso con la conoscenza e il lavoro; rende pill umana la vita sociale sia nella famiglia
che in tutta la societa civile, mediante il progresso del costume e delle istituzioni; in-
fine, con I’andare del tempo, esprime, comunica e conserva nelle sue opere le grandi
esperienze e aspirazioni spirituali, affinché possano servire al progresso di molti, an-
zi di tutto il genere umano».

Giovanni Paolo II, nel suo recente viaggio in terra cubana, & stato assai esplici-
to sui valori della cultura oggi: «La cultura - egli ricordava ai rappresentanti della cul-
tura riuniti nell’ Aula Magna dell’ Universita de I’ Avana - & quella forma peculiare con
cui gli vomini esprimono e sviluppano le loro relazioni con il creato, fra di loro e con
Dio, formando I'insieme dei valori che caratterizzano un popolo e i tratti che lo defi-
niscono. Intesa in questo modo, la cultura ha un’importanza fondamentale per la vita
della nazioni e per lo sviluppo dei valori umani pil autentici. La Chiesa... si avvicina,
con la sua parola e la sua azione, alla cultura... non si identifica con nessuna cultura in
particolare, ma & vicina a tutte con spirito aperto».

Di conseguenza la cultura presenta necessariamente un aspetto storico e socia-
le, e la voce cultura assume spesso un significato sociologico ed etnologico. In questo
senso si parla di pluralita delle culture. Infatti dal diverso modo di fare uso delle case,
di lavorare, di esprimersi, di praticare la religione e di formare i costumi, di fare le leg-
gi e creare gli istituti giuridici, di sviluppare le scienze e le arti di coltivare il bello,
hanno origine le diverse condizioni comuni di vita e le diverse maniere di organizza-
re 1 beni della vita. Cosi dalle usanze tradizionali si forma il patrimonio proprio di cia-
scuna comunita umana. Cosi pure si costituisce I’ambiente storicamente definito, in
cui ogni uomo di qualsiasi stirpe ed epoca si inserisce e da cui attinge i beni che gli
consentono di promuovere la civilta.

C’¢& dunque una cultura, in senso creativo, dello sviluppo, della riflessione, del-
I’espressione e della comunicazione umana. C’& anche una cultura, in senso descritti-
vo, degli stili di vita e delle immagini sociali dominanti. La prima ¢ una cultura auto-
cosciente, mentre la seconda € spesso ricevuta in modo pitl passivo, quasi come 1’ aria
che si respira.

Entrambi i livelli di cultura sono rilevanti per il loro rapporto di chiusura o di
apertura alla fede. Il problema ora appare nella sua chiarezza. Se la cultura, in en-
trambi i casi, & espressione della piena umanita dell’'uomo, e se la fede cattolica ha vo-
cazione di dare all’'uomo la sua piena umanita in Cristo, & ben evidente che la fede



142 VITA DELLA FACOLTA

stessa deve diventare cultura per essere pienamente fede, sia nell’ambito della creati-
vita, sia in quello degli stili di vita. La sintesi tra cultura e fede non & solo un’esigen-
za della cultura, ma anche della fede. Quale &, a questo riguardo, la situazione del
mondo di oggi? L’avvenire, ci dice il Concilio Vaticano II, appartiene a quanti avran-
no saputo dare alle generazioni di domani ragioni di vita e di speranza.

Orbene, noi siamo senz’altro gli orfani di una umanita perduta. I nostri padri
erano gli eredi di una cultura segnata dalla universalita, sicuramente pilt omogenea,
perché animata dalla fede, che dava agli uomini la chiave della loro esistenza e ispira-
va la loro vita, insegnando loro che cosa volesse dire vivere, amare, soffrire, morire.
Tutta la vita personale, familiare e sociale ne era impregnata. Era una cultura cristia-
na, poiché I’'uomo sapeva di essere figlio di Dio, chiamato a vivere da figlio di Dio,
senz’altro peccatore, ma salvato da Cristo e sostenuto da Lui nel suo cammino, attra-
verso le gioie e le prove della vita, verso I’eternita. Ma la fede e la cultura si sono dis-
sociate, Dio e 'uomo si sono separati: questa ¢ la drammatica situazione del nostro
tempo, secondo la diagnosi severa, ma lucida di Paolo V1.

1.3. La situazione attuale

Economia, politica, ambiente culturale e della ricerca, famiglia, societa, educa-
zione e mezzi di comunicazione, sono gli ambiti che pit di tutti hanno subito in que-
sti anni lesioni e frammentazioni, in campo etico e religioso, culturale e prettamente
umano. Gli attuali fenomeni disgregativi nati sotto 1’egida di una cultura autonomisti-
ca, hanno portato al pensiero debole e all’autonomia assoluta del soggetto.

11 dramma delle culture moderne con le quali ci troviamo in dialogo, & il dram-
ma generato dai maestri del sospetto, Marx, Freud, Nietzsche e Sartre, che hanno vo-
luto fare dell’uomo un Dio contro Dio. «Non & vero che I’uomo non pud organizzare
la terra senza Dio. Ci0 che & vero & che, senza Dio, puo solo organizzarla contro I'uo-
mo. L"umanesimo esclusivo ¢ un umanesimo inumano». A cinque decenni di distan-
za queste premonitrici parole di Henri de Lubac, riprese da Paolo VI nell’Enciclica
Populorum Progressio, annunciano il dramma dell’umanesimo ateo e delle culture
che ad esso si sono ispirate ed hanno gettato I’'uomo in un presente privo di speranza’.

La cultura cristiana, nata nel segno dell’universalismo evangelico, ha subito pit
di ogni altra la meta-tentazione della modernita, che considera I’'nomo come assoluto,
mentre I’'uomo assume un senso solo come immagine e somiglianza di Dio, fuori del
quale non &, secondo la formula di Jean-Paul Sartre, che una passione inutile. La cri-
si culturale del nostro tempo & non soltanto una crisi di contenuti, ma di identita, nel-
la propria umanita con la perdita della gioia che ne deriva, fonte di creazione.

Quali sono i fattori che hanno maggiormente prodotto la crisi attuale?

« La crisi della verita oggettiva. La cultura contemporanea sembra davvero una
cultura alla Pilato: si interroga e non risponde. Alan Bloom, nel suo saggio sulla cul-

* PAOLO VI, Lettera Enciclica Populorum progressio, 26 marzo 1967, n. 42; H. DE LUBAC, Le
drame de I"humanisme athée, Spes, Paris 1945°, p. 10.



PauL Pourarp 143

tura americana L’ame désarmée, scrive in modo provocatorio nel prologo: «Sui fron-
toni delle universita americane, si dovrebbe scrivere: piuttosto che insegnare la verifa
non esiste, qui si insegna che non si sa se esiste una verita». Prive dell’elemento vi-
tale della verita, le culture cadono in un processo subdolo di mistificazione del loro
elemento primario e costitutivo: spacciano infatti per verita cio che invece non lo &,
0 solo lo rappresenta; avviliscono i principi primi che sostengono la ricerca cultura-
le e la sua diffusione, tra cui appunto il senso dell’uomo, della sua dignita e della sua
liberta. Il rapporto tra soggettivo ed oggettivo, cultura e verita, liberta e norma, di-
venta conflittuale, come pure tra la cultura umana e la fede dell’uomo in Dio Padre
di misericordia e provvidente, Figlio ricco d’'umanita e Redentore, Spirito di Verita e
consolatore. Questo fatto ha prodotto altre crisi pill 0 meno indotte, certamente pitl
spettacolari.

» Alcuni ambiti culturali sono travolti dalla secolarizzazione, legati a correnti di
pensiero neo-epicuree. Infatti il secolarismo opera una ricomposizione soggettiva in-
dividuale sotto una norma di felicita individualistica, ricercata con tutti i mezzi. Que-
sta felicita diventa parossistica meta sia della cultura che di quelle fed; alternative con
un’adesione acritica alle cosiddette parascienze che calamitano facili consensi, pro-
mettendo un’altrettanto facile e fasulla felicitd. Col pretesto di una cultura globale
univoca, si arriva piuttosto ad un’atomizzazione che intacca tutta la vita dell’uomo,
soprattutto il suo anelito spirituale. Cosi, nasce la tentazione di reinterpretare e vivere
il cristianesimo come un umanesimo puramente terreno.

* Questa situazione di poverta spirituale spiega il successo delle credenze pa-
rallele, piu eclettiche che sincretistiche, segnate dal ritorno della telepatia e dell’a-
strologia, spesso e stranamente considerate come scientifiche. Sono orientate verso il
s€ e il mondo. 11 loro orizzonte & intramondano, compresi lo spiritismo, il new age che
deve avvenire su questa terra, e la reincarnazione che fa ritornare sulla terra. Il loro di-
vino di riferimento ¢ immanente: influenza degli astri, trasmissione del pensiero, ecc...
La loro assenza di dogma e di insegnamento morale apre all’esperienza soggettiva,
cancella e dimentica quella oggettiva. E la rivoluzione dei costumi si adatta a questo
umanesimo secolare, considerandolo un referente spirituale. Il tutto viene perpetrato
in nome di una crescente aspirazione alla felicita, attraverso una sessualita incontrol-
lata, a deperimento dei valori etici e culturali.

* Tanto il fallimento spettacolare del collettivismo, di cui il 1989 con la sua ri-
voluzione incruenta & stato lo spettacolare epilogo, quanto la logica della societa de-
mocratica pluralista spiegano questo processo di individualizzazione che fa del sin-
golo e della sua felicita fini assoluti: mondanita, attenzione esclusiva alle cose del
mondo, nel senso di Max Weber. Individualismo e pragmatismo sembrano diventare
le norme per valutare societa e cultura. Ma questa giustapposizione di pseudo-culture
promossa come pluralismo, non & un valore culturale in sé, denota piuttosto un
profondo disagio. Lo sottolinea il Cardinale Ruini nel tracciare le linee fondamentali
entro le quali situare I'impegnativo e coraggioso Progetto culturale orientato in sen-
so cristiano: «Bisogna essere consapevoli che ogni pluralismo, anche di tipo cultura-
le, per i credenti non pud essere un dato assoluto e senza limiti, ma deve sempre fare



144 V/ITA DELLA FACOLTA

riferimento ai contenuti essenziali della fede, con cio che essi implicano per I'inter-
pretazione, teorica e pratica, dell’uomo, della vita e della realta»”.

Priva di questo riferimento, la cultura sembra affetta da un’iperdinamicita at-
traverso la quale tutto cid che & nuovo o diverso, sarebbe bello e giusto, il che, evi-
dentemente, & assurdo e falso! In realta la pluralita delle culture diventa ricchezza so-
lo se testimonia la bellezza multiforme delle opere buone dell’'uomo, microcosmo del
mondo e riflesso dello splendore di Dio.

* Il pragmatismo & diventato per questo il tratto saliente, I’esperienza persona-
le ed il giudice ultimo. La sincerita e I’autenticita prendono il posto dell’oggettivita e
della verita, o pili esattamente & il senso personale soggettivo che diventa il criterio di
verita.

e La iperspecializzazione e la ipersettorialita delle scienze e delle tecniche fran-
tumano il sapere, opponendo scienza a scienza, cultura a cultura. In tutti 1 campi, so-
prattutto quello filosofico e politico, esse hanno smembrato la ragione nell’antagoni-
smo delle ragioni opposte, dimenticando la fede che riunisce le verita sparse in quella
verita la cui unitd misteriosa ha una fonte trascendente. L.’ oggettivita e la trascenden-
za non danneggiano la ragione e le culture, ma danno loro la possibilita di operare me-
ravigliosi scambi. Infatti le culture e le scienze devono, nei loro ambiti, comunicare,
soggette come sono ad imprevedibili processi di simbiosi e di reciproca fecondazione.
Esse sono linfa viva e ricca dell’'umanita. Una Europa rinchiusa nei nazionalismi e nel
soggettivo si priva dell’universalita iscritta in ogni frammento di cultura: potremmo
altrimenti godere di Shakespeare e di Tagore, di Claudel e di Dante, di Platone e di
Dostoevskij? Prezioso ed importante a questo riguardo & il compito dei Centri Cultu-
rali Cattolici, nell’esplorare 1'uomo, le sue ricchezze e la sua fertilita culturale, artisti-
ca e spirituale, partecipando a tutti questi incommensurabili tesori’.

Infine, dopo la secolarizzazione, arriva la desecolarizzazione, uno dei fenome-
ni culturali dominanti di questo fine secolo, con il ritorno alle radici delle civilta non-
occidentali: asiatizzazione del Giappone, induizzazione dell’India, reislamizzazione
del Medio Oriente, neorussificazione della Russia, riaffermazione del religioso popo-
lare in Africa e in America latina, risorgenza dei nuovi movimenti religiosi e di sette
in Europa e nell’ America del Nord. E una profonda reazione contro la cultura razio-
nalista prima dominante e una vita senza mistero. Ma senza mistero la vita stessa di-
venta irrespirabile, come affermava il filosofo Gabriel Marcel, la cui riflessione su Es-
sere e avere, illumina le vie dell’ Homo Viator. Mi confidava I’amico poeta Pierre Em-
manuel: ’ateismo & 'inverno del mondo, la fede ¢ la sua primavera. La cultura in
Europa, dopo le tragiche e drammatiche esperienze dell’ateismo, aspira a rivivere
questa primavera.

* Cfr. C. RUINI, Per un progetto culturale orientato in senso cristiano, Piemme, Casale Monferra-
to 1996.

* Cfr. P. POUPARD, I centri culturali cattolici. Idea, esperienza, missione, elenco ed indirizzi, Citta
Nuova, Roma 1996, 1998°.



PauL Pouparp 145

In che modo preparare i cristiani a trasformare la cultura soggetta alle crisi che
abbiamo passato velocemente in rassegna, per riaffermare un vero umanesimo cultu-
rale e cristiano? La fiamma infatti si estingue se non si comunica, e la fede viene me-
no se non si condivide.

2. PER UN RINNOVAMENTO DI INIZIATIVE E DI CREATIVITA

Il momento attuale richiede un rinnovato progetto di cultura cristiana®. Infatti,
I’analisi della rottura tra fede e cultura sarebbe sterile e nociva, se comportasse da par-
te dei cristiani una rinuncia collettiva e il riconoscimento della propria impotenza. Es-
sa deve invece condurci tutti ad un rinnovamento di iniziative e di creativita. Giovan-
ni Paolo I non cessa di ribadirlo: la cultura cristiana esiste e noi non dobbiamo teme-
re di affermarlo. Occorre I'intelligenza per comprenderlo, la volonta di farlo, il
coraggio per superare le difficolta, la perseveranza per intraprendere un rinnovato
cammino di conversione e di speranza.

2.1. La fede non é un semplice valore culturale tra gli altri

La fede non & un semplice valore culturale tra le altre diverse culture: culture
asiatiche dove 1’assoluto sembra nascosto nell’immanenza degli esseri e delle cose;
culture africane profondamente pervase da animismo; culture latino-americane imbe-
vute di sincretismo millenario; culture occidentali in preda al razionalismo e al positi-
vismo, allo scientismo e allo storicismo, al secolarismo e all’indifferentismo. Ne deri-
va uno scetticismo profondo, che rende sterile la nostra cultura dominante, con le sue
manifestazioni pili superficiali, nel culto dell’effimero. Molteplice nelle sue manife-
stazioni, incerta dei suoi valori, la nostra cultura vacilla sulle sue certezze e comincia
perfino a dubitare della sua ragione d’essere, di vivere, di sperare, e cosi Sisifo non &
mai lontano da Prometeo. La cultura, infatti, ridotta a culturalismo, si esaurisce in un
gioco sterile di specchi. Cosi il dubbio profondo s’impadronisce dell’'uomo. Di con-
seguenza, il dialogo tra fede e culture non puo, senza grave infedelta, camuffarsi in di-
scorso culturale, adattato al gusto degli ascoltatori. La fede cristiana non chiede di
sfuggire alla propria cultura, ma di aprirla al fermento cristiano, riproponendo i valo-
ri di un rinnovato umanesimo cristiano. E questo proprio 1’orizzonte di lavoro che il
Pontificio Consiglio della Cultura si & dato per il 2000".

2.2. Dipende anche da noi ridare all’Europa la sua anima

Quando le fede non irriga pili una cultura, questa si sviluppa secondo le linee di
forza dell’ideologia dominante che isola progressivamente, snatura e respinge 1’ap-

¢ Cfr. P. POUPARD, Chiese e culture. Orientamenti per una pastorale, dell’intelligenza, Vita e
pensiero, Milano 1985, pp. 142-157.

" Cfr. P. POUPARD, Umanesimo cristiano, in Grande dizionario delle religioni, Piemme, Casale
Monferrato (AL) 19887, pp. 2188-2199. Cfr. anche ID., Per un umanesimo cristiane all’alba del nuovo mil-
lennio, in “Cultures et Foi”, (3/1997), 170-171.



146 ViTA DELLA FACOLTA

porto cristiano. E I’esperienza drammatica dell’ Europa del nostro tempo, sulla quale
Giovanni Paolo II non cessa di attirare I’attenzione: «La crisi della cultura europea ¢
la crisi della cultura cristiana... L.’ateismo europeo & una sfida che si comprende nel-
I’orizzonte di una coscienza cristiana... Il secolarismo, che I’Europa ha diffuso nel
mondo col pericolo di inaridire rigogliose culture dei popoli di altri continenti, si & ali-
mentato e si alimenta alla concezione biblica della creazione e del rapporto uomo-co-
smo... I rimedi e le soluzioni andranno cercati all’interno della Chiesa e del Cristiane-
simo, e cioé nella verita e nella grazia di Cristo, Redentore dell’uomo, centro del co-
smo e della storia... Dipendera anche da noi se 1'Europa ritrovera la sua anima nella
civilta della vita, dell’amore e della speranza»®.

2.3. Ridare il senso dell’uomo alle culture e una vera cultura all’uomo

Per realizzare questo programma, & necessario dapprima ritrovare nella fede,
per incanalarla nelle culture d’oggi, una vera idea dell’uomo, proprio quella che ci
viene data dal Vangelo, cioé scoperta della nostra identita profonda in Gesu Cristo,
Uomo perfetto e nello stesso tempo Dio. E questa idea dell’uomo, magnificamente
espressa dalle parole di Pascal: «L.’uomo supera infinitamente 1’'uomo», che aveva ge-
nerato la cultura cristiana dei secoli passati. Questa idea ha lasciato una nostalgia du-
revole, testimoniata dai malinconici versi del poeta Lautremont: «Mi hanno detto che
ero figlio di uomo e di donna. Io credevo di essere molto di pit». La cultura contem-
poranea, con la sua antropologia chiusa al trascendente, ha letteralmente mutilato
1’'uomo. E cosa urgente liberarlo da questa prigione immanente, riaprirgli quell’oriz-
zonte infinito senza il quale egli si distrugge. Ecco il primo compito: ridare un senso,
il vero senso, alla vita. Si tratta dunque di tradurre negli immensi campi della cono-
scenza e delle arti, della tecnica e del potere, della vita familiare e sociale, professio-
nale e politica, questa idea ritrovata dell’uomo, uomo il cui mistero profondo puo es-
sere illuminato soltanto nel mistero del Verbo incarnato’.

Le conseguenze che ne derivano sono la priorita dell’etica sulla tecnica, il pri-
mato della persona sulle cose, la superiorita dello spirito sulla materia, dell’essere sul-
I'avere, del soggetto sull’oggetto. Irrigata dalla fede, sostenuta dalle verita della fede,
alimentata dai sacramenti della fede, la cultura tornera ad essere lievito della fede nel
cuore della citta temporale, poiché lo spirituale & esso stesso incarnato, e il bello, splen-
dore del vero, irradia da tutte le luci dell’essere. Come un incitamento, una linfa, un fer-
mento, i valore del vero, del bene, del bello, del giusto e dell’equo sono I'unico fonda-
mento duraturo dell’esistenza e si traducono in comportamenti etici che sono il segno
di un’autentica umanita: la ricerca della verita, I’inclinazione al bene, la sete di liberta,
la nostalgia del bello, il rispetto della dignita umana, la lotta contro I’ingiustizia, la di-
fesa dei diritti dell’uomo, in particolare dei poveri e degli oppressi, la ricerca della ri-

* GIOVANNI PAOLO 11, Discorso al primo simposio dei vescovi d’Europa, in “L’ Osservatore Ro-
mano”, 7 ottobre 1982.
° Gaudium et Spes, n. 22.



PauL Pourarp 147

conciliazione tra persone e gruppi umani, classi sociali e razze, la ricerca continua del-
la pace tra i popoli. Ecco la vera cultura, che manifesta I’uomo in tutta la sua pienezza,
in tutte le sue dimensioni. La vera cultura umanizza 1’uomo e tutta I’'umanita.
Giovanni Paolo II lo ripete con accenti vibranti, affermando il legame organico
e costitutivo tra cristianesimo e cultura e dunque con I’'uomo nella sua stessa umanita.
La cultura, infatti, & dell’uomo, parte dall’'uomo, & per I'uomo. L’uomo ¢ il centro, |’ as-
se cui si riferisce ogni espressione di cultura. La cultura & ¢id con cui I’uomo, in quan-
to tale, si fa pitt uomo, uomo che & sempre il fatto primordiale e fondamentale della cul-
tura. La vera cultura & dunque una umanizzazione integrale, in ogni campo della vita
personale e sociale, dell’'uomo che & pienamente sé stesso, non quando si esaurisce nel
volersi affermare come rivale di Dio, ma quando scopre di essere la sua immagine. La
cultura contemporanea, colpita a morte dal suo rifiuto di Dio attraverso le tentazioni
immanentistiche ed idolatriche cui ¢ stata sottoposta, ¢ chiamata a rivivere ritrovando
nella Buona Novella del Vangelo il suo centro unificatore. Tutte le culture sono chia-
mate ad uscire dalla superficialita che confonde per ritrovare la loro funzione vitale; es-
sere I'ethos dei popoli. il loro modo per affermare la dignita e 1’autenticita umana'’,

3. INCARNAZIONE E INCULTURAZIONE

All’alba del Il millennio, il cristianesimo incarna la nostra comune origine di
figli di Dio, e dunque quella fratellanza fondamentale della civilta dell’amore. «Pil
che mai, in effetti, |’'uomo & gravemente minacciato dall’anticultura, che si rivela, tra
I’altro, nella crescente violenza, nelle lotte mortali, nello sfruttamento di istinti e inte-
ressi egoistici. Lavorando per il progresso della cultura, la Chiesa cerca, senza sosta,
di far si che la saggezza collettiva prevalga sugli interessi che dividono. Bisogna per-
mettere alle nostre generazioni di costruire una cultura della pace»''.

Nessuno, infatti, pud vivere senza amore. Si tratta di una sfida gigantesca. Per
raccoglierla, i credenti dispongono di convinzioni profonde, su cui possono costruire
in modo solido, in una Europa che, malgrado il fenomeno spettacolare della secola-
rizzazione descritto sopra, resta profondamente impregnata di valori cristiani'. Orbe-
ne, € chiaro che i cristiani devono rispondere alla sfida del mondo moderno e mostra-
re, con la loro azione paziente e coraggiosa, come I’ideale cristiano sia nuovamente
capace di infondere nella cultura quelle energie vitali attinte dalla parola e dalla pre-
senza di Cristo. E stato il programma del secondo Simposio presinodale che ho riuni-
to in Vaticano nel gennaio scorso”. Cosi fecero i nostri primi padri nella fede, cosi

" Cfr. L. NEGRI, L'uomo e la cultura nel magistero di Giovanni Paolo I1, Cseo, Bologna, 1983.

"' Giovanni Paolo II al Pontificio Consiglio della Cultura, 16 gennaio 1984.

"* Cfr. Cristianesimo e cultura in Europa. Memoria, coscienza, progetto, Atti del Simposio presi-
nodale in Vaticano, Cseo, in “Il Nuovo Aeropago” 1991, pp. 3-4.

" Cfr. Cristo sorgente di una cultura per I’Europa alle soglie del terzo millennio, Atti del secondo
Simposio Presinodale in Vaticano, 11-14 gennaio 1999, in “Il Nuovo Aeropago™ 1999.



148 VITA DELLA FACOLTA

hanno fatto tutte le generazioni cristiane, quando hanno adempiuto il compito magni-
fico, che oggi & il nostro, di incarnare la fede in Cristo nelle nuove culture. Vivendo
nella fede il mistero della creazione e della redenzione, il cristiano si appoggia sull’u-
mano alla luce di Cristo Redentore che rivela pienamente |'uomo all’uomo stesso. In
questa dimensione 1’'uomo ritrova la grandezza, la dignita e il valore propri della sua
umanita che trova la pienezza della sua realizzazione nella carita. Egli aiuta, d’altra
parte, a denunciare le false sicurezze sulle quali gli uomini sono continuamente tenta-
ti di costruire la loro vita, rendendo cosi peggiore il loro futuro. Inoltre, la provoca-
zione del Cristo che chiama il cristiano alla piena liberta responsabile, conferisce alla
percezione dei valori morali una forza capace di mobilitare tutte le potenze spirituali.
Essa & in grado di provocare un’opzione fondamentale coerente e duratura. Alle nor-
me etiche il Vangelo conferisce un’intensitd, un senso e una speranza di compimento
che animano tutta I’esistenza.

3.1. Incarnazione e inculturazione, morte e risurrezione

Incarnare la fede nella cultura non significa per la fede assimilazione alla cul-
tura dell’ambiente. Ad iniziare da Gesu stesso nel Vangelo, ogni compimento com-
prende insieme continuita e rottura. Gesu stesso ha posto limiti ben definiti alla sua in-
culturazione. Egli non si & conformato in tutto alla cultura del suo popolo. Anzi si
opposto nettamente a diversi aspetti di questa cultura. Possiamo dire che la Passione
di Gesti comprese un aspetto di rigetto culturale. L’inculturazione non si esaurisce con
I’incarnazione, prosegue con il mistero pasquale di morte e risurrezione e scoppia nel
miracolo linguistico di Pentecoste. L’incarnazione comprende anche la crocifissione.
Questa fatto non va dimenticato, quando si tratta di definire il rapporto tra incarnazio-
ne e inculturazione. Non va nemmeno dimenticato che la crocifissione sboccia nella
risurrezione, la quale non & un ritorno alla vita terrestre, alla cultura di un luogo e di
un tempo, ma una nuova creazione, liberata dai precedenti condizionamenti. E la Pen-
tecoste non ¢ il rinchiudersi nella nostra propria cultura, ma esattamente il contrario:
aprirle tutte alla meraviglia di Dio.

Rimane tuttora esemplare il rapporto tra fede cristiana e la cultura, prima cultu-
ra giudaica e poi pagana, con 1’apparente impossibilita di separare religione e cultura.
La preoccupazione era allora di inserire i pagani nella Chiesa, la quale era giudeo-cri-
stiana. Era necessario trovare 1’osmosi tra 'inculturazione biblica e la cultura greca
allora dominante presso i pagani chiamati al battesimo. Fu il Concilio di Gerusalem-
me ad ammettere due modi di vivere la fede cristiana, uno nella cultura giudaica, 1’al-
tro in una cultura non giudaica. Ma entrambe profondamente trasformate dal mes-
saggio evangelico, anzi I'una e ’altra morte e risuscitate. Basta leggere le lettere di
san Paolo ai Galati e ai Corinzi per capire come per 1’ Apostolo la croce di Cristo non
possa essere assimilata a nessuna cultura umana, anzi come essa contraddica le aspi-

" PONTIFICIA COMMISSIONE BIBLICA, Fede e cultura alla luce della Bibbia, Elle Di Ci,
LEUMANN (TO) 1981.



PauL PourarD 149

razioni culturali. Paolo stesso ne ha fatto I’esperienza decisiva con il suo discorso sul-
I’ Acropoli. La captatio benevolentiae dei suoi ascoltatori, a partire dalla cultura do-
minante presso gli intellettuali di Atene, non basta per fare accettare la novita scanda-
losa del messaggio di Cristo morto e resuscitato. Occorre la conversione, con la gra-
zia di Dio.

Ma come proporla, se non con il dialogo e attraverso la testimonianza?

3.2. Il dialogo

Tre qualita sono essenziali per il dialogo tra la fede e la cultura all’alba del I1I
millennio: umilta, lucidita, caritd. Questo dialogo infatti non & astratto scambio di
idee, ma incontro concreto di persone.

Umilta. Piu la fede si fortifica e impegna la nostra vita nella via di una fedelta
pil integra, cosi I’'umilta si impone al credente come un imperativo vitale, quando, ap-
punto, gli si «chiede ragione della speranza che si trova in lui» (1Pt 3,15). Tanti uo-
mini di buona volonta cercano le certezze che toccano in profondita il destino del-
I’vomo. Ma tali certezze non vanno gelosamente custodite, o affermate senza amore.
Il tesoro si scioglie tra le mani dell’avaro. Chi, in effetti, potrebbe lusingarsi di rice-
vere il dono della fede, se rifiutasse poi di esprimere e di comunicare questo dono nel-
la semplicita e nella dolcezza?

Amore per la verita. Tale amore & una virti dell’essere. Libera la fede da tutte
le sue insufficienze, deviazioni, cattive convinzioni. Paolo VI, nella sua prima Enci-
clica, giustamente chiamata del dialogo, Ecclesiam Suam, ci invita a mettere in evi-
denza la presentazione del messaggio divino purificata da certe forme imperfette di
linguaggio e di culto. Dobbiamo sforzarci di renderle quanto piti possibile pure e tra-
sparenti per tradurre meglio il sacro di cui esse sono il segno.

L’indifferenza religiosa cosi diffusa nella cultura di oggi, e presente nelle co-
scienze stesse dei credenti, ci costringe ad uno sforzo rinnovato di pensiero nella ade-
sione alla verita eterna. Imparare a ben pensare ¢ il sempre attuale suggerimento che
ci proviene dalla penna di Pascal. Rimane la necessita primaria per porre in atto un
corretto agire. L’apostolo non ne & dispensato. Quanti battezzati sono divenuti estra-
nei a una fede che forse non hanno veramente inculturato in se stessi perché nessuno
li aveva aiutati ad assimilarla! Per svilupparsi, il seme della fede ha bisogno di essere
nutrito della parola di Dio, dei sacramenti, di tutto 1’insegnamento della Chiesa e in un
clima di preghiera. Per raggiungere gli spiriti guadagnando i cuori bisogna che la fe-
de si presenti per cid che essa &, e non sotto false spoglie. Il dialogo della salvezza &
un dialogo di verita nella carita, per parlare cosi di Dio all’'uomo post-moderno®.

Carita. 11 dialogo richiede anche la virti dei forti e dei pazienti: sorge dall’a-
more, si nutre dell’amore, conduce all’amore, la carita fraterna, radicata nella carita di
Cristo, sull’esempio di Maria e dei santi. Tutti questi contatti, incontri, conversazioni
sono come I’adempimento e la dilatazione della conversazione permanente che il Cri-

“ Cfr. P. POUPARD, Parlare di Dio all'uomo post-moderno, Citta Nuova, Roma 1994,



150 ViTA DELLA FAGOLTA

sto, e Lui solo, - tramite il ministero della Chiesa - intrattiene con ogni coscienza uma-
na. Noi siamo soltanto i servitori di questo colloquio segreto.

3.3. La testimonianza: vivere nella cultura alla luce della fede

Un’altra esigenza si impone nel dialogo con le culture odierne: la testimonian-
za. Essa deve essere insieme testimonianza del pensiero e della vita. Il mondo spesso
se ne stupisce. Il cristiano non aspetta il consenso e ’applauso dell’opinione pubblica
per fissare la sua linea di condotta morale. Se il caso lo richiede, non ha neppure pau-
ra di andare controcorrente nei confronti della mentalita dominante. Oggi i sondaggi
che si moltiplicano diventano spesso mezzi di pressione per I’uomo che vuole essere
al passo coi gusti mutevoli del contingente. Ma il sociologo Peter Berger scriveva con
una punta di umorismo: «Colui che vuole sposare lo spirito del suo tempo, sara ben
presto vedovo»'“. Il cristiano, lungi da ogni forma di eccessivo rispetto umano, non ha
paura di passare per non conformista. La sua regola di condotta & quella che san Pao-
lo insegnava ai cristiani di Roma, nel cuore della capitale pagana dei Cesari: «Non
conformatevi alla mentalita di questo secolo, ma trasformatevi rinnovando la vostra
mente» (Rm 12,1). Questa testimonianza di fede risveglia la coscienza di un mondo
assopito come il nostro.

Questo orientamento puo essere sintetizzato in due parole: vivere diversamen-
te. Vale a dire: vivere nella cultura alla luce della fede cristiana. E questo che il Van-
gelo attende da noi cristiani: non avere paura della propria identita cristiana anche nel-
la dimensione della cultura appresa e vissuta. Questo vivere diversamente implica del-
le condizioni strutturali di vita di preghiera, di pratica sacramentale, di partecipazione
ad autentiche comunita ecclesiali. La Chiesa ha bisogno di cristiani strutturati, capa-
ci di aiutare le famiglie cristiane ad essere vere chiese domestiche, focolari di amore.

4. CONCLUSIONE. IL CRISTIANESIMO ALL’ALBA DEL TERZO MILLENNIO

Diciamolo pure. Le culture del nostro tempo, nella loro deriva lontano dal Van-
gelo, divenendo meno cristiane, divengono meno umane. C’¢ una relazione intrinseca
tra crisi della cultura e crisi della fede. Il cristianesimo ricompone con fiducia il tes-
suto lacerato e ritrova 1’unita vitale tra la cultura che incarna la fede e la fede che ne &
I’anima.

L’incontro con Cristo comporta, in effetti, una visione nuova, originale, ine-
sauribile, dell’esistenza. Rivela I'uomo a se stesso; gli insegna chi &, da dove viene e
dove va. Gli rivela tutta la sua verita e fa appello alla sua responsabilita. Questo in-
contro con Cristo soddisfa un bisogno vitale dell’uomo: dare un senso alla propria esi-
stenza, un orientamento alla propria vita, uno scopo alla sua azione, una finalita al suo
lavoro, una ragione alla sua sofferenza, una pienezza al suo amore. In conclusione,

'“P. BERGER, La rumeur de Dieu. Signes actuels du surnaturel, Paris, Centurion 1972, p. 27.



PauL Pourarp 151

1’'uomo si ritrova, nella sua umanita e riscopre la gioia di un’attivita condotta con tut-
ti i suoi fratelli per costruire con amore la Citta di Dio in mezzo agli uomini, come un
tempo 1 nostri padri edificarono cattedrali, testimonianza viva ancora oggi del genio
creatore della fede e della cultura.

4.1. Una cultura generata dalla fede

Le societd con la cultura tecnica pill sviluppata si trovano - ci dice Giovanni
Paolo II - davanti alla crisi specifica dell’uomo che consiste in un crescente venire me-
no di fiducia nei confronti della propria umanita, del significato del fatto di essere uo-
mini, dell’affermazione e della gioia che ne derivano e che sono fonte di creazione. In
Cristo, la verita & venuta nel mondo ed ha riempito la mente e il cuore degli uomini.
Di conseguenza il pensiero dell’'uomo acquista tutto il suo valore solamente se si ade-
gua ad essa e la accetta come supremo metro di giudizio e come decisivo criterio di
azione. Esiste quindi, e non si deve temere di affermarlo, una qualificazione cristiana
della cultura, perché la fede in Cristo non & un puro e semplice valore tra i valori che
le diverse culture enucleano. La cultura generata dalla fede ¢ un compito da realizza-
re e non solo una tradizione da conservare e trasmettere. Solo cosi I’evangelizzazione,
pur autonoma, nella sua essenza, dalla cultura, trova il modo di incidere pienamente
nella vita dell’'uomo e delle nazioni, permeandola dall’interno.

4.2. Una fede fiorita nelle culture

Se la cultura & cid che rende 'uomo pilt uomo, e se la nostra pienezza di uomi-
ni ¢i & data in Gesu Cristo, & nostro compito anche operare con tutte le forze perché la
cultura si radichi nella fede e la fede fiorisca nella cultura. Il dialogo della Chiesa con
le culture del nostro tempo & un campo vitale, nel quale & in gioco il destino del mon-
do in questo scorcio di secolo e dinanzi al terzo millennio. Nella sua scelta di cultura,
I’uomo gioca infatti il suo destino: o si apre al trascendente che lo sottrae alla tirannia
dell’effimero, o si richiude in una sufficienza autocentrica, che lo allontana dalla sua
origine e dal suo termine, e lo priva della comunione vitale di cui ha bisogno con Dio,
con i suoi fratelli, con la natura.

L’uomo non pud vivere senza amore. Diventa per se stesso un essere incom-
prensibile, privo di senso, se I’amore non gli & rivelato, se non ne fa 1’esperienza libe-
ratrice. Cristo Redentore rivela pienamente 1'uomo all’uomo stesso: & la dimensione
umana del mistero della Redenzione (Redemptor Hominis).

Alla vigilia del grande Giubileo del 2000, il cammino della cultura & dunque
quello dell’uomo redento, e su questa via I’'uomo incontra 1’Unico che riunisce in sé i
valori di tutte le culture e rivela pienamente 1’'uomo, di ogni cultura, a se stesso.

Cosi il cristianesimo all’alba del III millennio arriva a superare il vecchio e ro-
vinoso antagonismo tra fede e cultura. La cultura nasce dalla fede: come sigillo pie-
namente umano e segno stesso dell’incarnazione nella storia del nostro tempo. Non
piu la fede contro la cultura né la cultura contro la fede, ma la fede nel cuore della cul-
tura e la cultura come espressione della fede.



FRANCESCO DONADIO

Orizzonti ermeneultici
ed esperienza credente

A7)
A
#
LHaoline




RTLu V (1/2000), 153-154 153

Francesco Donadio, Elogio della storicita. Orizzonti erme-
neu-tici ed esperienza credente, Paoline Editoriale Libri,
Milano 1999, pp. 216.

Francesco Donadio, docente di Storia della filosofia all’ Universita degli Studi
di Bari, si assegna, con questo libro, un compito decisamente ambizioso e gravoso; si
propone, cioé, di pronunciarsi sulla possibilita teoretica, per il pensiero contempora-
neo, della definizione della storicita dell’uomo; cio, in relazione al riconoscimento
conciliare (cfr. ad es. la cost. past. IV) della storicita del cristianesimo. In questo sen-
so, dungue, la ricerca di Donadio si prospetta come il tentativo di comprendere I'in-
carnazione di Dio in Cristo, come esempio di compimento della storicita umana; il
proposito dell’ Autore é la determinazione delle strutture ontologiche esistenziali, che
permettano un’esperienza fideistica autentica. La vera questione, che dovrebbe esse-
re risolta da questa ricerca, consiste pertanto nella conciliazione della possibile sto-
ricita wmana con una sua concettualizzazione, giustificata razionalmente, e con una
filosofia cristiana della storia, realizzazione progressiva di una verita che si da, ap-
punto, in un concreto divenire storico.

In sei stringenti capitoli, che riprendono per lo pin saggi gia editi, I’Autore ri-
pensa la tradizione filosofica ottocentesca e novecentesca, con una particolare atten-
zione ai pensatori, come Heidegger e Gadamer, che dissolvono la razionalita classica
e la possibilita di fondare su di essa una metafisica moderna. Vi approda, dopo aver
preso le mosse dallo Schelling delle Lezioni sul metodo di studio accademico, in cui é
affermata la necessita di un sapere della storia, come condizione della comprensione
della liberta dell’'uomo, mercé la sua partecipazione attiva, che si attua con il compi-
mento dell assoluto nella storia. L’assoluto si trova cosi a essere, da un lato, unita da-
ta del pensiero e dell’essere, dall’altro, sua realizzazione relativa, parziale, e norma
dell’accadimento concreto, nello stesso tempo, immanente e trascendente alla storia.

Dalla dissoluzione del modello sistematico idealistico, sorgono alcuni tentativi
teoretici di comprensione della storicita, quello di von Harnack, di Troeltsch e di
Dilthey, che, pur essendo dei rigidi storicismi, pongono il problema di un riconosci-
mento unitario della storia, in relazione a un fondamento regolativo sovrastorico, che
ne permetta tuttavia la comprensione. Donadio nota come questo dualismo di stampo
platonico sia definitivamente superato da Heidegger, con la necessita di giungere al-
la storicita del soggetto, grazie alla definizione delle strutture ontologiche esistenzia-
li dell’Esserci, che si determinano innangitutto come esperienza fattizia della vita,
condotta dapprima con [’analisi «dell’esperienza di fede del cristianesimo primitivo»
(p. 10) e poi, appunto, con [’ontologia dell’Esserci finito. Il vantaggio della filosofia
di Heidegger consiste nella riappropriazione della finitezza della uomo e nel rappor-
to autentico che puo instaurare con il suo passato, scegliendolo e ripetendolo, come
dotazione di senso per il presente. Heidegger contribuisce cosi alla definizione della



154 RECENSIONI

storicita dell’'uomo, in un sistema filosofico rigidamente immanente, non metafisico,
ma attento alla costituzione ontologica dell’womo, che si configura, in particolare,
proprio come storicita presente e compresa. «L’individuazione di questo comprende-
re originario permette a Heidegger di dire che ['uomo non tanto ha la comprensione
quanto © comprensione, che questa é una struttura costitutiva della sua esistenza e
pertanto ha un carattere “ontologico” »(p. 84). La comprensione della storia diviene,
allora, circolo ermeneutico gadameriano, in cui il soggetto sembra dotare di senso,
in una continua, eterna, ripetizione interpretativa, la finitezza, eternamente sorretta
da se stessa. «L’ermeneutica ontologica di Gadamer, con [’andamento concreto che
essa conferisce al problema del “comprendere”, sembra presentarsi innanzitutto co-
me un modello... per conferire al problema heideggeriano dell’essere un riempimen-
to concreto»(p. 91). Le filosofie di Heidegger e di Gadamer dovrebbe garantire, per
Donadio, grazie alla determinazione attiva della storicita da parte del soggetto, le ba-
si teoretiche per ripensare, in eta contemporanea, la possibilita di una filosofia della
storia, realizzazione divina e umana, dotata di senso, di verso e rispettosa della par-
ticolarita storica.

1l limite di questa ricerca di Donadio, la cui ricchezza é stata qui brevemente
riassunta, consiste forse nell’eccessivo adeguamento, anche lessicale, a detrimento
della scorrevolezza del dettato, al pensiero di Heidegger. Cio nuoce alla stessa pre-
tesa dell’Autore di contribuire alla comprensione della storicita umana, in vista del-
la determinazione della storicita del cristianesimo: il rifiuto heideggeriano della ra-
zionalita classica implica ['impossibilita di una comprensione concettuale della sto-
ria e della figura di Cristo, come unita storica del pensiero e dell’essere. In questo
modo, Donadio, emulo di Heidegger, libera il cristianesimo dalla ragione, sottraen-
dolo proprio alla dimensione storica, che gli vorrebbe attribuire, e affidandolo a una
semplice accettazione fideistica irrazionale. L’esperienza di fede del credente diviene
pertanto priva dell’unica funzione soggettiva in grado di preservarlo dal fanatismo
acritico verso la concretezza contingente, con il pericolo dell’accettazione del dato
storico autoritario. Non quindi la storicita, priva di ragione di Heidegger, ma il sa-
pere della storia, frutto della soggettivita razionale forte dei filosofi classici tedeschi,
conduce alla vera concettualizzazione del cristianesimo e alla posizione del problema
di una filosofia cristiana contemporanea della storia.

Cio deve pero essere pagato come la rinuncia al concetto heideggeriano di com-
prensione, che si sottrae alla capacita logica del soggetto, annichilita dall’esigenza di
determinazione ontologica, ma non concettuale, dell’Esserci, con la conseguenza di ri-
durre la filosofia a metodologia irrazionale di un soggetto logico inesistente.

Enrico Colombo



gdt 268

Charles Perrot
Gesu

-

QUERINIANA .

Ecco un volume che riassume in sé semplicita, chiarezza e solidita scientifica.
1l suo autore, esegeta di chiara fama internazionale, presenta, con notevole
abilita divulgativa, la figura di Gesu e il suo messaggio aiutando il lettore, an-
che inesperto, ad addentrarsi seriamente nello studio delle discipline bibliche.
E insomma una sintesi pregevole e consigliabile ad un pubblico vastissimo.



BATTISTA MONDIN

Storia
della

Metafisica




RTLu V (1/2000), 157-162 157

Battista Mondin, Storia della Metafisica, voll. I-1II, Edi-
zioni Studio Domenicano, Bologna 1998, pp. 2193.

Il Prof. Mondin ci sorprende di nuovo, con un opera di grande respiro culturale.
Sembra che sia egli pii rapido nello scrivere e pubblicare che i lettori intelligenti a leg-
gere. Avevamo ancora tra le mani “freschi di stampa” i quattro volumi dedicati alla
Storia della teologia, (ESD, Bologna 1996-1997), quando sono arrivati questi tre sulla
Storia della Metafisica, redatti con la consueta serieta dottrinale, ricchezza d’informa-
zioni, oggettivita di criterio, attualita dell approccio scientifico. In oltre 2000 pagine,
Mondin ci offre il nucleo del pensiero metafisico di pin di 200 filosofi, percorrendo fut-
ta la storia della filosofia dai greci fino ai nostri giorni. Per la quantita dei dati, il nu-
mero dei filosofi analizzati e la profondita del pensiero in causa, possiamo qualificarla
come opera ciclopica. Egli da prove di avere letto e meditato a lungo le opere dei filo-
sofi che presenta, e di conoscere le monografie a loro dedicate dagli specialisti. La bi-
blioteca che risulta di queste due fonti per la elaborazione ¢é ingente, di alcune migliaia
di volumi. Il lettore si chiede come sia possibile al semplice mortale nel periodo di un
solo anno poter produrre un’opera del genere, nella quale ha il suo pese la quantita, ma
& molto di pin valida la qualita dell’informazione e del giudizio.

A prima vista si direbbe che il tema della metafisica é di quelli che il nostro
tempo ha lasciato da parte.. La modernita non si trova a sue agio con la metafisica.
Dal tempo di Hume, non sono pochi gli womini di cultura disposti a seguire il suo con-
siglio, ossia a gettare dalla finestra nel fiume Tamigi tutti i libri della biblioteca che
si azzardino a parlare di metafisica. Vi é una legione di pensatori moderni che hanno
decretato la morte o la fine della metafisica. D’altronde colui che é in grado di anda-
re oltre la sfuggente attualita, avverte anche che la cultura attuale, se vuole uscire
dallo stato di miseria e malattia mortale nella quale si trova, ha bisogno urgente del
ritorno alla metafisica, nucleo e pietra angolare di ogni seria filosofia. Mondin cerca
il rimedio alla nostra situazione di poverta e indigenza culturali. La Storia della me-
tafisica risponde a questa situazione di angoscia esistenziale. La memoria del per-
corso della metafisica nella storia puo servire al risveglio della coscienza filosofica,
all’incoraggiamento per lo sforzo che richiede il suo ricupero.

Prima di percorrere analiticamente il lungo itinerario percorso da Mondin é
utile avere una visione dell’insieme. La metafisica, dal tempo di Platone, viene de-
scritta come la visione dell’intero. La conoscenza umana procede sempre dalla tota-
lita in confuso alla conoscenza delle singoli integranti della totalita. Il processo é cir-
colare, dal tutto alle parti e di queste al tutto: dalla visione sintetica al processo ana-
litico, per ritornare alla sintesi con chiarezza. Kant ha centrato il problema quando
afferma che la metafisica ritorna al punto di partenza in ogni filosofo.

L’opera si apre con introduzione al percorso dei tre millenni di metafisica
mettendo in chiaro cosa sia la metafisica e quale sia la sua storia. Il concetto di me-



158 REcENSIONI

tafisica adoperato da Mondin, coincidente con quello di Aristotele e di Tommaso, é il
sapere dell’ente in quanto ente, o la conoscenza del rapporto dell’ente all’essere, o
della relazione del pensiero con la verita ultima delle cose. Tale é in fondo il nucleo
della filosofia. La filosofia autentica implica sempre la visione dell’intero, e quindi la
metafisica, come sapere totale e fondante. La storia di questo sapere coincide con il
processo e i modi concreti di espressione che ha avuto nelle opere dei filosofi. Sono
stati i greci coloro che hanno scoperto questa radice del pensiero. La metafisica é
sempre una scoperta e non una creazione umana. Da quel momento iniziale della gre-
cita, la cultura, se rimane tale, non puo dimenticare questa dimensione del sapere e
della realta. L’'uomo é in realta un animale metafisico. La dimensione storica del-
I'uomo e un concetto di radici cristiane. La modernita lo ha deviato. Infatti lo svilup-
po della storia nella modernita é stato determinato da Hegel e la filosofia del pro-
gresso, che credevano ci fosse una evoluzione costante e inarrestabile della realta e
del pensiero, determinata ad andare sempre in avanti e in alto, senza possibili re-
gressi. Mondin si dissocia da questa visione della storia. In quanto frutto della liberta
dell’'uomo nel tempo e nella societa, la storia non é lineare, né accade in modo pre-
determinato, puo essere progressiva e regressiva. La metafisica lo dimostra con le
sue epoche di culto e di oblio. Nonostante la fragilita della storia umana e dei suoi
prodotti, tra i quali si deve inserire anche la filosofia, Mondin ammette una certa
unita di sviluppo insieme ad una netta distinzione nelle epoche della storia.

Tre grandi periodi si trovano nella Storia della metafisica, dai quali hanno ori-
gine tre specie di metafisica: classica, cristiana e moderna. «Non si tratta soltanto di
una demarcazione cronologica, ma anche teoretica. Le tre epoche hanno tre diversi
centri di riflessione: il centro dell’epoca classica é il cosmo, e quindi la sua filosofia
e cosmocentrica (o fisiocentrica); il polo dell’epoca cristiana é Dio e la sua filosofia
e teocentrica; infine il polo dell’epoca moderna & I’'uomo e la sua filosofia & antropo-
centrica» (1, p. 26). Da questo fatto discende che Mondin abbia diviso il suo saggio in
tre volumi, uno per epoca. All’interno di ciascuna delle tre epoche o stile di fare me-
tafisica st distinguono ancora altri periodi. Ma I’accento viene messo piu sulla diver-
sita e la cronologia, che non sulla logica successione dei sistemi. La liberta umana ri-
fiuta uno stile di storia che deve procedere secondo le rotaie di una certa necessita
predeterminata. La metafisica assume diverse vesti nel corso della storia, al di sopra
di cio che si poteva aspettare. In questi tre periodi ’autore trova il posto per ciascu-
no dei 224 pensatori e alcune decine di correnti filosofiche. La metafisica, pin o me-
no palese, é I’anima del discorso filosofico del passato.

Una caratteristica della lettura storica di Mondin in questi tre periodi e la sua
capacita di stupore e meraviglia. Non solo trova affascinante il discorso metafisico in
sé, questo sapere dell’intero e della profondita, ma anche mantiene sempre un atteg-
giamento positivo, capace di scoprire la vetta metafisica anche in coloro che a prima
vista sembrano antimetafisici, come Pascal, Kant, Nietzsche e tanti altri. In realta ri-
torna al pensiero di Aristotele della necessita della metafisica per la vita umana, e del-
la presenza della metafisica anche nel discorso di chi si propone di negarla. Detto que-
sto ci limitiamo ad un accenno di visione generica su ciascuno di questi tre periodi.



Barrista MonDIN 159

La storia della metafisica inizia con il pensiero greco, che é stato in grado di
fare il salto dalla mitologia alla metafisica speculativa, vero prodotio dalla ragione.
Vi & un periodo iniziale, I’epoca presocratica, un periodo classico con Platone e Ari-
stotele, e un prolungamento nei sistemi dell’epoca ellenistica. Mondin dedica pin spa-
zio e attenzione al pensiero dei due grandi filosofi Platone e Aristotele. Sorprende la
simpatia di BM per il pensiero di Platone, il filosofo di maggior influsso nella cultu-
ra di occidentale. La lettura della sua metafisica viene fatta d’accordo con ultima in-
terpretazione dei platonici della scuola di Tubinga, in speciale di Krdmer, e pin an-
cora di Reale. In Platone sono decisive le dottrine non scritte, dalle quale é possibile
interpretare i 36 dialoghi in un sistema che arriva ai principi, al Bene e al Uno, che
scopre nel Demiurgo la causa efficiente e creatrice della realta partecipata. La se-
conda navigazione ¢ decisiva in Platone, poiché scopre i principi, le vie metafisiche,
le realta pin profonde e i ponti tra il mondo sensibile e quello delle realta immutabi-
li. Platone lascia un’eredita mai esaurita. Egli viene descritto come «forse il massimo
genio metafisico di tutti i tempi» (1,256). Questa visione del pensiero platonico non
eclissa il pensiero di Aristotele, il quale «non fu inferiore al suo maestro, con il qua-
le condivide la paternita della filosofia occidentale» (I, p. 262). Platone é [’aquila,
Aristotele la lince, I'uomo della sintesi, logico, scientifico, che va all’essenziale. In
realta la metafisica é stata creata come scienza nell’opera di Aristotele, il quale la de-
scrive come filosofia prima e alla quale dedica la prima opera su di essa. Il sapere
metafisico inizia il suo corso con Aristotele il quale fa I’analisi dei principi, i proble-
mi, il linguaggio e le applicazione al mondo, all’uomo, e a Dio. Metodo, oggetto, tra-
guardo e spirito che anima la ricerca metafisica sono proposti da Aristotele, in un
certo contrasto con Platone, ma in realta in modo complementare. Le scuole elleni-
che hanno vissuto della copiosa eredita dei tre sommi filosofi della Grecia, Socrate,
Platone e Aristotele. Plotino emerge tra i successori come altro gigante della metafi-
sica classica. Precedono e seguono queste eminenti figure tanti altri che brillano nel-
la storia della metafisica con luce propria. BM cura di mettere in rilievo i tratti es-
senziali di ciascuno. La metafisica classica ha avuto 'inizio e i suoi massimi espo-
nenti in Grecia, ma é destinata ad essere il metro culturale dell’ umanita in cammino,
o nel tempo.

La seconda epoca della metafisica viene descritta come cristiana, e Mondin di-
mostra che non é inferiore a quella precedente dei greci, sia nei pensatori che nella
produzione filosofica. Alla fine del secolo XX si parla con proprieta della filosofia
cristiana, cosa che era problematica e per molti assurda nella prima meta del seco-
lo quando fu sollevata la questione. Anche se la formula fosse molto antica. Cio che
era il vertice del pensiero metafisico greco, la teologia, diventa il punto di partenza
del pensiero cristiano, Dio rivelato in Gesit Cristo. Il cristianesimo nonostante che é
una religione, e non una filosofia, che poggia su misteri di fede, Dio unitrino e Dio
fatto uome, contiene una potente struttura filosofica, nella giusta espressione di
Mondin un grande potenziale metafisico. Le verita cristiane sono esauriente risposta
ai problemi che i greci con la sola ragione non potevano risolvere. Dalla cristiana
rivelazione procedono tante verita centrali per la filosofia, come la creazione dal



160 RECENSIONI

nulla, il concetto di spirito, la giusta nozione di persona, la vera liberta, la retta con-
cezione della storia, il concetto e il ruolo dell’ amore, la verita su Dio. La rivelazio-
ne ha illuminato questi temi con luce nuova, che tocca il profondo della filosofia, e
rende possibile e necessario parlare della filosofia cristiana senza nessuna contrad-
dizione. Questo periodo viene diviso in due grandi epoche, quella dei Padri, e quel-
la degli scolastici. La metafisica ha ricevuto in questo periodo un nuovo e inaspetta-
to sviluppo.

Del periodo patristico Mondin mette in rilievo Clemente e Origine come i crea-
tori della metafisica cristiana, i Capadoci che sono in grado di fare il dialogo con i fi-
losofi greci, e San Agostino, nel quale il neoplatonismo acquista veste cristiana. Il pe-
riodo scolastico porta a compimento lo slancio metafisico, iniziando con Scoto Eriu-
gena, arricchito con i contributi della scolastica islamica e anche di quella ebraica
che hanno avuto scuole e pensatori geniali come Avicenna, Averroé e Maimonide, ma
soprattutto con gli scolastici del sec. XIII, Alberto e Tommaso, Bonaventura e Scoto.
Mondin, filosofo tomista, che ha dedicato molti dei suoi scritti all’Aquinate, presenta
la sua metafisica come il vertice del pensiero filosofico, come il paradigma del meta-
fisico cristiano con la sua penetrazione nell’ essere dell’ente, arrivando al vertice del
concetto forte o intensivo dell’essere nella sua applicazione a Dio, concepito al no-
stro modo come ipsum esse subsistens. Dalla profondita di questa concezione del-
’essere come atto intensivo deriva una nuova visione del mondo, dell’uomo, di Dio,
«I’esse come actus e non come esse communes (II, p. 496), in affinita con Aristotele
ma molto al di sopra di lui. Questa nozione tipica di Tommaso é una riscoperia re-
cente, ignorata da molti discepoli tomisti del passato e ancora non condivisa da tutti
al presente. La scuola francescana con Bonaventura e Scoto ha dato un notevole con-
tributo allo sviluppo della metafisica tenendo conto della eredita platonica, e come
punto di partenza [’espressione giovannea, Deus caritas est. La metafisica cristiana &
in grado di accogliere le diverse letture della realtd, integrando il contributo dei pen-
satori greci, e delle altre culture.

La terza tappa della Storia della metafisica contempla l'epoca moderna sino ad
0ggi, caratterizzata come antropologica poiché ha messo al centro I'uomo e le sua
capacita scientifiche. In un primo momento la modernita ha accentuato la metafisica,
in un secondo I’ha lasciata da parte. Mondin distingue tre fasi, la prima di fiducia
nella metafisica, la seconda di sfiducia, la terza designata come rifiuto e superamen-
to della metafisica. Con questa fase si arriva alla post-modernita. Anche nell’epoca
moderna si verifica una importante verita storica: «le grandi creazioni metafisiche
coincidono sempre con la fase aurea di una civilta. Mentre la scomparsa della meta-
fisica é uno dei segni pii eloquenti della miseria di una civilta» (I1I, p. 6). La moder-
nita si caratterizza per la laicizzazione della cultura, per una sintesi armoniosa tra
valori assoluti cristiani e valori strumentali della scienza e la tecnica, I’economia e la
politica. Questa armonia si inizia nel intermezzo dell’ umanesimo, e si consolida in
due momenti uno forte fino a Kant, uno debole fino al 1945, e la sua metafisica viene
descritta per la sua autonomia di fronte a Aristotele e alla teologia, la separazione
della scienza, e il condizionamento gnoseologico.



Barmista MonDIN 161

La prima modernita inizia con Cartesio e si prolunga nelle due vie, quella del
razionalismo e quella del empirismo fino a Vico che scopre la metafisica della storia.
BM dedica speciale attenzione alla metafisica cartesiana come inizio del nuovo stile
di fare metafisica. La seconda modernita ha inizio con Kant. Mondin considera a
Kant come uno dei grandi metafisici della storia, un certo spartiacque con la deco-
struzione della metafisica teoretica e costruttore della metafisica pratica. Kant inizia
una nuova epoca con il concetto di a priori come trascendentale, vale a dire come con-
dizione e forma di un contenuto sensibile. Non é possibile la metafisica come scienza
ma solo come fede morale. Dopo di lui bisogna scegliere tra il rifiuto e I'adesione to-
tale, o la possibile rivisitazione allo scopo di elaborare una autentica metafisica. Si
consiglia di scegliere questa terza posizione che rende possibile la costruzione di una
metafisica forte, di fronte a quelle fortissime del razionalismo, o deboli come quelle
postkantiane. L'analisi di Mondin presenta la storia della dissoluzione della metafi-
sica negli idealisti, volontaristi e materialisti, e il ritorno della metafisica dell’essere
in Rosmini, dell’esistenza in Kierkegaard, la distruzione in Nietzsche, e la polverizza-
zione posteriore. Husserl ha propiziato nella fenomenologia un clima culturale nel
quale vi é un posto per la metafisica, e cosi accade tra i due discepoli, con Edith Stein,
e soprattutto con Heidegger al quale presta particolare attenzione. La storia di que-
sto sviluppo moderno della metafisica si avvia verso la fine con I’analisi del pensiero
neotomista che ha un splendido interprete in Gilson, con la riscoperta della metafisi-
ca di Aristotele soprattutto in Italia, il ritorno ad Agostino, e il problema della meta-
fisica di fronte all’analisi linguistica e alla ermeneutica di Gadamer e Ricoeur.

Questa lunga navigazione nell’oceano della metafisica ci fa presente tutto il
passato della pin alta attivita della ragione, ['unica in grado di dare unita ai diversi
ordini di conoscenza, scientifica e religiosa, immanente e trascendente. Senza meta-
fisica [’'uomo non puo trovare I'unita né in se stesso né tra le realta che lo trascendo-
no. Mondin constata alla fine del suo itinerario: «L umanita ha vissuto anche epoche
ametafisiche o antimetafisiche. Ma ’assenza della metafisica non é mai stato un se-
gno di ricchezza bensi di poverta spirituale e culturale. Purtroppo oggi ci troviamo in
un’epoca di transizione. Siamo nella fase di passaggio della modernita alla postmo-
dernita. Ci stiamo lasciando alle spalle un’epoca di fantastiche e gloriose conquiste
operate dalla ragione strumentale; ma questa stesse conquiste hanno provocato una
profonda erosione dei valori fondamentali. Cosi siamo sprofondati in un terribile
vuoto culturale e spirituale. Con la postmodernita spuntera una nuova civilta soltan-
to quando ['umanita riuscira a trovare a livello planetario una nuova piattaforma di
valori assoluti: valori umani, spirituali e religiosi che diventino il vincolo comune tra
tutti gli abitanti del pianeta. Il compito della metafisica sara allora quello di fungere
non solo da interprete, ma anche da difensore e garante, sul piano razionale, del nuo-
vo codice dei valori, ossia dell’anima della nuova civilta» (IIl, p. 776).

Tale é nel suo complesso Uitinerario che BM percorre tra i pensatori metafisi-
ci del passato. Si direbbe che il suo sentiero nel bosco é fatto in modo tale che il vian-
dante possa osservare uno a uno gli alberi e, se ha appetito, possa prendere con la
propria mano i frutti pendenti. Infatti il discorso metafisico, di solito difficile, sempre



162 RECENSIONI

astratto, nel pensiero di Mondin diventa suggestivo, incitante, limpido. La lezione di
questa bella Storia sta nella sua fisionomia di grande invito a coltivare la. metafisica
dell’essere e dei suoi valori trascendentali di unita, verita, bonta e bellezza. Davanti
ad un’ opera cosi ambiziosa é normale che gli specialisti trovi difficolta e lacune nel-
la trattazione dei singoli autori, in taluni dettagli espositivi, nell'uso delle fonti, nei
giudizi complessivi. Le monografie oggi esistenti su ciascuno dei filosofi possono es-
sere molto pitt complete e scientificamente fondate delle pagine di Mondin. Le lacu-
ne, insomma, non mancano: il proverbio antico «Pluribus intentus minor est ad sin-
gula sensus» deve essere ricordato. Nel suo genere, quella di un’ampia sintesi gene-
rale, Mondin opera, comungue, con originalita e grande passione. Percio la sua ope-
ra é una una pietra miliare nell’ambito delle introduzioni allo studio della metafisica.

Abelardo Lobato



STORIA DELL’ICONA IN RUSSIA

Dagli esordi a Teofane il Greco

A

LA CASA DI MATRIONA

Questo volume presenta il primo di cinque saggi sulla storia dell’icona in
Russia. Eminenti studiose russe e italiane affrontano, con competenza e note-
vole efficacia, le questioni di ordine storico e iconografico relative ad una del-
le forme piu significative dell’arte pittorica europea. Il prezioso corredo foto-
grafico presenta una galleria di capolavori di primissima qualita.




JEAN LAPORTE

%O




RTLu V (1/2000), 165-166 165

Jean Laporte, Teologia liturgica di Filone di Alessandria e
Origene, Paoline, Milano 1998, pp. 235.

Il libro di Jean Laporte sulle fonti alessandrine della liturgia é in fondo una
raccolta di articoli brillanti. Pertanto pud apparire, al primo approccio, tematica-
mente poco omogeneo. Laporte, pero, noto conoscitore di Origene e dell’ambiente
culturale alessandrino, apre un nuoveo accesso alla comprensione non solo delle fon-
ti storiche, ma anche dell’eredita giudaica nella liturgia cristiana anche contempo-
ranea. Ovviamente in Origene, I'autore che ha tanto influenzato la tradizione teolo-
gica cristiana, concezioni ed elementi giudaici vengono mediati attraverso I'esegesi
allegorica e la teologia del sacrificio del grande teologo giudaico Filone d’Alessan-
dria. Quanto Origene gli sia debitore é stato sovente sottovalutato nella ricezione ed
interpretazione di Origene stesso a causa dei pregitidizi sulla sua grecita di filosofo
dipendente dal medio platonismo.

Sicuramente Origene dipende da queste correnti culturali e filosofiche, ma non
solo da esse. Altrettanto rilevante é ['influsso della tradizione giudaica mediatagli da
Filone. Essa si manifesta soprattutto nella teologia liturgica di Origene, che egli non
espone sistematicamente (almeno non nelle opere sino a noi pervenute). Gli elementi
di questa teologia si trovano soprattutto nelle sue omelie sul Pentateuco e ancora nel
suo libro sulla preghiera, peraltro poco considerato da Laporte. Concetti come som-
mo sacerdote, vittima, primizie e sacrifici, tempio, eulogia, pasqua, purificazione, pe-
nitenza, perdono, vengono interpretati da Origene, nell’ambito del modello proposto-
gli da Filone.

Numerosi confronti di testi origeniani e filoniani ne sono riprove evidenti. Que-
sto influsso potrebbe segnalare una maggiore necessita di «uno studio della teologia
biblica del sacrificio» (p. 78) per Uattuale discussione teologica e sistematica relati-
va all’eucarestia, al fine di conoscere meglio «la regola biblica dei sacrifici, che pre-
scrive di mangiare la nostra porzione del sacrificio» (ibidem). Cosi la discussione at-
torno alla presenza reale di Cristo nell’eucarestia potrebbe, secondo Laporte, risul-
tare meno difficile e meno ridotta a meri concetti filosofici.

Il saggio porta con sé alcune piccole inesattezze, certamente scusabili di fron-
te alla qualita di tutto il resto: per esempio, Origene non ha scritto Omelie sul van-
gelo matteano (p. 78), ma un Commento e quest’opera (ser. 85) potrebbe essere me-
glio presentata sottolineando la duplicita degli aspetti del logos, ad un tempo incar-
nato e spirituale, dunque esattamente gli aspetti essenziali della dimensione della
presenza reale di Cristo nell’eucarestia. D’altra parte la teologia cristiana ha adot-
tato concetti giud&ici della tradizione biblica non solo nella teologia eucaristica, ma
anche in quella della penitenza e del perdono.

Sottolineando il simbolismo scritturistico che nasconde i dati liturgici e trat-
tando la legge di Mosé come base comune per Filone e Origene, Laporte si sofferma



166 RECENSIONI

particolarmente sulla spiegazione del sorprendente parallelismo tra Filone e Orige-
ne che commentano la festa dello Yom Kippur (per es. Hom. in Lev. 5,4). Cosi, per
esempio, il sacrificio levitico dello Yom Kippur nella lettura cristiana «prefigura un
vero e proprio sacrificio per i nostri peccati, offerto da Cristo e diventato l'eredita
della Chiesa» (p. 90). Lo Yom Kippur, festa annuale, diventa modello per il perdono
dei peccati nella Chiesa anche nella pratica severa di quella antica. Non manca qui,
gia nel Ill secolo, la descrizione delle tappe basilari del perdono cristiano (presa di
coscienza, confessione, pentimento, conversione ad una condotta migliore, ricorso ad
un sacerdote per partecipare all’altare).

I capitoli seguenti (IV-VII) del libro elaborano lo sfondo teologico delle que-
stioni liturgiche (la visione dell’ uomo nei due autori alessandrini, [’ antropologia tri-
partita, il peccato originale, gli effetti dei peccati ed un ritratto teologico del sommo
sacerdote) piuttosto che fornire dati nuovi sulla teologia liturgica; il loro valore é co-
munque notevole proprio perché evidenziano i paralleli tra Origene e Filone. Orige-
ne anche qui, come nella sua lettura dell’AT, riferisce tutto a Cristo, leggendo tipolo-
gicamente non solo la Scrittura, ma tutta la realta, seguendo cosi una visione sacra-
mentale del mondo, che egli poteva gia trovare nel suo “amico” Filone. Sulla scorta
del saggio di Laporte ed andando anche oltre, un discorso pin ampio tra teologi ebrei
e cristiani per trovare ed illuminare meglio le radici comuni delle nostre festivita e
delle nostre liturgie sarebbe oggi, a mio avviso, assai auspicabile.

Agnell Rickenmann



Stefano Rosso

Aa. Vv.

Gianfausto Rosoli (ed.)

Luciano Malusa (ed.)

Aa. V.

Aa. V.

Oliviero Svanera (ed.)

Massimo Serretti (ed.)

LiBRr1 RICEVUTI

Un popolo di sacerdoti - Saggio di liturgia fondamentale
ISBN 88-213.0422.1
Edizioni LAS, Roma 1999

Acts of the World Congress on Charity

Pontifical Council Cor unum, Vaticano 1999

Geremia Bonomelli e il suo tempo
ISBN 88-86670-07-9
Fondazione Civilta Bresciana, Brescia 1999

Antonio Rosmini e la congregazione dell’indice
ISBN 88-8387-000-X
Edizioni Rosminiane, Stresa 1999

L’Exégese chrétienne aujourdhui
ISBN 2-213-60546-7
Edizioni Fayard, Paris 2000

Il Battistero di Parma.

Iconografia, iconologia, fonti letterarie
ISBN 88-343-3684-4

Vita e Pensiero, Milano 1999

Il tempo tra inquietudini e responsabilita
ISBN 88-250-0869-4
Edizioni Messaggero, Padova 2000

Natura della comunione, Saggio sulla relazione
ISBN 88-7284-855-5
Edizioni Rubbettino, Catanzaro 1999



Finito di stampare
nel mese di marzo 2000
presso Ancora Arti Grafiche, Milano



Rivista Teologica
di Lugano

Edita tre volte I’anno (marzo, giugno, novembre)

Anno V 2000 numero 2

FACOLTA DI TEOLOGIA DI LUGANO

Via Nassa 66, CH-6900 Lugano
Tel. (+ 41 91) - 923 74 75 Fax (+4191)-923 74 76



SOMMARIO

ATTI

XIII COLLOQUIO DI TEOLOGIA DI LUGANO
«La storia della teologia come disciplina teologica»
(28-29 maggio 1999)

EDITORIATE .o R R B B BB el |7l

PARTE PRIMA
Metodologia della disciplina

COSTANTE MARABELLL, Marie-Dominique Chenu ispiratore
delle receni “stonle S dellaileolofiae it it o ion i et 175

INos BIFFL, La storia della teologia: premesse di metodo ............... 187

CLAUDIO STERCAL, Storia della teologia e storia della spiritualita.
Relazioniirg Lduelsaper] i oo i o b e e e i, 199

PARTE SECONDA
Aspetti degli inizi della modernita

SERGE-THOMAS BONINO, L’école thomiste au xv° siécle .................. 223

FraNcoO Buzzi, Fare teologia tra Quattro e Cinquecento.
Alcune linee programmatiche di STUAIO ............ccoovveeviviicvineineanrannn. 235

BERNARD KORNER, Die Geschichte als locus theologicus bei
Meleot CaND e e e N S s 2ol

GAETANO CHIAPPINL, Teologia e linguaggio dei mistici.
La Notte oscura di san Giovanni della Croce tra poesia e prosa
(Premesse alla lettura della Subida del Monte Carmelo) ............... 271

RAMON HERNANDEZ MARTIN, Las figuras de Francisco de Vitoria
y de Domingo de Soto y su metodo teologico............cucveavianvianenne. 285

ULricH HorsT, Die Theologie des Dominikanerordens,
illustriert an den Kontroversen um die Immaculata Conceptio...... 301

VITA DELLA FACOLTA
ITALO MOLINARQ, Leggere la BibDic 0281 .......couunssensrianssornesnsssirnsss 3

RECENSIONT ¢ ot i b b b it s e L g s et e e e s 315



RTLu V (2/2000), 171-173 171

Editoriale

Fare storia della teologia, con la maggiore acribia ed intelligenza possibile, per
fornire un contributo di metodo e di contenuto alla ricerca scientifica contemporanea
e, pit in generale, alla cultura del nostro tempo, in una prospettiva chiaramente teo-
logica: questo & stata probabilmente una delle ragioni essenziali che hanno suscitato
la fondazione, lo scorso anno, presso la Facolta di Teologia di Lugano, dell Istituto
di Storia della Teologia. Proprio in questa fase costituzionale, allo scopo di riflettere
sul senso di una storia della teologia e di individuarne i tratti salienti al fine di pro-
gettare un lavoro storiografico ulteriore & parso utile dedicare 1’annuale colloquio
teologico luganese del 1999 ad una ricognizione sullo statuto epistemologico della
disciplina in oggetto e ad una trattazione iniziale e per “saggi” che centrasse la sua
attenzione sulla teologia moderna in alcuni suoi momenti storici significativi. Il tito-
lo di quell’assise, tenutasi il 28 e 29 maggio dello scorso anno, che ha visto presenti
studiosi di area italiana, francese, germanofona e ispanica, era in sé eloquente: La
storia della teologia come disciplina teologica. Gli atti di questo colloquio vengono
pubblicati in lingua originale dalla nostra rivista, il cui presente numero € in gran par-
te dedicato ad essi.

11 duplice registro appena indicato trova espressione nelle due parti, rispettiva-
mente metodologia della disciplina e aspetti degli inizi della modernita. Costante Ma-
rabelli, Inos Biffi e Claudio Stercal sono gli autori dei tre saggi che costituiscono la I
parte. I primi due contributi costituiscono, nella loro complementarieta, due elementi
indispensabili per fondare il tema scelto. Infatti, partendo dal notevole interesse biblio-
grafico per la storia della teologia evidenziatosi negli ultimi anni, Marabelli esamina
questo evento & condotta prendendolo nella sua globalita e mettendo in luce il clima
culturale e ecclesiale in cui si & formata la coscienza metodologica della “storia della
teologia” e i motivi riflessivi per cui la storia della teologia viene concepita come par-
te integrante della teologia stessa. Egli da ampio spazio al magistero di Marie-Domini-
que Chenu in proposito e getta lo sguardo anche su altri studiosi, particolarmente auto-
revoli, che in argomento hanno avuto una parola significativa nel XX secolo.

11 Prof. Biffi affronta invece la dimensione metodologico-fondativa della disci-
plina. Egli parte dal presupposto che I'evento della Rivelazione, che nasce dalla li-
berta divina, non riesca mai ad adeguare e a esaurire le risorse dalla stessa Rivelazio-



172 Rivista TeoLoaica bl LucaNo

ne e che la prima e fondamentale forma nella quale il Mistero &€ comunicato & la sua
realta intrinsecamente dotata della prerogativa dell’intelligibilita. Di fronte alla com-
plessita di manifestazione del Mistero, la teologia assume le sue molteplici forme: ve-
ritativa, etica, estetica; e i relativi linguaggi. La storia della teologia & precisamente la
storia di questa molteplicita di linguaggi provocata dalla ricchezza e dalla storicita
della Rivelazione dentro il mondo della contingenza e del divenire antropologici.

Claudio Stercal prende in esame il rapporto tra storia della teologia e storia
della spiritualita, sottolineando come la storia del cristianesimo inviti a superare ogni
idea di divaricazione tra due modi di vivere la fede cristiana tra loro proficuamente
interagenti e ad approfondire il ruolo della fede come generatrice di modi non pre-
giudicati di attingere la verita e ’intelligenza del reale. Una nozione di fede pit am-
pia consente, quindi, un’indagine storica pit approfondita e questo approfondimento
dell’indagine storica a sua volta puo contribuire a una verifica e a una determinazio-
ne di un concetto di fede sempre pili adeguato a spiegarne le traduzioni storiche nel-
le loro ricchezze e multiformita.

Esaurita la sezione di carattere “fondativo”, il colloquio ha conosciuto cinque
momenti di attenzione ovviamente pill specifica: una serie di esperti di notorieta in-
ternazionale ha portato dei contributi significativi nella prospettiva di un lavoro sto-
riografico, attuale e futuro, nel quadro della disciplina oggetto dell’assise luganese.

La storia della teologia moderna ¢ stato I’ambito prescelto. Serge-Thomas Bo-
nino, facendo notare I’importanza, nelo studio storiografico-teologico, della storia
delle tradizioni dottrinali, ha tratteggiato un profilo approfondito e metodologicamen-
te rigoroso della Scuola tomista quattrocentesca.

Franco Buzzi esamina le linee dello sviluppo della teologia tra ‘400 e *500, pro-
ponendosi di mettere in discussione gli schemi storiografici prefissati relativi a un
“meraviglioso periodo storico di grande tradizione”. 1l risultato dell’indagine confer-
ma che, nei due secoli presi in esame, esiste un’osmosi costante tra metodi teologici
di per sé assai diversi gli uni dagli altri.

Ramon Herndndez Martin presenta le figure di Francisco de Vitoria e Domingo
de Soto, iniziatori della scuola teologica di Salamanca. Tratteggiando il contesto sto-
rico e lo sfondo delle problematiche che hanno condizionato i loro indirizzi di ricerca
e determinato il loro tipo di insegnamento della teologia, questo saggio mette in luce
soprattutto il grande senso pedagogico di Vitoria e Soto, il loro modo vivo e rigoroso,
senza essere pedante e noioso, di valorizzare I'insegnamento dalla cattedra.

Bernard Korner ha analizzato la figura e 1’opera di Melchior Cano da un’ango-
latura di grande interesse: la nozione di storia intesa come fopos teologico, partendo da
una concezione di teologia quale scienza della fede che non solo conosce le istanze ec-
clesiali istituzionali, ma pone in essere una corrispondente ermeneutica su di esse.

Gaetano Chiappini offre una lettura minuziosa e linguisticamente molto attenta
della Notte oscura di san Giovanni della Croce quale pressa alla trattazione della Su-
bida del Monte Carmelo. 1l saggio mostra il rapporto tra teologia e linguaggio misti-
co nel quadro dell’opera complessiva del grande spagnolo. Ulrich Horst esamina, in-
vece, non un’opera, ma una questione teologica di grande rilievo, I'immacolata con-



EDITORIALE 173

cezione mariana e le dispute relative ad essa nell’ambito della riflessione domenicana
particolarmente tra XVI e XVII secolo.

Queste poche righe di presentazione sono, crediamo, sufficienti a far compren-
dere quanto ricca sia stata la messe di indicazioni, stimoli, prospettive che il colloquio
in questione ha rivolto all’ascolto e alla riflessione dei presenti e, attraverso la “Rivi-
sta Teologica di Lugano”, alla lettura di tutti coloro che avranno 1’opportunita di ac-
costarvisi. Essi potranno probabilmente comprendere almeno un dato, e ciog che lo
studio della storia della teologia costituisce un terreno assai importante e fecondo per
I’oggi e per ’avvenire nel quadro di una rinnovata attenzione alla fede cristiana.
Un’attenzione che non intende distaccarsi dall’esperienza che di essa fanno gli esseri
umani di ogni tempo, nella storia delle loro vite, anche perché intende interpretarla al-
la luce delle fonti del pensiero teologico cristiano, che una storia ormai bimillenaria
ha consegnato alla cultura di tutta I’'umanita.



COSTANTE MARABELLI

EIENALL
EIENISTT

i
&
=

o

-

=
=
Sl
=

—
=

)

%
oo}
&}
(P}
i)

=

ek
=
aa)

La moltiplicazione dei punti di vista e la loro autocorrezione e integrazione critica, per
tenere aperta 'interpretazione e non precludersi rinnovate letture: questa é la prospetti-
va interessantissima di questa raccolta di saggi dal notevole spessore scientifico.



RTLu V (2/2000), 175-184 175

Marie-Dominique Chenu
ispiratore delle recenti
“storie’ della teologia

Costante Marabelli
Facolta di Teologia (Lugano)

Il nostro colloquio di Lugano, che ha come suo scopo immediato di riflettere sul
senso di una storia della teologia e di individuarne i tratti salienti al fine di progettare
un lavoro storiografico a cominciare da una determinata epoca’, vuole prendere avvio
dall’interpretazione di un fatto: I'apparire e I'intensificarsi negli ultimissimi tempi di
opere storiografiche a carattere generale di ricostruzione della vicenda teologica cri-
stiana. La lettura di questo evento sara condotta prendendolo nella sua globalita, senza
voler essere recensivi nei confronti delle sue singole manifestazioni e realizzazioni.

' Questo capitolo & il testo della prolusione al xm Colloquio di teologia di Lugano, celebratosi nei giorni 28-
29 maggio 1999 e dedicato al tema La storia della teologia come disciplina teologica (cfr. il nostro volume Medie-
vali & Medievisti, Jaca Book, Milano 2000, pp- 177-187).11 colloquio, posto come momento inaugurale dell’ Istituto
di storia della teologia presso la Facolta di Teologia di Lugano, si & strutturato in tre momenti: 1) uno propriamente
metodologico (Quale identita nel panorama degli studi teologici e quale metodo specifico implica una “storia della
teologia”); 2) uno applicativo nella considerazione di un periodo storico (il periodo di formazione della moderniti:
Rinascimento - Riforma protestante e Riforma cattolica — Seicento) e dei problemi che esso pone allo storico della
teologia; 3) uno pratico-progettuale che ha cercato di formulare una concreta ipotesi di lavoro per un opera storiogra-
fica sul periodo di formazione della modemnita in collaborazione con altri centri di studio,



176 PARTE PRIMA

Essa ci servira per introdurre (sara questa la seconda parte del mio intervento)
alla delineazione di un possibile prosieguo nella medesima direzione con finalita pit
mirate a rendere efficace il suo positivo trend.

Mi riferisco in modo particolare alle apparizioni editoriali in area di lingua ita-
liana, anche se tra di esse si trovano traduzioni di opere originariamente scritte e pub-
blicate in altre lingue. E il caso della Storia della teologia cristiana del Padre Evan-
gelista Vilanova - che ¢ presente qui tra noi e voglio salutare con particolare affetto -
, la cui scrittura e prima edizione, prima di approdare alla versione italiana, fu in
lingua catalana (1985) e poi in lingua castigliana (1987).

Il Padre Vilanova & stato senza dubbio un pioniere di questo genere letterario
recente, cui hanno fatto seguito, a distanza di una decina d’anni, parecchie altre sinte-
si generali di storia della teologia, opere di singoli autori o opere in collaborazione.
Ricordiamo in ordine cronologico:

* AA.VV., Storia della teologia. 1. Epoca patristica, a cura dell’Istituto Patri-
stico Augustinianum, direzione di A. DI BERARDINO e B. STUDER, Piemme, Casale
Monferrato 1993.

e AAVV., Storia della teologia. 111. Eta della Rinascita, direzione di G. D’O-
NOFRIO, Piemme, Casale Monferrato 1995.

e J.L. ILLANES-J.I. SARANYANA, Historia de la Teologia, Biblioteca de Autores
Cristianos (BAC), Madrid 1995.

* AAVV,, Eredita medievale. Storia della teologia medievale da Agostino a Era-
smo da Rotterdam, a cura dell’ Istituto per la Storia della Teologia Medievale (ISTeM)
di Milano, diretta da I. Birri e C. MARABELLI, ISTeM-Jaca Book, Milano 1996 e ss.

* B. MonDIN, Storia della teologia, Edizioni Studio Domenicano, Bologna 1996.

* AA.VV,, Storia della teologia. 11. Storia della teologia nel medioevo, in 3 vo-
lumi, direzione di G. D’ONo¥FRIO: 1. I Principi; 2. La grande fioritura; 3. La teologia
delle scuole, Piemme, Casale Monferrato 1996.

* AA.VV., Storia della teologia, in 3 voll.: 1. Dalle origini a Bernardo di Chia-
ravalle, a cura di E. DAL CovoLo; 2. Da Pietro Abelardo a Roberto Bellarmino, a cu-
ra di G. OccHIPINTL, 3. Da Vitus Pichler a Henri de Lubac, a cura di R, FISICHELLA,
Edizioni Dehoniane, Bologna 1996.

* Roberto OSCULATL, La teologia cristiana nel suo sviluppo storico®, in 2 voll.:
1. Primo Millennio; 2. Secondo Millennio, San Paolo, Milano 1997.

1. IL CoNCILIO VATICANO II E LA STORIA DELLA TEOLOGIA

Quando dico che si tratta di un genere recente, intendo collocarlo nella stagio-
ne del post-Concilio Vaticano Il € come effetto dei suoi pronunciamenti, anche se es-
S0 ¢ stato precorso dal travagliato interesse alla problematica della storia dei dogmi
sviluppatasi a partire dal secolo scorso e dalle ricerche di numerosi spiriti sensibili al-

* Quest’opera & stata recensita sulla “Rivista Teologica di Lugano” nel IIl numero del 1999 (pp. 519-522).



COSTANTE MARABELLI 177

la storicita della teologia nel nostro secolo. Mi bastera ricordare, tra gli altri, Henri de
Lubac e Marie-Dominique Chenu. E direi che & quest’ultimo colui che ha pili contri-
buito a far capire quale intimo e profondo legame vi sia tra il lavoro di una intelligen-
te storia della teologia e la riflessione sulla natura stessa della teologia®.

La lezione di Chenu sulla natura della teologia, riattinta a una rilettura stori-
ca di san Tommaso e della problematica e della discussione medievali sulla scienti-
ficita della teologia, & diventata, imprimendo alla fecondita della sua intuizione una
accelerazione, la posizione del Concilio sulla teologia. Cosi si & espresso in propo-
sito Giuseppe Colombo: «Incentrata sulla riappropriazione della teologia alla fede,
la proposta teologica di Chenu comporta la riconsiderazione dei fondamenti della
teologia, in particolare le nozioni correlative di rivelazione e di fede... La lezione di
Chenu sulla rivelazione dice categoricamente che la rivelazione & “data” non in una
serie di verita astratte, ma nella “realtd”, che propriamente & una storia, la storia di
fatto esistente»*.

Stefano Cavallotto, presentando 1’edizione italiana da lui curata dell’opera
del Padre Vilanova, richiama come il suo manuale sia «la testimonianza della fe-
condita in ambito scientifico della “svolta” giovannea e conciliare, aggiungendo:
«Basti pensare, solo per menzionare alcuni momenti piti qualificanti del mutamen-
to epocale, alla Dei Verbum e alla Gaudium et spes o alla teologia dei segni dei tem-
Pi, in cui la storia umana, nonostante la sua ambiguita, viene presupposta quale ter-
reno concreto ed obbligato della rivelazione cristiana e pertanto “luogo teologico”
privilegiato»’.

E lo stesso Chenu, scrive in una bella lettera a Vilanova: «mi convinco sempre
pit che la storia della teologia & parte integrante della teologia stessa, e che questa -
priva della sua storia — restringerebbe il campo del suo oggetto, la parola di Dio. ..
Tutte le discipline, tanto quelle della natura quanto quelle dello spirito, traggono van-
taggio dalla conoscenza della loro storia. .. il caso della teologia & perd ben diverso per
qualita epistemologica: & il suo stesso oggetto ad includere la dimensione della storia,
dato che la parola di Dio, da cui procede il sapere teologico, trova il suo luogo nello
sviluppo della comunita che la riceve e la veicola, in una tradizione viva che sarebbe
erroneo ridurre a un semplice deposito. Sappiamo che il Concilio Vaticano 1 non usa
mai la parola “tradizione™ senza il suo epiteto consustanziale, “viva”. Di fatto, come
ha detto uno dei padri del Concilio, il cardinale Marty, il Vaticano 1 ha restituito alla
Chiesa la sua dimensione storica, atrofizzata per vari secoli»’.

* Cfr. G. CoLomBO, Chenu e l'intelligenza “critica” della fede, editoriale in M.-D. CHENU, La teologia come
scienza nel xin secolo, Jaca Book, Milano 19952, pp. 7-14.

* Ivi, pp. 9-10.

*E. VILANOVA, Storia della teologia cristiana, 1: Dalle origini al xv secolo, Borla, Roma 1991, pp. 7-8.

S vi, p. 11,



178 PARTE PRIMA

2. LA TEOLOGIA NELLA STORIA DELLA FEDE

Chenu ha dato prova nei suoi eccellenti volumi e saggi sul medioevo di quanto
possa essere fecondo e vivo vedere lo sviluppo della storia delle idee teologiche nella
imprescindibile relazione con la storia della fede ossia con le espressioni storicamen-
te condizionate e storicamente inventive dell’esperienza credente, secondo una “logi-
ca dell’incarnazione”.

3. L0 STORICO INTERPRETE DELLE GENESI

La sua genialita, anche negli azzardi di certe sue interpretazioni, & certamente
irripetibile. La generazione recente delle storie della teologia mostra di recepire fon-
damentalmente le istanze del domenicano francese, e la destinazione finale del lavoro
teologico-storiografico che non ¢ quella di un inventario di concetti, di una dossogra-
fia, e neppure quella di una verifica critica immediata delle posizioni espresse nella
storia. In quest’ultimo caso il teoreta si sostituirebbe allo storico. Lo storico osserva e
interpreta le genesi, e nel caso della teologia la genesi delle idee e dei sistemi, ma an-
che delle sensibilita e di ogni oggettivita spirituale, a partire dal loro radicarsi in un
contesto di fede, partecipe delle dinamiche di una data cultura. Il suo compito — affer-
ma lo Chenu - & piuttosto quello di «raggiungere il sottosuolo dei testi, delle contro-
versie, dei sistemi, dei geni stessi, se & vero che il genio & colui le cui parole hanno pit
senso di quanto non potesse dargliene lui stesso»’.

Secondo Chenu, alle prese con secolo XI1, una storiografia «pretende, per esse-
re degna del suo oggetto, soprattutto se questo oggetto & il pensiero e la vita del po-
polo cristiano, di cogliere le leggi interne che determinano il clima del secolo e la fe-
de dei credenti; manifesta allora, in questo clima e in questa fede, le consapevolezze
collettive che compongono, attraverso le piti disparate congiunture, 1’unita e le ten-
sioni delle generazioni nel loro divenire... Lo storico non puo limitarsi a giustappor-
re le vicissitudini di psicologia individuali; ha piuttosto I'ambizione di cogliere i cor-
pi sociali stessi, le condizioni del loro funzionamento mentale o istituzionale»®.

4. NECESSITA DI UN INSEGNAMENTO

Cio che in primo luogo emerge dalla confessione degli autori stessi delle recenti
storie della teologia che prendiamo in esame & che le loro opere sorgono in una situa-
zione in cui I’organizzazione degli studi teologici non ha ancora riservato il posto che
merita all’insegnamento della storia della teologia.

" La teologia nel XII secolo, Jaca Book, Milano 1992, p. 16.
* Ibidem.



COSTANTE MARABELLI 179

E senza dubbio esagerato dire, come fa Battista Mondin, che oggi «praticamen-
te in nessun seminario e universita ecclesiastica si offrono corsi di storia della teolo-
gia»’. L’opera del Vilanova, per esempio, & presentata dal suo autore come un opera
«nata dai corsi sulla storia della teologia in generale e dai cicli di lezioni sulla teolo-
gia di determinati periodi che vado impartendo, da diversi anni, alla facolta di teolo-
gia di Barcellona» ",

E vero, pero, che nella coscienza generale determinata dalle routines accademi-
che siamo ancora lontani dal «recupero pieno della centralita della “prospettiva storica”,
non sempre adeguatamente realizzato nelle Facolta teologiche cattoliche, se & vero che
il numero delle cattedre di storia della teologia vi rimane ancora piuttosto limitato»'".

Ancora si € lontani dal sentire, come voleva Chenu, la storia della teologia «co-
me parte integrante della teologia stessa», non ci si & liberati dalla concezione di una
«scienza ausiliaria limitata a fornire la prova ex traditione al dogma o alla teologia si-
stematica»'.

5. PARTE INTEGRANTE DELLA TEOLOGIA

Essere parte integrante della teologia significa essere ingrediente indispensabi-
le alla elaborazione della teologia, a cominciare dal riconoscimento della sua stessa
identita. La storia ci presenta una coscienza diseguale, determinata dalle congiunture,
di cui una storiografia intelligente mette in luce le genesi, le conseguenze, i supera-
menti e le riformulazioni. La ricerca e la rappresentazione storiografica, secondo il
proprio statuto epistemologico, ha un ruolo insostituibile nel rendere viva la memoria.
Non si tratta di archeologia o erudizione. Per usare le parole di Roberto Osculati,
«Una coscienza storica evoluta rivela possibilita rimaste incompiute, tematiche che
possono essere riprese, suggerimenti molto attuali»". Una fonte, quindi, di stimoli per
ripensare ciod che sembra acquisito e quasi estraniato dal portato della storia o — che &
lo stesso — onnipresente nella storia in modo uniforme, senza contrasti o sfumature.

Riconoscere I’impianto radicale delle teorizzazioni presenti significa anche
mettere in valore “possibilita incompiute”, tradite o scavalcate dagli eventi, che per il
fatto che ne abbiamo perduto la memoria non sono meno feconde e che, ricomprese
storicamente, possono generare rinnovate intuizioni, sconfiggendo i determinismi
mentali che non di rado, in chi abbandona I’interrogativo sull’origine delle cose pre-
senti, diventano degli autentici vicoli ciechi.

* B. MONDIN, Storia della teologia, Edizioni Studio Domenicano, Bologna 1996, vol. 1, p. 6.

" E. VILANOVA, Storia della teologia cristiana, p. 13.

"' . CavaLLoTTO, in E. VILANOVA, Storia della teologia cristiana, p. 8.

* Ibidem.

" R. OscuLATI, La teologia cristiana nel suo sviluppe storico, vol. 1., San Paolo, Milano 1997, p. 11.



180 PARTE PRIMA

Non ¢ detto che chi, per esempio, sappia cogliere 1'intima relazione tra la “co-
struzione” di una summa medievale di teologia e I’edificazione di una cattedrale goti-
ca, non sia in grado di concepire I'intelligenza teologica al di la e pit in profondo ri-
spetto alle sue forme espressive, giungendo se non altro a porsi un problema sulla na-
tura di una fede capace di attivare molteplici forme di penetrazione nel mistero. Senza
la storia e la sua intelligenza che attira e orienta I’attenzione, oggi che quella intima
relazione tra pensiero teologico e creazione plastica @ meno evidente, si perderebbe
’occasione per approfondire il problema dell’ampiezza e dell’universalita del “dire”
o “esprimersi” teologico, restringendolo a un problema di mera verita astratta, senza
considerare che c’¢ anche una verita che si esprime e si conferma nella dimensione
della bellezza, sia essa estetica o interiore/spirituale.

6. NON ISOLARE LI’INTELLETTUALITA DALLA SPIRITUALITA

In questo senso la lezione di Chenu si fa sentire in modo particolare nell’istan-
za recepita nella storiografia recente di non isolare la spiritualita dall’aspetto scolasti-
co o intellettuale della teologia. Considerando la teologia come radicata in una fede
che cerca di penetrare il suo mistero, il nesso intelligere / sentire (per usare il vocabo-
lario dell’ Anselmo del Proslogion) appare in tutta la sua chiarezza.

In una prospettiva che non tiene separata la dinamica della mente dalla dinami-
ca dell’esperienza cristiana di assoluto, dice ancora Chenu: «Ritrovano, infine, la loro
connessione in profondita gli ambiti che gli storici troppo a lungo hanno separato in
storia della teologia e storia della spiritualita. Ambiti, questi, con tecniche certamente
diverse, con “stili” irriducibili, con maestri che non sono sempre gli stessi: ma sareb-
be insensato fare storia della teologia senza parlare degli Spirituali, considerando peg-
giorativamente Riccardo di San Vittore come un “mistico”, misurando I’influenza di
san Bernardo dal suo ridottissimo ruolo nella scolastica, ignorando nel dialettico Abe-
lardo il suo dialogo spirituale con Eloisa. E come fare la storia teologica della Chiesa
senza la storia del Vangelo nella Chiesa?»".

7. ALTRI MAGISTERI

E per questo aspetto — su cui parlera il prof. Stercal in questo colloguio — oc-
corre ricordare tutto il lavoro di Jean Leclercq che é consistito, con I'introduzione del-
la formula della “teologia monastica”, nel valorizzare 1’apporto teologico dal deside-
rio di assoluto alimentato dalla coscienza di fede propria dell’ambiente e della tradi-
zione monastici nel medioevo.

Sullo sfondo sta anche, pero, un altro contributo capitale della storiografia del
nostro secolo quello che ha saputo realizzare Etienne Gilson ne La théologie mystique

" La teologia nel dodicesimo secolo, a cura di P. VIAN, Jaca Book, Milano 19922, pp. 17-18.



COSTANTE MARABELLI 181

de saint Bernard (1934). 11 pregiudizio scolasticistico fino a quel punto non aveva sa-
puto riconoscere il carattere pienamente teologico del pensiero bernardiano e con es-
so una forma di intelligenza della fede che rispondeva a esigenze diverse rispetto a
quelle “intellettualistiche” della “scuola™.

8. NECESSITA DI CHIARIFICAZIONE TEORETICA SULLA NATURA
DELLA TEOLOGIA

E chiaro che di fronte a queste provocazioni storiografiche, il primo passo che
occorre compiere nel conferire il posto che merita alla storia della teologia & quello
di una chiarificazione teoretica su cid che € la teologia e sul senso cristiano del far
teologia. E un’istanza che, per esempio appare in esordio alla Storia di B. Mondin:
«Per capire la storia della teologia, occorre anzitutto sapere che cos’e la teologia.
Certo lo studio della storia della teologia giova molto nel conprendere meglio la na-
tura di questa straordinaria disciplina come lo studio della storia della filosofia con-
tribuisce assai alla comprensione di cid che fa la ricerca filosofica. Ma senza un con-
cetto preciso che chiarisca la natura e i compiti della teologia, la storia della teologia
diviene una specie di geroglifico indecifrabile»".

E questo il circolo della storia che eccede nella sua ricchezza 1’essenza con cui
il sapere riflesso cerca di circoscriverla, ma che nello stesso tempo ha uno struttura-
le bisogno di essere compresa concettualmente. E, sul piano metodologico, un rifles-
so del pensiero vivente, ciog di quel pensiero che ¢ il portato naturale della vita e del-
la storia umana, ma che dalla vita e dalla storia umana & continuamente trasceso.

L’intervento di Inos Biffi che seguird mostrerd come una considerazione at-
tenta della storia porti al superamento o all’approfondimento di un concetto di teo-
logia che nella sua apparente chiarezza ritenga di essersi impossessato della sua es-
senza. D’altra parte la nuova comprensione che esce dalla storia diventa criterio er-
meneutico della storia, che per rivelare i suoi segreti ha bisogno di chiavi
concettuali nuove.

9. ATTIVAZIONE DEGLI STUDI SPECIFICI

C’¢ un altro problema su cui, gli autori delle sintesi di storia della teologia re-
centi, sono tutti avvertiti: su tutto 1’arco della bimillenaria storia della teologia cristia-
na gli studi particolari mostrano interessi diseguali ai diversi periodi.

Nella presentazione della Storia della teologia dell’editore Piemme, Luciano Pa-
comio ricorda le riserve di alcuni che componevano un gruppo di studiosi molto quali-

* Storia della reologia, p. 7



182 PARTE PRIMA

ficati convocati fin dai primi anni ‘70 a riflettere su di un progetto editoriale di questo ti-
po: «Si fu concordi nell’esigenza di una storia della teologia; ma almeno tre (ndr.: dei
presenti all’incontro) vedevano 1'impresa inattuabile, per carenza di studi in certi perio-
di. Si auspicava la fondazione di un istituto... che si desse questa finalita di promuove-
re ricerche e di iniziare la stesura di un canovaccio provvisorio di storia della teologiax»'®.

Lo stesso Padre Vilanova riconosceva che nel suo tentativo pionieristico - pe-
raltro felice e ricco - ha voluto raggiungere una finalita propedeutica: prefiggendosi lo
scopo «di presentare in maniera panoramica come, nel corso del tempo, si sia fatta
teologia, e di suggerire soluzioni parziali e provvisorie, che possono essere di aiuto in
questo nostro momento, in cui siamo divenuti consapevoli dell’urgenza e dell’impor-
tanza, nella riflessione su Dio, del compito di comprendere la storia della teologia»'.

Per lo stato lacunoso o obsoleto degli studi particolari, una storia generale del-
la teologia & necessariamente contrassegnata da un alternarsi di luce e di ombra.

10. NUOVE STRATEGIE DI RICERCA

In questa fase, in cui & matura una coscienza nuova certamente resa ancora pill
avvertita dai tentativi, che onestamente non si nascondono le difficolta di rappresen-
tare e interpretare 1’intera storia teologica, & dunque un obbligo porre rimedio a que-
sta situazione inventando nuove strategie di ricerca.

E questa Dottica in cui si devono vedere e collocare le iniziative che motivano
questo stesso Colloguio: la fondazione a Lugano di un Istituto di storia della teologia,
preceduta dalla fondazione di un altro Istituto per la storia della teologia medievale, con
sede a Milano che puo gia esibire e sottomettere al giudizio qualificato i suoi frutti.

L’ Istituto di storia della teologia di Lugano non si propone immediatamente di
fornire una ricostruzione globale della storia della teologia cristiana. Questa operazio-
ne, con i mezzi consentiti dall’attuale stato delle conoscenze, & gia stata fatta dal la-
voro degh autori delle storie della teologia che abbiamo fin qui considerato. Senza
scendere a confronti tra di esse, che pure rivelano diversita di impostazioni, di accen-
tuazioni, vogliamo dire che il loro ruolo & essenziale e benemerito nell’ attuale situa-
zione. Raccolgono e traducono tutti gli stimoli dei grandi maestri di metodo del nostro
secolo e si inseriscono nel travaglio della teologia alla ricerca continua di una sua
identita. Danno lo strumento che consente a un inserimento della storia, e ancor pitl di
quella dimensione di storicita sottolineata dal Concilio, negli studi di teologia. Con la
loro coraggiosa visibilita hanno concretizzato nei fatti una disciplina.

La globalita interpretativa & per |’ [stituto una meta. Esso perd nel momento at-
tuale si fa carico di un impegno diverso anche se funzionale ad essa. Innanzitutto quel-
lo di fortificare un’idea di teologia che possa valorizzare e ricavare da tutte le espres-
sioni della “coscienza” della fede cristiana le radici di un intellectus fidei multiforme

“In AA.VV. Storia della teologia. 1. Epoca patristica, pp. VI-VIII
" E. VILANOVA, Storia della teologia cristiana, p. 13.



COSTANTE MARABELLI 183

e arricchente. Di qui la necessita di approfondire le relazioni che intercorrono tra le
determinate culture in cui lo spirito credente si incarna e le forme molteplici di auto-
comprensione e di espressione che entro queste culture la fede esercita e attua.

In secondo luogo, I’impegno di stimolare la riconsiderazione della ricerca ver-
so le zone della storia di questa relazione piu in ombra, meno studiate sotto questo
profilo e che, per questo, si offrono a semplificazioni che di fatto diventano ideolo-
giche. Un esempio, attinente al periodo che ci proponiamo di sondare in questo col-
loquio, potrebbe essere la sbrigativita con cui viene spesso considerata la cosiddetta
teologia “controversistica” considerata come pura apologetica.

Questo non significa che non si debbano tematizzare anche quelle “figure” teo-
logiche su cui ¢ stata condotta una piti abbondante e scientifica ricerca. Per far pro-
gredire I'intelligenza della storia teologica ci sembra necessario che sia gli aspetti me-
glio indagati sia gli aspetti pili in ombra e ipotecati da ideologica ignoranza siano
egualmente da sottoporre a nuova considerazione.

L’esigenza di questa nuova considerazione & quella che ci ha fatto concepire la
concreta idea di progettare una serie di volumi con proposito non semplicemente sin-
tetico, ma euristico. E una strategia di ricerca gia collaudata all’Istituto per la Storia
della Teologia Medievale di Milano, i cui primi esiti si possono verificare nei volumi
di Eredita medievale.

La novita che si intende proporre e progettare insieme a cominciare dalla tavo-
la rotonda che avremo domani pomeriggio, & quella di chiedere agli studiosi che in-
sieme si individueranno come capaci di svolgere il compito, un preventivo bilancio
critico di ¢id che ¢& stato detto su un determinato tema e il rinvenimento di nuove piste
interpretative a partire da riletture dei documenti, contestualizzate nelle tensioni stori-
che in cui si inseriscono.

Per aiutare in questo compito, prefiguriamo una struttura generale comune a
ogni volume richiesto:

* un preambolo, non frettoloso ma ponderato, costituito da una presentazione
critica degli studi che sono stati compiuti sul medesimo tema, esposta nella prospetti-
va di una storia della storiografia, che consideriamo sul piano operativo della ricerca
come prima chiave ermeneutica. Non si puo fare storia di qualcosa senza una presa di
coscienza critica sulle precomprensioni di questa cosa. L’esame critico delle precom-
prensioni & di per se stessa un momento euristico che inserisce 1’oggetto in una plura-
lita di interessi e prospettive;

* lo sviluppo del tema prefisso che deve curare:

- la contestualizzazione storico-culturale dell’oggetto di trattazione, con riferi-
mento non accessorio agli ambienti e alle condizioni epocali (socio-economiche, di
mentalita, ideologiche, politiche, spirituali);

- la considerazione, di lettura e interpretazione, dei documenti che si vogliono
analizzare, tenendo conto che cio che si intende documentare & 1’autocoscienza criti-
ca di una fede e delle sue invenzioni sul piano dell’intelligenza. Quello che interessa
evidenziare & I’aspetto genetico delle dottrine, degli atteggiamenti, delle creazioni og-
gettive, le intuizioni che generano i sistemi.



184 PARTE PRIMA

E vorrei concludere questo discorso ribadendo 1’assoluta necessita di ancorare
I’elaborazione teologica alla tradizione viva della fede con altre parole di Chenu che
indicano il criterio orientativo di una storia della teologia: «Pili di ogni altra, la storia
della teologia esige questa conoscenza nella misura in cui implica una comunione di
fede. Soprattutto nella misura in cui ha per oggetto una tradizione vivente. Cosi in un
certo senso, la storia della teologia & parte della teologia stessa. Una storia perfetta
della teologia sfocerebbe, ammesso che esistesse, in una teologia della storia» .

" La teologia nel dodicesimo secolo, p. 19.




Non dire falsa
testimonianza

INQOS BIFFI, 1] crocifisso risorto
SAVINA RAYNAUD, «Non testimoniare il falsos
MARIE-THERESE BESSIRARD, Il rinnegamento disan Pietro
MARIA ANTONIETTA CRIPPA, inmagini del vero
HERBERT SCHLOGEL, Dimensioni della verita
CLAUDIO GIULIODORI, La verita nei mezzi di

comunicazione sociale

RINO FISICHELLA, La teologia del Giubileo
GUIDO SOMMAVILLA, 1l Cristo nascosto di Kafka (1 parte) .
 LUIGI MEZZADRI, «La nostra vita vi appartiene»
| IL LIBRO DI COMMUNIO: ALDINO CAZZAGO
e YANNIS SPITERIS propongono Rowa diversamente,
di Olivier Clement

communio

Rivista Internazionale di Teologia e Cultura
numero 165, maggio-giugno 1999

L. 18.000 - Abbonamento sei numeri/anno L. 80.000
versare su CCP n® 14918205 intestato a: Editoriale Jaca Book, via Gioberti 7 - 20123 Milano

Jaca Book




INOS BIFFI

GRAZIA, RAGIONE
E CONTEMPLAZIONE

LA TEOLOGIA:
LE SHE FORME L 5L A STORTA

e

OPUSCOLI
4

gla e non ancora

Jaca Book '




RTLu V (2/2000), 187-196 187

La storia della teologia:
premesse di metodo

Inos Biffi
Facolta Teologica dell’Italia Settentrionale (Milano)
Facolta di Teologia (Lugano)

1. LA STORICITA DELLA RIVELAZIONE

La radice e la ragione della storia della teologia & la storicita della Parola di Dio
o della Rivelazione, perd subito precisando che Parola o Rivelazione non consistono
e non si riducono a trasmissione di veritd unicamente nella modalita dei concetti. Se
alla Rivelazione appartiene indubbiamente la prerogativa dell’intelligibilita e della di-
cibilita nella forma concettuale e discorsiva, essa si pone e si manifesta come evento
a figura multiforme e sintetica, come atto concreto di storia non esauribile e non ridu-
cibile a strutture astratte e a formulazione scientifica.

L’autocomunicazione divina, che possiamo chiamare puramente «Gra-
zia”, avviene costituendo e determinando preliminarmente forme differenti e



188 PARTE PRIMA

originarie di verita, alle quali accedere attraverso percorsi e ingressi tipologica-
mente variati.

Intanto, pero, importa rilevare la Rivelazione col contrassegno della storia - i
medievali direbbero nella forma che contrassegna i singularia, per cui sorgeva I’ obie-
zione alla scientificita della teologia in base all’enunciato: «scientia non est singula-
rium» (Tommaso d’Aquino, S. Th., 1, 1, 2, ob. 2) -.

La Rivelazione non & né astrattamente né di fatto deducibile da nulla; essa non
presenta nessun genere di inclusione necessaria. L’unica sua premessa & |* “inattendi-
bile” iniziativa e gratuita divina che assumono I’orientazione antropologica e quindi
si delineano in funzione della “suscettibilitd” umana.

La storicita & intrinseca alla Rivelazione e, di conseguenza, senza la mediazio-
ne e 'interpretazione storica, la Rivelazione non ¢ attingibile, anzi non esiste.

Se ora analizziamo i contenuti implicati nella storicita, o 1 tratti che concorrono
a istituirla, possiamo sottolineare che essi sono: la libera, la contingenza, la relazione
con la temporalita e la spazialita, o con la «congiuntura”, come amava dire Padre Che-
nu. Una struttura puramente astratta & priva di questi caratteri, non ¢ storica, e ancora
una volta lo avevano colto perfettamente i medievali quando, sul presupposto della
teoria dell’episteme aristotelica, si domandavano: Se la teologia sia scienza (cfr.
Tommaso d’Aquino, S. Th., 1, 1, 2).

Ora, I’autocomunicazione divina, che anche - come dicevamo - possiamo denomi-
nare “Grazia”, o “Mistero” - nel senso paolino del termine (cfr. Rm 16,25; 1Cor 2,7; Col
1,26) - appare e si costituisce con i dati della storicita, ossia nella liberta, nella contingen-
za, e come in un incrocio della temporalita e della spazialita. Si presenta, pitl propriamen-
te e sinteticamente, secondo un modello e in un “linguaggio” antropologico e quindi sto-
rico, in cui storicita e antropologia risultano coincidenti: & I'uomo, infatti, con la sua sog-
gettivitd, e particolarmente con la sua libertd, a determinare la struttura della storicita.
Dove non ¢’& I'uomo ci pud essere evoluzione o sviluppo, ma non rigorosamente storia.

Esattamente I’uomo & il vettore, e il termine destinativo, e continuamente refe-
renziale, della Rivelazione; e, di conseguenza, la ragione intrinseca della sua storicita.
Per cio il linguaggio della Rivelazione ¢ un linguaggio intrinsecamente e struttural-
mente “antropologico”: certo inteso “linguaggio” nel significato denso di forma
espressiva, di epifania e disponibilita pluridimensionale.

In altre parole: la Rivelazione & avvenimento a trascendenza e a radicale moti-
vazione divina, e insieme, indissociabilmente, a destinazione umana. Il carattere an-
tropologico e storico non si sovrappone e non si sovradetermina alla Rivelazione,
ma, da questo profilo, la definisce, conferendole la consistenza e le coordinate.

La Parola di Dio nasce volta all’'uomo e per 1'uomo.

La mancanza o la scomparsa dei tratti messi in luce, che sono 1 tratti equiva-
lentemente della storicita e dell’antropologia, renderebbe introvabile e inattingibile
la Rivelazione, dal momento che essa nasce, indissociabilmente, divina - o trascen-
dente - e storico-antropologica. Meglio ancora: in mancanza o per la scomparsa di
quei tratti, si dovrebbe parlare, invece che di introvabilita e inattingibilita, semplice-
mente di inesistenza della Rivelazione.



INOS BIFFI 189

D’altra parte, occorre avvertire subito che il carattere e la destinazione antro-
pologica della Rivelazione divina non ne attenuano la genesi e il livello trascenden-
te o non recuperano il livello del “Mistero” - come lo abbiamo chiamato -. L’evento
della Rivelazione, che nasce dalla liberta divina, non riesce mai ad adeguare ¢ a esau-
rire le risorse della stessa Rivelazione. Tra I’evento o la Rivelazione - necessaria-
mente in offerta e a struttura storico-antropologica - e il “Mistero”, la sproporzione &
all’infinito incolmabile e quasi implacabile; I’eccedenza & inarrivabile; e inelimina-
bile la “sporgenza”.

Vengono in mente, al riguardo, tre verbi, preziosi e suggestivi, usati da Tom-
maso d’ Aquino, per esempio nel Super Boetium De Trinitate': ciog i verbi supervale-
re e subterfugere riferiti a Dio, e a comprehensione deficere, riferito al teologo o an-
che al filosofo quando cerchino di indagare su di lui.

Da questa ineliminabile incolmabilita e “oltrabilitd” (stare oltre) del Mistero &
subito avvertita la teologia, a cui la apofaticita appartiene non come alternativa, a se-
condo della scelta del genere o della preferenza teologica - apofatica o catafatica - ma
strutturalmente proprio perché & teologia.

2. LA DIMENSIONE O GLI AMBITI MULTIFORMI DELLA RIVELAZIONE

Colta la storicita della Rivelazione, con la sua intrascendibile “prevalenza”
teo-logica ({Dominus| praevalebit adhuc), occorre ora metterne in luce la moltepli-
ce modalita, secondo cui essa originariamente avviene, e secondo cui dispone le for-
me o i campi della teologia e, di conseguenza, della sua storia. Come gia sopra ac-
cennavamo, I’evento della Rivelazione non & unidimensionale, ma include aspetti o
ambiti multiformi.

Prima pero di discernere analiticamente questi aspetti, sottolineiamo il fatto
stesso dell’evento della Rivelazione, il realismo o la consistenza dell’ autocomunica-
zione di Dio all’vomo, I’*“aprirsi” del Mistero e ’affidarsi trinitario, che inizia
I «obiettivita” della teologia, facendola sorgere nel suo principio.

Si tratta di un affidamento divino che oggi si ama dire “simbolico”, per porne
in rilievo la consistenza e il rimando, la presenza e 1’assenza, la concessione e 1 af-
fidamento e I'inappropriabile trascendenza, sopra parlavano di «intrascendibile pre-
valenza”: un “simbolo reale” - fides quae - globalmente “evidente”, a cui global-
mente corrisponde il riconoscimento, la professione e il consenso della fede.

Riconosciuto questo, e dopo, potremmo dire, la reazione dello “stupore”, ’ac-
cesso soggettivo della fede - fides gua - avviene, in modo determinato e analitico.

Ispirandoci in qualche misura alle distinzioni e definizioni dei trascendentali, ri-
leviamo ora analiticamente, I’evento “simbolico” stesso, che, nella forma storica che
abbiamo visto, costituisce e trasmette la Rivelazione o 1’ “Essere del Mistero”. Grazie al-

" Cfr. Super Boetium De Trinitate, 1, 2, ob. 2 e 2m; 2, ob. 6 e 6m.



190 PARTE PRIMA

’applicazione, o meglio al reperimento dei trascendentali, I’*“Essere del Mistero” si tro-
va liberato in tutte le sue obiettive proprieta o ricchezze e in tutti i suoi vari significati.

2.1. La dimensione veritativa e intellettiva

La prima e fondamentale forma nella quale il Mistero & comunicato & la sua Ve-
ritd, o la sua realta intrinsecamente dotata della prerogativa dell’intelligibilita e quin-
di della concepibilita e della dicibilita. Per questa sua prerogativa ’evento della Rive-
lazione puo essere mediato ed essere accessibile all’ascolto - diciamo pure al primo
ascolto cosciente e analitico dell’uomo, in vista della sua adesione di fede. Ed & sem-
pre questo, derivatamente, il fondamento della possibilita e della necessita della teo-
logia come intellectus fidei.

In altre parole, I’evento della Rivelazione porta dentro di sé I’attitudine a emer-
gere come ratio e in una ratio, la quale, prima di essere intesa come differenza rispet-
to alla stessa revelatio, significa qui la struttura della comprensibilita che contrasse-
gna I’evento nel suo aspetto di verum, lo rende formulabile e discorsibile, e quindi
provoca e produce la concettualita, la “scientificitd” - nel senso “con-fuso” del termi-
ne - la “logicita” - rigorosamente da logos - della fede e della teologia.

Ora, il primo aspetto della storicita della comunicazione del mistero & il suo
presentarsi nella risorsa della sua intelligibilita, nel suo Logos, che si rifrange nell’ in-
tellectus, nella ratio e nelle loro implicazioni. Vengono in mente le parole di Chenu:
«La foi dans I'intelligence»: la fede nel tessuto dell’intelligenza.

La prerogativa di questa intelligibilita dell’autocomunicazione di Dio e della
sua aliquale evidenza & per il credente la condizione dell’assenso e la “garanzia” del
valore antropologico della fede stessa e dell’intelletto della fede, anche se si deve con-
statare la precarieta e i limiti del concetto.

Possiamo distinguere tra verita dell’evento, nel senso della sua realta “‘simboli-
ca” - e la verita dell’evento come sua presentazione pertinente all’assunzione dell’in-
tellectus, affermando che questo secondo senso e modo costituiscono la pregiudiziale
dell’adesione “umana”.

Privo di questa comprensibilita, o “razionalita”, che prendiamo anzitutto nel si-
gnificato di “intelligibilita”, I’evento della Rivelazione sarebbe antropologicamente
“indisponibile”, poiché a queste condizioni Dio non si direbbe all’uomo, al credente,
i quali, correlativamente, non potrebbero pensarlo, concepirlo, e ridirlo.

La forma “intellettiva”, o il disporsi intellettivamente, di intellettivita umana
dell’evento della Rivelazione, € il primo indice, insieme, del realismo del suo darsi an-
tropologico e della storicita dell’evento stesso.

2.2. La dimensione di bonta e di desiderabilita dell’evento fatto per Uesperienza

L’evento della Rivelazione non si presenta soltanto nella sua verita, intellettiva-
mente, e criticamente, attingibile; esso, ciog, non solo istituisce originariamente un am-
bito veritativo, che & epifania della stessa Verita di Dio; istituisce originariamente un
ambito che puo essere definito con 1’ausilio del trascendentale bonum, con tutto quello
che in tale trascendentale si trova implicato o evocato, e che & espressione della Bonta e



INOs BIFFI 191

della desiderabilita di Dio. 1l mondo della Parola di Dio & un mondo quindi attraente e
termine della scelta e dell’accesso della liberta, cosi da divenire esperienza e prassi.’

Il Mistero cristiano mira a essere vissuto, € non soltanto a essere intellettiva-
mente conosciuto.

Ecco perché si presenta, oltre che con il linguaggio della verita intellettivamen-
te e discorsivamente attingibile e riferibile, con il linguaggio dell’attrattiva e dell’e-
sperienza. Potremmo dire: come sapere e come sapore, come concetto e come amabi-
lita, che si attua nell’amore.

Misconoscere questo aspetto comporterebbe una mutilazione, quasi un seque-
stro, e quindi un fraintendimento nell’evento della Rivelazione, una sua estrinsecita
nei confronti di chi vi accede, ridotto a essere semplicemente un esperto o un intendi-
tore scientifico, un credente astratto, che si limita alla professione intellettiva della ve-
rita del mistero, restandone personalmente solo spettatore.

La Rivelazione & attestazione di un’autocomunicazione per la comunione, es-
sendo 1’amore la ragione del suo avvenimento e la sua sostanza fruibile.

Da questo profilo la fede in certo modo da teoretica diviene pratica.

2.3. La dimensione dell’estetica

L’evento della Rivelazione &, allo stesso modo, una rappresentazione, un’este-
tica, nel senso profondo di “forma”; essa gode della proprieta, che ancora una volta mi
sembra lecito definire “trascendentale”, della bellezza, della «gloria”, com’e diventa-
to uso dire, e di conseguenza della ammirabilita: Dio comunica insieme il verum, il
bonum e il pulchrum.

Viene cosi creato uno spazio ulteriore nel Mistero cristiano, che non tanto si ag-
giunge ai due precedenti, quanto vi si trova originariamente incluso. E come esso elar-
gisce obiettivamente bellezza, cosi per questa via si fa raggiungibile e rappresentabi-
le. E una terza via di accesso alla “Grazia”, quella che ha suscitato I’arte, la poesia, la
letteratura cristiana, e, nel Medioevo, emblematicamente le cattedrali, che sono, nel
rilievo di tutta la loro originalita e originarietd, come il corrispettivo delle Summae di
teologia e della prassi cristiana, fino al vertici dell’esperienza mistica.

Anche a proposito della “forma’ del Mistero cristiano possiamo parlare subito
del suo linguaggio proprio e non confondibile, accanto a quello dell’intelletto e della
prassi, cioe del linguaggio dell’ammirazione, dello stupore, e ancora del gusto e della
compiacenza. Tre linguaggi non comparabili tra loro immediatamente, e che pure ren-
dono la medesima res, del Mistero.

Ed & sempre in riferimento alla gloria dell’evento della Rivelazione che possia-
mo parlare della sua storicita costitutiva, nel senso, prima ancora della variabilita del-
le forme estetiche, delle intermittenze tra lo splendore e |’ oscurita.

La fede & I’adesione e 'estaticita di fronte a questa bellezza, che appare sotto
un’apparenza che parrebbe “indecorosa”, priva di decoro e di attraenza.

* Cfr. I. Biffi, Cristo desiderio del monaco, Jaca Book, Milano 1998.



192 PARTE PRIMA

2.4. L’unita dell’evento della rivelazione

Forse ci possiamo appellare a un altro trascendentale, o in qualche modo av-
vicinarvici, quello dell’ unum per mettere in luce il senso unitario del mistero cristia-
no, presenza in esso di un disegno. Un ordine interiore presiede e collega i diversi
tratti e le varie apparizioni del mistero cristiano: non si tratta di singularia sconnes-
si, senza kosmos, sparsi in disordine, il che vorrebbe dire, ancora, senza logica e ra-
tio, e senza bellezza. Anche se questa unita degli avvenimenti del mistero, o della
storia della salvezza - potremmo anche dire dei due Testamenti - ¢ solo avvertibile
sempre dalla fede.

Viene, in virtl o come applicazione di questo “trascendentale”, descritto I’am-
bito dell’unificazione e delle connessioni del disegno divino. E il linguaggio diventa
quello della prefigurazione, della profezia, prima, e quindi del compimento.

2.5. Antropologia cristica ed evento della Rivelazione

Abbiamo cosi evidenziato i principi o, pit esattamente, - come dicevamo all’ini-
zio - rievocato e descritte le forme originarie della Rivelazione, improntata di storicita.

Dobbiamo perd subito riconoscere che la Rivelazione si ¢ disposta originaria-
mente in queste forme tramite la mediazione antropologica posta a sua volta gia al
principio. Essa ha potuto porsi non, per cosi dire, allo stato divino puro: I’evento sal-
vifico & gia il segno di un’accoglienza e porta I’'impronta del molteplice linguaggio,
chiaramente reperibile nella Scrittura. Da subito, ciog, e necessariamente la Rivela-
zione si dona come intelligibilita, come esperienza, come gloria e come unita. Sopra
abbiamo detto che teologia e antropologia non sono giustapposte: 1’antropologia ¢ il
“corpo” della teologia. Pin esplicitamente, dal principio, in questo senso, la Rivela-
zione ¢ teologia: intelligenza della fede, presenza in essa della Parola di Dio accolta;
prassi; rappresentazione e connessione.

I primi teologi sono gli agiografi; o, ancora pit a monte, sono i credenti, Abra-
mo, Mose, i Profeti, gli apostoli: Teologia, compiutamente, o compiutamente teologa
¢ I'umanita del Figlio di Dio, dove convergono e si risolvono esemplarmente gli am-
biti di cui abbiamo discorso.

L’antropologia di Cristo ¢ la teo-logia, I’autocomunicazione storica e I’epifania
storica, - e molteplice e multiforme - della grazia. In lui costitutivamente si viene a
istituire I’essere, il verum, il bonum, il pulchrum e 1" unum della rivelazione.

3. LA NATURA DELLA TEOLOGIA

A questo punto possiamo renderci conto della figura e della natura della teologia.

3.1. L’intelligenza della fede

La teologia ¢ radicalmente la reazione dell’uomo all’evento della Rivelazione:
reazione come modo di porsi di fronte ad essa, cioe di fronte a tutti gli ambiti da essa
istituiti e sopra rilevati.



INOS BIFFI 193

La teologia, anzitutto, dalle precedenti considerazioni va compresa non come
un sovrapporsi alla Rivelazione - e qui possiamo anche dire alla Scrittura, come luo-
go in cui essa convive -, ma come un disporsi in omogeneita a quegli ambiti che essa
ha originariamente costituito, come un loro prosieguo coerente.

La teologia non ¢ lo sforzo di comprendere o di rileggere razionalmente la Pa-
rola di Dio, ma lo sforzo di reperire la sua logica, la sua razionalita, ma nel senso an-
selmiano del termine. La sua intenzione & di dire la Rivelazione, di discorrere (ser-
mo de Deo), lasciando I’intelletto trasfigurarsi della verita che essa nativamente pos-
siede. Essa & I’adesione dell’intelligenza non depressa, o avvilita, o contraddetta, o
accasciata dal Mistero; cosi essa compie, con la fede, 1’ingresso nella “ragione” o
nelle ragioni dello stesso Mistero. Certo attraverso i concetti, i discorsi, le articola-
zioni delle idee, nella consapevolezza che queste né comprimono né esauriscono le
ragioni del Mistero che «sopravvalgono sempre» (supervalebunt adhuc), che sono
precarie e limitate, non perd vane. E la necessita e la peripezia dell’ analogia.

La teologia, in questa accezione, appare fondamentale: essa mostra e media la
Parola di Dio nella sua verita e oggettivita: essa & contenuta elementarmente in ogni
atto di fede, che aderisce “vedendo”: & lo sviluppo della fides oculata: 1a fede che di-
spone pure dei suoi occhi: oculi fidei e fa si che essa non sia un grido. L’intelligenza
della fede & il primo, fondamentale e permanente accesso alla Rivelazione.

La storia della teologia, da questo profilo, studia le vicissitudini di questa con-
cettualita, di questo intelletto, delle assunzioni e “utilizzazioni”, o usufruizioni, del
pensiero e dei pensieri miranti a rendere la comprensione della Rivelazione.

Da qui ’attenzione della storia della teologia a non limitarsi alla descrizione,
ma al rinvenimento e alla valutazione critica delle forme intellettive ed espressive del
Mistero cristiano, e quindi dei differenti registri concettuali e dei linguaggi della fede
variabili nel tempo, d’altra parte nella constatazione che il Mistero cristiano che gia
all’origine si & posto come Verita e come intelligenza della Verita assunta per il tra-
mite della fede, che & stata il primo luogo e la prima possibilita per la Parola di Dio di
concretizzarsi storicamente.

L’area originaria veritativa della Rivelazione ¢ congiuntamente gia un esercizio
di intelligenza della fede.

In questa prospettiva la storia della teologia appare, in sintesi, come storia del-
la coscienza e della teoretica della fede lungo i secoli, ma con la cura dell’ermeneuti-
ca di tale teoretica, oltre il momento meramente descrittivo, e a partire dal principio
dei contenuti veritativi della fides quae, trapassati nella fides qua.

Diversamente non avremmo una vera storia della teologia come “intelligenza
della fede”.

Questo intento determina le fonti di questo aspetto e momento della storia del-
la teologia: sono tutte quelle in cui la teoria e la coscienza intellettiva si & espressa:
fonti dotte, ma anche fonti popolari, nella misura in cui contengono e rendono questa
modalita di reazione e questa coscienza.



194 PARTE PRIMA

3.2. L’esperienza della fede

L uomo alla Parola di Dio non reagisce solo con I'intelligenza, ma anche con
I’adesione della liberta e la forma della prassi, con la quale soprattutto essa viene ap-
propriata e viene iscritta nel soggetto credente - dal momento che essa originariamen-
te si & posta come un’esperienza. La Rivelazione - abbiamo detto sopra - nasce come
Verita e come prassi.

Anche I’esperienza dell’ autocomunicazione divina & teologia, che si costituisce
mediante I'atto della libertd. Anzi, specialmente per questo, essa si presenta con i ca-
ratteri della storicita e del vissuto.

Misconoscere questa forma, significherebbe ridurre la teologia a una specie di indif-
ferenza e alla fine del disinteresse, come di realta “obiettiva”, che si limita a stare di fronte.

Appetendo alla “Grazia” attraverso il desiderio, attivando con la comunione la
sua intrinseca bonta, significa - occorre sottolinearlo - non fare qualche cosa di sup-
pletivo, di aggiuntivo alla teologia, ma corrispondere adeguatamente e coerentemen-
te alla sua identita di verita desiderabile.

Il linguaggio di questa forma di accesso alla Parola di Dio sara quello dell’e-
sperienza, pitt dell’immagine, del desiderio, del sapore e del gusto, che del puro con-
cetto, che, per altro, e non potra essere disatteso, facendo intrinsecamente parte del
pensiero e della parola, ma sara, comunque, un vero linguaggio teologico, suscitato
dalla res della Rivelazione.

Non ¢ forse questa la via per la quale la spiritvalita o il vissuto cristiano, fonda-
to sull’intellectus fidei si riconduce alla teologia? Si riconduce: non nel senso che per-
da la sua proprieta e la sua modalitd non confondibile, ma nel senso che tale vissuto &
la traduzione in esperienza e in prassi di quanto & attestato e attinto nella mediazione
dell’intelletto?

Sempre per questa via possono essere superate le dicotomie, se non le opposi-
zioni, e sicuramente le alterita e le incomunicabilita e incomunicazioni.

La storia della teologia, da questo profilo, si elabora prendendo in considera-
zione le fonti lasciate da questo vissuto, i loro linguaggi, caratterizzati dalla concre-
tezza, i loro simboli. Tanta parte di lascito o di eredita cristiana entrera di diritto nella
storia della teologia, e non sara pill relegato o trascurato per una pregiudiziale e arbi-
traria riduzione della figura della teologia.

Per questa strada sara riconosciuta la dignita teologica sintomaticamente di Ber-
nardo e della teologia che Jean Leclercq ha denominato “monastica” e che, di 1a dalla
pertinenza o meno della denominazione, ha portato felicemente in rilievo. Bernardo con
la sua teologia, o secondo loro la non-teologia, monastica si trovava emarginato dall’area
propriamente teologica da quanti avevano assunto una concezione unidimensionale della
teologia - elaborazione della fede da parte della ragione -. Non senza significato furono
invece, e continuano ad esserlo per noi, I’accoglienza e 1’approvazione di Chenu e di Gil-
son su questa forma di teologia come vissuto, con il suo linguaggio della contemplazione,
dell’ammirazione, dell’orazione, tutt’altro, nel loro genere, che facile e privo di rigore.

* Cfr. L. Biffi, Cristo desiderio del monaco, pp. 1-23



INnOSs BIFFI 195

Grazie a questa figura della teologia, e alla storia che ne consegue, una varieta
di fonti si rendono disponibili e domandano di essere considerate, da quelle pil alte ed
elaborate a quelle pit semplici, per esempio a quelle attinenti alla devozione popola-
re, che, oltre tutto, sono fonti di intelligenza e di sensibilita teologica.

3.3. L’estetica della fede

Alla Rivelazione reagisce allo stesso modo e con la sua modalita e linguaggio
proprio la facolta della estetica, disponibile alla bellezza, alla rappresentazione, al pul-
chrum, alla fonna visibile, sia pure trasfigurata, che in essa si trova inclusa.

Se mancasse questa forma di accesso alla Parola di Dio, questa resterebbe gra-
vemente preclusa, inattraente, come resterebbe inappetita senza il rilievo della sua di-
mensione di desiderabilita a motivo della sua bonta.

Teologica, in questo senso, appare I’immensa e varia tradizione artistica che il
mistero cristiano ha suscitato, nella pluralita delle sue espressioni, dalla poesia alla
raffigurazione, alla costruzione nello spazio e alle modellazioni plastiche. Teologia e
poesia & la Commedia di Dante*, sono il teatro e le cantate di Claudel - per fare due no-
mi -; sono le vetrate delle cattedrali e tutti 1 prodotti, se possiamo dire, della luce; & la
musica sacra di Palestrina e di Bach.

E il linguaggio & quello della raffigurazione e rappresentazione, della luce e del
colore, e ancora della contemplazione e dell’ammirazione, del suono e del gusto.

La storia della teologia non potra mancare di prenderli in considerazione.

Anche qui va riconosciuto 1'impoverimento conseguito a motivo del miscono-
scimento della dignita teologica che queste espressioni possedevano.

Un solo accenno all’unum: per dire il compito della teologia alla lettura dell’u-
nita del disegno e alla storia della teologia che, in forme diversi, ha messo in luce il fi-
lo conduttore che rivela |'unita e 1’ordine del disegno divino.

4. CONCLUSIONE

Queste considerazioni, che sono solo un discorso avviato e non compiuto, biso-
enoso di ulteriore elaborazione e approfondimento, dice la teoria che sta alla base del
nostro Istituto per la Storia della Teologia e delle sue previste, e altrove, gia, pili 0 me-
no felicemente realizzate, produzioni.

Resta in ogni caso vero che, per fare una storia della teologia, & pregiudiziale la
figura in certo senso teoretica, in realta indotta, della teologia.

E, d’altra parte, fare storia della teologia significa fare teologia, proseguendola
dalla Rivelazione, che & la teologia originaria.

In questo caso almeno, la storia € iniziazione e introduzione alla realta che si
propone di ricostruzione. Fare storia della teologia concorre all’epifania molteplice
del Mistero della Grazia.

* Cfr. L Biffi, La poesia e la grazia, Jaca Book, Milano 1999.



196 PARTE PRIMA




{ssenn |
STORIA DELL'ICONA IN RUSSIA - VOL. 2

“IN TE S1 RALLEGRA
OGNI CREATURA,,

STORIA DELL'ICONA IN

“INTE

SI RALLEGRA

OGNI CREATURA"

blév ¢ Dionisif

LA CASA DI MATRIONA

128 pagine © 47 tav. a colori  Lire 50.000 (€ 25,82)

to al “secolo d'oro” dell’iconografia sacra: sulle orme dei grandi maestri

bizantini, in particolare di Teofane il Greco, e sotto l'influsso del genio
religioso di san Sergio di Radonez la Russia trova un proprio stile e una
propria espressivita autonoma. La figura dominante all'inizio del XV secolo
¢ Andrej Rublév, che crea un'arte di una bellezza perfetta, limpida e sere-
na. Dionisij, artista laico operante insieme a un'ampia cerchia di allievi
nella seconda meta del secolo, sviluppa il tema dell’ armonia del cosmo tra-
sfigurato, anch'egli sotto il fascino dell'ideale monastico di santita.

Il secondo volume della collana Storia dell’icona in Russia é dedica-




Romano Scallfi

| Testimoni
dell’Agnello.

Martiri per la fede
in URSS

i pp. 400
!%ﬂijlﬁsfsede L. 20.000

LA CASA DI MATRIONA

|
|
|

Il martirio attinge alla dimen-
sione pill intima del mistero cri-
stiano e deve essere avvicinato in
atteggiamento di devota preghie-
ra. Da qui l'idea di un “martirolo-
gio” secondo la pit autentica e

antica tradizione ecclesiale: un elenco dei nostri fratelli che hanno versato il
sangue per Cristo, distribuito secondo il giorno del martirio. Ne esce un vero
e proprio calendario dei martiri per ogni giorno dell’anno.

Sfogliando il volume si pud rendersi partecipi di quella splendida testimo-
nianza di fede che i cristiani, ecumenicamente, hanno dato di fronte allo stra-
potere sovietico.

PER INFORMAZIONI: R.C. Edizioni “La Casa di Matriona” * Tel.; 035

Dtin.it * http:/

E-mail: rcediz( v.augustea.it/nuovaeuropa




RTLu V (2/2000), 199-221 199

Storia della teologia e
storia della spiritualita.
Relazioni tra i due saperi

Claudio Stercal
Facolta Teologica dell’Italia Settentrionale (Milano)

1. IL DIVORZIO TRA TEOLOGIA E SPIRITUALITA

L’ampiezza del tema proposto suggerisce di scegliere come punto di partenza,
per la nostra riflessione, una delle tesi che hanno maggiormente influenzato il rappor-
to tra teologia e spiritualita nella seconda meta del xx secolo. Si tratta della tesi, pro-
posta nel 1950 da Frangois Vandenbroucke' nel suo famoso articolo Le divorce entre

! Per le notizie biografiche su Frangois Vandenbroucke (1912-1971), cfr. G. MICHIELS, Vanden-
broucke (Jean, Frangois), in Dictionnaire de Spiritualité, vol. XIV, Beauchesne, Paris 1994, coll. 234-236;
la sua bibliografia, comprendente 111 titoli, & pubblicata in: G. MicHIELS, Dom Frangois Vandenbroucke
1912-1971, in “Studia Monastica” 15 (1973), 119-127.



200 PARTE PRIMA

théologie et mystique. Ses origines®, secondo la quale, alla fine del x1v secolo, si sa-
rebbe realizzato un “divorzio” tra “teologia e mistica” e, pil in generale, “tra teologia
e spiritualit tra scienza ed esperienza”, “tra oggettivo e soggettivo”. Un divorzio
che, a giudizio del benedettino belga, sarebbe stato la radice di quella spiritualita “mo-
raleggiante” e “psicologica” che egli vedeva ampiamente diffusa nel proprio tempo.

All’inizio dell’articolo egli si domandava: «Il medioevo, sino al X1 secolo, il
secolo dei grandi scolastici, ha vissuto questa unione tra la teologia e la mistica (entre
la théologie et la mystique). Per i dottori della chiesa di quel tempo scienza ed espe-
rienza (science et expérience), oggettivo e soggettivo (objectif et subjectif), erano ar-
moniosamente uniti. Quando si ¢ creata la separazione (séparation) tra questi due
aspetti della rivelazione? Quali ne sono state le cause?»’.

E al termine della sua analisi concludeva: «Se I’eredita che essa [= la Devotio
moderna] ci ha trasmesso conteneva in germe il carattere moralizzante e psicologico
(I’allure moralisante et psychologique) della nostra spiritualita, essa non conteneva
pill, se non in modo relativamente estrinseco, ciod che fa la grandezza delle dottrine
paoline e giovannee della vita spirituale. Il medioevo monastico visse profondamen-
te, prima dell’avvento della scolastica, questa “mistica” neotestamentaria. Anche se,
da allora in poi, questa visione biblica e patristica non sara dimenticata, |’esperienza
mistica sara descritta, ormai, nel quadro, con la garanzia di questi dati, molto pit che
come I’esperienza di questi dati. Dove individuare I’origine di questa frattura? Cre-
diamo che la fine del X1v secolo, con il misticismo speculativo, da una parte, e la De-
votio moderna, dall’altra, ci indichino il momento preciso»*.

La tesi sembra essere nata dagli studi che Vandenbroucke aveva condotto pro-
prio in quegli anni per preparare la sezione relativa ai secoli X1v e Xv della voce Con-
templation nel Dictionnaire de Spiritualité’ e sembra risentire, almeno in parte, delle
riflessioni che in quello stesso periodo Anselm Stolz e Hans Urs von Balthasar anda-
vano sviluppando sui rapporti tra teologia, mistica e spiritualita’.

LIS
a

* F. VANDENBROUCKE, Le divorce entre théologie et mystique. Ses origines, in “Nouvelle Revue
Théologique™ 72 (1950), 372-389 (tr. ingl. in “Life of the Spirit” 5 [1950/51], 158-166.295-305).

* Ivi, p. 373.

* Ivi, p. 389.

* Ip., Contemplation. VII: La contemplation au XIV* siécle, in Dictionnaire de Spiritualité, vol. 11,
Beauchesne, Paris 1950, coll. 1988-2001; Ip., Contemplation. VIII: La contemplation au XV* siécle, in ivi,
coll. 2001-2013.

¢ All'inizio dell’articolo Frangois Vandenbroucke cita la versione francese dell’articolo di HANS
URS VON BALTHASAR, Theologie und Heiligkeir, in “Wort und Wahrheit” 3 (1948), 881-897 (tr. fr.: Ip.,
Théologie et Sainteté, in “Dieu Vivant” 12 [1948], 15-31). Balthasar ha successivamente ripreso e ampliato
il proprio studio in: Ip., Theologie und Heiligkeit, in Verbum caro. Skizzen zur Theologie I, Johannesverlag,
Einsiedeln 1990°, pp. 195-225 (tr. it.: Ip., Teologia e santita, in Verbum Caro. Saggi teologici I, Morcellia-
na, Brescia 1975°, pp. 200-229).

In nota, Frangois Vandenbroucke cita anche la traduzione francese del volume di A. StoLz, Theo-
logie der Mystik, Friedrich Pustet, Regensburg, 1936 (tr. fr.: Ip., Théologie de la mystique, Editions des
Bénédictins d’Amay, Chevetogne 1947%); la prima traduzione italiana & del 1940: Ip., Teologia della misti-
ca, Morcelliana, Brescia 1940,



CLAUDIO STERCAL 201

La tesi ha avuto poi una grande e forse imprevista fortuna, al punto che & diventa-
ta quasi un “luogo comune” della letteratura teologica e spirituale’ e ha spesso influen-
zato gli studi di storia della teologia e della spiritualita nella seconda meta del xx secolo.
A cinquanta anni di distanza dalla sua formulazione e nella fase di progettazione di una
storia della teologia dei secoli Xv-xviI sembra utile provare a riprenderla in esame, per
valutare la sua capacita di interpretare le vicende che teologia e spiritualita hanno vissu-
to in quet secoli e nei secoli successivi.

1.1. Elementi per una valutazione®

a) L’oggetto d’indagine: la “contemplazione”

Un primo elemento che invita a un’attenta riconsiderazione della tesi ¢ la scel-
ta, effettuata da Frangois Vandenbroucke, di fondare la propria argomentazione su
un’indagine storica limitata esclusivamente al tema della “contemplazione’: «Abbia-

" Tra gli autori che, negli anni successivi, si sono mossi nella stessa linea di Vandenbroucke e che pos-
sono, quindi, documentare il successo della sua tesi, se ne possono ricordare alcuni a titolo esemplificativo.

Dionysius Lasic nel 1956, nella sua tesi su Ugo di San Vittore, ha sottolineato come nella teologia
medievale vi fosse ancora una sostanziale unita, mentre, a partire dal xv secolo, si sarebbe avviato un pro-
cesso di disgregazione continuato sino al secolo x1x: «Nel secolo XV la teologia inizia a perdere la propria
unita (disgregari), separazione (disiunctio) che continua sino al secolo x1x: la teologia “‘scolastica” si sepa-
ra (separatur) dalla teologia “mistica”; la teologia “morale” si divide (discedir) dalla teologia “dogmatica”;
la teologia “positiva” e “apologetica” abbandonano la via (viam relinquunt) della teologia scolastica» (D.
Lasic, Hugonis de S. Victore theologia perfectiva, eius fundamentum philosophicum ac theologicum, [Pon-
tificium Athenaeum Antonianum. Facultas Sacrae Theologiae, Theses ad Lauream 109] Pontificium Athe-
naeum Antonianum, Romae 1956, p. 349).

Anche Josef Sudbrack nel 1967 cita, condividendola, la posizione di Frangois Vandenbroucke, co-
si come viene espressa nel volume J. LECLERCQ-F. VANDENBROUCKE-L. BOUYER, La spiritualité du moyen
dge, Aubier, Paris 1961, pp. 446-447: «All’inizio del X1v secolo I’unita (Einheit) viene irrimediabilmente
spezzata (unheilbar auseinandergerissen). Il teologo diviene specialista di una scienza autonoma (einer aii-
tonomen Wissenschaft), che pud esercitare con una tecnica indipendente (unabhéngig) dalla sua testimo-
nianza personale, come pure dalla sua santita o dal suo peccato. Chi desidera condurre una vita spirituale
(ein geistliches Leben) diviene un devoto (ein Frommer) che non si preoccupa della teologia e che nel-
I’'ambito della propria esistenza si chiude in se stesso (zum Selbstzweck macht), senza cercare di compren-
derne il contenuto dogmatico (den dogmatischen Gehalt)» (J. SUDBRACK, Die geistliche Theologie des
Johannes von Kastl. Studien zur Frommigkeitsgeschichte des Spétmittelaliers, Aschendorffsche Verlag-
sbuchhandlung, Miinster 1967, vol. I, p. 12).

Pit recentemente, George Cottier afferma ancora che «quando, nei secoli seguenti [al x11], I’aspet-
to dialettico e scientifico del discorso teologico diventerd predominante, a detrimento del senso del miste-
ro, sard introdotto un divorzio disastroso tra mistica e teologia. La reazione contro il razionalismo teologi-
€0 sara tentata di mettere I’accento in modo unilaterale sulla dimensione affettiva dell’esperienza cristiana»
(G. Corrier, Teologia, in Dizionario di mistica, a cura di L. BORRIELLO - E. CARUANA - M.R. DEL GENIO -
N. Surrt, LEv, Citta del Vaticano 1998, p. 1200).

Jacques Toussaert, a conclusione della sua tesi sul sentimento religioso nelle Fiandre nei secoli x1v-
XVI - presentata nel 1959, ma pubblicata nel 1963 -, aveva segnalato anche un “divorzio™ tra vita cristiana
¢ pratiche devozionali e superstiziose, cfr. J. TOUSSAERT, Le sentiment religieux en Flandre a la fin du
Moyen-Age, Plon, Paris 1963, p. 605.

*Riprendiamo qui parte dell’ analisi proposta in C. STERCAL, Il “divorzio” tra teologia e mistica. Ri-
lettura di una tesi storiografica, in “Annali di Scienze Religiose” 4 (1999), 403-416.



202 PARTE PRIMA

mo avviato questa ricerca su cio che allora si pensava della “contemplazione (con-
templation)”. E uno dei punti nei quali la progressiva degradazione dell’accordo, an-
zi della semplice sintonia, tra teologia e mistica, sino a divenire una reciproca igno-
ranza, non puo restare a lungo inosservata... E un test prezioso e questo test permette
di individuare le circostanze, e forse alcune cause, dell’attuale divorzio tra la teologia
e la mistica (du divorce actuel entre la théologie et la mystique)»’.

La scelta & motivata, evidentemente, dalla ricerca svolta per la voce del Dic-
tionnaire de Spiritualité”. A conferma di cio, si potrebbero considerare i numerosi e
ampi punti di contatto tra i due testi. La scelta, perd, sembra pregiudicare, almeno par-
zialmente, 1’esito della ricerca.

Anzitutto perché la contemplazione, anche se ¢ certamente un tema di rilievo,
non ¢ I'unico e, forse, neppure il pill importante per valutare, nella teologia tardo-me-
dievale, un problema cosi ampio e articolato come quello dei rapporti tra “teologia e
mistica”, “teologia e spiritualita”, “scienza ed esperienza”, “oggettivo e soggettivo™.
Vi sono certamente temi e testi nei quali il problema avrebbe potuto essere analizzato
in un quadro teologico pili ampio e comprensivo.

Inoltre, la nozione di contemplazione e le linee fondamentali del suo sviluppo —
cosi come vengono ricostruite da Vandenbroucke nel suo contributo nel Dictionnaire
de Spiritualité — sembrano dare per scontata, quasi senza un’attenta verifica, una
profonda e progressiva separazione tra il momento intellettuale e quello affettivo del-
la contemplazione. La definizione assunta come punto di partenza della ricerca ¢ quel-
la di Riccardo di San Vittore: «Contemplatio est libera mentis perspicacia in sapien-
tiae spectacula cum admiratione suspensa»''. Una definizione che, in realta, non sem-
bra separare i due momenti. Vandenbroucke afferma perd subito che, a seguito di
Bonaventura da Bagnoregio, «nel X1v secolo I’amore assumera un ruolo fondamenta-
le nella nozione di contemplazione»'. Ritiene anche acquisito che «il Xv secolo pro-
lunghi, come & normale, alcuni tratti del Xxrv. Come il ruolo principale riconosciuto al-
1I’amore nella contemplazione»". Una valutazione che, forse, avrebbe richiesto un’a-
nalisi pill accurata.

? F. VANDENBROUCKE, Le divorce entre théologie et mystique. Ses origines, in “Nouvelle Revue
Théologique” 72 (1950), 373-374.

' Cfr. sopra, nota 5.

" RICCARDO DI SAN VITTORE, Benjamin major 1.4, in Patrologiae cursus completus, ed. J.-P. Mi-
GNE, Apud Garnier fratres editores et J.-P. Migne successores, Parisiis 1880, vol. 196, col. 67.

Frangois Vandenbroucke sottolinea come la definizione di Riccardo di San Vittore sia giunta, at-
traverso le definizioni e le classificazioni di Tommaso d’Aquino e di Bonaventura da Bagnoregio, sino al
secolo X1v. A titolo esemplificativo cita il commento alla definizione di Riccardo svolto da Rodolfo di Bi-
berach prima del 1360, cfr. De septem itineribus aeternitatis, p. 111, dist. I11, in RUDOLF VON BIBERACH, De
septem itineribus aeternitatis, ed. M. SCHMIDT, Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad Cannstatt 1985, pp.
421-423 [31-33].

" F. VANDENBROUCKE, Contemplation. vii: La contemplation au X1v° siécle, in Dictionnaire de Spi-
ritualité, vol. I1, Beauchesne, Paris 1950, col. 1988.

" F. VANDENBROUCKE, Contemplation. vil: La contemplation au xv* siécle, in ivi, col. 2001.



CLAUDIO STERCAL 203

b) L’interpretazione della contemporaneita

Un secondo elemento sembra condizionare la formulazione della tesi proposta
da Francois Vandenbroucke. Si tratta del suo desiderio di trovare la radice storica del
difficile rapporto — che riscontra nel proprio tempo — tra i “mistici”, da una parte, € i
cristiani “comuni” e la maggior parte dei teologi, dall’altra.

Il problema & formulato con chiarezza nelle prime pagine dell’articolo. Vi so-
no molti teologi — fortunatamente non tutti, precisa — i quali pensano che una consi-
derazione “mistica” della vita cristiana sia “facoltativa” e, quindi, rispetto a cid che

-

¢ “essenziale”, cioe alla salvezza “necessaria per tutti”, la ritengono “secondaria”",
I mistici, al contrario, sono convinti del grande valore della loro esperienza interio-
re e cio li rende diffidenti sia nei confronti dei cristiani “comuni”, dai quali si sen-
tono disapprovati, sia nei confronti di una certa teologia — fredda, arida, geometrica
— che offre loro solo delle formule, nelle quali fanno fatica a ritrovare la ricchezza
della loro esperienza®. A chi attribuire la responsabilita di questa situazione? Al
“razionalismo” dei teologi e dei cristiani'®? Oppure ai mistici, che nei manuali di
teologia dogmatica e di ascetica e mistica non trovano nulla in grado di aiutarli a in-
terpretare la loro esperienza?"” Vandenbroucke non intende attribuire responsabilita,
quanto piuttosto rintracciare le radici storiche di questo problema. Ritiene, cosi, co-
me abbiamo visto nella enunciazione della tesi, di poter interpretare il carattere
“moraleggiante” e “psicologico” della spiritualith del suo tempo come un’erediti
della Devotio moderna.

Questa impostazione dell’analisi - cosi attenta all’interpretazione della contem-
poraneita” - e il periodo storico preso in esame — i secoli XIV e XV, con un breve cen-

" «De leur coté, certains théologiens (il y a de notables exceptions, grice & Dieu) ont réagi ou réa-
gissent a peu pres de la méme fagon. S’ils sont tous d’accord sur ce qui fait 1'essentiel de la sainteté, ceux-
12 préferent laisser libre la discussion théologique d’une conception “mystique”, facultative en somme, de
la vie chrétienne. Ce qui est facultatif ne peut qu’étre secondaire par rapport & ’essentiel, et I’essentiel, ici,
c’est le salut obligatoire pour tous, sans plus» (F. VANDENBROUCKE, Le divorce entre théologie et mystique.
Ses origines, in “Nouvelle Revue Théologique” 72 [1950], 372).

" «Quant aux mystiques, ce qui les caractérise au contraire, ¢’est la conviction de 1’extréme valeur
de leur expérience intérieure. Ceci explique leur méfiance & I’endroit des “bons chrétiens” par qui ils se sen-
tent désapprouvés, et a I’endroit d’une certaine théologie, froide, séche, géométrique, qui ne leur donne que
des formules ol ils ont peine a retrouver leur trésor intérieur» (ibidem).

'* «Faut-il n’accuser de cette situation que le “rationalisme” de ces théologiens et des chrétiens “de
bon sens”?» (ivi, p. 373).

" «Inversément faut-il alors n’accuser que les mystiques? Bien siir que non. Nous connaissons ces
manuels de théologie dogmatique qui consacrent quelques paragraphes 2 des corollaria pietatis en fin des
traités. Bt ces manuels d’ascétique et de mystique qui étiquettent et classent soigneusement les conditions
et les étapes du progrés spirituel. Mais nous savons aussi qu’hélas, aux yeux du vrai mystique, de telles con-
structions échappent a sa vie véritable» (ibidem).

" Cfr. anche la conclusione dell’articolo: «Peut-&tre nos contemporains ont-ils 2 tirer de cette
constatation quelques legons. Nous sommes trés habiles dans 1’art d’écrire 1'histoire du passé et des doc-
trines dont ce passé a vécu. Mais sommes-nous aussi habiles i en suivre les enseignements? Sommes-
nous encore en mesure de “créer” dans la direction que I’histoire nous démontre &tre la vraie et la bon-
ne?» (ivi, p. 389).



204 PARTE PRIMA

no finale al secolo xv1'"’, ma senza alcuna considerazione degli sviluppi nei secoli XVII-
XIX - fanno nascere pero il sospetto che piti che di uno sviluppo o della continuita di
un processo, si possa trattare eventualmente solo di una corrispondenza di temi, forse
anche pill ipotizzata che dimostrata.

¢) Il ruolo della Devotio moderna

Vi & un terzo elemento che invita a riflettere: 1’impressione che Frangois Vanden-
broucke, nel tentativo di documentare la propria tesi, abbia sopravvalutato il ruolo della
Devotio moderna e la sua capacita di sintetizzare le linee fondamentali dei secoli XIv e Xv.

La Devotio moderna & per lui il momento nel quale appaiono le conseguenze pili
significative del primato dell’amore nella contemplazione: la vita morale e ascetica tor-
na in primo piano; si diffonde un po’ dappertutto la tendenza “moraleggiante™; si realiz-
za un passaggio, nella contemplazione, dall’”oggettivo” (Dio, la Trinita, Cristo, la gra-
zia) al “soggettivo” e allo “psicologico” (1’amore, la consolazione, le virt))*.

A dire il vero, lo stesso Vandenbroucke sottolinea che, in generale, nella storia
non ¢i sono mai rotture assolute con il passato® e, in particolare, in questo periodo, in-
sieme alla tendenza “moraleggiante” e “psicologica” della Devotio moderna, che do-
minerebbe la vita spirituale dalla fine del secolo x1v sino al secolo xv1*, egli stesso ve-
de autori e movimenti che cercano, al contrario, di consolidare il rapporto tra teologia
e spiritualita. Egli ricorda: nel secolo x1v, la scuola renana e gli inizi dell’esperienza
di Groenendael: «Il x1v secolo si conclude dando vita, nella scuola renana e a Groe-
nendal, ai tentativi pili audaci che sembrano essere mai stati tentati per unire teologia
e mistica (pour unir théologie et mystique)»™; nel secolo xv, Dionigi il Certosino
(1402ca.-1471), Pietro d’Ailly (1351-1420), Giovanni Gerson (1363-1429), Roberto
Ciboule (1403ca.-1458) che cercano di mantenere un equilibrio tra “teologia specula-
tiva” e “mistica”: «Tutti questi autori non fanno che sfruttare ancora, nel xv secolo, gli
elementi comuni al medioevo “monastico”™»™.

* Cfr. F. VANDENBROUCKE, Le divorce entre théologie et mystique, pp. 388-389; cfr. anche ivi, p. 384.

* «Le XV sigcle va tirer en somme du primat de 1’amour dans la contemplation toutes ses consé-
quences, et ¢’est le principal mérite d’un courant né dans les Pays-Bas, la Devotio moderna, d’avoir ra-
mené la vie mystique, méme dans son exposé théorique, au niveau de tous. La vie morale et ascétique, tra-
duction concrete de I’amour de Dieu, revient a I’avant-plan. Cette tendance “moralisante” se découvre un
peu partout. Il se fait aussi une sorte de passage de “I’objectif”” dans la contemplation (Dieu, Trinité, Ch-
rist, grice...) au “‘subjectif”, au “psychologique” (amour, consolation, vertus...)» (ivi, pp. 383-384); cfr.
anche Ip., Contemplation. vii: La contemplation au Xv* siécle, in Dictionnaire de Spiritualité, Beauche-
sne, Paris 1950, vol. II, col. 2002.

* «ll n’y a jamais, surtout en pareil domaine, de rupture absolue avec le passé» (F. VANDENBROUCKE,
Le divorce entre théologie et mystique. Ses origines, in “Nouvelle Revue Théologique™ 72 [1950], p. 376).

* «Mais c’est sur le continent que le raz-de-marée moralisant et psychologique va surtout déferler.
La vie spirituelle, de la fin du x1v° siécle au xvr° siecle, y est dominée par la Devotio Moderna» (ivi, p. 386).

* Ivi, p. 383; cfr. anche Ip., Contemplation. vii: La contemplation au Xiv* siécle, in Dictionnaire de
Spiritualité, vol. 11, Beauchesne, Paris 1950, coll. 1992-1996.1998-2000.

* Cfr. F. VANDENBROUCKE, Le divorce entre théologie et mystique, p. 388; cfr. anche Ip., Contem-
plation. viii: La contemplation au xv° siécle, in Dictionnaire de Spiritualité, coll. 2010-2013.



CLAUDIO STERCAL 205

Queste “eccezioni” appaiono cosi numerose e significative da far pensare che
I’orientamento “moraleggiante” e “psicologico”, ritenuto caratteristico della Devotio
maoderna, possa non essere considerato rappresentativo della teologia e della spiritua-
lita del x1v e del xv secolo.

d) L’interpretazione del De imitatione Christi

Vi & un ultimo elemento da considerare. Frangois Vandenbroucke ritiene che il De
imitatione Christi sia |’espressione pit chiara e semplice della Devotio Moderna®™. Ebbene,
un’attenta lettura del De imitatione Christi sembra rendere piuttosto difficile la possibilita
di classificarlo all’interno della letteratura “moraleggiante” e “psicologica” e, quindi, nella
prospettiva di Vandenbroucke, sembra mettere in discussione la possibilita di caratterizza-
re tutta la Devotio moderna come una spiritualita “moraleggiante” e “‘psicologica”.

E vero, come osserva Vandenbroucke, che «I’Imitatio mette in guardia i suoi let-
tori contro i pericoli della scienza — e ha ragione di attaccare gli abusi di una scolastica,
intemperante sino a perdere il controllo dei propri risultati»*. Tuttavia, la polemica del
De imitatione Christi non sembra contro la teologia in quanto tale o contro ogni forma
di esercizio della ragione, quanto piuttosto contro quella teologia o quell’esercizio della
ragione che diventa cavillatio, che si preoccupa solo di riflettere ““sul genere e sulla spe-
cie”, che ricerca le realta “occulte e oscure”, che tende non a cid che & utile e necessario,
ma cerca solo ¢id che & curioso o, addirittura, dannoso®. Per 1”autore del De imitatione
Christi il desiderio di conoscere & un desiderio naturale nell’'uomo® e la conoscenza &

¥ «L’Imitatio parait bien résumer certaines tendances de la spiritualité durant la premiére moitié
du xv* sigcle. Et elle restera, pour bien des générations ultérieures, 1’expression la plus claire et la plus
simple de la Devotio Moderna» (F. VANDENBROUCKE, Le divorce entre théologie et mystique. Ses origi-
nes, in “Nouvelle Revue Théologique™ 72 [1950], 387); cfr. anche: «L.’Imitatio résume en elle-méme les
principales tendances de la spiritualité en la premigre moitié du xv* siecle. Cette oeuvre et toutes celles
de Thomas resteront, au cours de ce siécle et pour bien des générations ultérieures, I’expression la plus
simple et la plus claire de I’idéal nouveau» (J. LECLERCQ - F. VANDENBROUCKE - L. BOUYER, La spiri-
tualité du moyen dge, Aubier, Paris 1961, p. 524), dove viene citato anche il volume di Friedrich
Wilhelm WEeNTZLAFE-EGGEBERT, Deutsche Mystik zwischen Mittelalter und Neuzeit, P. Siebeck, Tiibin-
gen 1947, pp. 139-140.

* F. VANDENBROUCKE, Le divorce entre théologie et mystique, p. 384.

" «Quid prodest magna cavillatio de occultis et obscuris rebus, de quibus non arguemur in judicio
quia ignoravimus? Grandis insipientia quod, neglectis utilibus et necessariis, ultro intendimus curiosis et
damnosis. Oculos habentes, non videmus. Et quid nobis de generibus et speciebus?» (De imitatione Christi
LIIL3-6; citiamo seguendo I’ edizione curata da Tiburzio Lupo: De imitatione Christi, edizione critica di T.
Lupo, LEv, Citta del Vaticano 1982).

* «Omnis homo naturaliter scire desiderat» (De imitatione Christi LIL1).



206 PARTE PRIMA

buona se considerata in sé e se ordinata a Dio®, ma pud diventare dannosa se porta a di-
menticare I’essenziale: la conoscenza di sé e di Dio”.

L’opera, quindi, non sembra caratterizzata da una prospettiva definibile come
“moraleggiante” o “psicologica”, quanto piuttosto dallo sforzo di orientare alla ricerca
della verita. Verita individuata in Dio stesso® e che, per questo motivo, non € possibile
conoscere solo attraverso le “figure” e le “voci” — poiché 1 nostri sensi e le nostre opi-
nioni sono limitate e facilmente possono ingannarsi* -, ma che & possibile conoscere
solo coinvolgendo I'uomo nella sua “totalita”. In questa prospettiva, per esempio, si
muove tutto il libro secondo, nel quale si afferma che la ricerca della verita di Dio ¢
possibile solo se I'uomo viene sollevato con due “ali”: I'intentio e I'affectio™. Allora il
Verbo si rivelerd come il Principio di ogni cosa e aiuterd a comprendere e a giudicare™.

A conferma della possibilita di trovare nel De imitatione Christi una ricca pro-
spettiva teologica si puo citare, anche se in un contesto culturale e teologico diverso, il pa-
rere espresso nel 1881 da Pierre Edward Puyol. Nella sua prospettiva «la pietra di para-
gone del teologo» era «la dottrina del soprannaturale»®, e il «soprannaturalismo — affer-
mava — ... insegna che 1'uomo & in rapporto intimo con Dio»*. Per questo 1’ autore del De
imitatione Christi &, per lui, «un grande teologo, poiché nella teologia cattolica non vi &

* «Non est culpanda scientia aut quaelibet rei notitia, quae bona est in se considerata et a Deo ordi-
nata, sed praeferenda est semper bona conscientia et vita» (De imitatione Christi 1,111,23).

* «Melior est profecto rusticus humilis qui Deo servit, quam superbus philosophus qui, se neglec-
to, cursum coeli considerat. Qui bene seipsum cognoscit sibi ipsi vilescit, nec laudibus delectatur humanis...
Quiesce a nimio discendi desiderio, quia ibi magna invenitur distractio et deceptio. Scientes volunt libenter
docti videri et sapientes dici. Multa sunt quae scire, animae parum vel nihil prodest. Et valde insipiens est
qui aliquibus magis intendit, quam his quae saluti suae deserviunt» (De imitatione Christi 1,11,2-3.5-8); cfr.
anche De imitatione Christi IILVIIL9: «Te solum quaerendo et pure amando, me et te pariter inveni».

' «O veritas Deus, fac me unum tecum in caritate perpetua» (De imitatione Christi LII1,11).

# «Felix quem veritas per se ipsam docet, non per figuras et voces transeuntes, sed sicuti se habet.
Nostra opinio et noster sensus saepe nos fallit et modicum videt» (De imitatione Christi LII1,1-2).

* «Duabus alis homo sublevatur a terrenis, scilicet simplicitate et puritate. Simplicitas debet esse in
intentione, puritas in affectione. Simplicitas intendit Deum, puritas apprehendit et gustat» (De imitatione
Christi ILIV,1-2). I capitoli quinto e sesto del secondo libro - dedicati rispettivamente a De propria consi-
deratione e De laetitia bonae conscientiae - sembrano sviluppare la prima delle due ali, la simplicitas in in-
tentione. Gli altri capitoli, dal settimo al dodicesimo - De amore lesu super omnia (c. 7); De familiari ami-
citia lesu (c. 8); De carentia omnis solatii (c. 9); De gratitudine pro gratia Dei (c. 10); De paucitate ama-
torum crucis (c. 11); De regia via sanctae crucis (c. 12) - sembrano invece sviluppare il tema della puritas
in affectione. 1l secondo libro del De imitatione Christi trova cosi una sua unita nella presentazione delle ca-
ratteristiche che consentono all’'uomo, nella sua “totalita”, di cercare il regno di Dio. Regnum Dei, infatti, &
I’espressione con la quale si apre e si chiude il libro.

* «Cui eternum Verbum loquitur a multis opinionibus expeditur. Ex uno Verbo omnia et unum lo-
quuntur omnia, et hoc est Principium quod et loquitur nobis. Nemo sine illo intelligit aut recte iudicat» (De
imitatione Christi LII1,7-9).

* «La pierre de touche du théologien, c¢’est la doctrine du surnaturel» (P.E. PuyoL, La doctrine du
livre “De Imitatione Christi”, De Soye et Fils, Paris 1881, p. 13).

* «Le surnaturalisme... enseigne que I’homme est en rapport intime avec Dieu» (ivi, p. 13); cfr. anche
«C’est dans la science du surnaturel que consiste le plus haut mérite du théologien. Car ce qui constitue le
grand dogmatiste, c’est la connaissance exacte des rapports intimes de |'ame et de Dieu, des effets de leur ac-
tion réciproque, des modifications introduites dans le naturel par I'influence du surnaturel» (ivi, p. 14).



CLAUDIO STERCAL 207

un libro, neppure la Summa di san Tommaso, che sia pili imbevuto del senso sopranna-
turale della Chiesa»”. L’ opinione di Puyol, per quanto lontana dalla nostra sensibiliti teo-
logica, consente di mostrare come prospettive di lettura diverse possano favorire inter-
pretazioni diverse. Non &, quindi, impossibile pensare che la particolare prospettiva di let-
tura di Vandenbroucke possa, almeno per qualche aspetto, averne influenzata la lettura.

e) Datazioni diverse del “divorzio”

A conferma del nostro invito ad accogliere con cautela la tesi di Vanden-
broucke, si possono ricordare qui — seppur sinteticamente — i pareri di alcuni studiosi
che hanno collocato in epoche diverse, precedenti al secolo x1v, il sorgere del diffici-
le rapporto tra teologia e mistica.

Joseph Bernhart, nel 1912, aveva avanzato I’ipotesi che una frattura tra interioriti
mistica e forza speculativa del pensiero si potesse far risalire alla prima meta del X1t se-
colo, al momento della controversia tra Bernardo di Chiaravalle e Abelardo®®. Nel 1932
André Wilmart aveva anticipato ancora di piu, alla fine del secolo x1, 1a frattura che a
suo giudizio avrebbe portato la spiritualita medievale dall’intellettualismo a una pit ac-
centuata valorizzazione della devozione e della sensibilita®. Nel 1937 Anselm Stolz ri-
conosce nella teologia di san Tommaso le radici del “divorzio™ tra teologia e mistica®.

Lo stesso Frangois Vandenbroucke, pochi anni dopo I’articolo apparso sulla
“Nouvelle Revue Théologique”, sembra modificare il proprio parere. Nel 1961, nel
volume sulla storia della spiritualitd medievale curato in collaborazione con Jean
Leclercq e Louis Bouyer, vede gia nel X11 secolo I’inizio del “divorzio™ tra teologia
e spiritualita®. Un “divorzio” che nel X1v secolo, secondo lui, viene esteso anche ad

“ P.E. PuYoL, La doctrine, p. 15.

* «Linteriorita mistica (mystische Innerlichkeit) e la forza speculativa del pensiero (spekulative
Kraft des Gedankens), che in Anselmo di Canterbury si trovavano ancora in una condizione di profonda ar-
monia (in inniger Harmonie), entrano in campo come elementi contrapposti (als verfeindete Miichte) nel
conflitto tra gli avversari [= Bernardo e Abelardo]» (J. BERNHART, Bernhardische und Eckhardische Mystik
in ihren Beziehungen und Gegensdtzen, Verlag der Jos. Kosel’schen Buchhandlung, Kempten-Miinchen
1912, pp. 20-21).

* Bgli riteneva artificiale e forzato la proposta di Emile Male di opporre «alla dimensione intellet-
tuale (a l'intellectualité) della pieta del 1 secolo la sensibilita (la sensibilité) che prevale nel xv» (cfr. E.
MALE, L'art religieux de la fin du moyen dge en France. Etude sur I'iconographie du moyen dge et sur ses
sources d’inspiration, Colin, Paris 1908, pp. 75-77). Pensava, invece, che «al contrario, lo sviluppo del qua-
le si riconoscono le manifestazioni evidenti nel Xv secolo era gia iniziato a partire dalla fine dell’x1 secolo
e percid questa data indica la migliore linea di demarcazione del medioevo» (A. WILMART, Auteurs spiri-
tuels et textes dévots du moyen age latin. Etudes d’histoire littéraire [Etudes et documents pour Servir a
Ihistoire du sentiment religieux] Bloud et Gay, Paris 1932, p. 506).

“ Cfr. A. STOLZ, Anselm von Canterbury, Kosel-Pustet, Miinchen 1937, pp. 38-39.

* A conclusione del capitolo su Les milieux scolaires du xir siécle cosi afferma: «Si intuisce il di-
vorzio (le divorce) che separera presto la teologia, divenuta definitivamente una scienza, dalla mistica o, al-
meno, dalla vita spirituale. L’ambito di quest’ultima diventera allora il sentimento religioso allo stato puro
(le sentiment religieux a I’état pur). Poco tempo prima, questo sentimento non si separava ancora da una
comprensione pitl penetrante, pit approfondita dell’ oggetto della fede. Diventera un valore in sé, al punto
di rifiutare i fondamenti di ordine intellettuale sui quali prima si appoggiava» (J. LECLERCQ-F. VANDEN-
BROUCKE-L. BOUYER, La spiritualité du moyen dge, Aubier, Paris 1961, p. 298).



208 PARTE PRIMA

altri aspetti fondamentali della vita cristiana, quali la comunita e la vita liturgica e
sacramentale®,

E ancora, recentemente, Valerio Lazzeri, nel suo studio su Giovanni Gerson,
preferisce collocare nei secoli Xu-xii il “divorzio” tra teologia e mistica®.

Dalla raccolta di questi dati sembra allora emergere legittimamente [’ interroga-
tivo se la datazione proposta da Frangois Vandenbroucke nel suo articolo del 1950
possa essere ritenuta attendibile.

f) Un vero “divorzio”?

L’interrogativo sull’attendibilita della tesi interpretativa di Vandenbroucke
appare ancora pili legittimo se si considera come molti studiosi, pur riconoscendo il
problema del difficile rapporto tra teologia e mistica, sono stati pit cauti nell’indi-
carlo nei termini di una netta separazione, come lascia invece intendere il termine
“divorzio”.

Nel 1946 Yves-M.-J. Congar, nell’importante voce Théologie del Dictionnaire
de théologie catholigue, parla piuttosto di una “nuova specializzazione™ che “si crea”
nella teologia o, forse, “si separa” dalla teologia®. Nella stessa linea sembra muover-
si, qualche anno dopo, nel 1957, anche Marie-Dominique Chenu. Nel suo studio sul-

la teologia del 1 secolo parla di una “differenziazione” nella teologia tra la “discipli-

na razionale” e 1’ *‘esperienza spirituale”*.

Nel 1977 Berndt Hamm sembra addirittura mettere in discussione la reale
consistenza del “divorzio”, muovendosi in una direzione che sembra opposta a
quella di Frangois Vandenbroucke. A suo giudizio, nei secoli dal x1v al xvi, la teo-
logia & profondamente caratterizzata dalla pietd; dogmatica ed etica sono stretta-

2 «Questo secolo [il x1v], mentre vede affermarsi il divorzio definitivo (le divorce définitif) tra teo-
logia e mistica, conosce inoltre la separazione (la séparation) tra mistica e comunita, tra pieta privata e vi-
ta liturgica e sacramentale» (ivi, p. 424; cfr. anche ivi, pp. 446-447.525).

“ «Non si pud attribuire agli abusi della tarda scolastica il fenomeno del cosiddetto “divorzio™. Cid
che capita alla scolastica detta “decadente” e alla spiritualita dei secoli XIv e XV pud infatti essere visto co-
me I"episodio terminale di una vicenda che trova il suo luogo privilegiato nel travaglio di ricerca d’identita
del sapere cristiano, proprio dei secoli X1 e x1i» (V. LAzZERL, Teologia mistica e teologia scolastica. L'e-
sperienza spirituale come problema teologico in Giovanni Gerson, Glossa, Milano 1994, p. 18).

# «In san Tommaso e in san Bonaventura la mistica & integrata (intégrée) alla teologia; in una
condizione nella quale la teologia assolveva tutti i compiti connessi alla sua funzione sapienziale, non
aveva senso che si costituisse una teologia mistica o spirituale a parte. Cid avvenne, pero, a partire so-
prattutto dal xv secolo... Una nuova specializzazione si crea o, si sarebbe tentati di dire, si separa (se sé-
pare) dalla teologia: alla teologia scolastica inizia a contrapporsi (s’opposer) una teologia mistica 0 af-
fettiva che avra i propri dottori, le proprie opere, le proprie fonti e il proprio stile» (Y.-M.-J. CONGAR,
Théologie, in Dictionnaire de théologie catholigue, vol. XV, Librairie Letouzey et Ané, Paris 1946, col.
423). La prospettiva & sinteticamente ripresa nel volume: Ip., La Foi et la Théologie, Desclée, Tournai
1962, pp. 252-253.

“ «La progressiva introduzione dell’epistemologia aristotelica, tramite Boezio, condurra i magistri
alla costruzione di un sapere teologico la cui disciplina razionale (discipline rationelle), guidata dall’anali-
si degli oggetti, sara differenziata dall’esperienza spirituale (expérience spirituelle) e dalle sue espressioni
soggettive» (M.-D. CHENU, La théologie au douziéme siécle, Vrin, Paris 1957, p. 307).



CLAUDIO STERCAL 209

mente correlate; teologia e vita cristiana sono a tal punto intrecciate che si puo par-
lare di una “teologia della devozione” o di una “teologia della pieta™".

In una linea pitt moderata, Albert Deblaere, nel 1980, ritiene che un difficile
rapporto tra ricerca intellettuale ed esperienza mistica fosse gia presente mezzo seco-
lo prima di Tommaso d’Aquino®, tuttavia rileva che questa difficolta & praticamente
assente dalle esperienze e dai testi dei grandi mistici®. In direzione analoga si era mos-
so, qualche anno prima, Paul-Gerhard Volker, il quale, studiando I’opera del france-
scano Konrad Bomlin (ca. 1380-1449), aveva affermato che non poteva essere soste-
nuta I’affermazione di un divorzio tra mistica speculativa e letteratura di edificazione
spirituale™.

Nel 1994 Alois M. Haas accetta I’impostazione di Vandenbroucke e riconosce,
a partire dal X111 secolo, una “diversificazione” all’interno della teologia®, anche se, di
fatto, sembra escluderla dagli autori che studia, in particolare dalla riflessione teolo-
gica di Enrico Suso (1295-1366). Sottolinea, infatti, come nel suo Libretto della ve-
rita egli stigmatizzi il pericolo di una esclusione della devotio™.

* «Non c¢’e nessuna epoca nella storia della chiesa come il periodo che va dalla fine del xiv secolo
sino alla meta del xvi secolo, ciog dalla fine dell’epoca d’oro del Nominalismo fino alla Pace di Augusta e
al Concilio di Trento, nel quale il quadro complessivo della teologia, e in particolare della teologia dotta, &
cosi chiaramente caratterizzato da una prospettiva devozionale e nel quale la dogmatica & cosi profonda-
mente intrecciata all’etica» (B. HaMM, Frommigkeit als Gegenstand theologiegeschichtlicher Forschung,
in “Zeitschrift fiir Theologie und Kirche” 74 [1977], 477).

* «La teologia & una modalita della devozione e la devozione una modalita della teologia, al punto
che si puo parlare con certezza di una teologia della devozione» (ivi, p. 479).

* «Lo smarrimento intellettuale e il fideismo erano gid presenti mezzo secolo prima di san Tom-
maso» (A. DEBLAERE, Mystique. II. Théories de la mystique chrétienne. A. Littérature mystique au Moyen
dge, in Dictionnaire de spiritualité, vol. X, Beauchesne, Paris 1980, col. 1905).

* «E inevitabile che, a confronto con la lacerazione interiore dei migliori e dei piti dotati, la devo-
zione dell’insieme del clero e dei fedeli evada verso una piet tutta sentimentale e affettiva. Presto, e poi per
secoli, “devozione” e “mistica” diverranno dei fenomeni associati a un grado di sottosviluppo mentale
(sous-développement mental). Ma i grandi mistici hanno sempre insegnato che 1’unione mistica a Dio &
frutto della fede illuminata e non di una fede oscura. Cosi, lo studio coscienzioso delle loro testimonianze
obblighera Gerson a definire la mistica: cognitio Dei experimentalis» (ivi, col. 1906).

* «Nel linguaggio utilizzato nell’ambito mistico, I’'uso di una terminologia relativa a un divorzio
(Scheidung) tra mistica speculativa e letteratura di edificazione spirituale non & da mantenere (ist nicht ganz
aufrechtzuerhalten)» (P.-G. VOLKER, Die deutschen Schriften des Franziskaners Konrad Bomlin. 1: Uber-
lieferung und Untersuchung, C.H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung, Miinchen 1964, p. 204).

5! «F vero che fino al x11 secolo 'unita tra teologia e mistica (die Einheit von Theologie und My-
stik) - di fatto o almeno in teoria - si mantiene in una forma sapienziale, cio& nei termini di una riflessione
teologica svolta con attenzione alla storia della salvezza, ma & evidente, allo stesso tempo, che 'avvio del
processo che, nelle universita, condusse la teologia a divenire una scienza determino rapidamente una di-
versificazione (Diversifikation) degli ambiti del sapere e, tramite la teologia, anche un eccessivo assorbi-
mento della filosofia» (A.M. HAAS, Mystik als Theologie, in “Zeitschrift fiir Katholische Theologie” 116
[1994], 39-40).

*Cfr. ivi, p. 46.



210 PARTE PRIMA

1.2. Spunti conclusivi

1. Da questa analisi si pud ricavare una prima e semplice osservazione: sembra
ingiustificato continuare a fare riferimento alla tesi del “divorzio™ tra teologia e misti-
ca—e pitl in generale tra teologia e spiritualita — come se essa esprimesse un dato cer-
to e unanimemente condiviso. Sembra, invece, opportuno provare a verificare e cor-
reggere quella tendenza che, in qualche caso acriticamente, ha contribuito a renderla
quasi un “luogo comune”.

2. Sono due gli elementi che sembrano mettere maggiormente in discussione la
tesi: Iuso del termine “divorzio” e la sua collocazione in una precisa epoca storica.

- Sul primo versante si deve riconoscere che il termine “divorzio” & efficace e
suggestivo, e forse & uno dei motivi che hanno contribuito alla fortuna della tesi. Tut-
tavia, appare eccessivo, poiché, anche se nel corso della storia il rapporto tra teologia
e spiritualita & stato complesso e difficile, non sembra esprimibile con termini che lo
interpretano come una separazione netta e profonda. Il termine “divorzio”, infatti, op-
pone i due elementi come se fossero effettivamente separabili. Ma I’esperienza della
fede e lo sforzo della sua intelligenza sono realmente separabili o - al di 1a di troppo
rapide interpretazioni - sono sempre intrascendibilmente correlativi?

- Anche la collocazione di quel “divorzio” — o di quel difficile rapporto — in un
momento storico preciso — la fine del XIv secolo — non sembra corrispondere esatta-
mente all’andamento dei fatti e allo sviluppo delle dottrine. Appare, quindi, ragione-
vole avanzare 1’ipotesi che, piti che di un fenomeno limitato a un determinato mo-
mento storico, si tratti di un problema costante che, in epoche e in situazioni diverse,
ha assunto e assume forme diverse.

3. Dal punto di vista di una storia della teologia queste considerazioni racco-
mandano di impostare ogni ricerca con una grande attenzione al metodo. L attenzione,
anzitutto, a non far prevalere prospettive di indagine parziali (cfr. quanto abbiamo rile-
vato a proposito della scelta di Vandenbroucke di limitarsi al tema della “contempla-
zione”, cfr. sopra a]). L attenzione, inoltre, a non lasciarsi condizionare, nella ricerca
storica, da temi e problemi di attualita, come forse ha fatto Vandenbroucke quando
sembra aver forzato le proprie conclusioni per cercare le radici del carattere “moraleg-
giante” e “psicologico” della spiritualita del proprio tempo (cfr. b]). L attenzione, infi-
ne, a leggere con attenzione i testi (cfr. d]: I'interpretazione del De imitatione Christi)
e a valutare con equilibrio il ruolo esercitato da testi e autori nel loro momento storico
e nei secoli successivi (cfr. ¢]: il ruolo riconoesciuto alla Devotio moderna).

4. Per quanto riguarda il tema specifico del rapporto tra teologia e mistica o tra
teologia e spiritualita abbiamo detto che sembra di doverlo interpretare non tanto nei
termini di un “divorzio” o di una netta separazione, quanto piuttosto di una costante e
imprescindibile, anche se talvolta difficile, correlazione tra due elementi costitutivi
della fede cristiana. Elementi che lo stesso Vandenbroucke definisce anche come “og-
gettivo” e “soggettivo”. “Oggettivo” intende indicare il contenuto della fede cristiana
(fides quae creditur), in ultima analisi Dio che si rivela, “soggettivo” si riferisce inve-
ce alla fede vissuta (fides qua creditur), cioé all’'uomo che accoglie la rivelazione. In



CLAUDIO STERCAL 211

realta, anche i termini “oggettivo” e “soggettivo” non sembrano sufficienti per espri-
mere adeguatamente la complessita e, allo stesso tempo, 'unitd degli elementi che
concorrono a costituire la fede. Infatti, anche se nella fede si possono distinguere i suoi
contenuti - cioe il versante “oggettivo” - dall’esperienza vissuta - ciog il versante “sog-
gettivo” - si deve riconoscere che essi sono essenzialmente correlativi. I contenuti del-
la fede cristiana emergono sempre da un’esperienza (quella di Cristo, ma anche quel-
la della chiesa e dei singoli credenti), sono finalizzati alla comprensione di un’espe-
rienza, sono orientati a suscitare un’esperienza, trovano nell’esperienza stessa uno dei
riferimenti importanti per la verifica della loro autenticita. Difficile, quindi, se non im-
possibile separare il versante “oggettivo” da quello “soggettivo”. Al punto che anche
termini come “elementi” o “versanti” sembrano inadeguati ad esprimere |'unita e la
complessita del rapporto tra “oggettivo” e “soggettivo”. Si tratta, quindi, non solo di
superare 1’idea di un loro “divorzio”, ma anche di provare ad elaborare una strumen-
tazione concettuale che consenta di esprimere meglio la struttura complessa e unitaria
della fede cristiana. Anche da questo punto di vista appare imprescindibile il riferi-
mento alla storia. Rileggerla senza pregiudizi consente non solo di mettere alla prova
la qualita delle nostre interpretazioni, ma pud consentire anche di rintracciare nella
storia della fede esperienze e teorie in grado di far progredire la nostra comprensione.
Si puo anzi ipotizzare che il riferimento alla storia realizzi un “circolo virtuoso™: una
nozione di fede ampia e non pregiudicata pud consentire di condurre un’indagine sto-
rica pil ricca e approfondita, capace di individuare meglio le esperienze di fede vissu-
te e le teorie che ne sono scaturite; lo svolgimento di un’indagine storica piti ricca e ap-
profondita puo essere in grado, a sua volta, di fornire un buon punto di riferimento per
la verifica e la messa a punto di una nozione di fede piu precisa ed equilibrata®.

2. IL. CASO DELLA LETTURA SPIRITUALE DELLA SCRITTURA

Per illustrare la plausibilita di una tesi interpretativa che proponga di rileggere
la storia dei rapporti tra teologia e spiritualitd non tanto nei termini di un “divorzio”,
quanto piuttosto di una loro vicenda comune, talvolta difficile e complessa, ma ragio-
nevolmente unitaria, si potrebbe citare qui, anche se solo nei suoi tratti essenziali, la
vicenda della “lettura spirituale” della Scrittura.

La ricerca di un’interpretazione “spirituale” del testo biblico ha accompagna-
to la tradizione cristiana dall’epoca patristica sino ai giorni nostri*. Gia in Origene
— il primo grande “teorico” dell’esegesi cristiana™ — e poi sino al secolo xvi1, ’in-

* Per qualche considerazione ulteriore sui rapporti tra storia e teologia nell’analisi della fede cri-
stiana, cfr. C. STERCAL, Storia e teologia della spiritualita nella riflessione di Giovanni Moioli, in “Teolo-
gia” 24 (1999), 72-88.

*Per una prima trattazione del tema, cfr. C. STERCAL, La formazione “spirituale”: le sue ragioni e
i suoi problemi, in Il primato della formazione, Glossa, Milano 1997, pp. 157-167.

*Cfr. ORIGENE, HEQ‘L aexé‘w (1 principi), 1v,2,1-7.



212 PARTE PRIMA

terpretazione “spirituale” della Scrittura & stata costantemente intesa, pur in conte-
sti diversi, come |’interpretazione “vera” e “autentica” della Scrittura®. E solo a par-
tire dal secolo xViI — e sino ai giorni nostri — che la “lettura spirituale” viene preva-
lentemente intesa come una lettura “devota”, “edificante”, “consolatoria” della
Scrittura®.

Quali i motivi di questo “slittamento”? Certamente un difficile rapporto tra teo-
logia e spiritualita. Ma quale la radice di questo difficile rapporto? A partire dai testi
e dalle riflessioni del secolo xvii sembra possibile avanzare |'ipotesi che esso sia con-
seguenza non tanto di un “divorzio” interno alla teologia e alla spiritualita, quanto del
difficile rapporto tra fede e ragione. Quando la ragione diviene il criterio privilegiato,
e tendenzialmente 1’unico per la ricerca della verita, la fede tende a perdere il suo es-

*Per I’epoca patristica cfr.: GIOVANNI CASSIANO, Conlatio XIv; AGOSTINO D'IPPONA, De utilitate
credendi 3,5-9. Per |'epoca medievale, cfr.: Uco b S. VITTORE, Didascalicon, 1. vi; TOMMASO D' AQUINO,
Quaestiones de quodlibet V11, q. 6, aa. 1-3; ID.. Summa Theologiae 1, q. 1, aa. 9-10; ID., In epistolam ad Ga-
latas 1v, 1. 7; BONAVENTURA DA BAGNOREGIO, De reductione artium ad theologiam 5-T; ID., Breviloguium,
prologus, 4-6.

Nel xvi secolo & presente ancora, anche in contesti diversi, la consapevolezza che I’interpretazio-
ne spirituale & 1'interpretazione “vera”, “autentica”. Per esempio nelle riflessioni sul rapporto tra fede e in-
dagine scientifica proposte da Galileo Galilei nella lettera del 1615 a Madama Cristina di Lorena Grandu-
chessa di Toscana, cfr. GALILEO GALILEL Lettera a Madama Cristina di Lorena Granduchessa di Toscana,
in ID., Opere, a cura di F. FLorA Ricciardi, Milano-Napoli 1953, p. 1029.

Per quanto riguarda 1’ambito filosofico si pud citare la lettera di Blaise Pascal a Mademoiselle de
Roannez databile attorno al 29 ottobre 1656, cfr. BLAISE PASCAL, Lettre a Mademoiselle de Roannez 1v, in
Ip., Qeuvres completes. 11, a cura di J. Mesnard, Desclée de Brouwer, Paris 1991, pp. 1036-1037.

Infine, per ’ambito della spiritualita, si pud citare il trattato sull’'uomo spirituale di Jean-Baptiste
Saint-Jure del 1646: «Avendo intenzione di parlare a fondo dell’uomo spirituale & necessario, per introdur-
re un argomento cosi importante e cosi ricco, parlare di tre cose: la prima & I’essere dell’'uomo, la seconda
I’essere del cristiano, la terza I’essere dell'uomo spirituale. La terza suppone la seconda, poiché I’'uomo spi-
rituale non & che un cristiano eccellente; la seconda si appoggia sulla prima, poiché il cristiano & un uomo
perfetto e qualcosa di pid. Mostreremo prima ¢id che & I'uomo, poi ¢id che & I’'uomo cristiano, prima di trat-
tare della natura e delle qualita dell’'uomo spirituale» (JEAN-BAPTISTE SAINT-JURE, L homme spirituel o la
vie spirituelle est traitée par ses principes, Chez Sebastien Mabre-Cramoisy, Paris 1685%, p. 1).

7 Per il secolo xvI cfr., a titolo esemplificativo, le affermazioni di Fénelon nel suo terzo “Dialogo
sull’eloquenza”, scritto tra il 1677 e il 1681, e pubblicato solo nel 1718: «Quando i fedeli erano perfettamente
istruiti su cio che la lettera (la lettre) doveva insegnare, i Padri offrirono a loro le interpretazioni spirituali per
edificarli e consolarli (interprétations spirituelles pour les édifiers et pour les consoler)... Ma tra noi, dove le
persone sono molto meno istruite, bisogna occuparsi di ¢io che € pitl urgente, e cominciare quindi dal senso
letterale, senza rinunciare all’attenzione ai sensi pii (les sens pieux) che sono stati indicati dai Padris»
(FRANCOIS DE SALIGNAC DE LA MOTHE-FENELON, Dialogues sur I'éloquence en général et sur celle de la
chaire en particulier 111, in FENELON., Oeuvres. 1, a cura di J. LE BRUN, Gallimard, Paris 1983, pp. 84-85).

Per la manualistica dei giorni nostri si pud citare un recente saggio di introduzione agli studi bibli-
ci: «Il senso spirituale riguarda la realta spirituale o misterica presente nel testo, ma a un livello pili profon-
do o interiore» (R. FABRIS, Dall’esegesi all’ermeneutica, in Introduzione generale alla Bibbia, a cura di R.
FaBRis, Elle Di Ci, Leumann 1994, p. 526). Cfr. anche i manuali dei secoli xviil e xix: N. JamiN, Traité de
la lecture chrétienne, Chez J1.-Fr. Bastien, Paris 1774, cap. viii; F. VIGouroUx - N.L. BACUEZ, Manuale bi-
blico o corso di Sacra Serittura ad uso dei Seminari, Libreria Salesiana Editrice, San Pier d’ Arena 1901,
vol. 1, cap. 1v (& la prima edizione italiana, realizzata sull’ottava edizione francese; la prima edizione fran-
cese € degli anni 1878-1881).



CLAUDIO STERCAL 213

senziale - e tradizionale — riferimento all’intelligenza della verita®™. La teologia tende,

allora, a diventare “apologetica” o esposizione manualistica, perdendo, almeno in par-
te, la propria connaturale tensione all’intelligenza della realtd. Correlativamente, la
spiritualitd tende a ripiegarsi nell’ambito dell’ “interiorita”, della “pieta”, della “de-
vozione”. Teologia e spiritualita, quindi, pili che far esplodere un “divorzio” interno,
sembrano subire, anche se in direzioni diverse, una vicenda comune: quella del loro
allontanamento dalla ricerca della verita e, con ogni probabilita, non solo per quanto
riguarda la “lettura spirituale” della Scrittura. Cio aiuta a comprendere anche come la
via per il recupero di un rapporto piit armonico tra la fede vissuta - la spiritualita - e la
fede compresa - la teologia - non possa non passare attraverso il confronto con la ra-
gione e con le questioni poste dalla ricerca della verita.

3. PROSPETTIVE DELLA CONTEMPORANEITA

Quale la situazione oggi? Difficile tentare una valutazione complessiva. Tutta-
via, si devono registrare alcuni segnali che evidenziano ancora una certa difficolta a
comprendere la essenziale correlazione tra teologia e spiritualith e a considerare come
solo il confronto della fede con le questioni relative alla ricerca della verita possa con-
sentire il recupero di un rapporto armonico tra teologia e spiritualiti. E quanto appa-
re, per esempio, in due importanti contributi offerti dall’“American Academy of Reli-
gion” e dalla “Société canadienne de théologie”.

3.1. L’*American Academy of Religion”: la contrapposizione tra “approc-
cio dogmatico” e “approccio antropologico”

Nel 1990 I'“American Academy of Religion” ha raccolto in un volume i con-
tributi presentati negli incontri annuali del Seminario sulla spiritualita cristiana mo-
derna organizzato dalla stessa associazione dal 1984 al 1988, Tl contributo piil uti-
le, dal nostro punto di vista, & quello di Sandra M. Schneiders, dedicato alla nozio-
ne di spiritualitda e alla sua collocazione all’interno del mondo accademico
statunitense®. L’autrice registra anzitutto la grande diffusione che il termine spiri-
tualita ha avuto negli Stati Uniti in epoca recente: «Il termine & stato progressiva-

* Una delle teorizzazioni pit chiare di questa posizione, proposte in quegli anni, & quella di Ba-
ruch Spinoza: «Pongo come principio inoppugnabile che né la teologia deve essere messa al servizio della
ragione né la ragione al servizio della teologia (nec Theologia rationi, nec ratio Theologiae ancillari te-
neatur), e che a ciascuna deve competere un suo proprio dominio (suum regnum); alla ragione il dominio
della verita e del sapere (ratio regnum veritatis, et sapientiae), come gia si & detto, e alla teologia quello del
sentimento religioso e dell’obbedienza (Theologia autem pietatis, et obedientiae)» (B. SPINOZA, Tractatus
theologicus-politicus, cap. Xv, in Ib., Opera, a cura di C. GEBHARDT, Carl Winters Universititsbuchhand-
lung, Heidelberg 1925, vol. m, p. 184, 11. 19-23).

* AMERICAN ACADEMY OF RELIGION, Modern Christian Spirituality. Methodological and Historical
Essays, a cura di B.C. HANSON, Scholars Press, Atlanta (Georgia) 1990.

% 8.M. SCHNEIDERS, Spirituality in the Academy, in ivi, pp. 15-37. Il contributo era gia stata pubbli-
cato con lo stesso titolo in “Theological Studies” 50 (1989), 676-697.



214 PARTE PRIMA

mente adottato dal protestantesimo, dal giudaismo, dalle religioni non cristiane e
anche da movimenti laici come il femminismo e il marxismo, per riferirsi a qualco-
sa che, anche se difficile da definire, viene sperimentato in maniera simile in tutti
questi movimenti»®. Significativo, questo interesse, se si considera che il termine spi-
ritualitd, sino a venti anni fa, era guardato con sospetto®. Negli ultimi anni, invece, an-
che il mondo accademico si & occupato con insistenza di spiritualita: «La disciplina
accademica che studia 1’esperienza vissuta della spiritualita (the lived experience of
spirituality) si & rapidamente sviluppata negli ultimi trenta anni... Offro qui due indi-
cazioni della sua forza e della sua direzione. La prima & la proliferazione nel mondo
accademico di corsi e programmi di spiritualita. I laureati in questa disciplina sono in-
vitati sempre pill spesso a insegnare nell’area di loro competenza, segno che I'interes-
se in questo settore sta aumentando anche tra gli studenti universitari. La seconda in-
dicazione dello sviluppo della disciplina & lo straordinario incremento di pubblicazio-
ni, specialmente di strumenti di ricerca, nell’ambito della spiritualita»®.

A

In questo quadro, perd, il termine “spiritualitd” tende ad assumere un significa-
to molto pill ampio rispetto a quello tradizionale, passando dalla indicazione della pra-
tica della vita cristiana e della “perfezione interiore” alla connotazione «dell’insieme
della vita di fede e persino della vita della persona nel suo complesso, includendo gli
aspetti fisici, psicologici, sociali e politici»*. Sandra Schneiders definisce la spiritua-
lita come «l’esperienza dello sforzo consapevole di integrare la propria vita non nei
termini di un isolamento o di un ripiegamento su di sé, ma come auto-trascendimento

5! §.M. SCHNEIDERS, Spirituality in the Academy, p. 18. Cfr. anche in ambito protestante: B.C. HAN-
SON, Christian Spirituality and Spiritual Theology, in “Dialog” 21 (1982), 207-212; nella prospettiva an-
glicana: T.H. EDWARDS, Spiritual Formation in Theological Schools: Ferment and Challenge. A Report of
the ATS-Shalem Institute on the Spirituality, in “Theological Education” 17 (1980), 7-52; tra i cattolici: J.
CONN, Books on Spirituality, in “Theology Today” 39 (1982), 65-68. Cfr. anche: J. HEAGLE, A New Public
Piety: Reflections on Spirituality, in “Church” 1 (1985), 52-55; E. MEGYER, Theological Trends: Spiritual
Theology Today, “The Way” 21 (1981), 55-67; E. CousiNs, Spirituality: A Resource for Theology, in
“Catholic Theological Society of America Proceedings” 35 (1980), 124-137; J.A. TETLOW, Spirituality: An
American Sampler, in “America” 153 (1985). 261-267; J.A. CoLEMAN, Exploding Spiritualities: Their So-
cial Causes, Social Locations and Social Divide, in “Christian Spirituality Bulletin™ 5/1 (1997), 9-15.

 «F veramente sorprendente che un termine che, solo fino a venti anni fa, in ambito protestante, ca-
ratterizzava un entusiasmo sospetto o una pieta puramente emotiva, ed era quasi del tutto sconosciuto all’in-
terno del giudaismo, delle religioni orientali, della religiosita degli indiani d’ America, dei nuovi movimenti re-
ligiosi o delle interpretazioni “laiche” della vita, & ora utilizzato liberamente in tutti questi contesti. Anche chi
sa che il termine nasce in ambito cattolico, non sembra avvertire come esso appartenga al cattolicesimo o co-
me parlare di spiritualita possa essere interpretato come un segno di appartenenza all’area cattolica o di con-
divisione delle regole fondamentali del cattolicesimo (S.M. SCHNEIDERS, Spirituality in the Academy, p. 30).

% §.M. SCHNEIDERS, Spirituality in the Academy, pp. 18-19.

# (I termine non si riferisce pilt esclusivamente, o anche solo in maniera privilegiata, alla preghie-
ra e alle pratiche spirituali, e ancora meno si riferisce a uno stato privilegiato o una pratica piu elevata del-
la vita cristiana. Piuttosto, dal suo originario riferimento alla “perfezione interiore”, ciog a una vita di pre-
ghiera e di esercizio delle virtll che superava nel fine e nell’intensita la vita del credente “ordinario”, il ter-
mine si & esteso sino a connotare 1’insieme della vita di fede o anche la vita di una persona nel suo
complesso, includendone la dimensione fisica, psicologica, sociale e politica» (S.M. SCHNEIDERS, Spiritua-
lity in the Academy, p. 18).



CLAUDIO STERCAL 215

verso il valore ultimo che ognuno percepisce»®. Se il valore ultimo (the uitimate va-
lue) & Dio rivelato in Gesu Cristo, del quale si fa esperienza attraverso il dono dello
Spirito Santo nella vita della chiesa, allora la spiritualitd & quella cristiana, altrimenti
la definizione & in grado di includere il riferimento ad ogni altra spiritualita®.

Nell’impostazione di Sandra Schneiders il “valore ultimo” & la prospettiva cri-
stiana®. Tuttavia, poiché la definizione & centrata sul “soggetto” che vive I’esperienza
spirituale e, allo stesso tempo, indeterminata per quanto riguarda |* “oggetto” di quel-
la stessa esperienza, essa rischia di aprire la strada a una concezione di spiritualita
piuttosto generica e, forse, inevitabilmente ambigua. E quanto Sandra Schneiders
sembra dovere implicitamente riconoscere quando afferma: «Sebbene 1'interesse per
la spiritualita produca talvolta manifestazioni superficiali, pericolose, bizzarre e anche
malvagie, essa, nell’insieme, rappresenta per 1'umanita del xx secolo un profondo e
autentico desiderio di totalita nel mezzo della frammentazione, di comunita di fronte
all’isolamento e alla solitudine, di trascendenza liberatrice, di significato nella vita, di
valori che durano. Gli esseri umani sono spirito nel mondo e la spiritualita & lo sforzo
di comprendere e realizzare il potenziale di questa straordinaria e paradossale condi-
zione... La spiritualita si trova al crocevia dove i piti profondi interessi dell’umanita si
conciliano con I'interesse contemporaneo per 1’interdisciplinarita, per gli scambi in-
terculturali, il dialogo interreligioso, la cultura femminista, 1’integrazione di teoria e
prassi e la svolta ermeneutica. Se I’attuale situazione della spiritualitd come discipli-
na accademica ¢ piuttosto confusa, bisogna dire che & anche stimolante»®.

% «The experience of consciously striving to integrate one’s life in terms not of isolation and self-
absorption but of self-transcendence toward the ultimate value one perceives» (ivi, p. 23); cfr. anche Ib.,
Theology and Spirituality. Strangers, Rivals, or Partners?, in “Horizons” 13 (1986), 266. Recentemente, in
un articolo apparso nel 1998 sulla rivista “Studies in Spirituality”, Sandra Schneiders, accogliendo il pare-
re di alcuni colleghi (cfr. per esempio: B. HANSON, Theological Approaches to Spirituality: A Lutheran Per-
spective, in “Christian Spirituality Bulletin” 2/1 [1994], 5), ha parzialmente modificato la propria defini-
zione. Per timore che il termine striving (sforzo) potesse introdurre una sfumatura “pelagiana” o potesse ri-
durre lo spazio da riconoscere alla dimensione passiva della vita spirituale, la definizione & stata cosi
trasformata: «Esperienza di un coinvolgimento consapevole nel progetto di integrazione della vita attraver-
so I'auto-trascendimento verso il valore ultimo che ognuno percepisce (The experience of conscious invol-
vement in the project of life-integration through self-transcendence toward the ultimate value one percei-
ves)» (S.M. SCHNEIDERS, The Study of Christian Spirituality. Contours and Dynamics of a Discipline, in
“Studies in Spirituality” 8 [1988], 39-40). Cfr. Ip., The Study of Christian Spirituality. Contours and Dy-
namics of a Discipline, in “Christian Spirituality Bulletin™ 6/1 (1998), 1-12.

* «Le caratteristiche normalmente condivise e incluse in questa definizione sono le nozioni di pro-
gressione (progressive), perseguimento consapevole (consciously pursued), integrazione personale (perso-
nal integration) mediante 1"auto-trascendimento entro e verso I’ orizzonte del fine ultimo. Se il fine ultimo
¢ Dio rivelato da Gest Cristo, del quale si fa esperienza attraverso il dono dello Spirito Santo nella vita del-
la Chiesa, allora la spiritualita & quella cristiana. Ma questa definizione, mentre esclude la realizzazione e
Iorientamento della propria vita in una direzione deviata o narcisistica (per esempio I'alcolismo o 1’eroti-
smo auto-centrato), include potenzialmente ogni spiritualita, cristiana o non cristiana, religiosa o laica»
(S.M. SCHNEIDERS, Spirituality in the Academy, p. 23).

T Cfr. .M. SCHNEIDERS, The Study of Christian Spirituality. Contours and Dynamics of a Discipli-
ne, in “Studies in Spirituality”, 40.

“ S.M. SCHNEIDERS, Spirituality in the Academy, pp. 36-37.



216 PARTE PRIMA

Molti i motivi di questa impostazione: la pluralitd e la varieta di prospettive spiri-
tuali di fatto presenti negli Stati Uniti; un clima diffuso di tolleranza e di attenzione “ecu-
menica”; la difficolta di individuare criteri obiettivi e unanimemente accettati per formu-
lare giudizi di valore; ecc. Tra tutti questi motivi, perd, uno in particolare sembra caratte-
rizzare, anche a giudizio di Sandra Schneiders, la situazione della riflessione odierna sulla
spiritualita, almeno nell’ America settentrionale: la contrapposizione tra un approccio co-
siddetto “dogmatico” (dogmatic approach) e un approccio “antropologico” (anthropolo-
gical approach). La distinzione tra questi due “approcci’” sembra risalire all’articolo di
Jean-Claude Breton” che definisce “option dogmatique” 1’impostazione proposta da
Charles-André Bernard nel suo volume Traité de théologie spirituelle”. Secondo Breton
nell’impostazione di Bernard «le condizioni psicologiche, sociologiche o antropologiche
non intervengono come parti costitutive della vita spirituale, ma sono ridotte al rango di
modalita di recezione e di accoglienza (modalités de réception et d’acceptation) del mes-
saggio cristiano. Questa opzione pone, cosi, la teologia spirituale in dipendenza diretta e
costante dalla teologia dogmatica e colloca Bernard nella linea che egli stesso denuncia
nei teologi spirituali i quali “‘si sono accontentati di ricavare da essa [dalla teologia dog-
matica] gli insegnamenti pratici nei quali essi individuavano la sostanza del loro insegna-
mento spirituale”»”, Breton ritiene di individuare nella storia della spiritualita due conse-
guenze di questa impostazione “dogmatica” le quali, a suo giudizio, giustificano la critica
mossa a Bernard: 1a specializzazione e la clericalizzazione che spesso hanno caratterizza-
to la spiritualita cristiana, estraniandola dalle pilt normali e universali condizioni antropo-
logiche. La spiritualita non avrebbe riconosciuto «un ruolo sufficiente né alla vita, né al-
I’antropologia che vi si realizza. In questo senso, I’opzione dogmatica (option dogmati-
que) di Bernard non gli permette di prestare attenzione alle attese spirituali di oggi (d’étre
a I'écoute des attentes spirituelles actuelles). Ridurre i riferimenti antropologici a sempli-
ci condizioni di recezione del messaggio (conditions de réception du message) equivale a
dimenticare come il messaggio si & inizialmente costituito e significa sradicare la vita spi-
rituale dal solo luogo in cui essa puo essere vissuta: la vita quotidiana»™.

Per correggere questa impostazione dogmatica, Breton suggerisce allora di
«privilegiare un approccio antropologico (approche anthropologique) della vita spiri-
tuale»”. In questa prospettiva egli «sostiene che le basi antropologiche (assises an-
thropologiques) non sono solo condizioni di recezione (conditions de réception) del
messaggio cristiano, ma sono il luogo di emergenza (lieu d’émergence) della vita spi-
rituale»™. Queste basi antropologiche (assises anthropologiques) sono «risposte, o

# J.-C. BRETON, Retrouver les assises anthropologiques de la vie spirituelle, in “Studies in Religion
/ Sciences Religieuses™ 17/1 (1988), 97-105.

™ Cfr. CH.-A. BERNARD, Traité de théologie spirituelle, Cerf, Paris 1986; la prima edizione ¢ stata,
in realta, quella italiana: Ip., Teologia spirituale, Paoline, Roma 1983.

"' I.-C. BRETON, Retrouver les assises anthropologiques de la vie spirituelle, in “Studies in Religion
/ Sciences Religieuses” 17/1 (1988), 98.

™ Ivi, p. 100.

* Ibidem.

™ J.-C. BRETON, Retrouver les assises anthropologiques de la vie spirituelle, p. 100.



CLAUDIO STERCAL 217

tentativi di risposte, che gli individui e i gruppi hanno dato alle diverse domande, o
preoccupazioni, che fanno parte, necessariamente, della vita umana. Queste questioni
/ preoccupazioni sono: I'interrogativo sulla “natura”, sull’identita e sulla specificita
dell’essere umano; la considerazione sul senso e sul fine del suo agire (morale); la ri-
cerca della verita nella conoscenza; i rapporti con gli altri (organizzazione sociale, dif-
ferenza tra i sessi) e I’eventuale relazione con un essere trascendente, assoluto, nor-
malmente chiamato Dio»”. Conseguentemente, la vita spirituale ¢ descritta come «un
modo di affrontare le questioni / preoccupazioni antropologiche per giungere a una vi-
ta di qualita sempre migliore, sempre pill autenticamente umana. Questa ricerca di una
vita vera, aperta a un’eventuale relazione con un Assoluto, si realizza in tutte le di-
mensioni della vita. Non ci sono aspetti della vita che le sfuggano: non ci sono aspet-
ti della vita che essa rifiuti di integrare»’.

Le posizioni di Bernard e di Breton sono caratterizzate da Sandra Schneiders,
rispettivamente, come approccio “dogmatico” (dogmatic approach) e approccio “‘an-
tropologico” (anthropological approach). Il primo & rappresentato da «C.-A. Bernard
che identifica la spiritualitad nel pieno senso del termine con la vita del cristiano co-
municata dallo Spirito Santo e guidata dalla rivelazione divina», il secondo da «J.-C.
Breton il quale sostiene... che la spiritualit, cioe la vita spirituale, “potrebbe essere
descritta come un modo di affrontare questioni e preoccupazioni antropologiche per
arrivare a una vita sempre pill ricca e pill autenticamente umana”»’".

Sandra Schneiders si sente pitl in sintonia con la seconda linea™, anche se & con-
sapevole del rischio che I’“approccio antropologico” corre, in quanto «attribuisce al
termine spiritualita un significato cosi ampio che & veramente difficile raggiungere la
chiarezza e le distinzioni necessarie per una buona definizione. Raymundo Panikkar,
per esempio, definisce la spiritualita come “una maniera particolare di affrontare la
condizione umana”. Si sarebbe tentati di dire: “¢ valido anche per I’alcolismo”»”. Cid
nonostante Sandra Schneiders ritiene superiori i vantaggi offerti dall’“approccio an-
tropologico”. Fondamentalmente due: il termine spiritualitd nel suo significato “an-
tropologico” & gia ampiamente diffuso, sia presso gli specialisti che presso coloro che
vivono un’esperienza spirituale; la prospettiva “antropologica” sembra rendere pit fa-
cile il dialogo ecumenico e interreligioso®.

" J.-C. BRETON, Retrouver les assises anthropologiques, p. 101.

" Ibidem.

" S.M. SCHNEIDERS, Spirituality in the Academy, p. 21.

™ «La seconda & caratterizzata da J.-C. Breton, il quale sostiene, a mio parere in maniera convin-
cente, che la spiritualita, cioe la vita spirituale, “dovrebbe essere descritta come un modo di affrontare que-
stioni e preoccupazioni antropologiche per arrivare a una vita sempre pill ricea e pitl profondamente uma-
na’» (ivi, p. 21).

" Ivi, p. 22.

* Cfr. ivi, pp. 22-23. In un articolo pubblicato nel 1994 Sandra Schneiders, per evitare alcuni pos-
sibili equivoci, definisce il suo approccio - senza perd modificarlo nel contenuto - «ermeneutico» pill che
«antropologico» (cfr. S.M. SCHNEIDERS, A Hermeneutical Approach to the Study of Christian Spirituality,
in “Christian Spirituality Bulletin” 2/1 [1994], 9-14).



218 PARTE PRIMA

3.3. La “Société canadienne de théologie”: la spiritualita come modo di vi-
vere e di pensare

In questa stessa prospettiva, cioé nella linea di un’attenzione prevalente, quasi esclu-
siva, agli elementi “antropologici” della spiritualitd, in contrapposizione a quelli “dogma-
tici”, si muove anche la pubblicazione degli atti del convegno tenuto nel 1995 dalla “So-
ciété canadienne de théologie” sul tema della spiritualita nel mondo contemporaneo®.

11 contributo pit significativo dal nostro punto di vista & quello di Achiel Peel-
man, dal titolo Spiritualité et conscience planétaire. Egli sottolinea, anzitutto, il pro-
cesso di secolarizzazione che caratterizza oggi la spiritualita: «Quando si considera
I’insieme dei movimenti molto diversificati che il termine “spiritualitd” (spiritualité)
oggi rappresenta, si constata immediatamente un fatto inevitabile. Nel momento in
cui, all’interno del cristianesimo occidentale, la spiritualita diviene quasi sinonimo
della vita o della pratica cristiana nel suo complesso (synonyme de la vie ou de la pra-
tique chrétienne en général), assistiamo anche a una specie di secolarizzazione del fe-
nomeno spirituale (sécularisation du phénomeéne spirituel). Agli occhi di molti la spi-
ritualitd sembra aver perso la propria connotazione tradizionalmente cristiana e reli-
giosa. Parlare di spiritualitd oggi non significa pitl parlare necessariamente di
religione o di Dio, quale che sia il nome che gli si attribuisce. Parlare di spiritualita si-
gnifica inevitabilmente impegnarsi in una discussione di fondo sul nostre modo di vi-
vere e di pensare (sur notre facon de vivre et de penser) con o senza un riferimento al-
I’essere assoluto. Questa evoluzione ci permette di constatare che nella maggior parte
delle pubblicazioni contemporanee la spiritualita rinvia quasi sempre a tre realta com-
plementari: il modo di realizzare la nostra esistenza giorno dopo giorno, I’inquadra-
mento di questa esperienza vissuta da parte di movimenti o organismi aperti al gran-
de pubblico e, infine, il ritorno riflessivo su cid che noi viviamo individualmente o
collettivamente»®.

La spiritualita ha quindi «cessato di essere percepita come una dottrina difesa e im-
munizzata contro ogni tipo di contaminazione. Al contrario, appare come un fenomeno
vivente e vissuto in una grande varieta di contesti culturali e sociali»*. Tre sono, secon-
do Peelman, i principali movimenti che realizzano e caratterizzano questo fenomeno: il
movimento ecologico, il movimento femminista, il ritorno dei popoli autoctoni®. La spi-
ritualita si presenta, quindi, «essenzialmente [come] un modello di integrazione e una ri-
cerca di integrita (une démarche d’intégration et une recherche d’intégrité)»*.

* Spiritualité contemporaine. Défis culturels et théologiques. Actes du Congrés 1995 de la Société
canadienne de théologie, a cura di C. MENARD-F. VILLENEUVE, Fides, Québec 1996.

% A. PEELMAN, Spiritualité et conscience planétaire, in ivi, p. 23.

& Ivi, p. 24. Cfr. anche: «Quando si analizza questa letteratura, si constata immediatamente che tut-
te queste discussioni teoriche sul rapporto o sulla distinzione tra la vita cristiana e la vita spirituale, tra la
teologia e la spiritualita sono ormai superate dalla straordinaria esplosione del fenomeno spirituale in quan-
to tale» (ivi, p. 31).

* Cfr. ivi, pp. 25-27.

* Ivi, pp. 27-28.



CLAUDIO STERCAL 219

Per questi motivi, anche per Peelman, la riflessione teologica che studia la spi-
ritualiti & caratterizzata oggi da “una prospettiva antropologica e fenomenologica’:
«E interessante notare che questa evoluzione del fenomeno spirituale & presa in con-
siderazione dai teologi e dalle teologhe che cercano di ridefinire la spiritualita. Notia-
mo che essi adottano una prospettiva sempre pill antropologica e fenomenologica (de
plus en plus anthropologique et phénoménologigue), la quale permette loro di rende-
re conto della spiritualita in tutta la sua densita culturale»®. Come esempi di questo
orientamento, Peelman cita — oltre a Sandra Schneiders” — anche Kees Waaijman,
Raimundo Panikkar, Richard P. Hardy, John Macquarrie: «Una delle definizioni con-
temporanee pill significative & quella del teologo olandese Kees Waaijman: “Spiri-
tuality is the ongoing transformation which occurs in involved relationality with the
Unconditional [La spiritualita & la trasformazione continua implicata nella relazione
impegnata o impegnativa con 1'Incondizionato]”. La spiritualita & quindi considerata
qui come una forma di vita, una figura (Gestalt) vivente o come un processo nel qua-
le il soggetto umano in quanto essere relazionale si impegna in vista di una trasfor-
mazione continua. Questo processo comporta sempre un riferimento esplicito a un In-
condizionato che si pone “incondizionatamente” di fronte al soggetto e che trascende
sempre le sue idee e le sue rappresentazioni. La definizione di Waaijman converge
con quella di un buon numero di altri autori contemporanei. La spiritualita viene defi-
nita come “un modo tipico di considerare la condizione umana”®, come “un atteggia-
mento o uno stato dello spirito che permette alla persona umana di uscire dal proprio
isolamento e di creare relazioni con altri in vista della propria crescita™’, come
uno“‘sforzo per diventare integralmente un essere umano”’»’'. In sintesi, si nota «in
tutte queste definizioni un’insistenza molto forte sulla dimensione esistenziale (di-
mension existentielle) della spiritualita e sulla distinzione tra la spiritualita e il campo
pit vasto della teologia (distinction entre la spiritualité et le champ plus vaste de la
théologie)»”.

4. CONCLUSIONI

Quali conclusioni si possono ricavare da questo percorso? Anzitutto la consa-
pevolezza che una rilettura della storia della fede cristiana suggerisce di verificare la
tesi che interpreta i rapporti tra teologia e spiritualita nei termini di un “divorzio” o di
una netta separazione. E la natura stessa della fede — come pure la sua storia — che in-

* A. PEELMAN, Spiritualité et conscience planétaire, p. 33.

¥ Ivi, pp. 33-34.

% R. PANIKKAR, The Trinity and the Religious Experience of Man: Icon-Person-Mystery, Orbis
Books, Maryknoll 1973, p. 9.

¥ R.P. HARDY, Christian Spirituality Today: Notes on its Meaning, in “Spiritual Life” 28 (1982), 154.

* J. MACQUARRIE, Paths in Spirituality, Harper & Row, New York 1972, p. 40.

' A. PEELMAN, Spiritualité et conscience planétaire, p. 33.

% Ivi, p. 34.



220 PARTE PRIMA

vita ad approfondirne la comprensione, cosi da cogliere, per esempio, I'intrinseca
unita dei suoi due “momenti” o “versanti” che, nell’epoca moderna, sono stati spesso
indicati con i termini “oggettivo” e “soggettivo”.

Si deve anche riconoscere che gli orientamenti prevalenti nella riflessione teo-
logica e spirituale — almeno nel contesto nordamericano — sembrano muoversi, inve-
ce, nella direzione opposta: quella che vede una netta contrapposizione tra “approccio
dogmatico” e “approccio antropologico™ e che, contemporaneamente, invita a privile-
giare il secondo, nel tentativo, lodevole, di avvicinare la spiritualita alla vita di ogni
uomo, ma con il rischio di confinarla entro quei limiti e di ostacolarne un’adeguata
comprensione.

La storia del cristianesimo invita invece a recuperare il ruolo della fede — e
quindi sia della teologia che della spiritualita — per la ricerca della verita e Iintelli-
genza della realta. Cio rende di particolare interesse una costante rilettura della storia:
per dare vita, per esempio, a quel “circolo virtuoso” grazie al quale «una nozione di
fede piti ampia e non pregiudicata consente di condurre un’indagine storica pill ricca
e approfondita», e «un’indagine storica pili ricca e approfondita ¢ in grado di fornire
un buon punto di riferimento per la verifica e la messa a punto di una nozione di fede
pil precisa ed equilibrata»™.

*Cfr. sopra 1.2.4. (p. 210).



CLAUDIO STERCAL 221




L'umanesimo cristiano
per il terzo millennio

ELIO GUERRIERO, L'umanesimo cristiano per il nuovo millennio

UGO VANNI, L’'Apocalisse é millenarista?

HANS URS VON BALTHASAR, Fede e attesa imminente del Regno
PIERO CODA, La presenza di Cristo nella Chiesa

ANGELQ AMATO, La speranza che viene da Cristo

GIOVANNI REALE, La fede e la natura dell' uomo al di sopra delle culture
GIUSEPPE BETORI, I contributo del “Progetto Culturale” alla nuova umanita
ANDREA GIANNI, Un’associazione a servizio del “Progetto Culturale”
ROBERTO MINGUCCI, Un aiuto alla povertd urbana _
MARIA ANTONIETTA CRIPPA, Dalla citta figurale alla citta informale
PIETRO PETRAROIA, Conservare la dimensione della tradizione
GIAMPIERO BOF, Riviste e cultura teologica

VITTORIO SOZZI, Mondo ecclesiale e cultura

FRANC RODE, L’eterna infanzia di Dio

DAVIDE ZORDAN, «La vita é bella» di Roberto Benigni

GUIDO SOMMAVILLA, Il Cristo nascosto di Kafka (seconda parte)
LUIGI NEGRI, Riscoprire la ragione

PAOLO MARTINELLL 1l rapporto tra Carisma e Istituzione

PIERO GHEDDO, Testimonianza alla verita e martirio nelle Filippine
NICOLA BUX, Ecumenismo e dialogo da cattolici

communio

Rivista Internazionale di Teologia e Cultura
numero 167-168, settembre-dicemnbre 1999

L. 36.000 - Abbonamento sei numeri/anno L. 80.000
versare su CCP n® 14918205 intestato a: Editoriale Jaca Book, via Gioberti 7 - 20123 Milano

Jaca Book ‘




RTLu V (2/2000), 223-234 223

I’école thomiste au XV© siecle

Serge-Thomas Bonino
Directeur de la “Revue Thomiste” (Toulouse)

Addiscentem oportet credere. Celui qui apprend, celui qui s’initie & une disci-
pline du savoir, doit commencer par croire, ¢’ est-a-dire par faire confiance & un maitre
et donc par s’inscrire dans une tradition. Pour des raisons anthropologiques qu’il ne
m’appartient pas de développer ici, le rapport & une tradition doctrinale est constitutif
de tout exercice humain du savoir et, a plus forte raison, de ce savoir pratiqué in me-
dio Ecclesiae qu’est la théologie.

L’histoire de la théologie ne peut donc s’en tenir a I’histoire des théologiens.
Elle doit aussi s’intéresser aux traditions doctrinales comme telles. Cette histoire des
traditions doctrinales pose des problémes méthodologiques spécifiques. Comment
identifier une tradition doctrinale? Quels sont les critéres objectifs - a la fois institu-
tionnels et doctrinaux - d’appartenance a une tradition théologique? Comment contex-
tualiser historiquement ces critéres (car ce n’est pas la méme chose d’étre thomiste au
XVe siecle et au XX° siecle)? Quels sont les modeles qui permettent de penser 1’évo-
lution historique des traditions doctrinales? Quels sont les moteurs, les facteurs expli-
catifs de cette évolution?...



224 PARTE SECONDA

Dans cette communication, je voudrais seulement illustrer un aspect de cette his-
toire des traditions doctrinales: une tradition doctrinale - et je prendrai comme exemple
le thomisme - évolue non seulement quant a son contenu doctrinal mais aussi quant a
sa forme. Je veux dire par 1a que tout au long de son histoire le thomisme s’est incarné
dans des “figures” ou des “styles” fort différents. Le sens donné a la référence a saint
Thomas, I’aspect de la pensée de saint Thomas plus particulierement étudié, le type
d’exégese du corpus thomasien pratiquée, les genres littéraires mis & contribution, la
maniére de se référer a la tradition d’interprétation..., tous ces éléments, qui définissent
le style d’une tradition, évoluent en fonction de facteurs internes certes mais aussi en
fonction du climat général de la vie doctrinale a une époque donnée.

De ce point de vue, I’histoire du thomisme au XV© siécle - qui constitue 1’objet
matériel de ma communication - ne manque pas d’intérét. En effet, on assiste, a cette
€poque, a la mise en place d’une “figure” particuliere de la tradition thomiste qui in-
nove par rapport aux figures antérieures. Je I’appellerai le “thomisme d’école” ou le
thomisme comme école’. C’est d’ailleurs pourquoi j’utilise & dessein pour le XV¢
siecle I'expression d’“école thomiste™ alors que j’aurais scrupule a le faire pour qua-
lifier la tradition thomiste au XIV® si¢cle. Cette “figure” nouvelle est celle-12 méme
qui, moyennant quelques modifications, s’épanouira a la Renaissance et a I’époque
moderne. Le thomisme classique, qu’on désigne aussi comme le thomisme des grands
commentateurs depuis Cajetan au début du XVI° siecle jusqu’a, disons, Jean de Saint-
Thomas (T 1644) au milieu du X VII® siecle. Or, chacun sait, depuis Aristote, que pour
appréhender la nature d’un étre rien n’est mieux indiqué que d’en retracer la genése.
On comprend donc que I'étude du thomisme au XVe siecle dans la mesure o elle per-
met de saisir la “figure” du thomisme classique comme dans son jaillissement initial
n’est pas dépourvue d’intérét.

Mon exposé comportera trois points. Primo, dans une perspective surtout histo-
rique, je proposerai sur le thomisme au Xve siécle un rapide état des lieux, d’ ordre surtout
descriptif. Secundo, j’essaierai de montrer comment au XV sigcle la tradition thomiste,
quant a son mode d’exercice, se structure en “école”. Enfin, rertio, je signalerai quelques
conséquences de la mise en place de cette “figure” sur les doctrines elles-mémes.

1. ETAT DES LIEUX

La roche tarpéienne, dit-on, est proche du Capitole. La canonisation de saint
Thomas en 1323, sa pleine réhabilitation universitaire & Paris en 1325, marquent en
méme temps 1’aboutissement d’une premiére phase de I’histoire du thomisme et, as-

' La notion d’école a fait I’objet des réflexions de W.J. COURTENAY, Schools & Scholars in four-
teenth-Century England, Princeton University Press, Princeton (N1) 1987, pp. 171-178. Toutefois, Courte-
nay applique la notion d’école de fagon plus large que je ne suis porté a le faire. Pour lui, le phénoméne
d’école, qu'il voit a I'oeuvre des la fin du xiue siécle, est d’abord institutionnel et renvoie 2 I’unification
de I’enseignement dans les ordres mendiants autour d’un auteur de référence.



SERGE-THOMAS BONINO 225

sez curieusement, le début d’une sorte de reflux. La seconde moitié du XIV® siecle re-
présente en effet pour le thomisme une traversée du désert. On serait bien en peine de
citer pour cette époque quelque oeuvre d’inspiration thomiste de quelque envergure!

Cet effacement du thomisme s’explique certes par les conséquences néfastes
des malheurs des temps (grande Peste, Grand Schisme...) sur les conditions générales
de la vie intellectuelle. Le marasme de 1’ordre dominicain, vecteur jusque la quasi-ex-
clusif du thomisme, redoublé par son exclusion de I'université de Paris suite & 1’ affai-
re Jean de Monzon (1389-1403), n’arrange rien. Mais ces facteurs ne sauraient mas-
quer que le déclin du thomisme est aussi la conséquence du succes d’une “autre” sco-
lastique, celle qui, venant d’ Angleterre, se répand sur le Continent dés le milieu du
xIve si¢cle et se solidifiera plus tard en via moderna. Le thomisme et les anciennes
théologies se trouvent des lors frappés d’obsolescence.

L’indéniable renouveau thomiste du début du xv* siécle s’inscrira donc dans un
vaste mouvement de réaction contre 1’hégémonie de la via moderna. I’y reviendrai.
Mais, déja, le premier “monument” du thomisme au Xv* siecle, terminé en 1432, les
Defensiones theologiae divi Thomae de Jean Cabrol (Capreolus), doit se comprendre
dans cette perspective d’une restauration du thomisme qui passe par une «métacri-
tique des positions anti-thomistes du x1v* siecle»’. Toutefois, bien que les Defensiones
se rattachent au contexte doctrinal parisien, Cabrol n’a pas fait école en France, ot la
situation intellectuelle de 1’ordre dominicain est désastreuse jusqu’a la réforme de
I’extréme fin du xv* siecle. Certes, 4 Paris, comme I’attestent les travaux de Kaluza
sur le registre de prét de la bibliothéque du Colleége de Sorbonne, «Thomas d”Aquin
est sans aucun doute le plus lu de tous les grands scolastiques»’, mais la tradition tho-
miste se dilue dans un éclectisme généralisé. La proportion de thomisme semble tou-
tefois assez forte chez un maitre séculier, Jean le Tourneur (T ap. 1482, Iohannes Ver-
sor), dont I’oeuvre connaitra une grande diffusion.

En fait, c’est plutot a partir de Cologne d’une part, et dans 1’Italie dominicaine,
d’autre part, que la tradition thomiste déploie au xv° siecle sa vitalité. Le thomisme
colonais, celui surtout de la bursa Montana avec ses maitres Henri de Gorcum (7§
1431), Jean Teinturier (+ 1469; loannes Tinctoris), Gérard de Monte (T 1480) et Lam-
bert de Monte (1499), a la particularité d’étre, pour la premiére fois, un thomisme sé-
culier. Les dominicains (Laurent Gervais, Gérard de Elten, T 1484...) ont rejoint bien
plus tard le mouvement, dans la seconde moitié du siecle: ils n’en sont pas 1’origine”.

* R. IMBACH, Le contexte intellectuel de I’oeuvre de Capreolus, dans Jean Capreolus et son temps
(1380-1444), sous la direction de G. BEDOUELLE, R. CEssario et K. WHITE, “Mémoire dominicaine” Nu-
méro spécial, n° 1, Paris 1997, pp. 13-22 [p. 20].

*Cf. Z. KALUZA, Les débuts de I'albertisme tardif (Paris et Cologne), dans M.J.F.M. HOENEN - A.
DE LIBERA (edd.), Albertus Magnus und Albertismus. Deutsche philosophische Kultur des Mittelalters,
Brill, Leiden-New York—Kéln 1995, pp. 207-302 [p. 215].

* Le travail de référence sur le studium dominicain colonais est celui de G.M. LoHR, Die Kélner Do-
minikanerschule vom 4. bis zum 16. Jahrhundert, Verl. d. Paulinusdr., Freiburg (Schweiz) 1946, ch. 3:
“Zur Geschichte des Kolner Dominikanerschule im 15. Jahrhundert”, pp. 57-88.



226 PARTE SECONDA

Le thomisme colonais a largement rayonné sur les universités alors en plein es-
sor de I’Europe centrale. Des auteurs comme les dominicains Léonard Huntpichler (f
1478) a Vienne, étudié par I. Frank®’, Matthias Hayn (f 1476) en Pologne, ou Pierre
Schwarz (71483), auteur du Clipeus thomistarum et recteur de la jeune université de
Buda, méritent de figurer dans une histoire du thomisme. Mais il est significatif qu'un
auteur comme Pierre Schwarz ait un temps étudié & Bologne: il signale ainsi la
deuxieme source du renouveau thomiste.

A la différence du thomisme colonais, le thomisme italien du Quattrocento est
directement li€ a la réforme de 1’ Ordre de saint Dominique (ce qui ne signifie pas pour
autant que seuls les “observants” fussent thomistes). Le studium de Bologne voit se
succéder les grandes figures du thomisme: Dominique de Flandres (11479), Pierre de
Bergame (1 1482), Paul Barbo Soncinas (T 1495). Et Cajetan est injuste lorsqu’il pré-
tend du thomisme: doctrina haec in Italia satis dormit. Car, en fait, les beaux fruits du
début du X VI¢ siecle (Cajetan lui-méme, Francois Silvestri de Ferrare, Prierias, Chry-
sostome Javelli...), ne se comprennent pas sans la floraison du XV¢.

2. LA MISE EN PLACE DU THOMISME D’ECOLE

A cette époque, la tradition thomiste se structure donc en école. Quatre traits ca-
ractéristiques du thomisme au X'V* siecle en sont le signe.

e La fidélité littérale au texte thomasien devient un critére privilégié de vérité;

e Le corpus thomasien est traité de maniére a constituer un instrument scolaire,
pédagogique, en vue de la transmission d’un savoir déja constitué.

* Apparait la référence a une tradition d’interprétation.

* Le thomisme se définit lui-méme de fagon bien déterminée dans une géogra-
phie générale des écoles, dont 1’aspect conflictuel tend a se rigidifier.

2.1. La fidélité littérale

J’ai signalé tout & 1’heure que la figure particuliére prise par le thomisme au
X V¢ siecle ne se comprend que dans le contexte général d’un retour 4 la scolastique du
XIII° siecle, phénomene qui se manifeste, a Paris du moins, deés 1a fin du XIV* siecle.
Les causes de cette réaction, indissociablement doctrinale et institutionnelle, sont
complexes. Mais, un de ses motifs déterminants a été la volonté de réaffirmer 1’ unité
de la sagesse chrétienne, spécialement la continuité entre la philosophie et la théolo-
gie, insuffisamment honorée par la philosophie de type ockhamiste qui se préoccupe
peu des prolongements théologiques. Au rebours, la tendance se généralise A juger
une philosophie en fonction de ses aptitudes a servir d’instrument a la théologie. Bien
plus, il n’est pas rare qu’une philosophie soit rejetée en fonction de ses conséquences

* I.W. FRANK, Der antikonziliaristische Dominikaner Leonhard Huntpichler. Ein Beitrag zum
Konziliarusmus der Wiener Universitiit im 15. Jahrhundert, Verlag der Osterreichischen Akademie der
Wissenschaften, Wien 1976.



SERGE-THOMAS BONINO 227

supposées en théologie, ou méme de sa complicité supposée avec I’hétérodoxie. C’est
ainsi, par exemple, que Jean Cabrol n’hésite pas & dénoncer 1'ultraréalisme scotiste
comme la source de 1’hérésie de Wyclif®. Contre ces philosophies dangereuses pour la
foi, il faut, croit-on, revenir aux valeurs siires, ¢’est-a-dire a la grande scolastique aris-
totélicienne et “réaliste” du xime siecle. Bref, se met en place «la premiére néo-sco-
lastique»’.

La nature méme de cette réaction, plus peut-étre religieuse que proprement phi-
losophique, entraine une insistance forte sur la valeur de I’autorité doctrinale des an-
ciens. La catégorie de la siireté doctrinale tend & prendre le pas sur celle de la vérité.
Les thomistes, en particulier, voudraient que I’on tint compte du surcroit d’autorité
doctrinale que la canonisation vaut & leur maitre, ce que contestent vivement leurs ad-
versaires, par exemple Pierre d’ Ailly a la fin du XIV* siécle’ ou le carme Battista Spa-
gnoli ( 1516) a la fin du XV© siécle.

Dans cette méme ligne, la fidélité littérale aux textes mémes de saint Thomas
devient gage de siireté doctrinale et de vérité. Le prologue des Defensiones de Cabrol
est on ne peut plus explicite: «Avant d’en venir aux conclusions, j’énonce un point
préliminaire que je veux étre présupposé a tout ce cours (lectura): je ne veux rien
communiquer qui me soit propre mais seulement rapporter les opinions qui me sem-
blent correspondre a la pensée de saint Thomas (de mente s. Thomae). Je ne veux non
plus apporter d’autres preuves aux conclusions que ses paroles, sauf rarement. Je me
propose d’amener en leurs lieux les objections d’ Auriol, Scot, Durand, Jean de Ripa,
Henri de Gand, Gui du Carmel, Guillaume de Ware, Adam Wodeham et d’autres qui
combattent saint Thomas et de les résoudre par les paroles de saint Thomas»’.

Cette “canonisation” ou sacralisation du texte a d’heureux effets. Elle est a
Porigine d’une exploration sans précédent du corpus thomasien. Elle explique aussi
I’apparition d’un premier effort de critique historique, motivé d’une part par le souci
de résoudre les contradictions du corpus thomasien - ¢’est la perspective des “concor-
dances” - et d’autre part par la recherche de I’authentique position thomasienne. Par
exemple, Jean Cabrol résout souvent les difficultés exégétiques en recourant a I’idée

¢ «[llud argumentum fuit occasio haeresis Wiclefistarum, quae noviter in Anglia pullulavit, cui ma-
gnum fomentum praestant et praestiterunt verba Scoti in hac materia» (Defensiones, In ui Sent., d. 5, q. 3,
a. 3, t. v, 103 b). Sur cette interférence des questions d’orthodoxie religieuse en philosophie, cf., par
exemple, Z. KALUZA, La crise des années 1474-1482: Uinterdiction du nominalisme par Louis x1, dans
M.J.F.M. HOENEN - J.H.J. SCHNEIDER - G. WIELAND (edd.), Philosophy and Learning. Universities in the
Middle Ages, Brill, Leiden—-New York—Kéln 1995, pp. 293-327 [pp. 298 ss].

" L’expression est de Z. KALUZA, Les débuts de I’albertisme tardif (Paris et Cologne), p. 228.

¥ Cf. M.-D. CHENU, ‘Maitre’ Thomas est-il une ‘autorité’? Note sur deux lieux théologiques au
X1V siecle, dans “Revue thomiste” 30 (1925), 187-194.

? «Sed antequam ad conclusiones veniam, praemitto unum, quod per totam lecturam haberi volo
pro supposito, et est quod nihil de proprio intendo influere, sed solum opiniones quae mihi videntur de men-
te 5. Thomae fuisse recitare, nec aliquas probationes ad conclusiones adducere praeter verba sua, nisi ra-
ro. Obiectiones vero Aureoli, Scoti, Durandi, Joannis de Ripa, Henrici, Guidonis de Carmelo, Garronis,
Adam et aliorum sanctum Thomam impugnantium propono locis suis adducere et solvere per dicta s. Tho-
mae» (Defensiones, In I Sent., prol., q. 1, t. 1, p. 1).



228 PARTE SECONDA

d’une évolution entre le Scriptum et la Somme de théologie. Cette valorisation du tex-
te se traduit aussi par un immense travail d’indexation du corpus thomasien, dont la
Tabula aurea de Pierre de Bergame, enrichie par Ambroise Coradi d’ Allemagne, res-
te le monument majeur, avec son index des conclusiones, sa concordance et son index
des lieux scripturaires.

2.2. Le thomisme scolaire

Mais en fait - et ¢’est mon second point - la perspective de la Tabula aurea est
avant tout celle d'une mise en forme pédagogique du corpus thomasien ou, pour le di-
re autrement, elle est le signe que se met en place un thomisme de manuel.

Certes, au Moyen Age, la recherche et I’enseignement sont inséparables et, par
exemple, les Quaestiones disputate de saint Thomas représentent a la fois un exercice
pédagogique et la fine pointe de sa recherche théologique. Mais le fait est qu’au xve
siecle, 1’enseignement tend & se réduire a la pure transmission d’un savoir déja consti-
tué, pour ne pas dire fossilisé. Il fallait donc adapter le corpus thomasien a cette pers-
pective. :

Aussi les résumés a visée pédagogique se multiplient-ils. Henri de Gorcum, par
exemple, le chef de file du thomisme colonais, excelle dans ce genre littéraire. On lui
doit, par exemple, des Quaestiones in Summam Sancti Thomae ou Compendium Sum-
mae Theologiae". C’est en effet dans ce contexte que se comprend 1’apparition des
tout premiers “commentaires’” de la Somme de théologie. La substitution de la Somme
aux Sentences comme texte de base est sans doute un tournant décisif, mais il ne faut
pas majorer |’intérét de ces premiers commentaires. Ceux que j’ai pu consulter, com-
me celui d’Henri ou comme les Copulata de Laurent Gervais, ne sont guere en fait que
des résumés tres scolaires.

2.3. La référence a la tradition thomiste

Un troisieéme élément témoigne de la mise en place d’un thomisme d’école: la
référence croissante a une tradition “thomiste” d’interprétation de saint Thomas. Etre
thomiste, c’est non seulement se référer au corpus thomasien, mais c’est s’y référer a
travers un corpus d’interprétation bien déterminé.

Le phénomene n’est pas général et il ne manque pas de farouches partisans du
solus Thomas, ou Thomas sui interpres (Jean Cabrol, Dominique de Flandres...)! En
outre, il y a une évolution dans le temps. Elle est nette par exemple entre les Defen-
siones de Cabrol et le Clipeus de Pierre Schwarz, a la fin du siécle. Jean Cabrol connait
et cite des auteurs que nous considérons comme thomistes (Bernard de Gannat, Hervé

* Cf. A.G. WEILER, Heinrich von Gorkum ({ 1431). Seine Stellung in der Philosophie und der
Theologie des Spdtmittelalters, Benziger, Einsiedeln 1962, pp. 130-137; E. HOHN, Kéln als der Ort der ers-
ten Kommentare zur “Summa theologiae” des Thomas von Aquin, dans W.P. ECKERT (ed.), Thomas von

Agquino. Interpretation und Rezeption (Studien und Texte), Matthias-Griinewald-Verl., Mainz 1974, pp.
641-655 [644-646].



SERGE-THOMAS BONINO 229

de Nédellec, Jean de Naples...), mais rien n’indique qu’ils jouissent chez lui d’un sta-
tut privilégié, ni comme exégetes de saint Thomas ni comme continuateurs de sa pen-
sée. Par contre, pour I’auteur du Clipeus, 1'existence d une école thomiste constituée
est un donné de fait. Non seulement il utilise trés souvent le substantif pluriel thomiste
mais |’expression de scola thomistarum apparait explicitement chez lui (11, 44). Dans
son Prologue, Pierre Schwarz annonce «qu’il introduira ce qu’il aura jugé bon d’ajou-
ter aux sentences de Thomas a partir d’autres auteurs, pour que I’ouvrage soit abondant
et complet... J’ai suivi, poursuit-il, les hommes trés célebres de 1’ordre des précheurs:
Albert de Cologne, qu’on appelle couramment le Grand, Hervé le Breton, trés percant,
Pierre de la Palu, Guillaume de Maricalm, Jean Cabrol, de Toulouse, et Jean de Naples,
ainsi que les autres docteurs illustres du méme Ordre, dont on peut retirer beaucoup de
lumiére sur les livres et la doctrine du saint Docteur»'. Ce texte appelle deux re-
marques. Primo, malgré cette derniére affirmation, il est rare que Pierre recoure a ces
auteurs pour interpréter le texte de saint Thomas (dont, a vrai dire, il n’a pas une
connaissance approfondie). 11 les utilise plutét pour mettre en forme la pensée suppo-
sée du maitre et pour la prolonger dans les questions nouvelles. Secundo, Pierre
Schwarz identifie purement et simplement I’école thomiste avec I’école dominicaine.
Ainsi, a propos de I'unité de 1'universel réel, il écrit: «Telle est I’opinion de tous les
thomistes, & savoir d’Hervé, de Durand, de Pierre de la Palu, de Thomas Holkot 1’an-
glais, de Bernard Lombardi, de Guillaume de Maricalm et de Capreolus»*. Annexer au
thomisme Durand de Saint-Pourcain, qui cristallisa 1’opposition des thomistes, ou en-
core Robert Holkot (7 1349) qui répudia vigoureusement 1’ aristotélisme, releve d’un
tour de force qui en dit long sur le rapport pensée-institution!

En fait, plusieurs des auteurs mentionnés comme membres de I’école dominicano-
thomiste n’ont dans le Clipeus qu’un rdle insignifiant, mais I’accumulation des autorités
est un exercice dont nos auteurs sont extrémement friands. Ainsi, dans la controverse sur
I"immaculée conception, Vincent Bandelli publie vers 1480 un Traité sur la pureté sin-
guliére et les prérogatives de notre Sauveur Jésus-Christ a partir de [’autorité de 260
docteurs trés illustres (Tractatus de singulari puritate et praerogativa Salvatoris nostri
lesu Christi ex auctoritate 260 doctorum clarissimorum)! Tous comptes faits, Pierre
Schwarz ne se réfere de facon privilégiée qu’a trois auteurs: Hervé Nédellec, Jean Cabrol
et le mystérieux Guillaume de Maricalm, dont nous ignorons absolument tout.

Les références, nombreuses, & Jean Cabrol témoignent du succes rapide des De-
fensiones dans les milieux thomistes. D’abord en Italie, ou parait des 1483/84, Ieditio

"' «Postremo vero subiiciam que ad ipsius THOME sententias ex aliis auctoribus adiicienda esse de-
legerim ut opus habeam copiosum pariter atque perfectum. Sectatus sum quidem ex ordine predicatorum
celebratissimos viros ALBERTUM COLONENSEM quem vulgo magnum appellatur, HERVEUM BRITONEM acutis-
simum PETRUM DE PALUDE, GUILIELMUM DE MARICALMO, TOANNEM CAPREOLI, tholosanum, ac IOANNEM NEA-
POLITANUM, ceterosque professionis eiusdem doctores illustres quibus in sancti doctoris libris [?] atque
doctrina plurimum luminis enanscici potest» (Clipeus tomistarum, Venetiis, 1481, f. 1v.).

* «De hoc est opinio omnium thomistarum, scilicet herphei, durandi, petri de palude, Thome an-
glici holkot, bernardi lombardi, guilielmi de maricalmo. Et capreoli» (1, 22).



230 PARTE seconDpa

princeps, et ol les Defensiones font I’ objet de plusieurs adaptations: I’ Epitoma de Paolo
Barbo ou I’ Opus in Capreolum (1497) de Silvestre Prierias. Dans son Conflatum (1519),
Silvestre Prierias reconnait que Jean Cabrol «est le pére de tous les théologiens de notre
temps et celui dont tous les thomistes d”aujourd hui tiennent tout ce qu’ils ont de bon»".

Méme succés en Europe centrale. Un document de la fin du xve siécle atteste qu'un
certain docteur Magnus Hundt assurait & Leipzig une lectio Capreoli, un cours  partir des
Defensiones de Jean Cabrol! Schwarz, quant 4 lui, qualifie Cabrol de doctor novus et de
veracissinmus interpres sancti... doctoris (1, 10). 1l n’hésite pas a le plagier purement et
simplement, par exemple sur la question de la distinction de 1’étre et de 1’essence (1, 32).

Pourtant la source principale et omniprésente de Pierre Schwarz, aprés saint Thomas
(et peut-étre hélas avant), est Hervé de Nédellec que Pierre suit de fagon quasi-systéma-
tique. Méme sur la question de I’étre et de I’essence ot Hervé tient une position atypique
dans la tradition thomiste, Pierre garde une attitude de profond respect: «Je ne veux pas
combattre 1’opinion de ce docteur car elle semble assez fondée en raison et ne semble en
rien contraire aux affirmations des saints et des philosophes et conforme 2 la raison. Il y a
toutefois une autre opinion solennelle, celle du saint Docteur que suit I'école communes» ",

Cette présence massive d’Hervé' - et la concurrence entre un thomisme cabro-
lien et un thomisme nédellecien - est d’ailleurs un des traits majeurs du thomisme de
la seconde moitié du xve siecle. Si, par exemple, Silvestre Prierias, ne ménage pas son
admiration pour le toulousain, il confesse sa préférence pour Hervé"".

2.4. Conflits d’école et concordisme

Indivisum in se, divisum ab alio. Sil’indivision interne de 1’école thomiste est su-
Jette a caution, sa division d’avec les autres écoles est un facteur déterminant de son
identité. A cet égard, le Clipeus de Pierre Schwarz offre un bon apercu de la cartogra-
phie doctrinale du xve siécle, vue par un thomiste. Grosso modo, la division fondamen-
tale est celle qui passe entre les moderni et 1a schola antiquorum (qui forme par contras-
te un tout, de sorte que I’expression opinio communis scholae antiquorum est trés fré-
quente). Le camp des antigui est cependant loin d’étre uniforme. Pour réalistes qu’ils

" Conflatum, f. 286v, cité par M.M. TAvuzzi, Prierias. The Life and Works of Silvestro Mazzolini
da Prierio, 1456-1525, Duke University Press, Durham (N¢) and London 1997, p 3.

* «Sust yn den andern zween uffentlichen lection aus testamenten vorsoldet, als lectio Capreoli, dy der
her doctor Magnus Hundt hay gelesen, und beati Thome, die der her doctor Jheronumus itzt list, ist basher keyn
vleys gespart noch gebrechen gewest» (Rapport de la faculté de théologie au duc, Urkunduenbuch der Univer-
sitdt Leipzig, n° 278, cité par G. LOHR, Die Dominikaner an den deutsche Universititen am Ende des Mittelal-
ters, dans Mélanges Mandonnet, t. 2, (Bibliotheque thomiste) Vrin, Paris 1930, pp. 403-435 [p. 427]).

** «Opinionem doctoris huius nolo impugnare quia satis rationabilis videtur et in nullo videtur dic-
tis sanctorum et philosophorum contraria consonaque rationi. Est tamen alia solennis opinio videlicet doc-
toris sancti quam communis sequitur scola» (1, 32).

*® Cf. M. Tavuzzi, Herveus Natalis and the philosophical Logic of the Thomism of the Renaissan-
ce, dans “Doctor Communis” 45 (1992), 132-152.

" Hervé «qui cognomen sibi subtilissimi nec immerito vendicavit, ut sua opera testantur, et quem
ibique inveni meo iudicio profundissime s. Thome mentem penetrasse... Post hunc nobilissimum Thomis-
tam venit lo. Capreolum, qui tametsi Herveo par ingenio non fuerit, fuit tamen praestantissimus doctor et
acerrimus defensor s. Tho.» (Cf. Conflatum, f. 110r, cité par M. TAvuzzi, Prierias, pp. 172-173).



SERGE-THOMAS BoNINO 231

soient, les scotistes sont généralement tenus en grande suspicion. Sont-ils d’authen-
tiques aristotéliciens? Le rapport entre thomistes et albertistes - que, curieusement, Pier-
re Schwarz semble ignorer - est plus complexe. Dans le conflit colonais entre I’ albertis-
me et le thomisme, ce sont les albertistes qui exacerbent les différences alors que les tho-
mistes préchent la concordance. De méme, dans une étude que je viens de consacrer a la
place d’ Albert dans les Defensiones, il m’est apparu que Jean Cabrol favorisait une lec-
ture concordiste de I’oeuvre d’ Albert dans I’espoir de mettre en place, face aux moder-
ni, un front aristotélicien commun'®,

Mais cette stratégie concordiste n’est pas sans danger. Elle empéche par
exemple Cabrol de saisir ’originalité de 1’albertisme, au risque, pour lui, d’en absor-
ber sous couvert de péripatétisme commun certaines orientations néoplatonisantes
(par exemple, 1'idée d’un ordre propre des essences) peu compatibles avec la méta-
physique de saint Thomas. Entre le souci de dégager la spécificité du thomisme et les
charmes de la philosophia perennis il fallait sans doute choisir.

3. ASPECTS DOCTRINAUX

Cette nouvelle figure du thomisme dont j’ai esquissé quelques traits n’est pas
sans conséquence sur ses orientations proprement doctrinales. La premicre est la mi-
se en place systématique d’une philosophie aristotélo-thomiste.

3.1. Mise en place d’une philosophie aristotélo-thomiste

Dominique de Flandres est I’auteur, dans les années 1460-70, d’une Summa di-
vinae philosophiae qui peut étre considérée comme le premier Cursus philosophicus
thomiste. Dans le prologue - qui se calque sur celui de la Somme de théologie - Do-
minique exprime bien son intention: «Comme le Docteur de la vérité catholique com-
mence 13 oil s’arréte le métaphysicien, celui qui n’a pas été formé en métaphysique ne
recevra jamais le nom de véritable théologien... Considérant donc que les novices en
théologie sont souvent entravés par I'ignorance de la métaphysique, nous essayerons,
confiant dans le secours divin et selon que la matiére le permet, de dégager brieve-
ment ce qui concerne la métaphysique, en suivant I’ ordre que le glorieux docteur saint
Thomas d’Aquin a voulu suivre dans sa Métaphysique en expliquant de facon angé-
lique le texte du Philosophe»”.

*S. TH. BONINO, Albert le Grand dans les Defensiones de Jean Cabrol (11444), Contribution a la
recherche sur les origines de I'albertisme tardif, dans “Revue Thomiste” 99 (1999), 369-425.

" «Quia catholicae veritatis doctor incipit ubi metaphysicus desinit, qui in metaphysica non fuerit
eruditus nequaquam verus theologus predicabitur... Considerantes igitur sacre theologie novitios ex igno-
rantia meytaphysice plurimum impediri, tentabimus eo ordine quo gloriosus doctor sanctus Thomas de
Aquino in sua metaphysica textum philosophi angelici [angelice?] declarandoe procedere dignatus est cum
confidentia divini auxilii, secundum quod materia patietur, ea que ad metaphysicalia pertinent breviter
enucleare» (DOMINIUS DE FLANDRIA, Quaestiones super XII libros Methaphysicae, Venetiis 1499).



232 PARTE SECONDA

Ce petit texte appelle deux réflexions. Primo, Dominique manifeste un sens tres
vif de la continuité entre théologie et philosophie et souligne en conséquence la né-
cessité d’une bonne métaphysique pour entrer en théologie. A la méme époque, un
théologien séculier de Paris, Gilles Charlier (T 1472, Aegidius Carlerius), délivre un
vibrant éloge de 1’ Aquinate, dans lequel - signe des temps - il souligne avant tout la
maniére admirable dont saint Thomas a su mettre la philosophie au service de la théo-
logie et de la défense de la foi™.

Secundo, si on fait abstraction des commentaires au De ente et essentia ou a
d’autres opuscules philosophiques attribués a I’ Aquinate, le genre littéraire qu’adopte
la philosophie thomiste au XV* siécle est celui du commentaire des oeuvres d’ Aristo-
te ou plutdt du commentaire du commentaire thomasien des oeuvres d’Aristote. Par
exemple, la Summa de Dominique de Flandres s’intitule aussi Quaestiones in XiI li-
bros Metaphysicorum et se présente comme un commentaire suivi, par maniére de
questiones, de la Métaphysique d’ Aristote. Il en va de méme pour I’oeuvre majeure de
Paul Barbo Soncinas, les Quaestiones metaphysicales super divina sapientia Aristo-
telis, et pour bien d’autres travaux... Bref, la philosophie qu’élaborent et systématisent
nos thomistes est fondamentalement la philosophie d’ Aristote baptisée par saint Tho-
mas - un aristotélo-thomisme.

Dans cette perspective, saint Thomas apparait comme le commentateur par ex-
cellence d’Aristote. Quis_fidelior in exponendis libris Aristotelis? demande rhétori-
quement Gilles Charlier, et Jean Teinturier lui décerne le titre de Praecipuus librorum
Aristotelis commentator (principal commentateur des livres d’ Aristote). Aucune rup-
ture entre I’ aristotélisme et le christianisme. Ainsi, lorsque Jean Letourneur commen-
te le livre x de I’ Ethique, o est abordée la question délicate de la béatitude, il n’hési-
te pas a injecter dans son commentaire des articles entiers du traité de la béatitude
dans la Ia-1ae. Par la grice de saint Thomas, 1’aristotélisme devient done I’infrastruc-
ture naturelle de la théologie chrétienne.

3.2. Une théologie de controverse

Cette théologie, au xve siecle, a pourtant le souffle court: elle tend 4 délaisser
la synthése pour s’absorber dans 1’apologétique et surtout dans la controverse. En ef-
fet, la production théologique, a part les ouvrages strictement pédagogiques, se réduit
a des traités sur des points particuliers controversés. L histoire de la théologie tho-
miste au XV* siecle est marquée par trois controverses majeures:

« La premiére en importance est la question ecclésiologique. Le Grand Schis-
me, comme on sait, est & I’origine d’un débat de fond sur la place du pape dans I'Egli-
se qui se cristallise dans I’opposition entre conciliarisme et pontificalisme. Les au-
teurs thomistes participent abondamment au débat - comme le confirment de récents

® Le texte de cet éloge se trouve en S. SWIEZAWSKI, Note sur le ‘Commentaire des Sentences’ de
Gilles Charlier, dans “Mediaevalia Philosophica Polonorum™ 10 (1961), 77-86 [84-85]. Il est reproduit par
Z. KAaLUZA, Les débuts de I'albertisme tardif (Paris et Cologne), p. 236: «Hic orizon philosophorum theo-
logorum fecit utraque unums.



SERGE-THOMAS BONINO 233

travaux publiés par le Grabmann-Institut sur Raphaél de Pomassio, Julien Tallada,
Henri Kalteisens, Antoine de Cannara - et ils adoptent pour la plupart (et en accord
avec I’ Aquinate) une position franchement pontificaliste. C’est le cas des dominicains
Jean de Torquemada, I’auteur de la premiére Summa de Ecclesia, ou encore de Jean
de Montenero (T 1445/46)... Cette défense théologique de la papauté a pour effet de
nouer - ou en tous cas de renforcer - I’alliance entre Rome et la théologie thomiste, qui
sera aussi un trait du thomisme classique. Le thomisme apparait de plus en plus com-
me la théologie la plus apte a assurer la défense théorique des prérogatives du pontife
romain. Faut-il s’étonner que Nicolas v (1447-1455) décide de solenniser la féte de
saint Thomas 2 Rome par une Messe 4 Santa Maria sopra Minerva et par une séance
académique ou sera donné chaque année un panégyrique du saint docteur...?”

* Une deuxiéme controverse concerne I'immaculée conception de la Vierge. Je
n’insiste pas, puisque le prof. Horst traite ici méme, mieux que je ne puis le faire, cet-
te question.

* Une troisieme controverse, la controverse sur le Précieux-Sang, ¢’est-a-dire
sur le statut du sang du Christ pendant le Triduum, est de moindre ampleur. Mais elle
révele bien la face obscure de la théologie d’école, i savoir I’exacerbation de la rabies
theologica, le primat des aspects institutionnels des controverses sur leurs enjeux
théologiques.

4. CONCLUSION

L’histoire du thomisme au XV* siécle manifeste bien les grandeurs et les mi-
séres d’une théologie d’école. Sa grandeur, généralement non théorisée, réside dans sa
structure méme: la théologie d’école est une théologie de structure fondamentalement
traditionaliste qui fait vraiment droit a la dimension communautaire, institutionnelle
et historique de I’acte théologique. Mais une théologie de structure traditionaliste si
elle n’est pas animée de I’intérieur par un certain élan intellectuel et spirituel est ex-
posée a une triple tentation:

* La premicre est de s’en tenir a la répétition mécanique du méme, ce qui
d’ailleurs ne va pas sans dénaturer la source que I’on prétend préserver.

* La deuxieme est d’engendrer un certain scepticisme. Quel est en effet le degré
d’engagement intellectuel réel d’un auteur qui aligne des séries d’opinions divergentes
et se détermine souvent pour I'une ou I’autre en fonction de critéres extrinséques?

* D’ou Ia troisiéme tentation, la plus dangereuse, qui est de subordonner la pen-
sée a I'institution. Parfois méme de réduire 1’exercice de la pensée au jeu institution-
nel, ce qui conduit a transformer la théologie en idéologie.

* Cf. I.W. O'MALLEY, The Feast of Thomas Aquinas in Renaissance Rome. A neglected Document
and its Import, dans “Rivista di storia della Chiesa in Italia” 35 (198 1), 1-25.



234 PARTE SECONDA




RTLu V (2/2000), 235-254 235

Fare teologia tra
Quattrocento e Cinquecento.
Alcune linee programmatiche
di studio

Franco Buzzi
Biblioteca Ambrosiana (Milano)

Quanto piu si studia la situazione della teologia tra Xv e xVI secolo, tanto pil ci
si avvede della complessita del discorso. Gli schemi prefissati e i luoghi comuni ca-
dono non appena vengono posti seriamente a confronto con la ricca messe di dati, pro-
gressivamente offerti dalla pubblicazione delle fonti e resi accessibili, in una certa mi-
sura, anche dalla vasta letteratura sull’argomento.

Qui di seguito voglio limitarmi soltanto a indicare alcune linee principali di ri-
cerca, insomma alcune piste che potrebbero essere seguite, ma che ovviamente po-
trebbero anche essere messe in discussione, da parte di chi intendesse dedicare i suoi
sforzi a questo meraviglioso periodo storico di grande transizione. Lo spirito con cui
affronto I’argomento non & pertanto sostenuto dall’intenzione di una particolare acri-
bia analitica, ma mira soltanto a individuare alcuni settori principali o blocchi di in-
dagini che, a mio modesto avviso, meriterebbero qualche speciale approfondimento.
Alimentando sia pure minimamente quest’esposizione con qualche preciso e dovero-
so riferimento ora ai testi ora alla bibliografia, mi propongo soprattutto di mettere in
evidenza alcuni atteggiamenti di fondo, vale a dire alcune impostazioni metodologi-



236 PARTE SECONDA

che che complessivamente determinano, in questo particolare contesto storico, modi
senza dubbio diversi di fare teologia.

Grosso modo prenderd in considerazione quattro ambiti principali di interesse:
(1.)la tarda scolastica quattrocentesca; (2.) la teologia umanistica; (3.) I’apologetica tra
“umanesimo” e “modernita”; (4.) la teologia controversistica. E chiaro che non si trat-
ta di quattro discorsi totalmente estranei I'uno all’altro. Anzi, uno dei risultati princi-
pali di questa indagine provvisoria sara proprio la conferma che, nei due secoli presi in
esame, esiste un’osmosi costante tra metodi teologici di per sé assai diversi gli uni da-
gli altri. Sicché, fatta salva la novita della Riforma - che ovviamente non puo determi-
nare in nessun modo ante litteram la situazione della scolastica quattrocentesca, men-
tre d’altra parte resta assodata la liceita di una ricerca che intenda stabilire alcuni tratti
del percorso inverso -, risulterd manifesto che la tarda scolastica non ha ignorato 1’u-
manesimo; che I’apologetica ispirata all’'umanesimo non ha ignorato la scolastica; co-
si come, d’altra parte, la controversistica ha continuato a nutrirsi abbondantemente del-
le tradizioni di scuola, ispirandosi al tempo stesso, in modo affatto determinante, all u-
manesimo o per lo meno mettendone a frutto i prodotti. Anzi, qui bisognerebbe
aggiungere, per completezza, che I’opposizione della Riforma all’'umanesimo non si &
verificata senza una profonda assunzione - da parte protestante - oltre che di una certa
sensibilita, anche di alcune metodologie e di alcuni principi messi in circolazione dal-
I’umanesimo. Ma questo ¢ un tema che esula dalla nostra attuale ricerca.

Invece, prima di procedere, deve essere espresso un grazie sincero e aperto a
Evangelista Vilanova, per la cura e la consumata sensibilita con cui ha intrecciato, sia
pure in modo incipiente e sintetico, i temi che ci accingiamo a esporre. Egli ha evita-
to di cadere nel rischio di una facile esposizione superficiale; al contrario, senza per-
dere nulla in chiarezza, ha saputo suscitare e mantenere vivo nel lettore della sua ope-
ra il senso della reale complessita che attraversa il periodo storico da lui presentato'.

1. LA TARDA SCOLASTICA QUATTROCENTESCA

E nota a tutti la proliferazione degli indirizzi teologici alla fine del Quattrocen-
to. In tono palesemente canzonatorio Erasmo e molti altri umanisti suoi contempora-
nei nominano spesso queste scholae, parlando di albertisti, tomisti, scotisti, occamisti,
ma talvolta anche di bonaventuriani, anselmiani, agostiniani e gabrielisti. Nondimeno
1 tre indirizzi teologici principali ai quali si ispiravano, in modo diverso, le varie uni-
versita dell’epoca erano soprattutto il tomismo, lo scotismo e il nominalismo. Tomi-
smo e scotismo rientravano nella cosiddetta via antigua, mentre il nominalismo, inau-
gurato da Ockham, costituiva la cosiddetta via moderna. Gli ordini religiosi che so-

' E. VILANOVA, Storia della teologia cristiana, vol. 1t: Preriforma, Riforma, Controriforma, Borla,
Roma 1994 (orig. spagnolo: Herder, Barcelona 1989). Notevoli e accurati spunti sono pure offerti da G. Oc-
CHIPINTI (ed.), Storia della teologia, vol. i: Da Pietro Abelardo a Roberto Bellarmino, Edizioni Dehonia-
ne, Roma-Bologna 1996.



Franco Buzzl 237

stanziavano la scuola tomista e scotista erano, parlando ovviamente sempre in termi-
ni generali, rispettivamente i domenicani e i francescani, mentre gli altri ordini aderi-
vano pilt 0 meno - e in maniera alterna, nei tempi e nei luoghi, oltre che in particolari
ambiti dottrinali - a queste tre principali scuole di pensiero’.

Tuttavia qui non intendo addentrarmi in maniera particolare negli sviluppi del-
le diverse scuole. Ricorderd soltanto il carattere pill generale e tipico di questa teolo-
gia scolastica complessivamente considerata. Essa non ha nulla di creativo e nulla di
geniale. Si limita per lo pili a commentare in modo ripetitivo, vuoi i quattro Libri del-
le Sentenze di Pietro Lombardo, vuoi - soprattutto a partire dalla seconda meta del
Quattrocento - gli scritti dei due massimi rappresentanti della scolastica del X111 seco-
lo: Tommaso e Scoto. Ovviamente la via moderna & votata al commento dei nomina-
listi, in particolare di Ockham. Nonostante tutti i suoi limiti (assenza di creativita,
scarsa profondita, gusto eccessivo per le questioni pilt minuscole e marginali, inutile
formalismo dispersivo, discutibili procedimenti riassuntivi e semplificazioni arbitra-
rie, noiosa ripetitivita...), si deve riconoscere a questa tradizione scolastica il merito
di avere tramandato un patrimonio dottrinale che altrimenti ben difficilmente si sa-
rebbe potuto conservare. D’altra parte, anche questo aspetto positivo non fu esente da
pecche e insufficienze, se si pensa per esempio a quanto & accaduto per la tradizione
scotista, sia perché il pensiero del Dottore sottile era scolasticamente meno facile da
assimilare del pensiero di Tommaso, sia perché la tradizione manoscritta di cui pote-
vano disporre i maestri scotisti era gia all’origine molto compromessa e bisognosa di
quegli interventi critici che iniziarono soltanto con I’edizione Wadding e che in parte
danno ancora oggi molto filo da torcere agli studiosi della “Commissio Scotistica’™.

Qui invece voglio richiamare 1’attenzione solo su alcuni personaggi del XV se-
colo, i quali - sia per la loro sensibilita sia la loro vasta formazione, ma forse anche per
la loro inquietudine spirituale -, pur facendo pienamente parte della tradizione scola-
stica nella quale si erano formati ed erano cresciuti, sono rimasti aperti a stimoli cul-
turali e spirituali provenienti da diverse altre parti.

E il caso per esempio di Dionigi il Certosino (1402/3-1471), propriamente van
Rijkel o Ryckel (dal nome del luogo di nascita). Questi frequentd in gioventi i “Fra-
telli della vita comune” di Zwolle, dove ebbe modo di leggere e assimilare le opere di
Jan van Ruysbroeck. Poi si immatricold all’Universita di Colonia (1421-25), vi fre-
quento i corsi nella via antiqua di san Tommaso e divenne magister artium. Dopo
questo periodo di formazione, entro nella certosa di Roermond, dove pensava di poter
soddisfare la propria sete mistica. Qui trascorse quasi tutta la sua vita, dedito alla pre-

? Per la documentazione su questo argomento, relativo alle scuole, agli studia dei vari ordini, al cur-
riculum e ad alcune tematiche teologiche specifiche, vedi in modo sintetico F. Buzzi, La teologia tra Quat-
tro e Cinquecento. Istituzione scolastica, indirizzi e temi, “La Scuola Cattolica”, 127 (1999) 357-413, pros-
simamente anche, migliorato e corretto, in Ip., Teologia e cultura cristiana tra xv e xvi secolo, Marietti, Ge-
nova 2000.

* Su tutta la questione si veda la grandiosa introduzione anteposta all’edizione critica vaticana tut-
tora in corso: loannis Duns Scoti opera omnia... studio et cura Commissionis Scotisticae..., Typis Poly-
glottis Vaticanis, Civitas Vaticana 1950 ss., 1, pp. 3#-329%,



238 PARTE SECONDA

ghiera e alla compilazione di opere di vario genere. Oltre agli scritti spirituali e ai
commenti alla Scrittura, merita un cenno del tutto speciale la sua opera teologica piit
significativa, vale a dire il suo commento ai Libri delle Sentenze di Pietro Lombardo.
E infatti singolare I’ operazione intrapresa da Dionigi. Anch’egli, come tutti gli scola-
tici, fa ricorso ai commenti dei grandi maestri al Lombardo. Tuttavia, citando le ope-
re degli altri, la sua preoccupazione non € polemica o dialettica o particolarmente cri-
tica. Dionigi non & né un sistematico, in senso forte, né uno speculativo; egli & piutto-
sto un contemplativo che si compiace della verita dovunque essa si trovi. Di fatto
annovera, tra le molte autorita che cita, Alberto e Tommaso, Alessandro e Bonaven-
tura, mentre non consente in nulla con Duns Scoto.

Il doctor authenticus rimane quasi sempre per lui Tommaso d’ Aquino, con il
quale egli nella stragrande maggioranza dei casi si dichiara d’accordo. Cio che giova
qui notare ¢ la particolaritd metodologica di questo commento al Lombardo. In un cer-
to senso si potrebbe dire che cio che il Lombardo fece nei confronti della tradizione
patristica precedente, lo fece pure Dionigi nei riguardi della tradizione scolastica che
lo precedette. Egli costrui, attorno al testo del Lombardo che intese commentare, una
specie di “catena” di testi desunti dai principali commentatori scolastici dei quattro Li-
bri delle Sentenze. Dietro tale scelta, c’é certamente il carattere di Dionigi, ma anche
il disgusto e una certa stanchezza per le discussioni di scuola giudicate superflue, se
non addirittura dannose, per raggiungere il fine vero della teologia, il quale consiste
nel far vivere della pacifica contemplazione della verita 1’'uvomo che & in cammino ver-
so la patria. Come non vedere in questo atteggiamento sereno e contemplativo, in que-
sta amorosa fatica della compilazione dei testi desunti dalla pil pura tradizione orto-
dossa, una profonda esigenza di vita spirituale che gli derivava con ogni probabilita,
oltre che dalla vita monastica sinceramente vissuta, anche dalla sua precedente for-
mazione nella spiritualita della devotio moderna?

Sarebbe davvero interessante approfondire in Dionigi gli aspetti che collegano
la sua concezione della teologia alla devotio moderna’. Come del resto ci pare del tut-
to da approfondire la questione relativa alla presenza di un certo gusto umanistico che
fa pure capolino tra gli interessi di Dionigi: il suo apprendimento, da giovinetto, non
solo del greco, ma anche dell’ebraico e dell’arabo.

Regnerus Richardus Post, in un libro che ha fatto epoca’, ha cercato di attenuare
I'importanza che la devotio moderna avrebbe avuto nella diffusione dell’'umanesimo. E
pacifico che non fu lo scopo della devotio moderna quello di diffondere 1'umanesimo,

* E indubbiamente importante osservare come Dionigi non si accontenti di disquisire sulla natura
della teologia nei termini pitl tradizionali («se sia scienza» e «se sia scienza pratica o speculativa»), cio che
per altro fa (vedi DIONYSIUS CARTUSIANUS, Opera omnia |...], cura et labore monacorum sacri ordinis car-
tusiensis, favente Pont. Max. Leone x11, 43 voll,, Typis Cartusiae Sanctae Mariae de Pratis, Monstrolii-Tor-
naci 1896-1913, vol. 19, pp. 58-74), ma discute anche su la teologia intesa come “scientia inflammativa et
affectiva” (ivi, p. 73), oppure richiamandosi a Dionigi Areopagita fa I’elogio della “theologia symbolica” e
della “theologia mystica” (ID., Opera omnia, vol. 33, p. 120).

*R. R. Post, The Modern Devotion. Confrontation with Reformatio and Humanism, Brill, Leiden 1968.



Franco Buzzi 239

ma ci sembra altrettanto indiscutibile che, questo vasto movimento spirituale, in vista
del raggiungimento dei propri scopi (la possibilita di una vita santa, offerta a tutti, tra-
mite la lettura e la meditazione della Sacra Scrittura), contribui di fatto anche alla diffu-
sione dell’umanesimo. Del resto gia Helmar Jughans, nella sua puntuale recensione al
libro di Post®, ha messo in giusta evidenza anche i limiti di validita delle tesi innovatrici
del libro da lui recensito. In particolare - osserva giustamente Junghans - Post ha trascu-
rato di prendere in considerazione proprio quel periodo che sarebbe pit fecondo e cari-
co di sorprese per chi volesse studiare le relazioni intricate intercorse tra devotio moder-
na e umanesimo, vale a dire gli anni che vanno dal 1485 al 1500.

Ora, questa osservazione risulta particolarmente stimolante per tutti coloro che,
a proposito di due altre grandi personalita del tardo Quattrocento, Gabriel Biel ¢ Wes-
sel Gansfort, avvertono I’esigenza di mettere ancor pil a fuoco i rapporti complessi in-
tercorsi tra tarda scolastica, devotio moderna e umanesimo in quello scorcio di secolo.
Per quanto riguarda Gabriel Biel (T 1495) non si insistera mai abbastanza sul fatto che
egli, senza mai cessare di sviluppare un interesse spiccato per la teologia delle scuole,
tanto da passare alla storia come 1’ultimo dei grandi scolastici, per un lato non volle es-
sere un sostenitore fanatico del nominalismo (che anzi cerco di attenuare in una pro-
spettiva che armonizzasse Ockham con le altre principali correnti scolastiche), per un
altro seppe complessivamente elaborare un pensiero teologico che non si esaurisse in
mera speculazione, ma fosse capace di rimanere aperto ai problemi pratici della predi-
cazione e fortemente sensibile alle sincere esigenze della spiritualita del tempo, proprio
nella linea proposta dalla devotio moderna, un movimento di cui egli fece parte anche
con specifici compiti istituzionali. Risulta difficile, per non dire francamente impossi-
bile, scorgere nel suo metodo qualsiasi attenzione esplicita all’'umanesimo, ma non si
potra trascurare o sottovalutare il fatto che egli visse in una Tubinga che di li a poco si
sarebbe ufficialmente aperta alla presenza degli umanisti’, e che tra i suoi discepoli in-
contriamo uomini maggiormente dediti allo studio dei testi e quindi pit attenti al pro-
blema delle fonti, come per esempio Wendelin Steinbach (1454-1519), di cui restano
parecchi manoscritti di commento alle lettere di Paolo, e che a sua volta fu insegnante
di Johann von Staupitz (T dopo il 1522), il celebre maestro di Sacra Scrittura, a cui
Martin Luther fu debitore della propria fortuna come professore.

Un discorso a parte meriterebbe Wessel Gansfort (1419ca - 1489), che nel 1432
comincio a frequentare la scuola dei “Fratelli della vita comune” a Zwolle, presso la
quale rimase per circa diciassette anni, prima come studente e poi come insegnante di
latino e di logica. Anch’egli, come per altro il suo amico Gabriel Biel, si formo tanto
nella via antigua quanto nella via moderna, ma, a differenza del sistematico di Tu-
binga, acquisi anche una conoscenza seria del greco, dell’ebraico e dell’arabo, poten-
do cosi impostare il proprio pensiero teologico sul patrimonio rivelato conosciuto nel-

© H. JUNGHANS, Buchbesprechung, in “Luther-Jahrbuch™ 37 (1970), 120-124.
’ Basti pensare che I'umanista Heinrich Bebel comincio a insegnare a Tubinga nel 1496 ed ebbe tra
i suoi discepoli anche Ph. Melanchthon.



240 PARTE SECONDA

le lingue originali, senza per questo sottrarsi al compito speculativo ereditato dalla
grande scolastica. Anzi proprio questo impressiona e stimola chi legge le sue opere®:
in lui il tentativo di presentare i principali temi dogmatici recepiti dalla scolastica del
tempo - fin anche nei loro risvolti spirituali - si accompagna allo sforzo costante di
giustificare le tesi, desunte di volta in volta dalle scuole, con un particolare metodo bi-
blico ispirato alla preoccupazione umanistica della rigorosa fedelta filologica al detta-
to scritturistico.

E evidente che tutti questi autori - compreso in una certa misura lo stesso von
Staupitz con la sua Frommigkeitstheologie - non escono dall’alveo delle problemati-
che scolastiche, anche se mirano a evitare le classiche diatribe di scuola, per aprirsi in-
vece a un certo eclettismo non solo di contenuto, ma anche di sensibilita e di metodo
(che di volta in volta risulta essere pili 0 meno scolastico, umanistico e/o mistico-sa-
pienziale). Su questi punti di delicata intersezione tra i metodi dovrebbero moltipli-
carsi utilmente gli studi.

2. LA TEOLOGIA UMANISTICA

Nell’ambito di queste stesse intersezioni, almeno per alcuni aspetti, ci introdur-
rebbe lo studio del pensiero teologico di molti altri uomini che in tutta Europa furono
partecipi dell’avvento dell’umanesimo. Basti pensare, per esempio, all’operato in In-
ghilterra di un John Fisher (pil vicino al sapere scolastico) o di un John Colet (pit cri-
tico nei confronti della scolastica), entrambi amici di Thomas More e di Erasmo, il
maestro in senso compiuto dell’'umanesimo teologico.

Benché la letteratura sull’umanesimo abbia ormai assunto proporzioni non fa-
cilmente dominabili, dal punto di vista dell’'umanesimo teologico mancano ancora
studi specialistici oltre che d’insieme’, Nondimeno un forte contributo all’argomento
& stato offerto da Guy Bedouelle soprattutto per quanto riguarda il rapporto fonda-
mentale che collega gli umanisti alla Bibbia®.

Egli ha mostrato come I’approccio alla Bibbia da parte dell’umanesimo presen-
ti diverse tappe crescenti o gradini. All’inizio ci si preoccupa solo di glossare o anno-
tare il testo latino della Vulgata (Valla), individuando eventualmente anche qualche

# 81 veda I’edizione: WESSELI GANSFORTI GRONICENSIS, Opera, Toannes Sassius Typographus, Gro-
ningae 1614 (Facs.: B. de Graaf, Nieuwkoop 1966).

* In ogni caso, buoni risultati d’insieme sono stati raggiunti per quanto riguarda ’impatto dell’u-
manesimo sulla Riforma. Mi limito a segnalare tre autori di primaria importanza: M. GROSSMANN, Huma-
nismus in Wittenberg, 1486-1517, in “Luther-Jahrbuch” 39 (1972) 11-30; ID., Humanism in Wittenberg,
1485-1517, B. de Graaf, Nieuwkoop 1975; H. JUNGHANS, Der Einfluss des Humanismus auf Luthers
Entwicklung bis 1518, in “Luther-Jahrbuch™ 37 (1970), 37-101; ID., Der junge Luther und die Humanisten,
H. Bohlaus Nachfolger, Weimar 1984; L. W. Spi1z, The Renaissance and Reformation Movements, 2 voll.,
Concordia Publishing House, Saint Louis 1987% ID., Luther and German Humanism, Variorum, Aldershot
(Hampshire) 1996.

% Cfr G. BEDOUELLE, L’Humanisme et la Bible, in G. BEDOUELLE-B. ROUSSEL (edd.), Le temps des
Réformes et la Bible, Beauchesne, Paris 1989, pp. 53-121.



Franco Buzzi 241

vero e proprio fraintendimento della versione eseguita da Girolamo. In un secondo
momento nasce ’esigenza di stabilire il testo a partire dai codici in lingua originale di
cui si puo disporre. Appunto da qui scaturisce la necessita di apprendere le lingue bi-
bliche antiche e a questo scopo sorgono i vari collegi che intendono promuovere tale
tipo di formazione. Nascono, percio, tra gli altri: il “Collegio trilingue Sant’ Alfonso”
di Alcala, le cui origini risalgono al 1502; il “Collegio dei giovani greci”, affidato da
Leone X a Giovanni Lascaris e a Marco Musuro nel 1513; il “Collegium trilingue lo-
vaniense”, fondato nel 1517 per dare esecuzione alla volonta testamentaria di Gerola-
mo de Busleyden. Ovviamente al testo greco o ebraico perfettamente ristabilito si af-
fiancarono anche le nuove versioni latine. Tale fu, per esempio, il lavoro di nuova ver-
sione dall’originale greco che Faber Stapulensis intraprese nel 1512 per le lettere di
San Paolo. Analogamente si dica per il Novum Testamentum approntato da Erasmo
nel 1516. In questo caso assistiamo a un’edizione critica del testo greco, affiancata,
nella mente di Erasmo, non da una nuova versione dal greco, ma da una revisione del-
la Vulgata.

Questa seconda tappa, che prevede il ristabilimento del testo originale (ovvero
la pubblicazione critica dell’opera) e la sua traduzione latina, culmina perd nell’esi-
genza di illustrare i testi con i commenti dei grandi padri. Si spiega cosi anche I’enor-
me impulso dato alla pubblicazione delle opere dei Padri oltre che della Bibbia: Faber
Stapulensis - coadiuvato da Jodocus Clichtoveus - ed Erasmo trasformano Parigi (per
esempio, anche con I’aiuto degli editori Estienne) e Basilea (soprattutto grazie all’im-
pegno dell’editore Froben) in due fucine letterarie dalle quali escono in continuazio-
ne Bibbie ed edizioni critiche dei Padri della Chiesa (specialmente Origene, Gerola-
mo, Ambrogio e Agostino, Dionigi Areopagita e Gregorio Magno, ma anche Cipria-
no, Ireneo, Arnobio e Giovanni Crisostomo). Secondo questi umanisti i Padri sono i
migliori compagni di viaggio nella lettura della Bibbia.

Non consiste in ogni caso in questo I'ultima tappa dell’impegno umanistico
per la teologia, vale a dire: il ricorso ai testi da assimilare nelle lingue originali non
fu mai fine a se stesso. Piuttosto costitui, nel suo insieme, solo la prima tappa meto-
dologica per raggiungere, negli originali, quella densita di senso che risulta inevita-
bilmente sacrificata da qualsiasi traduzione. Invero la ricerca degli umanisti si
orientd, fin dall’inizio, all’ermeneutica, ciog alla scoperta del senso profondo della
rivelazione, per poterne vivere. E dato che la classica dottrina medievale dei quattro
sensi della Scrittura si era ormai ridotta a fornire un’interpretazione artificiosa e ste-
rile del testo biblico (anche per il gusto di una forzata e malsana proliferazione dei
sensi), gli umanisti andarono alla ricerca di un unico senso capace di sintetizzare e
unificare I’intero discorso della rivelazione. Ora, mentre Faber Stapulensis ritenne di
poter unificare I’insegnamento della Scrittura attorno all’unico senso letterale, che &
al tempo stesso spirituale, poiché attraverso la lettera & lo Spirito Santo a parlare e a
orientare a Gesti Cristo - il quale & in ogni caso il centro di tutta la Scrittura -, Era-
sSmo, senza affatto trascurare la lettera, intese unificare il senso delle Scritture facen-
do perno sul metodo allegorico, usato perd con parsimoniosa prudenza. Infatti, se-
condo lui, I’allegoria debitamente utilizzata consente di ricercare Cristo per poi



242 PARTE SECONDA

orientare alla vita cristiana, dato che il senso allegorico di per sé stesso & carico di ri-
svolti etici e parenetici.

Se per un verso gli umanisti pongono obiettivamente le basi per gli sviluppi ulte-
riori della teologia positiva'’, per un altro essi stessi si dimostrano incapaci di mettere a
frutto, in un discorso sistematico, la ricchezza dei dati biblici e patristici che riescono a
reperire, preoccupati come sono di reagire all’astrattezza del metodo scolastico e di por-
tare alla luce nei testi della Scrittura e dei Padri un discorso immediatamente fruibile a
livello spirituale, cio che - al di 1a di ogni altra differenza peculiare - costituisce, nella
teologia umanistica, un obiettivo legame di continuita con le preoccupazioni della de-
votio moderna e, pill a monte, con la tradizione monastica. Erudizione, filologia e sa-
pere storico sono messi immediatamente a servizio dell’ assimilazione pratica di Cristo,
sia che si fratti, poniamo, dell’ideale della christiformitas caldeggiato da Faber, sia che
ci si consacri all’ideale della “philosophia Christi” proposto da Erasmo.

Molto nel campo di questi studi & gia stato fatto, soprattutto per quanto riguar-
da la teologia di singoli autori, come per esempio i due ai quali ci siamo prevalente-
mente riferiti””. Nondimeno si avverte ancora la carenza vuoi di monografie particola-
ri vuoi soprattutto di uno studio che tracci complessivamente le linee di metodo insi-
te nel discorso teologico svolto dagli umanisti. Occorrerebbe infatti mettere in luce
anzitutto il contesto storico nel quale essi si radicano (critica ai disordini della vita ec-
clesiale del tempo e delusione relativa al sapere scolastico), bisognerebbe inoltre chia-
rire il senso propriamente teologico della preoccupazione umanistica di giungere alla
res tramite lo studio filologico e meticoloso del verbum scriptum, la gerarchia dei cri-
teri ermeneutici da loro fatta valere - in stretto rapporto con la tradizione patristica e
senza mai smentire il vincolo con la Chiesa tutta - nella lettura della rivelazione bibli-
ca, dando insieme giusto rilievo alla loro preminente intenzione di tipo pratico-spiri-
tuale. Questo lavoro dovrebbe per giunta prendere in considerazione la teologia uma-
nistica come di fatto si & sviluppata nell’intera Europa del tempo, dall’Italia, alla Fran-
cia, alla Spagna, all’Inghilterra e alla Germania, ma anche in quei paesi dell’Est
europeo che trovarono - e trovano tuttora - nel mondo cattolico latino spunti impor-
tanti per la definizione della propria identita culturale.

"' Cid avvenne attraverso le Bibliothecae Patrum di fine X1 secolo - inizio xvil e 1’opera ingente
dei maurini. Nondimeno fu propriamente Denis Petau (1583-1652), Petavius, colui che ebbe la consapevo-
lezza esplicita di inventare un nuovo metodo di fare teologia, partendo direttamente dalle fonti pure e ori-
ginali della Scrittura, dei concili e dei padri. Tuttavia si & fatto notare che Petau non fu affatto quell’inno-
vatore che egli credette di essere nel campo della metodologia teologica, in quanto sarebbe stato preceduto
da Erasmo, M. Cano e J. Maldonado. Accanto al gesuita Petau bisogna ricordare anche I’opera dell’ orato-
riano Louis Thomassin (1619-1695).

** Per Faber, oltre al lavoro citato alla nota 9, bisogna segnalare lo studio approfondito di G. BE-
DOUELLE, Lefévre d’Etaples et ['Intelligence des Ecritures, (Traveaux d’Humanisme et Renaissance, 152)
Droz, Geneve 1976; per Erasmo, si tengano presenti almeno: E.-W. KoHLS, Die Theologie des Erasmus, 2
voll., Fr. Reinhardt, Basel 1966; I. B. PAYNE, Toward the hermeneutics of Erasmus, in J. COPPENS (ed.),
Scrinium Erasmianum, 2 voll., Brill, Leiden 1969, vol. 11, pp. 13-49; G. B. WINKLER, Erasmus von Rotter-
dam und die Einleitungsschriften zum Neuen Testament. Formale Strukturen und theologischer Sinn,
Aschendorff, Miinster 1974,



Franco Buzzi 243

3. I’ APOLOGETICA TRA UMANESIMO E MODERNITA: DA FICINO A GROZIO

Da sempre al discorso teologico cristiano si accompagnano la necessita di difen-
dersi da eventuali attacchi dottrinali esterni e, al tempo stesso, 1’esigenza di offrire alle
culture del mondo, in cui di volta in volta si inserisce I'annuncio cristiano, le ragioni
della propria credibilita. Questo fu un problema che anche 1’eta umanistica dovette af-
frontare e che si complicd, proprio nel contesto storico dell’umanesimo e del rinasci-
mento, per la rottura nell’unita dell’identica fede cristiana a causa della Riforma.

Esistono certamente alcuni strumenti, per altro di ottima fattura, che possono
gia consentirci di avere una certa visione d’insieme dell’ apologetica umanistica e dei
suoi ulteriori sviluppi®, ma bisognerebbe avere il coraggio di ripercorrere ancora una
volta il lungo periodo che dal 1450 al 1650 segna un’evoluzione progressiva del di-
scorso apologetico dalla sua matrice umanistico-neoplatonica all’esito ormai raziona-
listico dell’epoca moderna.

A partire dalle opere di Nicolo Cusano (1 1464), del Ficino (F 1499) e di tutto
I"ambiente del neoplatonismo fiorentino, ma senza per questo trascurare - con le ar-
ricchenti peculiarita che lo contraddistinguono - un personaggio assolutamente im-
portante come Girolamo Savonarola (T 1498), bisognerebbe seguire la vasta tematica
filosofica dell” “amore”, il quale collega a modo di vincolo tutte le realta create ¢ que-
ste con Dio, per mettere in luce come proprio tale tema costituisca il cuore della defi-
nizione di “religione”, cui questi autori anzitutto si applicano, assumendola come la
premessa indispensabile per giungere poi a trattare esplicitamente del cristianesimo
quale “vera” religione.

Effettivamente un filo d’oro collega in modo obiettivo tra loro le ricerche del
Cusano e quelle del Ficino: entrambi partono, al di 1a delle loro specifiche differenze,
dalla convinzione comune che & impossibile dimostrare il cristianesimo con argo-
menti semplicemente desunti dall’'umana filosofia; in questo modo essi assicurano la
sopranaturale indeducibilita e I'insormontabile precedenza del “fatto storico” cristia-
no rispetto a qualsiasi presunto tentativo di costruirlo a priori secondo procedimenti
meramente filosofici. Percio, per ambedue, il tema dell’amore ovvero il concetto filo-
sofico di religione, come unione perfetta d’amore tra ’'uomo e Dio, resta uno schema
aperto riempito soltanto dall’evento imprevedibile del Verbo incarnato, evento che a
sua volta rende possibile 1’apologetica cristiana cio¢ la ricerca di quei motivi raziona-
li che offrono la ragionevolezza o la credibilita del cristianesimo quale vera religione.

Indubbiamente il De christiana religione (1476) di Ficino, preceduto dall’ ori-
ginaria edizione in volare del 1474-75, funge da battistrada a molti lavori apologetici
tra Quattro e Cinquecento, benché sia necessario ammettere che Juan Luis Vivés, nel-
la sua opera De veritate fidei christianae (1543), abbia di gran lunga superato il Fici-

" Mi limito a segnalare alcuni lavori fondamentali da cui partire: O. ZOCKLER, Geschichte der Apo-
logie des Christentums, Bertelsmann, Giitersloh 1907, pp. 254-335; G. HEINZ, Divinam christianae religio-
nis originem probare. Untersuchung zur Entstehung des fundamentalteologischen Offenbarungstrakiates
der katholischen Schultheologie, Griinewald, Mainz 1984, pp. 23-63.



244 PARTE SECONDA

no tanto in rigore razionale quanto nella capacita di mettere direttamente a tema la
questione dell’amore come fulcro del concetto di religione. Infatti I’amore, nella pro-
spettiva del neoplatonismo cristiano, rappresenta lo scopo della vita dell’uomo: esso &
il vincolo che lega 'uomo a Dio, precisamente perché Dio (nell’amore) si comunica
all’'uomo, rendendo cosi possibile I'unione degli uomini con il loro principio creatore
e, dunque, la loro beatitudine. In questo modo I’apologetica del cristianesimo di Vivés
si colloca indubbiamente nella scia dell’umanesimo e interpreta la religione a partire
da un’ermeneutica dell’uomo, il quale risulterebbe senza senso, in questo mondo, se
non scorgesse in esso la possibilita della propria unione con Dio. Ora, la religione cri-
stiana risulta vera in quanto essa ed essa soltanto garantisce all’'uomo tale unione con
Dio (nonostante il peccato dell’'uomo e quindi la sua insuperabile incapaciti di con-
giungersi con Dio), a motivo del dono di Cristo stesso (I"'Uomo-Dio) che rende possi-
bile la vita di amore per Dio e per il prossimo'.

Il prosieguo dell’apologetica dall’umanesimo alla modernita si caratterizza
per la comparsa di almeno due fattori importanti, i quali, sia pure in modo estrinse-
co, entrano in sinergia reciproca, benché prima facie appaiano 1’uno all’altro con-
trapposti.

In primo luogo il discorso apologetico si complica con la comparsa della Rifor-
ma. Infatti lo schema che prevedeva il passaggio dalla demonstratio religiosa alla de-
monstratio christiana vede presentarsi la necessita di un compito ulteriore, quello del-
la demonstratio catholica, trattandosi appunto di provare che il vero cristianesimo & in-
segnato soltanto dalla Chiesa cattolica, la quale & I’'unica vera Chiesa istituita da Gest
Cristo. Tale apologetica, cresciuta in seno alle diverse confessioni cristiane, porta con
sé anche questa conseguenza: alcuni spiriti, preoccupati di difendere il cristianesimo al
di 1 delle differenze confessionali, si sentono indotti a sviluppare la difesa di una reli-
gione cristiana che per forza di cose si riduce ad alcuni pochi dogmi essenziali.

In secondo luogo bisogna considerare che il concetto di “religione naturale” -
per altro gia operante nella teologia degli umanisti, dove perd esso si riferisce co-
stantemente alla situazione creaturale dell’uomo peccatore (che, come tale, rimane
inserito e comprensibile solo all’interno della storia della salvezza) - acquisisce ora
- in un’accezione del tutto nuova (secondo cui la condizione naturale dell’uomo &
interpretata a prescindere dalla storia della salvezza e dalla rivelazione) - una rile-
vanza sempre pill determinante, man mano che la lotta sfrenata tra le confessioni
cristiane, nel XVI e nel Xvi secolo, tende a trasformarsi in una specie di “oscuro fa-
stidio” per lo stesso cristianesimo, inteso come religione rivelata positiva, la quale
comincia obiettivamente a esporsi al sospetto di essere all’origine di tutte le guerre
di religione.

"* «Nec quenquam posse viam hanc religionis tradere, hoc est colendi numinis, et se illi applicandi
et coniungendi, nisi is qui prope et hominem novit et Deum, et sciat quo modo possint connecti, qualis est
solus Deus» (De ver., lib. V, cap. II, in J.L. VIVES, Opera omnia, 8 voll., In officina Benedicti Monfort, Va-
lentiae Edetanotum 1782-1790, vol. VIIL p. 431; questa edizione & stata riprodotta da The Gregg Press,
London 1964).



Franco Buzzl 245

Se i sintomi della prima circostanza si avvertono soprattutto in due autori (Phi-
lippe Duplessis-Mornay" e Pierre Charron') che, opponendosi al concetto astratto di
“religione naturale”, vogliono reagire contro 1'indifferenza religiosa, senza minima-
mente mettere in discussione la comprensione dell’uomo che, secondo loro, scaturisce
soltanto dalla rivelazione cristiana (alla cui autorita & anzi ragionevole affidarsi), Huig
van Groot (Ugo Grozio) nel suo De veritate religionis christianae (1627) si propone
(paradossalmente!) di dimostrare, col semplice uso della ragione, la verita della reli-
gione cristiana. Percio il suo sforzo razionalistico consiste nel ridurre la religione cri-
stiana alla tesi di Dio creatore e Signore di tutte le cose. Insomma: egli tende a trascu-
rare i contenuti dogmatici fondamentali del cristianesimo (dottrina trinitaria, cristolo-
gia e soteriologia), per mettere in evidenza come il vero culto di Dio si riduca
all’amore di Dio e del prossimo. Cosi, per un verso, il suo pensiero prolunga ancora la
prospettiva umanistica del fondamento antropologico della religione, ma, per un altro,
il suo razionalismo, strettamente imparentato con la componente sociniano-arminiana
della sua formazione teologica, prelude ormai chiaramente ai discorsi del pieno illu-
minismo, nel quale ¢ possibile imbattersi -contradictio in adiecto! - in un *“cristiane-
simo naturalizzato” ovvero in un “cristianesimo senza Cristo”.

Si tratta percio di ripercorrere questo segmento di storia dell’apologetica, per
mettere in luce come, durante il tragitto che va dall’'umanesimo alla modernita, si sia
fatta (o magari non si sia fatta!) teologia, in ogni caso in modi necessariamente diver-
si, anche a motivo di un impiego differente della riflessione filosofica assunta a chiari-
re la condizione antropologica dell’essere umano che, a partire dalle esigenze culturali
fatte valere dall’'umanesimo, viene qualificato come essenzialmente “religioso”. Que-
sto studio metodologico potrebbe avere anche il vantaggio di apportare significative
conferme e approfondimenti contenutistici, sul versante dell’apologetica, alla tesi del-
la nascita moderna dei due ordini contrapposti e indipendenti di natura e soprannatura.

4. LA TEOLOGIA CONTROVERSISTICA

Questo, probabilmente, & 1’ambito pitl vasto tra le ricerche qui segnalate come
meritevoli di studi pitt approfonditi. Mi limiterd semplicemente ad abbozzare tre pun-
ti attorno ai quali organizzerd qualche spunto per invogliare a ricerche ulteriori: /. Al-

** All’'uomo di Stato e ugonotto francese P. DUPLESSIS-MORNAY (1 1623) si deve il libro De la ve-
rité de la religion Chrestienne contre les Athées, Epicuriens, Payens, Juifs, Mahumetistes, & autres Infidels
(1581), un testo la cui fortuna durd ininterrotta fino alla fine del Settecento. Questo scritto, per le dimostra-
zioni comuni relative alla “necessita” della religione e del “cristianesimo”, esercito il proprio influsso tan-
to sull’apologetica protestante quanto su quella cattolica. Ho potuto vedere la traduzione latina effettuata
dallo stesso autore: De veritate religionis christianae liber adversus Atheos, Epicureos, Ethnicos, Iudaeos,
Mahumedistas, & caeteros Infideles, Ex officina Christophori Plantini, Antverpiae 1583.

" 11 giurista, moralista, prete cattolico e “libertino” P. CHARRON (7 1603) scrisse tra Ialtro Les trois
Veritéz contre tous Athées, Idolatres, Juifs, Mohumetans, Heretiques, & Schismatiques (1593). Ho potuto
vedere le edizioni di Bruxelles, Rutger Velpius, 1595 e di Paris, Iacques Villery, 1635 (quest’ultima ora in
ristampa anastatica: Slatkine, Genéve 1970).



246 PARTE SECONDA

cuni tratti generali che caratterizzano il metodo della teologia controversistica; 2.
Cenni alla bibliografia che attualmente ci rende accessibili le fonti; 3. Qualche esem-
pio di teologia controversistica legata alla questione dei loci theologici.

4.1. Il metodo della controversistica: caratteri generali

I principali ambiti di interesse e il metodo della controversistica si configurano
in maniera stabile nella II meta del Cinquecento, benché questo modo di fare teologia
nasca attorno al Concilio di Trento, precisamente poco prima di esso, ne accompagni
lo sviluppo e lo segua a lungo, potremmo dire - per certi aspetti - fino al Concilio Va-
ticano IL

Il metodo della controversistica, il quale ne definisce grosso modo la forma, &
imposto ad essa dallo scopo ovvero dalla finalita stessa di questa teologia, che & per
definizione una “teologia polemica”.

* Come tale, si lascia assegnare il proprio campo di indagine e di visuale dal
proprio avversario. Ora, essendo ristretto il campo d’interesse dell’avversario, anche
I’ambito di riflessione della controversistica si restringe ai problemi dibattuti dall’av-
versario. In questo modo si trascura, in linea di principio, di costruire una teologia a
tutto campo. Nasce invece una teologia “funzionale” o “strumentale”, in grado di di-
fendere cio che & contestato.

« Si tratta pertanto di una teologia eminentemente “occasionale”, destinata a di-
scutere di volta in volta un argomento particolare, e “positiva”, poiché la polemica
della Riforma investe in pieno la Scolastica delegittimandone il metodo insieme ana-
litico e sintetico, complessivamente speculativo e costruttivo, che comportava un al-
tro esercizio della razionalita, secondo le categorie desunte principalmente dal mondo
filosofico classico.

* Pill in particolare: questa teologia “positiva” - secondo un’accezione ora non
pill immediata per noi - & detta anche tethica dagli autori, in quanto il nerbo della con-
troversia ruota attorno a delle “tesi”, le quali sono appunto di volta in volta fissate dal-
I'avversario. In questo modo, le liste di errori che man mano emergono dalla polemi-
ca diventano i binari per architettare un discorso rigorosamente “antitetico”, il quale
intende rivendicare il patrimonio di fede e di dottrina che appare “innovato” ovvero
“tradito”, “abbandonato”, “abbattutto”, “negato”. In questo senso, proprio come si di-
ceva, si tratta di una theologia thetica “orientata”, “comandata’” ovvero “condiziona-
ta” all’origine, in quanto le antitesi presuppongono le tesi imposte dall’ avversario.

* Essa & perd “positiva” anche in un altro senso - secondo un’accezione del ter-
mine oggi a noi pit familiare -, in quanto cioé tale teologia si rifa e si attiene stretta-
mente al dato di fede cosi come esso si trova depositato nelle fonti del sapere teologi-
co. Dunque il primo riferimento fondamentale & alla Bibbia, intesa come grande ser-
batoio a cui attingere gli argomenti da contrapporre al nemico, secondo il
procedimento ex Scripturis. In secondo luogo vengono le dichiarazioni del magistero
nel suo esercizio conciliare (ex Conciliis). In terzo luogo si fa ricorso agli antichi Pa-
dri della Chiesa, alla loro dottrina e alle antiche consuetudini della Chiesa (ex Patri-
bus). In quarto luogo si dimostra la propria tesi con argomenti di ragione (ex ratione),



Franco Buzzi 247

i quali sono tipicamente polemici: anzitutto non scaturiscono certo dal libero esercizio
della razionalitd umana applicata alla totalita della rivelazione biblica o del dato di fe-
de conservato nei documenti della fede, ma da una razionalita applicata al caso con-
creto, magari anche prendendo spunto da un solo singolo testo biblico o da una sola
possibilita teoretica suggerita da un’analogia o da un simbolo; in secondo Iuogo, I’ar-
gomentazione si esaurisce spesso nel ritorcere contro 1’avversario la sua stessa affer-
mazione, dimostrando che egli & in contraddizione con se stesso e con i propri princi-
pi piu generali.

» Ci sono anche due altre caratteristiche metodologiche contestuali. Si nota an-
zitutto che la posizione della verita & per lo pil categorica e non consente intreccio
dialogante di opinioni diverse liberamente sostenibili o sfumature che lascino aperto
qualche spiraglio o via ad approfondimenti, verifiche e confronti ulteriori. Inoltre il
procedimento di contrapposizione, punto per punto, risulta spesso pesante e mozza-
fiato, soprattutto per la mancanza del sospetto dell’esistenza di un orizzonte teologico
molto pitt ampio (che di per sé non viene negato, ma che di fatto & cosi tanto pacifica-
mente presupposto, da essere dimenticato).

* L’obiettivo principale della teologia controversistica consiste in questo: stabi-
lire I’autentica regola della fede, la quale - per il principio dell’insufficienza della
Scrittura - non pud trovarsi al di fuori della Chiesa. Da qui la necessita di stabilire an-
che quale sia 1’autentica Chiesa. Ne consegue che al di fuori della Chiesa autentica
non & possibile trovare 1’autentica regola della fede. Onde ¢ lecito affermare che 1’og-
getto principale di tutta la teologia controversistica & in definitiva la questione De ve-
ra Ecclesia. Alla fine I’infallibilita della chiesa nel proporre cid che & da credere di-
ventera 1’argomento apologetico principale.

Ovviamente questi tratti che caratterizzano la controversistica nel suo insieme
potrebbero essere pili 0 meno presenti o accentuati in questo particolare autore piutto-
sto che in quell’altro. Sarebbe assurdo da parte mia pretendere di dettare a priori al-
cune regole che inquadrino il fenomeno vastissimo e complesso di questo modo di fa-
re teologia. Quanto & stato anticipato ha soltanto il valore di un’ipotesi, in parte gia si-
curamente verificata, la quale pretende pero di avere soltanto una funzione di guida in
vista del rinvenimento di nuove conferme, rimanendo per altro aperta anche a even-
tuali smentite. A questo scopo non c¢’¢ altro da fare che accrescere le nostre cono-
scenze in questo campo. Ritengo pertanto utile richiamare alcuni strumenti gia noti e
ampiamente praticati, e segnalare insieme 1’esistenza di altri sussidi pili recenti e for-
Se meno noti.

4.2. Bibliografia per il reperimento delle fonti

Oltre al classico e imponente lavoro di Karl Schottenloher, che perd non & ric-
chissimo di indicazioni per i nostri interessi', esistono saggi pill particolari come

" Mi riferisco a K. SCHOTTENLOHER, Bibliographie zur deutschen Geschichte im Zeitalter der Glaubens-
spaltung 1517-1585, T voll., A. Hirsemann, Stuttgart 1956-1966 (il vol. VII & stato elaborato da U. Thiirauf).



248 PARTE SECONDA

quello di Hugo Laemmer che offre una rassegna antologica di teologia pretridentina
in cui compaiono brani scelti di circa trenta autori. La raccolta & utilmente accompa-
gnata da una presentazione per argomenti (Chiesa, antropologia con riferimento ai te-
mi della grazia e della liberta, sacramenti)™®. Altri sussidi, invece, ¢i consentono di ve-
dere I"apporto di diversi ordini religiosi o di diversi ambiti europei alla questione del-
la Riforma. Tra questi posso ricordare il lavoro di Nikolaus Paulus per i domenicani
tedeschi che si opposero a Lutero (ne passa in rassegna trentatré)”® oppure Gustavo
Cantini che tratteggia la vita e 1’opera di una ventina di francescani italiani, ovvero
Friedrich Lauchert con la presentazione del pensiero e dell’opera di ben sessantasei
controversisti italiani che si opposero a Lutero™. Inoltre bisognerebbe ricordare un’in-
tera serie di volumetti, curata da Erwin Iserloh: in cinque opuscoli vengono presenta-
te con serieta da studiosi competenti la vita e gli scritti teologici di quarantacinque au-
tori cattolici tra gli ultimi decenni del Quattrocento e i primi decenni del Seicento, va-
le a dire fino a Roberto Bellarmino incluso®. Per finire & indispensabile segnalare il
libro di Wilbirgis Klaiber che costituisce, al momento, il repertorio piit completo con
I’elenco di 363 autori per un totale di circa 3500 titoli*.

L’assetto della bibliografia odierna viene, perd, di nuovo messo in discussione,
per essere in ogni caso ampliato, da una nuova importante iniziativa editoriale, che ol-
tre tutto permette un accesso ampio alle fonti che consentono di ricostruire il com-
plesso contesto storico che fece da teatro alle controversie dottrinali. Si tratta dell’im-
ponente progetto che fa capo a Hans-Joachim Kéhler, in parte gia realizzato, di forni-
re un’edizione in microfiche della produzione tedesca e latina relativa ai cosiddetti
“libelli polemici” (pamphlets, Flugschriften), pubblicati nel Sacro Romano Impero
durante il xvI secolo.

La prima parte di questo lavoro, comprendente gli anni 1501-1530, & gi a di-
sposizione: si tratta di 1956 microfiches che riproducono il testo completo di 5000
pamphlets. Questi libelli polemici riguardano in gran parte il movimento della
Riforma, al suo nascere, e i suoi strumenti di propaganda, la guerra dei contadini, il

" H. LAEMMER, Die vortridentinisch-katholische Theologie des Reformations-Zeitalters aus den
Quellen dargestellt, G. Schlawitz, Berlin 1858.

 N. PAULUS, Die deutschen Dominikaner im Kampfe gegen Luther (1518-1563), Herdersche Ver-
lagshandlung, Freiburg im Breisgau 1903. Ora certamente da aggiornare e integrare con K.-B. SPRINGER,
Die deutschen Dominikaner in Widerstand und Anpassung wirend der Reformationszeit, Akademie-Ver-
lag, Berlin 1999, -

* G. CanTIN [ francescani d’Italia di fronte alle dottrine luterane e calviniste durante il Cingue-
cento, Pontificium Athenaeum Antonianum, Romae 1948.

*' F. LAUCHERT, Die italienischen literarischen Gegner Luthers, Herdersche Verlagshandlung,
Freiburg im Breisgau 1912.

* E. ISERLOH (ed.), Katholische Theologen der Reformationszeit, 5 voll., Aschendorff, Miinster
1984-1988.

» W. KLAIBER (ed.), Katholische Kontroverstheologen und Reformer des 16. Jahrhunderts. Ein
Werkverzeichnis, Aschendorff, Miinster 1978. Questo libro & corredato da un’interessante e utile introdu-
zione storico-bibliografica di R. BAUMER, Vorgeschichte der bibliographischen Erfassung von Schriften
katholoscher Kontroverstheologen und Reformer des 16. Jahrhunderts, pp. VII-XXIII.



FrancoO Buzzl 249

problema dell’espansione dei Turchi in Occidente e i conflitti tra i paesi europei.
Conclusa questa prima parte, & ora in atto la realizzazione della seconda parte del
progetto che riguarda gli anni 1531-1600: si prevede la pubblicazione in microfiche
di circa 5000 altri pamphlets, che tra 1’altro riguarderanno i conflitti politico-milita-
ri in Europa, le guerre contro i Turchi, la rivolta dei Paesi Bassi, la persecuzione dei
protestanti francesi, lo status dei calvinisti e degli zwingliani nel Sacro Romano Im-
pero, il Concilio di Trento, la questione degli anabattisti, la guerra di Smalcalda e
I’Interim, la propaganda contro il papato e i gesuiti, le dispute teologiche tra i pro-
testanti, la costruzione delle reti confessionali, la caccia alle streghe e le polemiche
antigiudaiche™.

Accompagna perd questo lavoro, nelle sue due parti, la pubblicazione a stampa
di una bibliografia completa dei libelli polemici del xvi secolo. Si tratta di un’opera
vastissima, divisa in due sezioni: Parte I (1501-1530); Parte II (1531-1600). La Parte
I prevede la pubblicazione di sette volumi, di cui i primi tre (dalla lettera A alla S) -
contenenti esattamente 4382 titoli - sono gia stati pubblicati®. Se le stime che si pos-
sono avventurate sono attendibili, I’edizione completa di questa prima parte dovrebbe
offrire qualcosa come circa diecimila titoli, il cui numero dovrebbe essere almeno rad-
doppiato per avere la cifra completa comprendente anche i titoli della Parte II, previ-
sta in altrettanti volumi, i quali perd cominceranno ad essere stampati dopo il com-
pletamento della pubblicazione in microfiche della seconda sezione (1531-1600) di
pamphlets a cura della IDC Publishers®. E indubbiamente vero che non tutti questi ti-
toli avranno una rilevanza specifica e determinante per lo studio della storia della teo-
logia, e che molti dei titoli interessanti possono essere gia noti agli studiosi dagli altri
repertori gia esistenti, nondimeno questa bibliografia dei libelli polemici & certamen-
te destinata a facilitare e ad accrescere la nostra conoscenza anche delle fonti espres-
samente teologiche.

A giustificare I’importanza di questo nuovo strumento bibliografico basti ri-
cordare soltanto qualche elemento specifico che qualifica il concetto assai ampio e
fluttuante di Flugschrift, un vocabolo che solo molto impropriamente pud essere re-
so in italiano - come anche noi abbiamo fatto poco sopra - con I’espressione «libel-
lo polemico»?. Infatti il termine Flugschrift non identifica propriamente gli scritti
di un particolare genere letterario, ma ¢ anzitutto la denominazione descrittiva di un
insieme o di una raccolta di testi che presentano forme letterarie assai diversificate

* Le due serie di microfiches (1 e II parte) sono pubblicate dalla “ipc Publishers”, Company offices:
Hogewoerd 151, Leiden, The Netherlands. Indirizzo postale: Ipc Publishers, POB 11205, 2301 et Leiden
(Olanda). Per ulteriori informazioni su questa casa editrice e sulle sue molteplici iniziative editoriali vedi il
sito Internet: www.ide.nl

» H.-J. KOHLER, Bibliographie der Flugschriften des 16. Jahrhunderts, Teil 1: Das frithe 16.
Jahrhundert, Binde 1-3: Druckbeschreibungen A-S, Bibliotheca Academica Verlag, Tiibingen 1991-1996.

* Ho potuto confrontare questi dati e queste stime con i resposabili della casa editrice “Bi-
bliotheca Academica Verlag” (Tiibingen) e con gli agenti della ibc Publishers (Leiden), che ringrazio
molto cordialmente.

*" Per quanto segue vedi soprattutto H.-J. KOHLER, Bibliographie der Flugschriften, 1/1, pp. V-VIL.



250 PARTE SECONDA

tra di loro, le quali vanno dagli scritti di propaganda, ai manifesti programmatici, al-
le rivendicazioni, agli scritti di difesa, ma anche alle prediche e ai trattati. Insomma
di tratta di prodotti letterari che, a motivo della loro grande diffusione di massa, in-
cisero in modo profondo nel contesto culturale, religioso e politico della prima eta
moderna.

Nonostante I’ampia discussione, tra gli studiosi, sul concetto di Flugschrift,
si & raggiunta 1’unanimita dei pareri circa alcuni tratti caratteristici di queste pub-
blicazioni: anzitutto esse si compongono di piti di un foglio (non sono infatti Flug-
bldtter); inoltre costituiscono uno strumento di comunicazione che non si rivolge a
un pubblico specializzato o a classi particolari di lettori, ma intende raggiungere
con il proprio messaggio la massa, servendosi di un linguaggio accessibile a tutti,
allo scopo di influire sull’opinione pubblica. Da questo punto di vista mi sembra
enorme I'importanza di questi testi per comprendere attraverso quali meccanismi
della comunicazione le polemiche teologiche abbiano influito sull’opinione pub-
blica, creando consenso o dissenso sulle questioni piit importanti di quel periodo
storico. Resta percid che la conoscenza di questi scritti & indispensabile soprattut-
to per conoscere i risvolti sociologico-religiosi delle discussioni teologiche del
tempo.

4.3. Controversistica e metodo dei loci theologici

In concreto la teologia controversistica si & a lungo esercitata attorno ai co-
siddetti loci theologici. Sarebbe percid molto utile, a mio modesto avviso, tentare di
ricostruire questo concetto in tutta la sua ampiezza e secondo le varie accezioni da
esso assunte nel tempo. E ormai assodato che questo modo di fare teologia costitui-
sce una delle forme tipiche del xvi e del xvi secolo, dato che solo in questo perio-
do il concetto di loci (gr. tdpoi) assume un ruolo importante - anzi centrale - nel sa-
pere teologico, a partire dalla riscoperta umanistica (in concreto tramite Rodolfo
Agricola) di quegli antichi autori che nei loro scritti di dialettica e di retorica si era-
no occupati anche di “topica” (soprattutto Aristotele e Cicerone).

Tale ricostruzione del metodo teologico dovrebbe prendere in considerazione
anzitutto il primissimo raffronto che si ebbe tra la teologia luterana e quella cattoli-
ca, ancora prima che iniziasse il Concilio di Trento. Mi riferisco in particolare al-
I'elaborazione della teologia dei loci di Melantone (Loci communes rerum theologi-
carum sei hypotyposes theologicae, Wittenberg 1521)* e al suo pi diretto pendant
cattolico, rappresentato senza dubbio da Johannes Eck (Enchiridion locorum com-
munium adversus Lutherum et alios hostes ecclesiae, Landshut 1525)%. Si & giusta-
mente notata la fluttuazione di significato del termine locus theologicus nel giova-

* Vedine I’edizione in Melanchthons Werke, a cura di R, STUPPERICH, Giitersloher Verlagshaus G.
Mohn, Giitersloh 19782, 1/1, pp. 15-185. Se ne veda un commentario preciso in W. MAURER, Der junge
Melanchthon zwischen Humanismus und Reformation, 2 voll., V&R, Géttingen 1967-1969, 11, pp. 230-414.

* Vedine I’edizione critica a cura di P. FRAENKEL in “Corpus Catholicorum”, vol. 34, Aschendorff,
Miinster 1979.



Franco Buzzi 251

ne Melantone: dall’accezione pitl formale che - alludendo a un ambito in cui cerca-
re gli argomenti a favore di una determinata tesi teologica - ricopre nella sostanza,
mutatis mutandis, quella ciceroniana («...licet definire locum esse argumenti se-
dem»: Cicero, Topica, 11, 8), a quella maggiormente contenutistica, cio¢ collegata a
contenuti particolari e con cio ad alcuni testi principali della Sacra Scrittura (non a
caso Giorgio Spalatino tradusse in tedesco i Loci con questo titolo: «Die haubtar-
tickel und furnemesten punct der gantzen hayligen schrift»). In questo modo, nella
prospettiva di Melantone, i loci theologici finiscono per significare “gli articoli di
fede” per i quali vengono desunte e raccolte dalla Sacra Scrittura “testimonianze”
ovvero “prove”, insomma “brani di appoggio” o “citazioni autorevoli’*’. Ora, non &
difficile mostrare, scorrendo I’ Enchiridion, come lo stesso Eck condivida questo
concetto, ma come d’altra parte, proprio in senso polemico, introduca di sua inizia-
tiva dei luoghi cioe delle verita proposte alla fede che sono del tutto assenti nei te-
sti di Melantone e come d’altra parte adduca a sostegno di tutte le verita proposte
non soltanto citazioni scritturistiche, ma anche testimonianze tratte dalla tradizione
patristica, dalla dottrina dei Concili, dal diritto ecclesiastico, dalla prassi contempo-
ranea, dagli interventi gia esistenti in materia da parte di altri teologi controversisti,
i quali - in proporzione - sono citati molto pit frequentemente dello stesso san Tom-
maso o di altri scolastici.

Dunque, dal modo di organizzare il discorso teologico, salta immediatamente
agli occhi la differenza esistente tra la metodologia luterana che si affida esclusiva-
mente al principio ermeneutico-euristico del sola scriptura, e quella che invece si
mantiene aperta a tutte le voci della tradizione della Chiesa.

Sara poi interessante proseguire questo confronto negli sviluppi della teologia
legata alla questione dei loci, tanto nell’ambito luterano quanto in quello cattolico.
Si pud tranquillamente dire che I’impulso dato da Melantone duro a lungo nel lute-
ranesimo. In pratica, fino alla nascita della teologia dogmatica ‘“sistematica” del
XV secolo™, la teologia legata ai loci si sviluppd enormemente nel protestantesimo
sempre sulla scorta del principio sola scriptura. Da questo punto di vista restano a
perenne testimonianza, nella cosiddetta “ortodossia” luterana, i monumenti insigni
di Johann Gerhard (Loci theologici, 9 voll., Jena 1610-1622) e di Abraham Calov
(Systema locorum theologicorum, 12 voll., Wittenberg 1655-1677). C’¢ pero
un’importante novita metodologica: J. Gerhard - per fare solo un esempio - non si
limita a utilizzare il puro metodo dei luoghi raccogliendo citazioni dalla Bibbia, ma
si impegna ad analizzare e a organizzare - secondo gli schemi della Schulphilo-
sophie - 1a materia degli articoli di fede, utilizzando, a modo di strumento ritenuto
indispensabile, le categorie logiche e metafisiche fornitegli dalla filosofia aristote-
lico-scolastica elaborata da Cornelius e Jakob Martini. Insomma I’ortodossia lute-

* F importante ricordare che, secondo W. Maurer, I'impulso a elaborare i Loci venne a Melantone
dall’“Assertio omnium articulorum” ( 1520) di Lutero: cfr Melanchthons Werke, 1/1, p. 15.

* Tale svolta metodologica ebbe luogo principalmente dietro I’influsso esercitato dal modello di sa-
pere, inteso appunto come “sistema”, propagato dalla scuola leibniziano-wolffiana.



252 PARTE SECONDA

rana difende la necessita metodologica di un usus organicus della ragione nel fare
teologia®,

Invece, sul versante cattolico, proprio mentre volgeva al termine il Concilio di
Trento, la teologia dei loci sperimenta una svolta importante nell’opera di Melchior
Cano, intitolata De locis theologicis libri XII, Salamanca 1563*. Questo scritto, a det-
ta di alcuni studiosi, rappresenta il nodo che unisce e disgiunge la riflessione scolasti-
ca dalla dogmatica moderna sulla questione del metodo teologico. Infatti proprio di
questo si tratta: I’opera di Cano & essenzialmente un trattato di metodologia teologica,
nel quale si cerca di fare luce piena sui fondamenti metodologici della teologia argo-
mentativa. In altri termini si tratta di individuare le fonti (sono appunto i “loci’”), nel-
le quali bisogna ritenere autorevolmente depositata la tradizione della fede della Chie-
sa, che ha valore normativo per la vita dei credenti. In un certo senso, il metodo che
Eck, almeno per certi versi, mette gia in atto nel suo Enchiridion, qui viene elevato a
oggetto di riflessione esplicita, con in pii la consapevolezza manifesta, e ormai orga-
nizzata in sapere metodologico, della complessita del fenomeno storico della tradizio-
ne ovvero del legame strutturale che la tradizione intrattiene con la Chiesa nel suo di-
venire storico.

Bisognerebbe poi mostrare come tutto il lavorio intenso della controversistica
dell’intero xvI secolo, legata in particolare all’elaborazione della teologia dei loci, in
un certo senso si concluda nel grande monumento teologico delle Controversiae (In-
golstadt 1586-1593) di Roberto Bellarmino™. Se per un verso in quest’ opera vengono
ricuperate e conservate le varie accezioni del termine locus theologicus, per un altro
tutte le spinte della metodologia legata a questo genere teologico sono asservite da
questo grande religioso gesuita a dimostrare la struttura giuridico-istituzionale della
vera Chiesa, gerarchicamente stabilita, per diritto divino.

Certo pero, anche in ambito cattolico, la “teologia dei luoghi”, soprattutto die-
tro I'imponente impulso datole dal Bellarmino, continud ad avere una grande fortuna
nel xvi secolo. Non solo per opera del gesuita italiano Jean Gontéry (1 1616), che
pero fu attivo ed operd in Francia, e di Francois Véron (f 1649) - il quale nella sua
Méthode de traiter des controverses de religion (3 voll., Amiens 1615) mise a punto
un metodo in cui seppe coniugare la teologia dei loci con gli espedienti dell’apologe-

* Sui diversi modi di presenza della scolastica nella teologia luterana del Seicento ha scritto cose
molto importanti E. Lewalter gia nel 1935. Vedi ora, in traduzione italiana, E. LEWALTER, Metafisica ispa-
no-gesuitica e tedesco-luterana nel xvii secolo, in C. MozzARELLI (ed.), Chiesa romana e cultura europea
in Antico Regime, Bulzoni, Roma 1998, pp. 263-338. Per inquadrare la questione generale & molto utile: S.
WOLLGAST, Philosophie in Deutschland 1550-1650, Akademie Verlag, Berlin 19932, pp. 128-220 (ciog
I’intero capitolo terzo intitolato “Die Schulphilosophie in Deutschland von 1550 bis 1650"). Per una pre-
sentazione d’insieme del teologo J. Gerhard, vedi J. BAUR, Johann Gerhard, in M. GRESCHAT (ed.), Orto-
doxie und Pietismus, W. Kohlhammer, Stuttgart 1982, pp. 99-119.

* Se ne veda una comoda edizione in: [J.-P. MIGNE], Theologiae cursus completus, Migne, Parisiis
1839, vol. 1, coll. 58-716.

* Ho potuto vedere I'edizione in 4 tomi: Ex Typographia Haeredum Dominici Bellagattae, Medio-
lani 1721.



FrancoO Buzzi 253

tica del tempo™-, ma soprattutto per il lavoro svolto dai fratelli Adriano e Pietro van
Walenburch. Nei due volumi: Tractatus generales de controversiis fidei (Colonia
1670)* e Tractatus speciales de controversiis fidei (Colonia 1671), pubblicati da Pie-
tro dopo la morte del fratello Adriano (1 1669), si potra apprezzare una composizione
metodologica di molteplici stili che vanno dall’impostazione giuridica del procedi-
mento (secondo le tappe: chiarificazione dei termini; rinvenimento delle prove; dimo-
strazione) alla sensibilita umanistica del confronto accurato tra diverse traduzioni dai
testi originali.

Forse il lettore si meravigliera del fatto che, in pill circostanze, queste brevi
considerazioni si sono spinte ben oltre i limiti del xv1 secolo, per estendersi fino al pie-
no Seicento. Mi & sembrato pero inevitabile suggerire, di volta in volta, gli sviluppi di
un discorso che dal punto di vista del metodo era nato prima e doveva concludersi, con
i debiti adattamenti alla nuova situazione, solo molto piu avanti nel tempo. Penso di
essere riuscito a dare, se non altro, una pallida idea del lavoro che ancora ci attende.
Resta in ogni caso confermata la complessita e talvolta anche la vitalita di alcune for-
me di teologia che sorgono e si sviluppano tra la fine del medioevo e I’inizio dell’e-
poca moderna. Ancora una volta ci imbattiamo seriamente nel fatto insuperabile del-
la storicita - un amalgama ben compatto di eventi storici e di elementi culturali con es-
si solidali - che condiziona in maniera costitutiva anche i modi di pensare ed
esprimere nel tempo qualcosa dell’identico inesauribile mistero cristiano.

# Di Véron risulta facilmente consultabile la Régle générale de la foy catholique (Paris 1646) nel-
la traduzione latina De regula fidei catholicae, seu de fide catholica in: Theologiae cursus completus, vol.
I, coll. 1037-1112. In questo trattato egli stabilisce il «Verbum Dei ab Ecclesia propositum» quale supremo
«principium fidei catholicae» (cfr. ivi, col. 1038).

* I nove trattati di questo I volume risultano facilmente consultabili anche in: Theologiae cursus
completus, vol. 1, coll. 798-996.



254 PARTE SECONDA




SANTI
GRASSO

Matteo

il vangelo narrato

o
-_J'aﬂline

Questo volume ripercorre la versione evangelica secondo Matteo, applicando, con
notevole efficacia didascalica, uno dei metodi piii recenti dell’interpretazione biblica,
quello narratologico, che risulta sovente assai significativo nel quadro di una lettura
della Bibbia rispettosa del testo ed ermenenticamente penetrante.



C. E. B. Cranfield
LA LETTERA
DI PAOLO
- Al ROMANI

(Capltoh 1-8)

" CLAUDIANA

Finalmente disponibile in traduzione italiana, viene qui presentata la prima parte di
uno dei pin rilevanti commentari contemporanei sull’epistola paolina ai cristiani di
Roma. Anche i “non addetti ai lavori” potranno fruirne assai utilmente ed accostarsi
cost, con uno strumento di rilievo, ad uno degli scritti neotestamentari piil importanti
nella storia del cristianesimo.



RTLu V (2/2000), 257-269 257

Die Geschichte als
locus theologicus
bei Melchior Cano

Bernhard Korner
Karl-Franzens Universitdit (Graz)

Welche Bedeutung hat die Theologie-Geschichte im Gesamt der Theologie?
Diese Frage ist eingebettet in die umfassendere Frage, welche Bedeutung die Ge-
schichte fiir die Theologie hat. Und es erweist sich als durchaus naheliegend, sich
mit dieser Frage auch an den spanischen Dominikaner-Theologen Melchior Cano
(1509-1561) zu wenden. Das nicht nur deshalb, weil er am Beginn der Neuzeit ge-
wirkt hat und damit in einer Zeit, die ihr Verhiltnis zur Geschichte auf ganz neue
Weise verstehen gelernt hat, sondern weil er mit seinem einfluBreichen Werk De lo-
cis theologicis libri duodecim die wirkungsgeschichtlich bedeutsamste Methodolo-
gie fiir die Theologie der Neuzeit vorgelegt und dabei der Geschichte den Rang ei-
nes locus theologicus gegeben hat. Die folgenden Ausfithrungen' wollen zeigen,
welche theologische Bedeutung Melchior Canos der Geschichte - explizit und im-

' Ich stiitze mich dabei auf meine Arbeit: B. KORNER, Melchior Cane, De locis theologicis libri duo-
decim. Ein Beitrag zur theologischen Erkennmislehre, Styria Medienservice Moser, Graz 1994, besonders
265 - 274.



258 PARTE SECONDA

plizit - zugesprochen hat. Zugleich werden sie (in der geboten Kiirze nur skizzen-
haft) sichtbar machen, was es fiir das heutige theologische Arbeiten bedeuten kann,
sich auf die Theologie-Geschichte einzulassen.

1. MELCHIOR CANO UND SEIN WERK

Dal} Renaissance und Humanismus ein neues Verhiltnis zur Geschichte mit
sich gebracht haben, gehort zu den immer wieder konstatierten Charakteristika der be-
ginnenden Neuzeit’. Wenngleich die Rede von einem geschichtslosen Weltbild des
Mittelalters zu undifferenziert ist und den tatsidchlichen Verhiltnissen nicht gerecht
wird, so trifft es doch einen Wesenszug des Renaissance-Humanismus, daf er auf
breiter Basis den Ubergang zu einem kritischen GeschichtsbewuBtsein mit sich ge-
bracht hat’. Diese geistesgeschichtlichen Rahmenbedingungen fiir das Wirken Canos
einerseits und die Sachlogik der von ihm vorgelegten methodologischen Konzeption
andererseits, die die Verankerung von Glaube und Theologie in geschichtlichen Be-
zeugungsinstanzen zum Thema macht, machen es verstéindlich, daR der spanische
Theologe sich der Geschichte bzw. der Beweiskraft historischer Aussagen, also der
auctoritas humanae historiae, zuwendet.

Dabei ist freilich zu beachten, dal es Cano vor allem um eine fiir die Ausein-
andersetzung mit den Protestanten notwendige theologische Argumentationslehre
(ars disserendi) und um die entsprechenden Argumentationsgesichtspunkte (loci)
geht'. Man muB also zwei Ebenen unterscheiden: die argumentationstheoretische
Ebene, auf der die einzelnen Argumentationsgesichtspunkte (loci)® vorgestellt wer-

* Zur Entwicklung des GeschichtsbewuBtseins und der Geschichtsschreibung bzw. Geschichtswis-
senschaft im Humanismus vgl. R. KELLEY, The Theory of History, in CH.B. SCHMITT (ed.), The Cambridge
History of Renaissance Philosophy,Cambridge University Press, Cambridge 1988, 746-761. Thesenhaft
charakterisiert Kelly am Beginn seiner Ausfiihrungen die Entwicklung der Historie und deutet zugleich an,
welchen enormen Einflufl dabei die religiés motivierten Fragestellungen gespielt haben: « Through the clas-
sical revival it became a liberal art and a literary genre; through the Reformation it became a surrogate
Jfor the Tradition of ‘true religion’; through the Counter-Reformation controversy it became a highly orga-
nized science» (ibidem, 746). G. SCHOLZ, Geschichte, in HWP 3, 345-398, hier: 352-361; L.W. Spitz, Hu-
manismus und Humanismusforschung, in TRE XV, 639-661; hier: 646 f; und O. ENGELS, Geschichte/Ge-
schichtsschreibung/Geschichtsphilosophie, in TRE XII, 565-698; hier: 621- 625.

* Zum Ubergang zur kritischen Geschichtsschreibung vgl. G. ScHoLZ, Geschichte, 352-359; O. En-
GELs verweist allerdings darauf, daB in der Entwicklung, die zum modernen GeschichtshewuBtsein fiihrt,
«die wirklich einschneidende Zisur im 12. Jahrhundert zu suchen ist» (Geschichte/Geschichtsschrei-
bung/Geschichisphilosophie, 625); dazu vgl. M. SECKLER, Das Heil in der Geschichte. Geschichistheologi-
sches Denken bei Thomas von Aquin, Koesel-Verl., Miinchen 1964, der der Rolle der Geschichte und ihrer
Deutung im Werk des Aquinaten nachgegangen ist.

*Vel. MELCHIOR CANO, De locis theologicis libri duodecim, Proemium. Im folgenden wird aus die-
sem Werk unter der Sigle LT zitiert, und zwar zuerst aus der Ausgabe von T.M. Cuccrr (Rom 1890) unter
Angabe des Buches, des Kapitels und des Absatzes (z.B.: LT 1.m1.12) und dann in der gebriuchlicheren
Ausgabe von H. SERRY (Petavii 1734) unter Angabe der Seite und der Spalte (z.B.: 2a).

* Zu dieser im Blick auf die loci theologici ungewthnlichen Charakterisierung vgl. B. KORNER,
Melchior Cano, 149-153.



BERNHARD KORNER 259

den, und die theologische Ebene, auf der jene Instanzen vorgestellt werden, die fiir die
kirchliche Glaubensiiberlieferung unverzichtbare sind und entsprechende Argumen-
tationsgesichtspunkte ermdglichen’. So ist fiir Cano die Heilige Schrift natiirlich eine
unverzichtbar Bezeugungsinstanz, und sie ermdglicht es, die auctoritas Sacrae Scrip-
turae als Argumentationsgesichtspunkt zu niitzen. Alles in allem zahlt Cano zehn lo-
ci theologici auf: die Autoritét der Heiligen Schrift; der Traditionen, die auf Christus
und die Apostel zuriickgehen; der Katholische Kirche; der Konzilien, der Romischen
Kirche; der Kirchenviter und der scholastischen Theologen; dazu kommen als nicht
glaubensspezifische, aber fiir die Theologie notwendige loci die Autoritit der Philo-
sophen und der Geschichte und die Vernunft.

Die Geschichte als locus theologicus: «Da die christliche Lehre mit den Ge-
schehnissen der Heilsgeschichte untrennbar verbunden ist und durch die sie tragenden
Lehrentscheidungen der Kirche mit tausend Fiden mit der Kirchengeschichte zusam-
menhiingt, so wird die Dogmatik zur Auffindung und Begriindung der Glaubensleh-
ren oft historische Wege zu wandeln haben»'. Der Sache nach hat Albert Lang mit
dieser Aussage natiirlich recht; wenn er aber mit dieser Aussage die Ausfiihrungen
iiber die ‘auctoritas humanae historiae’ bei Cano beginnt, dann verwischt er dadurch,
daB Cano historisch betrachtet durch die explizite Aufnahme der Geschichte unter die
Erkenntnisquellen der Theologie auf der Ebene der Reflexion nichts Selbstverstandli-
ches getan hat®.

Melchior Canos Buch iiber die auctoritas humanae historiae, ist nach dem Buch
tiber die Autoritit der Heiligen Schrift das umfangreichste. Seinem Aufbau liegt der aus
der Scholastik geliufigen Dreischritt zugrunde: Vorstellung der Einwéinde - Darlegung
der eigenen Position - Widerlegung der Einwinde. Vorweg bekriftigt Cano den unum-
strittenen Nutzen historischer Kenntnisse - nicht zuletzt fiir Glaube und Theologie (Ka-
pitel ). Das Hauptgewicht seiner Ausfithrungen ist aber (wie auch bei den anderen lo-
ci) der Frage der Autoritit gewidmet: Zuerst fiihrt er die Argumente an, die gegen die
Autoritit der Geschichte ins Treffen gefiihrt werden (Kapitel 1ir). Fiir Cano selbst kann
aber trotz dieser Einwinde der Geschichte fallweise eine auctoritas probabilis, fallwei-
se aber auch eine auctoritas certa zugesprochen werden (Kapitel 1v). Den AbschluB sei-
ner Ausfiihrungen bildet die umfangreiche Auseinandersetzung mit den Einwénden aus
Kapitel m (Kapitel v und vir). Eingeschoben sind Ausfiihrungen zur Frage, welche Au-

*Vgl. ibidem.

" A. LaNG, Die Loci theologici des Melchior Cano und die Methode des dogmatischen Beweises,
MSHTh, Heft 6. Miinchen 1925, 174,

# Noch in seinen Kommentaren zum achten articulus der ersten quaestio der Summa Theologiae des
Thomas von Aquin, die Cano als Keimzelle seines Werkes betrachtet, 1it Cano davon nichts erkennen -
vel. In Summa theologiae 1.1.8 (MS 286), Nr. 47 und 48; und In Summa theologiae 1.1.8 (MS 58), Nr. 2. Das
erste unverdffentlichte Vorlesungsskriptum findet sich bei C. Pozo, Fuentes para la historia del método
teologico en la Escuela de Salamanca, Bd. 1, Facultad de Teologia, Granada 1962, 219-226; das zweite bei
1. BELDA PLANS, Los lugares teoldgicos de Melchor Cano en los commentarios a la Suma, Ed. Universidad
de Navarra, Pamplona 1982.



260 PARTE SECONDA

toren als historisch verlidBlich angesehen werden konnen (Kapitel vi). Summa sum-
marum steht fiir Cano sowohl die Niitzlichkeit (utilitas) als auch die Autoritit (auctori-
tas) historischer Aussagen fiir Glaube und Theologie aulier Zweifel.

2. DIE GESCHICHTE ALS LOCUS THEOLOGICUS

2.1. Bedeutung und Beweiskraft historischer Aussagen fiir Glaube und Theologie

Auch Cano kennt Beispiele von widerspriichlichen bzw. falschen histori-
schen Aussagen und er weifl auch um den mit Verweis auf Aristoteles formulierten
grundsitzlichen Einwand, der der fides humana nur einen untergeordneten erkennt-
nistheoretischen Status zubilligt: Weil eine historische Aussage immer auf mensch-
liches Vertrauen aufbaut, konne sie sich gleicherweise als wahr oder falsch erwei-
sen. Die Theologie ist an gesichertem (d.h. mit Notwendigkeit geltendem) Wissen
interessiert. Folglich kénne sie sich nicht auf Aussagen, die nur die Gewillheit ei-
ner menschlichen Uberzeugung in Anspruch nehmen konnen, stiitzen, weil ande-
renfalls in ihrer Argumentation Wahrheit und Irrtum vermengt wiirden’.

Diesem Einwand entsprechend schickt Cano den Konklusionen, mit denen er die
Beweiskraft historischer Aussagen fiir die Theologie umschreibt, gewissermaBen als
anthropologische Konstante das Prinzip voraus, daf} Vertrauen und Glaube fiir mensch-
liches Leben unumginglich seien'’. Cano verweist auf Theodoret und Augustinus'' und
formuliert im Blick auf die Beweiskraft historischer Aussagen drei Prinzipien:

e AuBer den Verfassern der Heiligen Schrift konne kein Historiker volle Ge-
wiBheit verbiirgen, d.h. keiner sei geeignet, in der Theologie eine wirklich sichere
Uberzeugung grundzulegen™.

* Bedeutende und glaubwiirdige Historiker, deren es ohne Zweifel einige unter
den kirchlichen und unter den profanen Historikern gegeben habe, liefern dem Theo-
logen ein wahrscheinliches Argument, um seine eigenen Aussagen zu untermauern
bzw. falschen Ansichten der Gegner zu widerlegen".

?Vel. LT x1.11.20 [288a]: «Fidem humanam idcirco Aristoteles virtutum intellectualium nume-
ro exemit, quod iuxta ad falsum et verum inclinat. Theologia ergo, quae tota veritate perpenditur, non
accipiet ab humana fide adiutorium, ne verax cum fallaci ad argumentandum consociationem contra-
het: quoniam tale argumentum ex ea parte, gua humanae fidei innititur, aeque falsitati ac veritati inni-
tefurs.

Vel LT x1.1v.1 [288a): «Necessarium esse homines hominibus credere, nisi vita pecudum more
degenda sit».

" Vgl. LT xr.1v.1 (288a/b).

""Val. LT x1.1v.2 [289a]: « Praeter auctores sacros nullus historicus certus esse potest, id est idone-
us ad faciendam certam in theologia fidem».

® Vel. LT x1.1v.3 [289a]: «Historici graves ac fide digni, quales nonnulli sine dubio et in eccle-
siasticis et in secularibus fuere, probabile argumentum theologo suppeditant cum ad ea quae sua sunt
corroboranda tum ad falsas adversariorum opiniones refellendas».



BERNHARD KORNER 261

* Wenn alle glaubwiirdigen und bedeutenden Historiker hinsichtlich eines hi-
storischen Sachverhaltes iibereinstimmen, dann stiitze sich auf ihre Autoritit ein si-
cheres Argument, und so werden von Theologen tragfihige Aussagen gewonnen'.

Hinsichtlich der zweiten Konklusion verweist Cano ausdriicklich darauf, daf es
sich um eine glaubwiirdige Sache handeln miisse. Zwei Gruppen von Menschen wer-
den seiner Meinung nach zu Recht getadelt: die Leichtgldubigen und die, die iiber-
skeptisch sind"’. Im Blick auf die dritte Konklusion erldutert Cano, daf} als sicher (cer-
tum) zu gelten habe, was einer nicht in Abrede stellen konne, ohne dal er als starrsin-
nig und dumm angesehen werden miifite’. Die Geschichte sei zwar, wie Quintilian
sage, nicht dazu niedergeschrieben, um zu beweisen, sondern um zu erzihlen; den-
noch beweise sie ohne Zweifel etwas, und zwar in der Regel mit Wahrscheinlichkeit,
manchmal aber auch mit Notwendigkeit'.

2.2 Der erkenntnistheoretische Status historischer Aussagen und die Theologie

Cano bleibt nicht nur auf der pragmatischen Ebene, er wendet sich auch der
grundsiitzlichen Frage nach dem erkenntnistheoretischen Status historischer Aussa-
gen zu. Aus der Perspektive der aristotelischen Wissenschaftslehre kann ihnen ja nur
ein untergeordneter Rang zugesprochen werden, da das in historischen Aussagen Be-
hauptete fiir sich zwar faktische, nicht aber notwendige Geltung beanspruchen kann.

Cano geht deshalb davon aus, dafl dem Theologen - ganz allgemein gesprochen
- zwei Arten von Argumentationen zu Verfiigung stehen - solche mit sicherer, und sol-
che mit wahrscheinlicher Geltung. Wihrend im ersten Fall auf Grund streng notwen-
diger Folgerung ein ‘schlagender Beweis’ méoglich ist, konne im zweiten Fall nur eine
mehr oder weniger wahrscheinliche Uberzeugung erreicht werden. Ein Theologe sei
aber dumm, wenn er immer nur streng notwendig geltende Syllogismen fiir sich in An-
spruch nehmen wolle; es gebe einige derart verwickelte und dunkle Dinge, dal} es theo-
logisch klug sei, in diesen Fillen etwas nicht beweisen, sondern nahelegen zu wollen,
eine Sache nicht zur Evidenz zu fiithren, sondern sie nur irgendwie zu erhellen'®. Wenn
sich der Theologe auf menschliche Verbiirgung stiitzt, dann bewege er sich zwar im
Bereich des Wahrscheinlichen, manchmal allerdings konne etwas auch in diesem Zu-
sammenhang derart sicher sein, daB} es dumm wire, es in Zweifel zu ziehen; es handle
sich dann um ein ‘certissimum argumentum’. Wenn der Theologe ein solches Argu-
ment fiir sich in Anspruch nimmt, dann stiitze er sich damit nicht auf etwas Schwaches

“Vgl. LT x11v.4 [289b]: «Si omnes probati ac graves historici in eandem rem gestam concurrant,
tunc ex horum auctoritate certum argumentum promitur, ut theologiae dogmata firma etiam ratione con-
stituantur».

“ Vgl LT x1.1v.3 [289a/b].

' Vgl. LT x1.1v.4 [289b]: «Certa quippe apud homines ea sunt, quae negari sine pervicacia et stul-
titia non possunts.

" Val. ibidem [289b-290a): «Historia nimirum etsi, ut Quintilianus ait, scripta est non ad probandum,
sed ad narrandum, aliquid tamen sine dubio probat, probabiliter fere; nam aliquando etiam necessarie».

" Vel. LT x1.vii,9 [338b].



262 PARTE sEconDA

und im Blick auf die Theologie Unangebrachtes, sondern auf etwas Wahres, Sicheres
und mit der menschlichen und géttlichen Vernunft Ubereinstimmendes".

2.3 Die Frage, wer als glaubwiirdiger Historiker gelten kann

In zwei Kapiteln werden Beispiele fehlerhafter bzw. widerspriichlicher histori-
scher Aussagen, die gegen die Autoritit der Geschichte vorgebracht werden, unter-
sucht und so weit entkriiftet, daB sie seinem eigenen Standpunkt nicht widerspre-
chen®. In diesem Zusammenhang taucht auch die Frage nach den glaubwiirdigen Au-
toren bzw. den historisch verlédBlichen Quellen auf.

Das Abstraktum humana historia gewinnt ja nur in Gestalt entsprechend ver-
ldBlicher auctores methodologische Verwertbarkeit.

Cano arbeitet seinen eigenen Standpunkt in Auseinandersetzung mit seinem Or-
densbruder, dem Humanisten und Theologen Johannes Annius (i 1502)*', heraus. Aus
dessen Antiquitatum variarum volumina XVII, die er 1498 veroffentlicht hat, referiert
Cano drei Regeln fiir die Bewertung von Autoren bzw. historischen Quellen: 1. Ohne
Einschréinkung sind Historiker zu akzeptieren, die durch offentliche und erprobte
Glaubwiirdigkeit ausgezeichnet sind. 2. Was in den sogenannten Annalen der vier
Weltreiche tiberliefert werde, das kénne nicht abgelehnt und zuriickgewiesen werden,
weil es mit 6ffentlicher Beglaubigung verfaBt und in Bibliotheken und Archiven auf-
bewahrt worden sei. 3. Dasjenige, was nur vom Horensagen bzw. auf Grund von Ver-
mutungen geschrieben sei, konne nur im Sinne einer privaten Meinung iibernommen
werden, auller in den Fillen, wo es mit dem 6ffentlich Beglaubigten iibereinstimmt®.

In einer detaillierten Auseinandersetzung weist Cano den unhaltbaren Charak-
ter dieser drei Regeln des Annius nach®. Und so muf} er am Ende an sich selbst die
Frage richten, ob zuverliBliche und irrefiihrende Historiker iiberhaupt unterschieden
werden kénnen™. Cano stellt drei Regeln vor:

“ Vgl. LT x1.vi. 10 [338b-339a): «In huiusmodi itagque argumentorum genere si quis humana fide
probabiliter usus fuerit, falli nimirum aliquando poterit. Atque etiam, quemadmodum supra diximus, qua-
edam ita certo humana fides tradit, ut ea in dubium vertere stultitiae sit argumentum vel certissimum. Ha-
ec si in usum suum theologus vindicarit, nihil fallax, nihil imbecillum ineptumque conficiet, sed rem veram,
firmam rationique tum humanae tum etiam divinae consentaneams.

* Vel. LT x1.v.1.48[290a-317b] und x1.vir.1-10 [337a-339b].

* Vgl. A. WavLtz, Johannes Annius, in LTHK 1, 577; dazu auch A. LANG, Die Loci, 180 Anm.2.

# Vgl. LT x1.v1.2 [318a]: «Prima, inquit, regula est ista. Suscipiendi sunt absque repugnantia omnes
qui publica et probata fide scripserunt. Secunda. Gesta et annales Quartuor Monarchiarum non possunt nega-
ri et reiici ab aliquo, quia solum publica fide notabantur et in bibliothecis aut archiviis servabantur... Tertia re-
gula. Qui solo auditu vel per opiniones seribunt, hi tamquam private recipiendi non sunt nisi ubi a publica fide
non dissentiunt. Ex quibus colligit, quod nemo in chronicis suscipiendus est, nisi annalibus Quartuor Monar-
chiarum concordet». - Zur Periodisierung der Geschichte in die vier Weltreiche ist auf den biblischen Ursprung
dieser Vorstellung in Dan 7 zu verweisen und auf den weitreichenden Einfluf des lateinischen Kirchenschrift-
stellers Paulus Orosius (F nach 480) und seines Werkes Historiae adversus paganos - vgl. auch G. GIERATHS,
Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft, in FZPhTh 9 (1962), 3-29; hier: 15, Anm. 60.

#Vgl. LT x1.v1.3-16 [318b-328b]. °

* Vgl LT x1.v1.17 [329a]: «Quid igitur? (nam hoc dicet fortasse aliquis) nulla via ratioque erit, qua
veraces historicos a fallacibus distinguere atque intemoscere valeamus ?».



BEBNHARD KORNER 263

1. In erster Linie sei auf die intellektuelle und die moralische Qualifikation des
Autors zu achten. Dazu gehore auch die Frage, ob Historiker entweder selbst Augen-
zeugen gewesen sind, oder sich unmittelbar auf Augenzeugen stiitzen konnen™.

2. Als zweiter Grundsatz gelte, dal jene Historiker vorzuziehen sind, die schar-
fes Denken und Klugheit sowohl bei der Auswahl als auch bei der Beurteilung des
Stoffes verbinden®. Das gelte insbesondere fiir Berichte, die aus zweiter Hand ent-
standen sind.

3. Dem Gliubigen stehe noch eine dritte Regel zu Verfiigung: Wenn einem Hi-
storiker von Seiten der Kirche Autoritiit zugesprochen wird, dann sei er ohne Zweifel
wiirdig, da auch wir ihm Autoritit zubilligen”. Das Decretum Gelasianum hat fiir
Cano in diesem Punkt kriteriologische Funktion.

3. THEOLOGIE, DIE IN DER GESCHICHTE VERANKERT IST

3.1. Die Geschichte als Argument fiir die Theologie

Vergleicht man Canos Ausfithrungen iiber die loci theologici, insbesondere das
Ensemble seiner loci mit der Art und Weise, wie Thomas von Aquin in der ersten qua-
estio seiner Summa theologiae auf die Erkenntnisquellen der Theologie zu sprechen
kommt®™, dann legt es sich nahe, in der Skizze des Aquinaten gewissermaBen die
Keimzelle des Traktates iiber die loci theologici zu sehen - wie es ja Cano selbst™ und
auch seine Interpreten bzw. Nachfolger” getan haben. Wenn man in Rechnung stellt,
daB Thomas mit dem Begriff der doctores dem damaligen Sprachgebrauch entspre-
chend® nicht nur die Kirchenviter, sondern auch die Bischdfe und den Papst meint,
und daB er damit auch den traditiones Christi et apostolorum™ implizit einen Platz ein-
rdumt, dann wird man Canos Einfiihrung der auctoritas humanae historiae als locus
theologicus als den Punkt bestimmen konnen, an dem der spanische Theologe am
markantesten den Rahmen der thomanischen Reflexion (nicht unbedingt der Praxis)
iberschreitet.

Der Unterschied zwischen Thomas von Aquin und Melchlor Cano ldBt sich
auch daran erkennen, wie die beiden Theologen historische Ereignisse argumentativ

#Val, LT x1.VI.18 [329a]: «Prima lex ex hominum probitate integritateque sumetur. Quae omnino res
locum habet, cum quae narrant historici, ea vel ipsi se vidisse testantur, vel ab his, qui viderunt, accepisse».

*Vel. LT x1.v1.22 [333a]: «Lex vero secunda in historiae iudicio sanciatur, ut eos historicos reliquis
anteferamus, qui ingenii severitati quandam prudentiam adiunxerunt et ad eligendum et ad iudicandum».

7 Val. LT x1.v1.24 [334a): «Tertia regula sit. Si cui historico auctoritatem Ecclesia tribuit, hic du-
bio procul dignus est cui nos etiam auctoritatem adiungamus».

* Vel, THOMAS V. AQUIN, Summa theologiae 1.1.8 ad 2.

® Vel. LT xi.1.2 [346a].

*Vgl. z.B. A. LANG, Die Loci, 86.88; A. GARDEIL, Lieux théologigues, in DTHC Ix, 712-747; hier: 714 f.

"' Vgl. dazu B. KORNER, Melchior Cano, 238-240.

2 Vel. LT uLiv und LT xi1.v.12 [367a/b], wo Cano zeigt, daB die traditiones Christi et apostolorum
durch den Rekurs auf die Kirche, die Konzilien, den Papst und die Viter aufgefunden werden knnen.



264 PARTE sEcoNDA

ins Spiel bringen. Auch Thomas bezieht sich in seinen theologischen Ausfiihrungen
selbstversténdlich auf historische Ereignisse®, sie gewinnen argumentative Bedeu-
tung z.B. in der Bestimmung des Wesens Gottes per effectum™. Im Blick auf den Cha-
rakter der sacra doctrina als aristotelisch-thomanisch verstandener scientia gibt er al-
lerdings zu bedenken, daf} historische Ereignisse insoferne sie eben unverwechselba-
re konkrete Einzelfille sind, in die sacra doctrina nicht principaliter Eingang finden,
sie kommen nur als illustrierende Beispiele (exemplum vitae) zur Sprache bzw. um
die Autoritit jener Menschen deutlich zu machen, durch die die Offenbarung auf uns
gekommen ist®,

Melchior Cano schlief3t sich Thomas an: Auch fiir ihn ist die Argumentation in
effectis wichtig®, und auch er spricht davon, daB die Geschichte exempla bzw. exem-
pla probabilia zu liefern habe”. Er unterscheidet sich aber von Thomas nicht nur dar-
in, daB er die Autoritit der Geschichte als eigenen locus theologicus einfiihrt, sondern
auch in der Bedeutung, die er historischen Aussagen im Zusammenhang mit Argu-
mentationen auf der Basis von loci ab auctoritate de facto gibt: Ein theologischer Ob-
ersatz, der z.B. die Autoritit eines Konzils feststellt, und ein historischer Untersatz,
der das Faktum des Konzils historisch absichert, fiihren zur theologischen Aussage,
dafl die vom Konzil bekriftigte Aussage theologisch verbindlich ist®. Oder umge-
kehrt: Jede Argumentation mit Hilfe theologiespezifischer loci impliziert eine histori-
sche Argumentation, weshalb man die auctoritas humanae historiae als locus aller lo-
ci (lieu des lieux™) verstehen kann.

Canos Beriicksichtigung der Geschichte und seine Reflexion tiber die histori-
sche Argumentation sind unterschiedlich gewertet worden. Fiir Albert Lang ist Ca-
no «wohl der ersten einer, der eine historische Methodik zu schaffen suchte»’; er
sei noch vor J. Bodins Methodus ad facilem historiarum cognitionem (1566) zu nen-
nen''. Gundolf Gieraths meint tibereinstimmend mit Lang, Cano sei “an fiihrender,
wenn nicht iiberhaupt an erster Stelle unter denen zu nennen, die eine historische
Methodik zu schaffen suchten, und zwar in einer seiner Zeit weit vorauseilenden

* Vgl. zu dieser Problematik M. SECKLER, Das Heil in der Geschichte, besonders 19-47,

ST Tad

¥ Vel. ST 1.1.2 ad 2: «Ad secundum dicendum quod singularia traduntur in sacra dectrina, non
quia de eis principaliter tractetur: sed introducuntur tum in exemplum vitae, sicut in scientiis moralibus;
tum etiam ad declarandum auctoritatem virorum per quos ad nos revelatio divina processit, super quam
fundatur sacra Scriptura seu doctrina».

* Vgl LT x1.L1 [341 b].

Vel LT x1.m.4 [283b-284a].

* Vgl. A. LANG, Die Loci, 174, der im Blick auf die dritte Konklusion Canos (vgl. LT Xr1v.4
[289b]) feststellt: «Hier zeigt sich klar, daB die aus dem locus historiae humanae gewonnenen historischen
Wahrheiten als Pramissen im theologischen Beweise dienen sollen» (179 Anm. 1).

* Der Begriff stammt von J.-M. LEVASSEUR, Le lieu théologique ‘histoire’. Contribution & une on-
tologie et introduction & une méthodologie, Editions du Bien public, Trois-Rivieres 1960, 213.

“ A, LANG, Die Loci, 175.

" Vgl. ibidem, 176 Anm. 1.



BERNHARD KORNER 265

2242

Weise”*. Diese positive Wertung wird von Gardeil eingeschriinkt: Das elfte Buch
habe zwar herausragende Bedeutung fiir den Aufweis der Notwendigkeit, die Ge-
schichtswissenschaft als locus theologicus zu etablieren, sein praktischer Nutzen sei
aber gering - die Konzeption des historischen Zeugnisses sei so juridisch, daf die
Geschichtswissenschaft sich damit kaum anfreunden konne®.

Wie auch immer. In einer scharfsinnigen Analyse zeigt Elmar Klinger etwas
Grundsitzliches auf: Fiir Cano ist, auch auf der Ebene der Reflexion, «die Geschich-
te selber Ort und Prinzip der Theologie»* geworden. Der spanische Theologe beant-
worte mit seiner Konzeption die Frage, was notwendig sei, «damit Offenbarung sich
in der Geschichte als Offenbarung behauptet»®. So stehe Cano am Ursprung der neu-
zeitlichen Dogmatik, die eine «Kunst des Denkens der Geschichte»* bzw. «Argu-
mentation aus der Geschichte» sei - «Summa theologica und theologia dogmatica»
seien aber «von einander getrennt in ihrem Wesen und durch eine Welt»*.

3.2. Das wissenschafistheoretische Monopol des deduktiven Syllogismus am Ende

Bis in die jiingste Vergangenheit wurde Melchior Cano nicht nur als bedeutsa-
mer Methodologe der Theologie, sondern vor allem als Ahnherr der sogenannten po-
sitiven Theologie angesehen®, die aufzuweisen versucht, daB bestimmte Aussagen
durch kirchliche Instanzen in unterschiedlicher Verbindlichkeit bezeugt werden.
Wenn man das vollstindige Ensemble der loci theologici bei Cano vor Augen hat,
dann muf man freilich zugestehen, daB diese Auffassung ein - naheliegendes -
MifBverstindnis darstellt; die methodologische Leistungsfihigkeit der von Cano vor-
gelegten loci umfalt auch die spekulative Theologie™.

* G. GIERATHS, Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft, 4 f; Canos Beitrag fiir die Ge-
schichtswissenschaft bestehe zuerst darin, daf er «den Wert der Geschichte fiir die Theologie» untersuche,
«die allgemeinen Grundsiitze fiir die erkenntnistheoretische Beurteilung der historischen Zeugnisse» auf-
stelle und «eine systematische Anleitung zur Quellenkritik» gebe (ibidem, 6). - R. KELLEY, The Theory of
History, 755f. verweist darauf, daB Cano im Rahmen einer breiteren methodologisch orientierten Stromung
zu sehen ist; Canos Beitrag zur historischen Methode charakterisiert er: «Cano took a very utilitarian atti-
tude towards historical evidence, and in order to make optimum use of it devised a set of rules for histori-
cal judgement, authentication, credibility and proof» (ibidem, 755); vgl. unter dem gleichen Gesichtspunkt
auch J. H. FRANKLIN, Jean Bodin and the Sixteenth-Century Revolution of Methodology of Law and Hi-
story, Columbia University Press, New York 1963, 103-115.

“ Vgl. A. GARDEIL, Lieux théologiques, 733.

* E. KLINGER, Ekklesiologie der Neuzeit. Grundlegung bei Melchior Cano und Entwicklung bis zum
Zweiten Vatikanischen Kongzil, Herder, Freiburg i. B. 1978, 97.

“ B. KLINGER, Ekklesiologie der Neuzeit, 53.

“ Ibidem, 17.

7 Ibidem, 30.

* Ibidem, 24.

* So neben A. LaNG, Die loci, 231, auch I. BEUMER, Positive und spekulative Theologie. Kritische
Bemerkungen an Hand der Loci theologici des Melchior Cano, in Schol 39 (1954), 53-72; M. JACQUIN,
Melchior Cano et la théologie moderne, in RSphTh 14 (1920), 121-141; Th. TSHIBANGU, Melchior Cano et
la théologie positive, in EthL 40 (1964), 300-339. Vgl. dazu die Darstellung der Positionen bei b. B. K6r-
NER, Melchior Cano, 29-33.36 f.

* Vgl. dazu B. KORNER, Melchior Cano, 307-310.



266 PARTE SECONDA

Auch wenn Canos Konzeption sich nicht im Sinne des schultheologischen
Traditionsbeweises auf die historische Dimension einschrinken lit, so 1Bt sich bei
ihm doch eine folgenreiche Entwicklung erkennen: Was den erkenntnistheoreti-
schen Stellenwert einer historischen Argumentation betrifft, ist zu beachten, daBl
Cano den wissenschaftlichen Charakter eines Schlusses nicht mehr durch den Be-
griff der notwendigen (im Gegensatz zur bloB wahrscheinlichen) Geltung bestimmt,
sondern durch den Begriff der sicheren Geltung. Die Theologie (theologia), die als
scientia bezeichnet werden muB®, ist fiir Cano charakterisiert durch im Glauben ge-
sicherte oder fiir die Vernunft evidente Prinzipien bzw. durch den zwingenden Cha-
rakter des SchluBverfahrens - anderenfalls handle es sich nicht um Theologie (theo-
logia), sondern um eine Meinung (opinio)™. Die certissima argumenta, die mit Hil-
fe der auctoritas humanae historiae gewonnen werden kénnen, nehmen so eine
Mittelstellung ein: sie sind sicher nicht evident, aber sie sind eben auch nicht unsi-
cher (incerta), auBerdem ist zu beachten, da Cano die Bedeutung der Evidenz im
Zusammenhang mit den Prinzipien der Theologie relativiert™.

“Argumenta certissima”: Da es sich bei historischen Aussagen nicht um eine
logische oder metaphysische GewiBheit handeln kann, so bleibt nur die moralische
GewiBheit. “Certum” ist fiir Cano, was ohne Starrsinn oder Dummbheit nicht ge-
leugnet werden kann™. Geht man bei Cano von einem kohirenten Sprachgebrauch
aus, dann heifit das, daB Cano mit dem Begriff “certum” bzw. “firmum” die Si-
cherheit eines Argumentes in erster Linie daran mift, welche subjektive GewiBheit
es dem erkennenden Subjekt ermdglicht, und nicht daran, welche GewiBheit sich
aus der Natur des Erkenntnisobjektes bzw. der Argumentation ergibt: Historische
Tatsachen bestehen nicht notwendig, verbiirgte Aussagen lassen immer die Mog-
lichkeit eines Irrtums offen, aber manche Aussagen, die sich auf menschliches Ver-
trauen stiitzen (und ipso facto nur wahrscheinliche Geltung beanspruchen konnen)
sind dennoch derart sicher, da es eine Dummbeit wire, sie in Zweifel zu ziehen®.

Damit spiegelt Canos Werk und Argumentation (trotz der Identifikation wis-
senschaftlicher Erkenntnis mit absoluter Sicherheit™) einen Stand der Logik, der
dem deduktiven Syllogismus seinen monopolartigen Vorrang genommen hat”; und

* Vel. LT x11.1.6 [345a]: «Theologiam ergo, quando aliud melius non occurit, scientiae vocabulo
AUACUPENUS».

* Vel. LT x11.1.6 [345a/b]: «Cum incerta connexio est, vel altera propositio est incerta, quae cum
[idei principio sumitur, conclusionis opinio erit, theologia proprie non erit. At sive ambo syllogismi princi-
pia fidei sint, seu alterum ex fide certum, alterum ex natura evidens, conclusio ad theologiam pertinebit...».
Vel LT x11.1.5 [344b].

* Vgl. LT xm.1.5 [344b].

*Vel. LT x1.1v.4 [289b]: «Certa quippe apud homines ea sunt, quae negari sine pervicacia et stul-
titia non possunt».

* Vgl. LT x1.vii.10 [338b-339a] - s. 0. Anm. 19,

* Vgl. LT xi1.1.5 [344a-345a].

" Die Entwicklung, die dazu gefiihrt hat, bzw. ihr Ergebnis haben dargestellt J. PINEORG, Topik und
Syllogistik im Mittelalter, in L. HOFMANN - L. SCHEFFCZYK - K. FEIERES (Hrsg.), Sapienter ordinare, Fest-



BERNHARD KORNER 267

zugleich reflektiert es einen geistesgeschichtlichen Entwicklungsstand, der dem
Erkenntnissubjekt erhohte Bedeutung zuschreibt™.

3.3. Heutige Cano-Interpretation: Von der Geschichte zur Geschichtlichkeit

In der heutigen Auseinandersetzung mit Melchior Canos loci theologici geniigt
bei allem begriindeten Interesse™ an seiner Konzeption eine simple Riickkehr zu Mel-
chior Cano nicht. Im Kontext einer geschichtlichen Hermeneutik driingt sich ein wei-
terer Schritt auf: Wenn Cano die verbindliche Glaubenslehre und die Theologie in der
Geschichte verankert, dann muf} heute auch die Geschichtlichkeit der Bezeugungen in
den verschiedenen loci ernstgenommen werden®.

Es konnte und kann nicht ausbleiben, daf unter diesem Vorzeichen eine For-
schungsrichtung Interesse auf sich zog®, die sich ebenso wie Melchior Cano auf die ari-
stotelische Topik beruft - die Toposforschung bzw. Topologie®”, wie sie vom Literatur-
wissenschaftler E. R. Curtius mit seinem Werk Europdische Literatur und lateinisches
Mittelalter inauguriert und von Otto Poggeler® philosophisch vertieft worden ist. Topoi
sind in der Toposforschung bzw. Topologie nicht Bezeugungsinstanzen bzw. Argu-
mentationsgesichtspunkte, sondern gepréigte Formeln, die in geschichtlichen Wandlun-
gen Vorstellungen und Ideen vermitteln - theologisch konnen als Beispiele genannt wer-
den die ‘Heilige Schrift als Seele der Theologie’, die ‘Tradition als Gedichtnis der Kir-
che’ ust. In den Topoi verbinden sich Flexibilitit und Identitéit und so entsprechen sie
dem «Gesprich, das die Geschichte ist»* . Topoi sind «kristallisierte Tradition»®, die hi-

schrift Erich Kleineidam, St.-Benno-Verl., Leipzig 1969, 157-178 und E. Stump, Topics: Their develop-
ment and their absorption info consequences, in N. KRETZMANN u. a. (Hrsg.), The Cambridge History of
Later Medieval Philosophy, Cambridge University Press, Cambridge 1982, 273-299; hier: 287-290.

** Fiir den neuzeitlichen Subjektivismus wird vor allem Descartes (+ 1650) und sein cogito als ex-
emplarisch und einfluBreich angesehen; das darf aber nicht dariiber hinwegtiuschen, daf die Ansiitze dafiir
weit ins Mittelalter zuriickverlegt und im Zusammenhang mit nominalistischen Tendenzen bei Abelard (+
1142) und vor allem bei Duns Scotus (f 1308) gesehen werden miissen.

* Vgl. vor allem M. SECKLER, Die ekklesiologische Bedeutung des Systems der loci theologici. Er-
kenntnistheoretische Katholizitit und strukturale Weisheit, in W. BAIER u. a. (Hrsg.), Weisheit Gottes -
Weisheit der Welt, Festschrift fiir Joseph Kardinal Ratzinger zum 60. Geburtstag, Eos Verlag, St. Ottilien
1987, 37-65.

“ Val. auch Y. CONGAR, Die Geschichte der Kirche als ‘locus theologicus’, in Conc (D) 6 (1970),
496-501; bes. 496 f. Zur Riickwirkung der Dimension der Geschichtlichkeit auf Theologie und Dogmatik
vgl. u.a. das immer noch instruktive Biichlein von W. KAspeR, Die Methoden der Dogmatik. Einheit und
Vielheit, (Kleine Schriften zur Theologie) Kosel, Miinchen 1967.

* M.E. zum ersten Mal bei K. LEHMANN, Dogmengeschichte als Topologie des Glaubens. Pro-
grammskizze fiir einen Neuanfang, in W. LOSER - K. LEHMANN - M. LUTZ-BACHMANN (Hrsg.), Dogmenge-
schichte und katholische Theologie, Echter, Wiirzburg 1985, 513-528.

“ Vgl. B. KORNER, Melchior Cano, 393-404.

“ Vgl. O. POGGELER, Dialektik und Topik; in R. BUBNER u.a. (Hrsg.), Hermeneutik und Dialektik,
Festschrift Hans-Georg Gadamer, Bd. 2, Mohr, Tiibingen 1970, 273-310 und drs., Dichtungstheorie und
Toposforschung, in “Jahrbuch fiir Asthetik und Allgemeine Kunstwissenschaft” 5 (1960), 89-201.

* O. POGGELER, Dichtungstheorie, 92.

® 0. POGGELER, Dialektik und Topik, 288.



268 PARTE seconDpA

storische Toposforschung ist an der Sicherung und Fortfiihrung der Tradition interes-
siert®. Dazu geniigt freilich die historische Bestandsaufnahme nicht, was in den Topoi
historisch prisent ist, das miisse auch im Kontext der Gegenwart erschlossen werden.
Das sei Aufgabe der Topologie. Unter dem Vorzeichen der Geschichte bleibe sie aber
«immer utopisch, insofern sie ihre Erorterungen im ganzen nicht abzuschlieBen vermag,
sich selber zuriickstellen muf in das offenbleibende Gesprich der Geschichte»®'.

Wenn man im Bereich des Glaubens konkreten Ausformulierungen des Glau-
bens ganz selbstverstindlich Bedeutung und Verbindlichkeit zuspricht, so ist - mit
Walter Kasper - doch daran festzuhalten, da Wahrheit «innergeschichtlich immer
VerheiBung» bleibt - «sie ldBt sich nie addquat in Sétzen einfangen, sondern ist offen
fiir die grofere Zukunft Gottes»®.

Geschichte als locus theologicus - das bedeutet somit ein doppeltes: Nicht
primar Ekstase oder Versenkung, sondern die Geschichte ist der Ort, wo Gottes Wahr-
heit aufleuchtet - aber die Wahrheit leuchtet auf in geschichtlicher Bedingtheit und so
bleibt sie auch im Zusammenklang der vielen Stimmen, die Melchior Cano im Begriff
der loci theologici aufweist, eine Wahrheit, die uns zu Demut und Bescheidenheit ver-
pflichtet. Methodologisch aber bedeutet das: Die Theologie als Glaubenswissenschaft
muf im unverzichtbaren Riickgriff auf die Uberlieferung nicht nur die kirchlichen In-
stanzen, ihr institutionelles Zusammenspiel und die Kriterien der Verbindlichkeit
kennen, sondern sie bedarf auch einer entsprechenden Hermeneutik®.

“Vgl. O. POGGELER, Dialektik und Topik, 288.

 Ibidem, 299.

“ W. Kasper, Dogma unter dem Wort Gottes, Matthias-Griinewald-Verl., Mainz 1965, 80. Zu-
stimmend iibernommen von CONGAR, Die Geschichte (Anm. 60), 499; Congars Aufsatz ist ein engagiertes
Plidoyer fiir eine offensive und konsequente Beriicksichtigung der Geschichtlichkeit.

“ Vgl. dazu H.-J. POTTMEYER, Normen, Kriterien und Strukturen der Uberlieferung, in W. KERN -
H.-J. POTTMEYER - M. SECKLER (Hrsg.), Handbuch der Fundamentaltheologie, Bd. 4., Francke, Freiburg
1988, 124-152, besonders 139-152.



BERNHARD KORNER 269




INOS BIFFI

LA POESEA
ELa GRAZIA

NELLA COMMEDIA DI DANTE

o
(e
S
.2
fagelE
=
=
[
=
e
=S
<
|5
& (i
19
.
il
1.9
|8
I




RTLu V (2/2000), 271-284 271

Teologia e linguaggio dei mistici.
La notte oscura

di san Giovanni della Croce
tra poesia e prosa

(premesse alla lettura della
Subida del Monte Carmelo)

Gaetano Chiappini
Universita degli Studi (Firenze)

1. LA PREMESSA METODOLOGICA

Per collocare nella pili probabile prospettiva il rapporto tra prosa e poesia - il
trattato Subida del Monte Carmelo (1584) e le canciones della “notte oscura” - dato il
precario nesso ecdotico - sempre da valutarsi attentamente quando ci si avvicina al-
I'opera di San Giovanni della Croce - sembra opportuno tener conto di qualunque af-
fermazione si possa ricavare dalle premesse al testo.

Cosi, nell’edizione delle Obras completas che seguiamo', a p. 163, compare

! Per il testo, seguiamo: SAN JUAN DE LA CRUZ, Obras completas, Revis. Textual, introducciones y
notas al texto J.V. Rodriguez; introducciones y notas doctrinales F. Ruiz Salvador, Edit. De Espiritualidad,
Madrid 1988’ sigla Obras (le edizioni vanno sempre prese con beneficio d’inventario).



272 PARTE SECONDA

- dopo il lungo titolo riassuntivo dell’intenzione dottrinale® - un “argumento”, che
puo aiutarci a fermare alcuni punti essenziali, almeno, per una prima mise au point
metodologica e possibile chiave di lettura tecnica e strumentale, circa la possibile
interdipendenza del “dittico™ di poesia e prosa che citiamo interamente e analizzia-
mo di seguito:

«Toda la doctrina que entiendo tratar en esta Subida del Monte Carmelo estd
incluida en las siguientes canciones, y en ellas se contiene el modo de subir hasta la
cumbre del Monte, que es el alto estado de la perfeccion, que aqui [lamamos union del
alma con Dios. Y porque tengo de ir fundando sobre ellas lo que dijere, las he queri-
do poner aqui juntas para que se entienda y vea junta toda la sustancia de lo que se
ha de escribir; aunque al tiempo de la declaracién convendrd poner cada cancion de
por si, y, ni mds ni menos, los versos de cada una, segiin lo pidiere la materia y de-
claracion»’.

Confrontando il fitolo con 1’ argumento, si nota subito che in quest’ultimo &
avvenuto un passaggio rispetto alla linea minimale-sperimentale riferita, nel titolo,
ad una singola alma quanto al proprio «potersi disporre» (podrd...disponerse), che
premette 1'indicazione di una modalita (de cémo) di ordinamento e sistemazione, di
conveniente e opportuna collocazione di tempi e di situazioni, come di regolato per-
corso o cammino, per la fornitura di “avisos y doctrina”. E, precisamente, si ha un
passaggio da un insegnamento a vedere e proposta di pareri e considerazioni nel-
I’argumento - all’unica figura della “doctrina”, che insiste sull’istruzione e am-
maestramento, anche come notizia in ordine al sapere e a una vera e propria scien-
za, cognizione teoretica e teorica e metodologica. In questo senso, “doctrina™ va ol-
tre I’ammonimento o 1’avvertenza o, anche, semplicemente, al consiglio pur
opinabile’, e con finalita d’aiuto e prevenzione per altri, per un avviamento magi-
steriale ad una finalitd certamente alta: «para que sepan» (affinché sappiano) e “per
la divina unione”.

¢ Diamo il titolo completo: «Trata de cémo podrd una alma disponerse para Illegar en breve a la di-
vina unién. Da avisos y doetrina, asi a los principiantes como a los aprovechados, muy provechosa para que
sepan desembarazarse de todo lo temporal, y no embarazarse con lo espiritual, y quedar en la suma desnu-
dez y libertad de espiritu, cual se requiere para la divina union, compuesta por el Padre fray Juan de la
Cruz, Carmelita descalzo» («Tratta di come potrd un’anima disporsi per giungere in breve alla divina unio-
ne. Da avvisi e dottrina, cosi ai principianti come ai progrediti, molto utile affinché sappiano liberarsi da tut-
to ¢id che & temporale e non vincolarsi con lo spirituale, e restare nella suprema nudita e liberta di spirito,
quale & richiesta per la divina unione, composta dal Padre fra’ Giovanni della Croce, Carmelitano scalzo»).

* «Tutta la dottrina che intendo trattare in questa Salita del Monte Carmelo & compresa nelle se-
guenti canzoni, e in esse & contenuto il modo di salire fino alla vetta del Monte, che & I’alto stato della per-
fezione, che qui chiamiamo unione dell’anima con Dio. E siccome devo andar fondando su di esse quello
che dird, le ho volute mettere qui insieme, affinché si comprenda e si veda tutta insieme tutta la sostanza di
quello che si deve scrivere; sebbene nel momento della spiegazione e interpretazione converrd mettere ogni
canzone da sola, e, senz’altro, i versi di ognuna, secondo quanto richiedera la materia e la spiegazione».

* «Aviso»: dal fr. qviser, ‘istruire’, ‘avvisare’ < avis, ‘opinione’ <MIHI VISUM EST<VIDERI; cfr. J.
COROMINAS, Breve diccionario etimoldgico de la lengua castellana, Gredos, Madrid 1967°, s.v.; sigla:
Corominas.



GAETANO CHIAPPINI 273

2. IL. VALORE DEL ““CANTO” E DELLA “PROSA”

A questo punto, I'intenzione e tensione dottrinale del testo, e di dibattimento e
considerazione tetica, affidata alla Subida, viene fissata rispetto alle “siguientes can-
ciones” (canzoni seguenti) - subito dopo, infatti, sono proposte - e con un termine il-
luminante, in quanto tiene sicuramente conto della differente economia di trattazione,
oltreché di esposizione, studio e ricerca, esame e svolgimento di una materia di indot-
trinamento, appunto, in relazione al canto, che & solo canto, melodia e suono, musica
e vibrazione vocale ed effusa, con le sue regole e tendenze, secondo la tradizione, che,
per San Giovanni, era ugualmente popolare e letteraria nella sua amplissima e docu-
mentata cultura. La parola usata dal Santo & estd incluida, letteralmente, “sta rinchiu-
sa’: qui, se ricordiamo il ciceroniano includere verba versu, il significato va, mera-
mente, a un mettere in versi della voce e della parola; ma questo vorrebbe semplice-
mente alludere alla trasposizione della doctrina nel canto, fatta pensiero sonoro tout
court. Ma incluida - da IN+CLAUDO - vuol dire anche “rinchiusa” - nel metro - “collo-
cata dentro”, “incastonata”, “distesa dentro”, e pure come “serrata”, “imprigionata,
chiusa dentro” la ferma necessita dei numeri e degli accenti, per darle timbri, ritmo e
pause, estensione di toni condizionata da schemi, intervalli e rapporti. In sostanza, an-
che una gabbia o confine ritmico-versale-strofico, capace, in qualche modo, di costi-
tuire un limite o un freno alla libera espansione del pensiero nel puro territorio dell’a-
ritmetica musicale.

E, pienamente, aggiunge subito San Giovanni, «en ellas [canciones] se contie-
ne el modo de subir hasta la cumbre del Monte» (in esse [canzoni] & contenuto il mo-
do di salire fino alla vetta del Monte): molto opportunamente, qui, “modo” & proprio
il modulo dell’esperienza unitiva, il metodo e anche la misura, la regola, persino, pre-
cisa, per avviarsi e concludere un camino cosi arduo e singolare. E cosi importante e
definitivo per I’anima.

Ma quel modo &, in realta, a sua volta, fortemente limitato quanto ai compiti e
possibilita dell’anima stessa. E, qui, ci soccorre il lungo titolo con le sue ben chiare in-
dicazioni operativo-direzionali, ma del semplice impegno vettoriale umano: «para
que sepan» (affinché sappiano) - in quanti & diffusa e cosciente, davvero, questa
scientia? -; e, prima, si parla di principiantes e aprovechados (principianti e progredi-
ti), ciog, di diversi gradi di conoscenza e d’esperienza e maturazione d’impegno, ma
anche gradi di percorso, ecc. Senza contare che i compiti previsti e i tempi segnalati
implicano un duplice movimento di liberazione e distacco da vincoli di terra («de-
sembarazarse de todo lo temporal», “svincolarsi e liberarsi dagli ostacoli di tutto cio
che ¢ temporale”)’ e, soprattutto, di tempo; ed accurata vigilanza rispetto ai possibili
vincoli metafisici e di spirito («no embarazarse con lo espiritual», non vincolarsi, non
ostacolare se stessi quanto allo spirituale). Che necessitano di un’attenzione speciale,
perché pur essi capaci di creare legami speciali per volontario imprigionamento del-

* «Embarazar» deriva da «baraza», ‘laccio’, ‘corda’; cfr. Corominas, s.v. embarazar.



274 PARTE SECONDA

’anima in nodi e segni aerei, persino, ma sempre vincolanti... Anzi, per San Gio-
vanni diventa addirittura imprescindibile cercare la liberta giustamente su quel deli-
cato versante dello spirituale, per ottenere lo stato di una, sia pur provvisoria, quieta
condizione «quedar en la suma desnudez y libertad de espiritu» (placarsi e rimanere
nella estrema nudita e liberta di spirito). E questo uno stato di profonda guies, un re-
stare senza tempo nella suprema nudita - che & appello di massima elevazione umana
- e liberta totale anche nell’ambito metafisico e pneumatico.

Fin qui, in questo liberarsi e ricercare la liberta - e vigilare per non perderla! -
sta il doppio sforzo umano di rigoroso distacco da tutto, in nome di tutto quanto sia
pertinente - e che viene richiesto dall’anima - per una finalita che la trascende e la tra-
sporta nell’altrove, nell’ambito esclusivo del solus Deus. Qui sta I’elemento centrale
del sistema mistico sangiovanneo, in cui alla voluntas umana e a tutto il suo attivismo®
& lasciato uno spazio vastissimo, al quale, perd, subito si contrappone lo spazio-tem-
po specialissimo e unico che & quello - asciutto e decisivo, anche, nell’estrema conci-
sione del dettato - che San Giovanni ha affermato anche nel capitolo secondo della
“noche oscura” (Libro 1, cap. 2, p. 445): «pone Dios en la noche oscura a los que
quiere purificar de todas estas imperfecciones para llevarlos adelante» (grassetto no-
stro; mette Dio nella notte oscura coloro che vuole purificare da tutte queste imperfe-
zioni per condurli avanti): solus Deus, quindi, ha I"impulso unico di volonta che abbia
valore effettuale e sia davvero efficace.

Quando, dunque, San Giovanni afferma che nelle «siguientes canciones se con-
tiene el modo de subir hasta la cumbre del Monte», vuol dire che, sicuramente e pre-
cisamente, la «doctrina que estd incluida» offre quel «modo de subir»; ma, dal mo-
mento che il Santo I’incorpora nel trattato specifico, quella stessa doctrina incluida ha
bisogno di esser fatta uscire, risolta e come liberata dal metro che la rinchiude nei pro-
pri giusti termini. Secondo me, & questo il possibile rapporto tra canto e prosa, come
elaborazione d’un duplice modello teologico-mistico - identico nel fini e nella sostan-
za, e pur diverso e come trattenuto nel canto. Questo dislivello tra i due sistemi & mol-
to importante, e San Giovanni prosegue il suo “argumento” con il riconoscimento
d’un altro dislivello - retorico e stilistico, ma sempre essenziale e definitivo - ciog, con
il passaggio dal simbolo alla sua definizione e lettura, per terminare nell’espansione
metafisica con delineazione d’un significativo percorso esegetico ed ermeneutico:
«subir hasta la cumbre del monte, que es el alto estado de la perfeccion, que aqui lla-
mamos union del alma con Dios» (salire fino alla vetta del monte, che & I’alto stato
della perfezione, che qui chiamiamo unione dell’anima con Dio). Aquf si riferisce, na-
turalmente, alla prosa, piti esplicita e non necessariamente figurata; ma unidn, co-
mungque, & metafora mistica chiarissima del desposorio, che sigilla la suprema con-
clusione dell’itinerario d’amore dell’anima a Dio. Alfo estado de perfeccion chiarisce,
in modo generico, un’elevazione totale e assoluta compiuta dall’anima o in essa av-

S Per «attivismo» intendiamo I’animato, anche eccessivo dinamismo d’accumulare azioni, gesti e
movimenti in ogni direzione; per “azionismo” indichiamo tutte le azioni spirituali di cui il mistico & sem-
plicemente il soggetto.



GAETANO CHIAPPINI 275

venuta, fino al massimo delle sue possibilita e oltre le sue aspirazioni, nel suo farsi (e
perficere) in Dio, per Dio e con Dio.

Si puo dire, a questo punto, che San Giovanni ha gia rapidamente impostato il
Suo percorso mistico: «subir hasta la cumbre» - fino al punto pin alto, in cui consiste
la pienezza d’una esperienza, che &, poi, I'unica per I’anima che compie e subisce il
rapporto decisivo di totale indiamento, ciog, I'itinerario e il processo della pitt dram-
matica e radicale avventura che possa accadere per ’'uomo che ritorna a Dio.

Dal punto di vista metodologico, ancora una volta, a chiarire il rapporto certa-
mente complesso tra due generi di scrittura - anche letterari - di diversissima qualita e
statuto, anzi, persino inconciliabili, il Santo aggiunge altri supporti istitutivi del prosi-
metro sui generis, con forte motivazione programmatica: «porque tengo de ir fundando
sobre ellas lo que dijere» (perché devo andar fondando su di esse quello che dird). Allo-
ra, dunque, il testo poetico viene a costituire il sostegno parallelo o sotterraneo (sobre el-
las); ma questa intenzione riceve un serio rilievo d’impostazione e di funzione: tengo de
- che & espressione popolare e comune al posto di fengo que (debbo) - &, comunque, in-
dicazione di necessita, pertanto, di forte interdipendenza dei due livelli, e che il Santo
considera come imprescindibile - ¢ questo & evidentemente di somma rilevanza, perché
spazza via secoli d’incomprensione o di rigetto critico di tanti...: né la poesia & ornamen-
to o abbellimento o rivestimento estetico della “doctrina” da leggere separatamente,
quasi effusione lirica liberata o esornativa; né il testo in prosa & commento - anche arido
e separato, rispetto alle squisite modulazioni poetiche - o esegesi e viceversa gioco di fi-
gure che trasformano la realta della prosa in incanto musicale, ecc. Ma, finalmente, il
canto ¢ il fondamento, la strada maestra della prosa, fino a costituirsi come transito da
canto fout court a fonte che detta («lo que dijere»): ove, tra I’altro, si definisce che il ver-
so precede la prosa e ne & la mozione di base, la ragion d’essere. E I’iniziativa della con-
temperazione simultanea & mozione ancora volontaria e programmatica («las he querido
poner agui juntas», le ho volute mettere qui insieme), verso una lucidissima e fermissi-
ma razionalizzazione metodologica «para que se entienda y vea junta toda la sustancia
de lo que se ha de escribir» (affinché s’intenda e si veda insieme tutta la sostanza di quel-
lo che si deve scrivere). I due verbi («se entienda y vea») spiegano in modo netto la fi-
nalitd proposta a se stesso dal Santo («para que»), duplice finalitd, fra I’altro, orientata
I'una sull’intelletto e la comprensione, I*altra sulla visione che, in fondo, potrebbero, am-
bedue, significare i due modi d’approccio sia per la prosa che per la poesia. Ove Iintel-
ligenza andrebbe al pensiero e la visione andrebbe alle immagini - diciamo, alle figure,
nella loro bellezza e plasticita di rappresentazione. Non mi perito a dirlo, a me sembre-
rebbe questa una proiezione di lettura felicemente scissa verso la prosa del trattato che,
essendo svolgimento di pensiero mistico e teologico, richiede un necessario adegua-
mento intellettuale; e verso la poesia, che, viceversa, fondandosi sulle immagini e sui
simboli, ma anche su aspetti naturalistici, oggettuali e spaziali, postulerebbe, pili pro-
priamente, 1'adesione della vista come dell’immaginazione e della fantasia visiva. D’al-
tra parte, la poesia - cosi come ’intende San Giovanni della Croce - potrebbe, a sua vol-
ta, richiedere, come gia la prosa per se stessa, i due fronti uniti insieme, per cogliere gli
aspetti del logos speciale delle riflessioni nei due moduli rispettivi; allo stesso modo, dal



276 PARTE SECONDA

punto di vista figurale, I"osservazione visiva, ancora, puo pretendere I’evidenza delle im-
magini. Tutte e tre le angolature, ad ogni modo, sono ugualmente valide ad esaurire il bi-
sogno di un’approssimazione totale dell’opera unificata in dimensione di simultaneita.

Anche I’ultima frase - nella sintetica abitudine espressiva di San Giovanni del-
la Croce - si presta ad una valutazione complessa: «entienda y vea junta toda la su-
stancia de lo que se ha de escribir». Sarei portato a pensare d’emblée, che la frase pre-
cedente si riferisca pill precisamente alla sola poesia base e fondamento della prosa,
come capacita globale di comprensione - e d’esposizione a suo modo - di pensiero-+fi-
gura, essendo, dunque, la poesia, propriamente sintesi mirabile e totalizzante, unitaria
e fusa perfettamente e da sottoporre, successivamente, all’ermeneutica («en lo que se
ha de escribir»), che di quella («toda la sustancia») fara una rimodulazione ampia e
sviluppata analiticamente. Con la prosa distesa che dice tutto, senza il compendio fi-
gurale e simbolico sviscerato in tutta la sua linea prospettica di semantizzazione ge-
nerale e particolare, nell’estrema fluidificazione del pensiero e delle immagini. Ma ¢
bello, intanto, poter pensare che la poesia sia gia la sostanza, non, semplicemente, la
contenga, forse, persino, inespressa 0 Compressa...

Che poi, alla fine, per comodita interpretativa e necessita di svolgimento com-
pleto, si debba procedere (convenga) nella collocazione in parallelo di «cada cancion
de por si», prima di ogni sua declaracion e, soprattutto, che sia giusto disporre senza
riserve («ni mds ni menos») «los versos de cada una, segiin lo pidiere la materia y de-
claracién», serve solo a ribadire il rapporto d’autonomia e di reciproca integrazione
delle parti: ma, sicuramente, la poesia & gia tutta la sostanza; e la materia e la sua de-
claracién seguono un’altra via, quella propria di una regolare e necessaria trattazione
precisa e sistematica. A conferma del carattere insieme totalizzante e razionale di
chiara cultura teologica della scrittura trattatistica sangiovannea. Laddove la poesia
offriva tutta la sostanza pur da svolgere e da spiegare.

Ecco, allora, che si viene delineando il sottile modello dell’opera sangiovannea
e, cid che pib interessa, viene posto 1’accento sulla prossimita metodologica insistita
(«fundando sobre ellas», «poner aqui juntas», «se entienda y se vea junta toda», «ca-
da cancidn de por st y... los versos de cada una») della integrazione due scritture e, in-
sieme, dell’autonomia di ciascuna nella giusta fusione dell’unica finalita decisamente
intenzionale («entiendo tratar», «tengo de ir», «he querido poner») a convergere sul-
la “doctrina” e sul «modo de subir hasta la cumbre del Monte, que es el alto estado de
la pérfeccion, que aqui llamamos unién del alma con Dios»): in che consiste il vertice
finale e, prima, la vettorialita teologico-ascetico-mistica sangiovannea.

3. LE CHIAVI DEL “‘CAMINO”’

La presentazione delle canzoni, prima del testo proprio, comincia, poi, a propor-
re le chiavi o i nuclei attivi del camino sangiovanneo, in quanto alla indicazione di let-
tura di quella “doctrina incluida”, rivelando come il “canto” dell’ “alma” - ciog, la mo-
dalith espressiva, il tono e la modulazione del soggetto e insieme dell’oggetto mistico -



GAETANO CHIAPPINI 277

tutto da definire, naturalmente e per noi da accettare convenzionalmente senza pretese
semantiche - I’““alma”, appunto, sia, prima di tutto, la «dichosa ventura del pasar». Qui,
occorre fermarsi un istante a chiarire la portata del linguaggio assai notevole, come per
tutti i mistici, per la densita simbolica e naturale, sempre a rispettosa e illimitata distan-
za analogica e, insieme, sperimentale. Dichosa & da DICHA<DICTA, «ci0 che & stato det-
to» come destino di parola e parola di destino, tracciati in un’area spazio-temporale d’in-
definita misura e pure d’incredibile spessore teologico-mistico; “dichosa” & ‘beata’, “fe-
lice’, ‘fortunata’, fato pronunciato come positivo e opportuno in un chissa quando del
passato, inteso, questo, come un prima senza limite, e avveniente o avvenuto o da avve-
nire su un versante gioioso e rassicurante; “‘ventura”’<VENTURUS ¢ ¢i0 che dovra avveni-
re in un dopo ancora senza tempo o che & avvenuto a completare, nella realta dei fatti e
degli accadimenti, i “picTA” felici e a lieto fine. “Pasar” & verbo di modo infinito, che
non si qualifica né temporalmente né nei modi e segni, ma solo come ‘passaggio’, ‘tran-
sito’ nella successione di spazi e tempi ancora indefiniti; comunque, sempre nel senso di
passo dopo passo, “un passo, un altro passo” (come recita un titolo betocchiano), anche
nell’umile senso e faticoso d’un percorso lento e arduo: e qui, dichosa ventura, con I'in-
sistenza sul valore positivo dell’accadimento felice, ci conferma la gioia di chi & uscito
fuor del pelago a la riva... E di fatto tale accadimento € cosa avvenuta storicamente per
I’alma que tuvo, indiscutibile traccia dell’ oggettiva felicita nel tempo - “ventura™ pos-
seduta e ratificata. “Qscura noche” aspetta, naturalmente, la sua propria rivelazione nel
seguito dell’opera; intanto, perd, verifichiamo qui la sua esibizione come un genitivo
soggettivo e, contemporaneamente, oggettivo: la “noche oscura” di cui la fede ¢ stata
prova e soggetto e che, insieme, ha subito e per cui & passata attraverso e per cui ¢ stata
costretta a passare. «En desnudez y purgacion» non solo sono il modo e la condizione,
ciog, lo spoliamento, la liberazione dalle o la poverta scoperta e svelata delle vesti, tolte
o disciolte dei legami; ma la “purificazione” & persino, e propriamente, fisica - e spiri-
tuale, certo - verso una essenzialita di purezza e depurazione. Ma, assai piu, il sintagma
geminato propone e consegna i segni di quel “pasar” gia considerato: la denudazione
che spoglia I’anima e il corpo e li riduce alla propria inopia, successivamente e ulterior-
mente sottoposta alla purgacion, per una totale e completa riduzione e lavacro definiti-
vo d’essenzializzazione assoluta senza pili macchia né contaminazione, come senza
contrassegni né vesti se non di se stessa, [’anima, resa limpida e immune.

Il resto della frase - pur essa essenzialissima - ripresenta il termine finale del ca-
mino, «la unién del amado».

4. VERSO LA DOTTRINA

Il Prélogo - gia da noi esaminato’ per 1 nuclei verbali del topico - qui realissi-
mo! - della modestia, presenta i caratteri centrali del suo lavoro e sue difficolta: la dif-

? Cfr. il ns. Esperienze di mistica ispanica. Santa Teresa d’Avila, San Giovanni della Croce, Sant’l-
gnazio di Loyola, Alinea, Firenze 1999, p. 126 e ss.



278 PARTE SECONDA

ficolta primaria della scrittura e il limite necessario dell’experiencia (anche come ne-
cessario deterrente e, pill, come incoraggiamento e spinta a sollecitare quell’ experien-
cia € a porsi nelle giuste condizioni); ancora, il ricorso alla Sacra Scrittura come voce
dello Spirito Santo; il rinvio ortodosso al «santo sentido y doctrina de la santa madre
iglesia catélica» (p. 165). E, infine, la richiesta d’aiuto a Dio sulla base della confian-
za e come intervento diretto nella scrittura («Para lo cual me ha movido, no la posibi-
lidad que veo en mi para cosa tan ardua, sino la confianza que en el Sefior tengo de
que ayudard a decir algo», per la qual cosa mi ha indotto, non la possibilita che trovo
in me per una cosa tanto ardua, ma la fiducia, confidenza che ho nel Signore che aiu-
tera a dire qualcosa - pp. 165-166). Algo, poi, &, a sua volta, il limite della scrittura so-
prattutto sperimentale e della conseguente minimale didattica mistica.

In realta, il Prélogo, opportunamente, prima della proposta analisi della dottri-
na fondamentale, incluida nella cancion e articolata nella prosa, s’indugia sulla con-
statazione della «mucha necesidad que tienen muchas almas»; e sulle condizioni, i
confini, 1 problemi e, insomma, sulle remore e difficoltd, come premesse al possibile
avvio, progresso o ritorni del camino, senza il cui accertamento - con le esortazioni e
gli avvisi - ¢ inutile e vano ogni argomento o proposito didattico - gia, il richiamo al-
I’experiencia aveva il suo chiaro significato -; cosi come qualunque effettivo ed effi-
cace lavoro e confronto con poesia e prosa. Pur se la poesia - con quella gia vista pre-
messa - sia gia stata avvicinata agli occhi del lettore.

5. L0 STATO TEOLOGICO-MISTICO

Anche noi vogliamo approfittare di questa premessa, come di una sorta di vali-
co d’ingresso allo status teologico-mistico in cui il Santo riconferma il suo intenzio-
nale procedimento con ampia giustificazione. Per ragioni spazio-temporali ci limitia-
mo ad esplorare, peraltro, alcuni primi paragrafi (dal n. 2, p. 166).

La prima considerazione & raggelante, pur nella tranquilla linearita con cui San
Giovanni della Croce espone le sue note: «las cuales, comenzando el camino de la vir-
tud, y queriéndolas nuestro Sefior poner en esta noche oscura para que por ella pa-
sen a la divina union, ellas no pasan adelante» (le quali, cominciando il cammino del-
la virtt, e volendole nostro Signore porre in questa notte oscura affinché passino per
essa alla divina unione, esse non passano avanti). Il comenzando non ha tempo ed im-
plica durata non connotata: ma & proprio una caratteristica importante della scrittura
sangiovannea quella di non temporalizzare 1’esperienza né il cammino, cosi che gue-
riéndolas di nuestro Sefior, ancora in gerundio, non qualifica, ovviamente, i misteri e
la liberta della voluntas Dei certamente assoluta e terribilmente necessaria. Essa &, an-
zi, veramente I’unica volonta che conta, previamente e principalmente. Ma, notiamo
subito, essa & contestuale e sembra anche parallela a quella dell’ “alma”: «comenzan-
do ... y queriéndolas».

Va, poi, rilevato il verbo poner, che indica, quasi, la materialita, pur sui generis,
d’un gesto sicuramente forte e deciso (e decisivo) e, non casualmente, anche in linea con



GAETANO CHIAPPINI 279

quella decisiva volonta. «En esta noche oscura: il deittico ha un doppio valore: esta & vi-
cina a chi parla e che conosce, pratica o ha praticato e condivide questa esperienza...; pur
se, senza commento, San Giovanni da la notizia che quelle almas no pasan adelante...
Un passo, un altro passo, certo, sia pure lento, ma in avanti, vorremmo poter dire noi!

La constatazione ¢ di seguito possibilmente analizzata, pit in generale. «A ve-
ces por no querer entrar o dejarse entrar en ella; a veces por no se entender y faltarles
guias id6neas y despiertas que las guien hasta la cumbre» (A volte per non voler en-
trare o lasciarsi entrare in essa; a volte per non intendersi e mancar loro guide idonee
e sveglie che le guidino fino alla vetta): il no querer entrar o dejarse entrar en ellas, ol-
tre a verificare 1’assenza di volonta - attiva e attivo-passiva - ripete la scelta d’esterio-
rita e d’estraneita di quelle almas - 1a nostra sottolineatura delle sillabe en indica pro-
prio quella volonta di non dentro, appunto; cosi come la non volonta passiva d’ab-
bandono (dejarse<LAXARE), come ‘allentare il laccio’ o il vincolo che lega se a se
stessi, senza lasciare luogo a Dio e alla Sua volonti.

Dopo questo modo, asciutto e preciso, San Giovanni pone un secondo motivo,
modulato sul mancato intendimento e sulla guida: &, dunque, anche questione d’intel-
ligenza della vettorialita verso il dentro, “en-tender” (la ripetizione, del tutto casuale,
della sillaba en segna comunque un fenomeno di eco, assolutamente da rilevare, qua-
le traccia d’insistenza fonico-memoriale, come per qualunque altra scrittura) oppure,
di défaillance (“faltarles”, ‘mancar loro’<FALLERE, ‘venir meno’, anche ‘ingannarsi’
...) per difetto di guida® - ed & pure importante avere la guida, se San Giovanni della
Croce ripete la parola due volte nella stessa frase: «guias idéneas y despiertas que las
guien», come sostantivo che richiede il verbo omologo e il verbo che contiene impli-
cito il suo migliore e necessario e irrinunciabile soggetto; di pi, le “guias” devono es-
sere “idoneas”, ciog, ‘adeguate’, appropriate’, ‘capaci’, ‘abili’, alla pari con il loro
compito. Che ¢ assolutamente preciso al millimetro e prevede continuith e aderenza e
fermezza fino alla fine del cammino altissimo (“hasta la cumbre” - proprio fino 13,
non prima né dopo... per esattezza di percorso e di approdo spirituale, solo quello!); e
occorre anche che esse guide siano “despiertas’™, ben energicamente erette, forti e
dritte, e consapevoli e pratiche... Conosce molto bene, San Giovanni il compito di ta-
li guide, e i loro problemi e doveri, come la loro necessita cosciente, per sé e per chi
si affida loro; cosi come le difficolta di trovarle...

Comunque sia, qui San Giovanni - ancora consapevole della caduta nel vuoto di
molte anime (“a veces”, “muchas almas”), che pure avrebbero quella “guia” premuro-
sa ed esperta - non frena un suo proprio sussulto di rammarico profondo, quasi una feri-
ta interiore d’offesa sacra: «es ldstima ver muchas almas a quien Dios da talento y fa-

* «Nel diritto feudale e consuetudinario guiar significava ‘scortare qualcuno garantendo la sua sicurez-
za’, forse proviene dal gotico *widan ‘unirsi’, da cui ‘accompagnare’, ‘scortare’» (cfr. Corominas, s.v. guiar).

* Dal lvg. EXPER(C)TUS<EXPERRECTUS<EXPERGISCI, ‘risvegliarsi’, cfr. Corominas, s.v. despierto.

" Dal lvg. Blastemare<greco blasteméo, ‘dico bestemmie’ alterazione del greco Blaspheméo, ‘dico
parole empie’, poi, con valore di “ferire fisicamente’, ‘causare danno’, ‘provocare rammarico, dispiacere’, cfr.
Corominas, s.v. lastimar.



280 PARTE SECONDA

vor para pasar adelante» (& un peccato, un dispiacere vedere molte anime a cui Dio da
talento e favore per procedere avanti). Si noti qui come la frase - da noi interrotta - met-
ta in primo piano i doni altissimi divini, ancor prima che essi possano esser richiesti o ri-
fiutati... Che San Giovanni metta in evidenza tale atto di violenza, oggettivo e immedia-
to, reale e urtante (“ver”, ‘vedere’) & per far notare 1’antitesi diretta contro Dio: ma Dio
¢’e e provvede e concede, anzi, “da” proprio, anche senza richiesta; e da “falento y fa-
vor”, ciog, offre un dono prezioso e monetarizzato e d’auspicio pieno''.

Rimane, peraltro, sempre aperto il limite spazio-temporale indefinito del “pasar
adelante”, che &, poi, il lasciare sempre a solus Deus la Sua liberta di volonta.

Come anche alle “almas™, alla cui volonta e ispirazione e coraggio ¢ lasciata la
possibilita del transito e dell’approdo: «si ellas quisiesen animarse llegarian a este al-
to estado» (notiamo sempre la presenza del deittico “este”, che indica una prossimita
ben conosciuta da chi parla...): &€ sempre una legittima opzione al fondo di tutto, e qui
basso-alto il rapporto con Dio, in un ampio ventaglio di manifestazioni «y quédanse
en un bajo modo de trato con Dios, por no querer, o no saber, o no las encaminar y
enseniar a desasirse de aquellos principios» (e restano in un modo basso di rapporto
con Dio, per non volere, o non sapere, o non essere indirizzate e perché non ¢ loro in-
segnato a svincolarsi da quegli inizi): la non volonta, I'ignoranza, I’incapacita dire-
zionale (anche della guida!) e di gestione e organizzazione del camino. Tutto sta, co-
me sempre, nell’accorgersi della volonta riscaldante (tale il significato di FAVERE in-
crociato con FOVEO" >favor) di Dio - ed & volonta assoluta, naturalmente, e
svincolata da apparati e meccanismi («sin eso y sin esotro», senza quella cosa o quel-
I"altra - si noti la genericita di chi non ha bisogno di spiegarsi troppo, basta escludere
certe necessita inesistenti ...), che le consente ovviamente di estendersi al di 1a di ogni
limite e convenzione. Ma, da parte dell’“alma” il problema & la voluntas («si quisie-
sen», «no querery), il coraggio (“animarse”, senza tempo) e il saber (“no saber”). E
pensare che il “pasar adelante” sarebbe automatico: «Y ya que, en fin, nuestro Sefior
las favorezca tanto, que sin eso y sin esotro las haga pasar, llegan muy mds tarde y
con mds trabajo, y con menor merecimiento, por no haber acomodddose ellas a Dios,
dejdndose poner libremente en el puro y cierto camino de la union» (E benché, infi-
ne, nostro Signore le favorisca tanto, che senza quella cosa o quell’altra le faccia pas-
sare, atrivano molto tardi e con maggior pena e travaglio, € con minor merito, per non
esser state aderenti a Dio, lasciandosi collocare liberamente nel puro e certo cammino
dell’unione). E I"arrivo & pur tormento ( “frabajo”") ma & con certezza, e con merito
inferiore (si noti come a San Giovanni interessi far notare le misure dell’esperienza:

"““Talento™: «insieme di doti intellettuali, dal lat. cristiano talentum, in quanto simbolo dei doni da-
ti da Dio»; e dal greco ralanton, moneta e misura; cfr. G. DEvoTO, Avviamento alla etimologia italiana. Di-
zionario etimologico, Le Monnier, Firenze 1967, s.v. talentol e talento2.

> “Favor™: «a d’abord appartenu a la langue réligieuse; désigne souvent la bienveillance des dieux»
(cfr. A. ERNOUT - A, MEILLET, Dictionnaire étymologique de la langue latine, Paris 19674, s.v. faueo).

" “Trabajo”: Ivg. *TRIPALIARE, ‘torturare’<TRIPALIUM, ‘specie di oggetto di tortura, composto da
tre pali incrociati; cfr. Corominas, s.v. trabajar.



GAETANO CHIAPPINI 281

“tanto”, “muy mds tarde”, “mds trabajo”, “menor merecimiento”) per aver contra-
stato, per inerzia o vacillamento, la volonta di Dio e non essersi abbandonati in ma-
niera opportuna ( “acomodddose”<coMMODUM, ‘modo adatto’, ‘adeguato’, ‘in sinto-
nia’) a quella volonta libera, pura, certa e certificante, attiva e concreta ( “haga pa-
sar”, “faccia passare”), che porta sicuramente sul cammino sicuro dell’unione”
(‘esser uno con’). Tutto sta sempre in quel fortissimo “poner”, nel senso di ‘colloca-
re’ e ‘disporre’, ‘depositare’ e ‘situare’, unicamente proprio di Chi solo pud contem-
poraneamente volere e fare la perfezione, il compimento.

Si crea, dunque, un sistema dispari di forze contrarie: da un lato, Dio, che por-
ta con sé le anime («Porgue, aunque es verdad que Dios las lleva - que puede llevar-
las sin ellas -, no se dejan llevar», perché, sebbene sia vero che Dio le porti - che pud
portarle senza [la volonta] di esse: qui si osservi bene il ripetuto, fortemente ripetuto
“llevar” con accanto il pronome “las”, nello stesso quadro di energie con la parola
“verdad” e “Dios”, soggetto attivo). Dall’altra, il blocco della voluntas umana: «no se
dejan ellas llevar; y asi, caminase menos, resistiendo ellas al que las lleva, y no me-
recen tanto, pues no aplican la voluntad, y en eso mismo padecen mds» (‘‘esse non si
lasciano portare; e cosi, si cammina meno, resistendo esse a chi le porta, e non meri-
tano tanto, dato che non applicano la volonta, e in questo modo soffrono tanto”). “No
se dejan”, “resistiendo™: & uno strano congegno d’opposizione voluta contro il la-
sciarsi condurre e 1’abbandono dei propri vincoli negativi e come vera e propria resi-
stenza (<RESISTERE<STARE), uno ‘stare saldi e immobili’, insistito e pesante, sulla pro-
pria dimensione e misura; uno stare prigionieri di se stessi, un “camminare meno’.

Uno strano congegno, davvero, se, da una parte, non vuole la volonta di Dio,
«no aplica la voluntad», non la ‘coinvolge’ e non si coinvolge - non vuole, nei fatti,
nemmeno la propria: ed & questa, allora, una volonta senza senso né direttiva, di fatto,
una non volonta, se volonta non inserita e fattasi una con quella di Dio non & vera vo-
lonta o &, follemente, una volonta contraria a se stessa. Il che & un evidente assurdo (si
osservi come invece San Giovanni usi sempre la parola “porque”, o “pues” della
consequenzialitd, della coerenza, della causalita, della logica, della dimostrativita).
Ma, appunto, “no dejarse” e “resistiendo” sono, in realtd, una immobilita, che, men-
tre crede di volersi e non volersi, di fatto, non vuole fortemente - non ne libera i nodi
- il proprio bene: ed ¢ questo un ‘camminare immobile’, ‘inerte’ (“caminar menos™).
In assenza di merito, e una volonta sprecata o non usata; quando non sia usata contro...
Senza contare il “padecen tanto”!: I'indicativo presente ¢ della realta; il “tanto” & la
lettura e versione negativa del “tanto” positivo di “favorezca tanto™...

6. I PASSO DEL ““BAMBINO”’

Compare qui, come spesso in San Giovanni della Croce, la figura del “nifio”,
dolcissima creatura, assistita, coccolata da Dio", ma qui fatta aspra, ribelle, indiscreta

“ Cfr. per es. in Obras, Noche oscura, cap. 1, par. 2, pp. 440-441, il “nifio tierno™.



282 PARTE SECONDA

(anche ‘sciocca’, ‘inetta’, ‘malaccorta’ per incapacita di ‘vedere’, di ‘discernere’), che
si oppone alla volonta di Dio provvidenziale, piagnucolosa di azioni malfatte e a vuo-
to, a sfida d’autonomia inutile o inesistente, che non procede in avanti o pretende, nel-
la sua inadeguata sproporzione di ritmo impossibile e improprio, di fare una vana lotta
con chi puo ben altro, con possibilita di ben altra portata e misura: «Porque hay almas
que, en vez, de dejarse a Dios y ayudarse, antes estorban a Dios por su indiscreto
obrar o repugnar, hechas semejantes a los nifios que, queriendo sus madres llevarlos
en brazos, ellos van pateando y llorando, porfiando por se ir ellos por su pie, para que
no se pueda andar nada, y, si se anduviere, sea el paso del nifio» (“Perché ci sono ani-
me che, invece di abbandonarsi a Dio e aiutarsi, anzi molestano Dio con il loro agire
senza buon senso e discernimento o per opporsi e lottare contro, rese simili ai bambini
che, mentre le madri vogliono portarli in braccio, essi vanno agitando le gambe e pian-
gendo, cercando a sfida di andare essi con i loro piedi, in modo che non si possa affat-
to camminare, e, se per caso si camminasse, sia [secondo] il passo del bambino”): si
noti, subito, quel “pateando”, ‘agitando le gambe a vuoto’... e quel “si anduviere”,
estremamente eventuale per il congiuntivo futuro spagnolo... & come un voler restare
attaccati alla gabbia della propria piccolezza inadeguata e considerata, tuttavia, il pro-
prio bene, il proprio criterio di misura; dalla parte di Dio sta qui la figura della mater,
ben infinitamente attenta e protettiva... San Giovanni della Croce ha, peraltro, ben ra-
gione! Ma, confidiamo, che Essa Madre sapra, peraltro, guardare con sorridente pa-
zienza I'ingenua pretesa del “nifio”... E che ci0 sia anche per noi, allora...

Un’ultima cosa, qui, ad ogni modo, vogliamo rilevare: «dejarse a Dios y ayu-
darse» significa bene, in endiadi, che, in definitiva, la rinuncia sapiente e adegua-
mento della volonta alla VOLONTA non priva, poi, I’anima della propria liberta; in quel-
I’abbandono ¢’& pur sempre il conseguente immediato aiuto, di Dio e anche di se stes-
si, certo. O, forse, come pill corretto, di se stessi e per se stessi e con se stessi, ma in
Dio, per Dio e con Dio, in che sta la vera perfezione della “cumbre del Monte”. Con
la *“ayuda” generosa ed esperienziale della didattica sangiovannea.

Con questa indicazione figurale finiamo di considerare i primi movimenti di
questa scrittura sangiovannea della Subida del Monte Carmelo - nella totalita del dit-
tico testuale poesia-prosa, come nucleo sostanziale da proporre - maternamente, si di-
rebbe - a lettori maturi e insieme “nifios”, ma “nifios” avvertiti e prudenti - sia “prin-
cipiantes” che “aprovechados” - secondo gradi diversi d’avvio e di progresso nel ca-
mino. Ancora, “nifios” nella valutazione del proprio rapporto con Dio, per giusta
proporzione/sproporzione, non certo con conflitto di misure, bensi accordo amoroso e
confidente: su questa “confianza” vertera tutta la “doctrina” di San Giovanni della
Croce, in cui consiste la sua “ayuda” e scienza del divino: «Y asi, para este saberse
dejar llevar de Dios cuando su Majestad los quiere pasar adelante, asi a los princi-
piantes como a los aprovechados, con su ayuda daremos doctrina y avisos, para que
sepan entender o, a lo menos, dejarse llevar de Dios» (E cosi, per questo sapersi por-
tare da Dio quando sua Maesta li vuole [far] passare avanti, cosi 1 principianti come i
progrediti, con il suo aiuto daremo dottrina e avvisi, affinché sappiano intendere o, al-
meno, lasciarsi portare da Dio).



GAETANO CHIAPPINI 283

7. IL SIGNIFICATO DELLA SCRITTURA SANGIOVANNEA

Si tratta, qui, di una serie di indispensabili movimenti e del raggiungimento di
condizioni basilari per I’accostamento alla stessa scrittura sangiovannea, prontissima
e disponibile, prima, in questa direzione e prospettiva. Per questo, il Prélogo ¢ al-
quanto esteso e insiste nel rivolgersi alle anime che conoscano il reale significato del-
la scienza della volonta, sua funzione e uso. «Saberse dejar llevar de Dios» ¢, appun-
to, conoscenza dello svincolato abbandono di sé all’azione dinamica di Dio, quanto
all’avvio al camino e sua conduzione; e questo deve avvenire simultaneamente
(“cuando”) avviene la volonta di Dio, che fa scattare i necessari comportamenti. In
quello stesso istante si situa la scrittura di San Giovanni, che, a sua volta, s’innesta nel
divino (“con su ayuda’), in asse perfetto di “doctrina y avisos”, o lucido ammoni-
mento che insegna e assiste provvidenzialmente nell’accoglimento delle linee portan-
ti o anche di minima alternativa, che, poi, si rivelano, ambedue, come acquisto d’op-
portuna consapevolezza di quell’essenziale stare con Dio. «Para que sepan entender»
porta ancora I’impulso del “saber”, che & tensione e intelligenza, moto dell’intelletto
verso Dio o, almeno, verso la sapiente liberta di se stessi, in mano all’energia dinami-
ca e salvifica di Dio.

Dunque, la scrittura sangiovannea @ scrittura di liberta teologico-esperienziale,
avviamento al giusto “saber” e cognizione dei tempi, della volonta e dei segni divini,
per non dire, da parte nostra, in limine, modello purissimo di un cammino ascetico-mi-
stico di cui & fondamentale conoscere la luminosa chiave di lettura per la chiara edifi-
cazione di una nuova storia della propria anima. E che non avvenga come per gli oscu-
ri e confusi edificatori di Babilonia, che, «habiendo de administrar un material con-
veniente, daban y aplicaban ellos otro muy diferente, por no entender ellos la lengua,
v asi no se hacta nada» (Gen 11, 7-9 - pur dovendo amministrare un materiale appro-
priato, ne davano ed applicavano un altro completamente differente, e cosi non si co-
struiva nulla).

Sullo sfondo, comincia ad affacciarsi la dottrina della “noche oscura” - certa-
mente ardua, ma da studiarsi e rileggersi pitt volte - anche nel consiglio del Santo - per
averla davanti a sé limpida e illuminante; ma, avverte ancora il Santo, per capirla oc-
corre collocarsi fin da ora in una condizione di precisa consapevolezza: trattandosi,
sostanzialmente, della “desnudez de espiritu”, & necessario gia subito accostarsi ad
essa nello stesso modo, con la stessa “desnudez de espiritu”, semplicita e nitidezza di
se stessi, perché ugualmente nitido e lineare &, con I’aiuto di Dio e dell’esperienza del
maestro mistico, quello stesso esaltante cammino. E se “desnudez de espiritu” & usci-
re fuori dalle cose, per riservarsi solo a Dio, quella nudita & il necessario passaggio
nelle complesse movenze della “noche oscura™.



284 PARTE SECONDA




RTLu V (2/2000), 285-299 285

Las figuras de
Francisco de Vitoria
y de Domingo de Soto
y su metodo teologico

Ramoén Hernandez Martin
Archivio Generale dell’ Ordine dei Predicatori
Ad Sanctam Sabinam (Roma)

1. BIBLIOGRAFIA FUNDAMENTAL

VICENTE BELTRAN DE HEREDIA, 0P, Los manuscritos del maestro fray Francis-
co de Vitoria, Santo Domingo el Real, Madrid-Valencia 1928.

FRANCISCO DE VITORIA, OP, Comentarios a la Secunda Secundae de santo To-
mds. Edicién preparada por el R. P. Vicente BELTRAN DE HEREDIA, OP, vol. I, Sala-
manca 1932. Introduccion.

Vicente BELTRAN DE HEREDIA, 0P, Francisco de Vitoria, Editorial Labor, Bar-
celona 1939.

Ip., Domingo de Soto. Estudio biogrdfico Documentado, s.e., Salamanca 1960.

CANDIDO P0Z0 SANCHEZ, S, Fuentes para la historia del métodoe teolégico en
la Escuela de Salamanca..., 1, Facultad de Teologia, Granada 1962.

KARL JOSEF BEKER, sI, Tradicion manuscrita de las prelecciones de Domingo
de Soto, in “Archivo Teolégico Granadino” 29 (1966) 125 [1]-180 [56].



286 PARTE SECONDA

MELQUIADES ANDRES MARTIN, La teologia espafiola en el siglo xvi, 11, La Edi-
torial Catélica, Madrid 1977 [sobre el método teoldgico trata todo el capitulo xvii].

AA.VV., El método en Teologia. Actas del 1 Symposion de Teologia Historica
(29-31 mayo 1980), Facultad de Teologia San Vicente Ferrer, Valencia 1981.

RAMON HERNANDEZ MARTIN, OP, Personalidad humanistica y teolégica de
Francisco de Vitoria, in “Ciencia Tomista” 114 (1987), 37-69.

ID., Semblanzas de Domingo de Soto..., in “Archivo Dominicano™ 17 (1996),
321-357.

2. BREVE BIOGRAFIiA DE FRANCISCO DE VITORIA

Nacié en Burgos en 1483, donde entré en la Orden de Predicadores en 1505.
Después de una buena formacién humanistico-filoséfica, completa sus estudios de fi-
losofia y hace toda su carrera teolGgica en la Universidad de Parfs, donde enseii6 tam-
bién filosofia o artes y teologia. En Paris entra en contacto con las grandes corrientes
del pensamiento, que mds destacaban en aquella época: el nominalismo, el tomismo y
el renacentismo. Vitoria se decide por el realismo tomista, pero aprovechandose tam-
bién en gran parte de los otros movimientos, en particular el interés por los valores hu-
manos y la belleza de la composicién literaria.

El doctorado o magisterio lo obtiene en 1522. Ensefi6 por tres afios en el colegio
de San Gregoro de Valladolid, residencia de la Cancilleria Real y del Consejo de In-
dias, donde bullian los problemas sobre los naturales del Nuevo Mundo, que marcaran
para siempre y profundamente la teologia humanistica de Vitoria. En 1526 gana la cé-
tedra principal de teologia en la universidad de Salamanca, donde llega a la cumbre de
su fama y de su influencia como maestro, pensador y guia de gobernantes civiles y
eclesidsticos y de personas influyentes en la sociedad. Muere en 1546 en el convento
de San Esteban de Salamanca, en cuyo panteén de te6logos descansan sus restos.

Es un humanista cabal en cuanto a sus conocimientos y estilo de sus exposicio-
nes magisteriales, en cuanto a su aprecio de los valores del hombre y en cuanto a su
modo sereno, placido y equilibrado de ser, pensar y actuar. En Salamanca renové con
su humanismo la teologia cldsica tomista, dando a ésta una proyeccién plena hacia el
hombre como ser personal y como miembro de una familia, de una sociedad nacional
y del orbe-universo o sociedad internacional. Su obra mas famosa es Relecciones Te-
olégicas, donde estudia los valores humanos individuales y sociales, iluminandolos
con su sabidurfa practica teoldgico-juridico-humanistica, y buscando una fundamen-
taci6n sélida en los principios de la misma naturaleza racional, que dieran a su doctri-
na perennidad y universalidad: para todos los tiempos y para todos los lugares. La mas
famosa de sus relecciones, en la que mejor brilla la exposicién y defensa de los dere-
chos humanos particulares y sociales, se titula Sobre los Indios. Con gran serenidad
estudia los derechos de los naturales del Nuevo Mundo, y frena y limita y condiciona
las intervenciones extranjeras. Fue piedra de escandalo para muchos de los politicos
espafioles de su siglo, mereciendo la censura y castigo del Emperador y Rey de Espa-



RamoON HERNANDEZ MARTIN 287

fia, Carlos V. Junto con las relecciones Sobre el derecho de la guerra y Sobre el po-
der civil le han hecho acreedor al reconocido titulo de Fundador del Derecho Interna-
cional Moderno.

El puso los pilares para la formacion de una asociacion de todas las naciones del
orbe para conseguir la paz internacional y la mejor comunicacion entre los pueblos.
La potenciacion de la sociabilidad humana garantizaria también la mutua ayuda para
lograr el mdximo perfeccionamiento del hombre, y la ayuda y promocion de las per-
sona, sociedades y pueblos mds necesitados o menos desarrollados tanto en el orden
material y econémico como en el orden intelectual y espiritual. Por estas razones se le
otorgo la presidencia del saloén de reuniones de la Sociedad de Naciones de Ginebra,
apareciendo como figura clave en sus adornos murales, y por ello también fue colo-
cada la escultura de su busto en la sala de la oNU de New York y en el paraninfo de la
OEA de Washington.

3. SEMBLANZA DE VITORIA SEGUN Luis VIVES

De Francisco de Vitoria hace un buen elogio el gran humanista espafiol Luis
Vives en carta a Erasmo de Rotterdam. Era en los afios en que los libros de éste co-
menzaban a ser perseguidos en Espafia, y Erasmo buscaba el apoyo de sus amigos y
discipulos. Uno de los impuganoderes del humanista holandés era el hermano de
Francisco de Vitoria, llamado Diego, de mucho ascendiente como predicador delante
del pueblo. «Tiene éste un hermano - escribe Luis Vives a Erasmo - distinto de él,
Francisco de Vitoria, tedlogo por Paris. Es una personalidad del maximo renombre y
crédito». «Recuerda - sigue escribiendo Vives a Erasmo - que mas de una vez defen-
di6 tu causa en Paris, en diferentes asambleas de teélogos. Es en las argumentaciones
de escuela muy perito. Ya desde nifio viene cultivando con éxito las buenas letras».
Esta noticia de la adolescencia de Vitoria, narrada por Vives, solo pudo conocerla
Luis Vives de labios de Francisco de Vitoria, y demuestra la estrecha amistad que de-
bi6 unir a ambos en su convivencia en Parfs. Respalda luego Vives la confianza que
debe tenerse en Vitoria por su cardcter abierto y por su dnimo moderado, diverso del
su hermano, y porque «goza - dice - de gran autoridad, y fama de mucha sabiduria, no
s6lo ante sus hermanos, sino también ante todo el pueblo».

4. BREVE BIOGRAFiA DE DOMINGO DE SOTO

Nacié Domingo de Soto en la ciudad de Segovia en 1494, o segiin otros en 1495.
Comenzo sus estudios de filosofia en 1513 en la recién inaugurada universidad de Al-
cald, teniendo por maestro a santo Tomds de Villanueva. En el verano de 1517, atraido
por la moda del nominalismo, marcha a la sede principal de este movimiento, la uni-
versidad de Paris. Estudia en el colegio de Santa Bérbara, donde ejercia su profesora-
do uno de los mds brillantes maestros de la época, el valenciano Juan de Celaya.



288 PARTE SECONDA

Terminados sus estudios filoséficos, inici6 en la capital de Francia su carrera de
teologia. Muy pronto fue atrayendo su atencién un joven profesor dominico, que ex-
ponia sus lecciones en el Estudio General de Santiago. Era fray Francisco de Vitoria.
Sus ensefianzas teoldgicas consistian en la exposicion actualizada de la Suma de Teo-
logia de santo Tomds de Aquino. Los dos afios de carrera teoldgica, que hizo Domin-
go de Soto en Parfs bajo la direccion de Francisco de Vitoria, terminaron por borrar en
él toda inquietud nominalista.

Al comenzar el curso de 1519-1520 vuelve a Alcald Domingo de Soto, para
continuar los cursos de teologia. Al mismo tiempo ejercié aqui durante unos afios su
docencia foloséfica. Sin acabar la teologia, herido por el dardo de la vocacion religio-
sa, marcho al monasterio benedictino de Monserrat. Alli abri6 las inquitudes de su al-
ma a uno de los monjes, experto en la guia de los espiritus. Al conocer su pasién y vo-
cacion por los estudios, le recomendé el venerable monje la orden dominicana.

Asi dispuesto llamé a las puertas del convento de los dominicos de San Pablo
de Burgos. Comenz6 su noviciado el 22 de julio de 1524 e hizo la profesién religiosa
solemne y para siempre el 23 de julio del afio siguiente. Las autoridades de la orden lo
enviaron enseguida al convento de San Esteban de Salamanca, para que respirara el
ambiente de la univesidad del Tormes y se fuera preparando para opositar en ella.

Comenz6 su ensenanza en Salamanca como ayudante o sustituto de Francisco de
Vitoria. En efecto, durante el curso 1531-1532 Francisco de Vitoria, que regentaba la cé-
tedra de prima de teologia desde 1526, estuvo bastante enfermo. No podia acudir a sus
lecciones universitarias, y fray Domingo de Soto actué como suplente. Por septiembre
de 1532 fallece el catedrdtico de visperas de teologia, el maestro Vdzquez de Oropesa.

En la oposicion a esta cdtedra Domingo de Soto tuvo por contrincante al agus-
tino Alonso de Cérdoba. Superada la prueba, tomé Soto la posesion de la cétedra de
visperas de teologia el 22 de noviembre de 1532. Reconocidos los estudios ya efec-
tuados por Soto en las universidades de Paris y Alcald, pudo conseguir en poco tiem-
po los grados en la universidad de Salamanca. La licencia en teologia la obtuvo el 14
de noviembre de 1532, y el grado de doctor el 8 de diciembre de ese mismo afio.

Como Francisco de Vitoria, era Domingo de Soto un hombre abierto a todos
los problemas sociales y politicos de su tiempo. Eso les mereci6 la confianza del
mundo universitario y ciudadano, y los constituyé en consejeros y asesores muy so-
corridos de los hombres de gobierno: el rey, los obispos y los dirigentes de las ins-
tituciones oficiales.

Estos dos graves maestros - Soto y Vitoria - intervinieron muy eficazmente en
la provision de trigo para la universidad y para la ciudad de Salamanca en los afios de
sequia y de hambre. Soto demostré, como consta en sus escritos una gran sensibilidad
con respecto a los mendigos y pobres. Sobre la limosna y la causa de los pobres tuvo
una releccion en 1542 delante de toda la universidad, y la publicard en latin y en es-
pafol con muy buena acogida por el publico.

Promotor entusiasta de los estudios universitarios y de sus publicaciones consi-
gui6, también con Francisco de Vitoria, para la universidad una imprenta, que divul-
gara la alta sabiduria contenida en aquel centro.



RAMON HERNANDEZ MARTIN 289

Al ser convocado el concilio de Trento, el emperador Carlos v lo escogi6 entre
los te6logos que habrian de representar a su reino en tan alta asamblea. Casi al mismo
tiempo, y sin tener noticia de esa designacion imperial, la misma universidad de Sala-
manca escoge a Domingo de Soto como su te6logo para la gran cita ecuménica. Obe-
deciendo al mandato imperial, el 23 de marzo de 1545 suspendi6 las clases, y se diri-
gié a Valladolid, donde en el colegio dominicano de San Gregorio se une a fray Bar-
tolomé de Carranza, otro teélogo escogido por Carlos v como su representante en el
Concilio.

En el concilio de Trento contribuird al triunfo de la doctrina tomista de la justi-
ficacién intrinseca de la gracia, frente a la justicia extrinseca o meramente imputada,
defendida por los luteranos. Como efecto de esas discusiones y con el fin de dar a co-
nocer la doctrina tradicional catélica sobre tan debadita materia, publicé durante el
concilio, en 1547 en Venecia, su importante obra De natura et gratia.

El 13 de agosto de 1548, en atenci6n a sus conocimientos y méritos, y debido a
su proverbial prudencia y moderacién de cardcter, el Emperador lo escogio para su
confesor y consejero. Carlos v, en desaveniencia con el papa Pablo m1 y buscando una
via de reconciliacién del luteranismo, después de su triunfo en la batalla de Miilberg,
habfa llegado al Interim de Augsburgo. Como tedlogo catélico habia intervenido en la
composicién de ese documento el también dominico e hijo del convento de San Este-
ban de Salamanca, fray Pedro de Soto.

El nuevo confesor imperial, Domingo de Soto, dio igualmente su visto bueno al
Interim de Augsburgo. La vida de la corte no se avenia bien a la forma de ser de Do-
mingo de Soto, que afioraba su convento de San Esteban y sus clases de teologia en la
universidad salmantina. A mediados de enero de 1550 consigue de Carlos v la libera-
cién de sus compromisos y la vuelta a Salamanca.

La cétedra de prima de teologia habia quedado vacante, al ser nombrado obis-
po de Canarias su titular Melchor Cano. A finales de 1552 los estudiantes mds vetera-
nos de la universidad de Salamanca pidieron por aclamacién para Domingo de Soto la
cétedra de prima de teologfa. El claustro pleno universitario determind unénimente
concedérsela.

Domingo de Soto sintié muy al vivo los problemas que venian de América. So-
bre esas cuestiones escribié una obra que él cita y ha desaparecido, titulada De ratio-
ne promulgandi Evangelium. La obra, que figura entre los tratados de Bartolomé de
las Casas y que se titula Aqui se contiene una disputa o controversia, €s en su prime-
ra parte el resumen que hizo Domingo de Soto sobre la disputa publica entre el Padre
Las Casas y Juan Ginés de Sepilveda en Valladolid en 1550 y 1551. El obispo de
Chiapa lo publicé en Sevilla con otros tratados del Defensor de los Indios en 1552.
Domingo de Soto se mantiene neutral, limitdndose a la funcién que le encargaron de
resumir lo expuesto en la junta. S6lo intercala en este escrito una observacion perso-
nal, moderando las tesis lascasianas.

Textos muy significativos para la cuestion de Las Indias o del Nuevo Mundo
encontramos también en su gran obra de plena madurez y de tres afios antes de su
muerte, que se titula Commentariorum in Quartum Sententiarum liber primus, que



290 PARTE SECONDA

publicé en Salamanca en 1557. Y tenemos finalmente una carta muy significativa de
Bartolomé de las Casas a Domingo de Soto, y en la que las Casas da a conocer el con-
tenido de otras cartas dirigidas a €l por el catedrético salmantino.

La fecha de la muerte la dan los historiadores del siglo xvi1 Gonzalo de Arria-
ga y Diego Colmenares, que han escritos muy buenas biograffas de Domingo de So-
to. La toman de Domingo Béfiez en su obra De fide, spe et charitate, publicada en Sal-
manca en 1596. Lo hace en una pagina muy emotiva en que habla de sus predeceso-
res dominicos en la citedra de prima de teologia de la universidad de Salamanca.
Recuerda con particular emocién a Francisco de Vitoria, Melchor Cano y Domingo de
Soto. Cuando murié éste comenzaba Domingo Béfiez su profesorado de teologia en el
convento de San Esteban de Salamanca, y nos dice que él presencié la muerte de Do-
mingo de Soto el 15 de noviembre de 1560, y que dio ejemplo de muy robusta fe y de
gran humildad.

5. SEMBLANZA DE FRAY LuIS DE LEON SOBRE SOTO

De Domingo de Soto habla muy elogiosamente otro gran humanista espafiol,
fray Luis de Ledn, que lo tuvo como profesor de teologia en la universidad de Sala-
manca. Lo hace en el sermén fiinebre que la universidad salmantina le encargé cuan-
do muri6 Soto. En un latin renacentista pulidisimo, hace al final como un resumen de
su vida y de sus valores. En Alcald - exclama fray Luis - «conociste como la palma de
tu mano todo el arte de exponer». En Paris brillaste siempre en la virtud y en el estu-
dio. Vuelto a Espafia «te hiciste miembro del Instituto de Santo Domingo, clarisimo
en letras y en religion». «Tu dedicacion al estudio y a la ensefianza. .. hizo de ti el ma-
yor sabio de tu tiempo». «La universidad de Alcald que te alimentd, la universidad de
Salamanca que escuché entusiasmada tu doctrina, la ciudad de Trento que en su con-
cilio ecuménico admir6 tu sabiduria, el emperador Carlos v que te eligié como confe-
sor, Italia, Francia, Alemania y Espaiia fueron testigos de tu ciencia, de tu virtud y de
tu religién».

Francisco de Vitoria y Domingo de Soto son citados muchas veces juntos como
autoridades en cuestiones teologico-juridicas. Los autores que se inspiran en la Es-
cuela de Salamanca, aunque se fijan principalmente en el primero, recurren también
mucho al segundo. Asi sucedi6 en la segunda mitad del siglo xv1 y en los primeros de-
cenios del siglo xvii. En los finales del siglo xvii y en todo el siglo xvi las citas son
ya escasas. Ambos dominicos, Vitoria y Soto, quedaron borrados o, mejor, ocultos
durante un centenar largo de afios, para aparecer luego otra vez citados por estudiosos
de mediados del siglo X1x, y mostrar todavia a los filésofos y humanistas de hoy un
caudal de insospechada riqueza.



RAMON HERNANDEZ MARTIN 291

6. NORMAS METODOLOGICAS DE LOS ESTATUTOS DE LA UNIVERSIDAD
DE SALAMANCA

Los estatutos de la universidad de Salamanca cuando Vitoria y Soto comenza-
ron alli su ensefianza determinaban lo siguiente: «los catedréticos de teologia de pri-
ma y de visperas lean los cuatro libros de las Sentencias [de Pedro Lombardo] de tal
manera que al principio de cada distincion declaren la sentencia del texto y después
muevan las cuestiones que les pareciere» (tit. XVIiI).

La materia a explicar durante el curso era sefialada durante los meses de mayo
y junio, para que durante el verano pudieran con tiempo preparar las clases. La mate-
ria era senalada también por la citada obra de las Sententias.

La teologia entera se dividia en ocho cursos, que recorrian a contra tiempo los
profesores de Prima y de Visperas, de tal modo que el alumno, asistiendo diariamen-
te a las lecciones de ambos profesores, podia terminar la carrera teol6gica en cuatro
afios. Las clases en la universidad de Salamanca duraban 8 meses, desde 18 de octu-
bre, fiesta de San Lucas, hasta el 24 de junio, solemnidad de San Juan Bautista. Los
catedraticos de prima y de visperas de teologia solian dar en total unas 120 lecciones.

El profesor tenia la obligacion de explicar toda la materia sefialada; de lo con-
trario era sancionado por las habituales multas. Por ello se determinaba en los estatu-
tos que no debia detenerse demasiado en ninguna de las cuestiones, sino que debia ir
“arreo”. Para controlar la marcha de las clases estaban los “visitadores de cétedra”.
Estos cada dos meses se presentaban a la puerta del aula y pedian a dos alumnos bajo
juramento cudl era el comportamiento del profesor: puntualidad, modo de explicar, si
iba “arreo”, y qué cuestion estaba entonces explicando.

Segitin la ley universitaria, al acabar la leccidn, el profesor debia quedarse a la
puerta del aula para satisfacer las preguntas del alumno, o para recibir esquelas o notas
escritas de aquellos alumnos que deseaban la explicacion de algtin tema en el aula; los
estatutos prohibian que durante la explicacion del profesor en el aula le ofrecieran es-
quelas o notas, multando a los que lo hacian y a los profesores que lo consentian.

Los catedriticos debian ademads tener una releccion o conferencia solemne de-
lante de toda la universidad una vez al afio.

7. VITORIA Y SOTO DEFIENDEN EL METODO ESCOLASTICO

Francisco de Vitoria defiende el método escoléstico si bien depurado de los de-
fectos de la excesiva y prolongada dialéctica en que incurrian muchos maestros, y hu-
yendo igualmente de cuestiones initiles o puramente intelectuales sin ningiin sentido
préctico. Lo enriqueci6 con el pulido y conciso decir de los humanistas, sin caer en el
excesivo gramaticismo en que se deleitaban los hombres del renacimiento, y que re-
ducia la teologia a puros andlisis de los vocablos. El protestard muchas veces contra
los gramdticos metidos a te6logos.



292 PARTE SECONDA

También supo apreciar y aprovechar las aportaciones de los nominalistas, por
su amor a las ciencias practicas, fisica, matemdticas y moral, y por su preocupacion,
lo mismo que los humanistas, por los problemas del hombre y de la sociedad. El se
ocupard en sus lecturas y relecciones de salvaguardar los derechos del hombre y de los
pueblos, es decir del hombre como persona y como formando sociedad o comunidad.

El vicio que ordinariamente ataca con fuerza Vitoria en los “moderni” o nomi-
nalista es el excesivo voluntarismo que no respeta el mundo de las esencias y del or-
den intrinseco o metafisco de las cosas, sino que lo reduce todo (lo fisico y lo moral)
a la voluntad caprichosa de Dios. Esto hacia a la teologia esclava de cuestiones intiti-
les, como si Dios quiere premiar y dar su gracia a los pecadores, a los condenados en
el infierno y a los mismos diablos. Para la voluntad de Dios nada es imposble, aunque
vaya contra la esencia de las cosas, y por lo mismo el mundo metafisico y de lo abso-
lutamente necesario tiende a desaparecer.

Domingo de Soto defendi6 en el concilio de Trento el método escoldstico con-
tra los que proponian su abandono como initil o como obstdculo para una exposicion
teoldgica. Esa misma defensa la hard en varias de sus obras. De un modo muy vibran-
te lo hace en el prefacio de su tratado De natura et gratia, impresa por primera vez en
Venecia en 1547, y que dedicé a los Padre del concilio Tridentino.

Advierte Soto en esta obra que su estilo y modo de exponer serd el escoldstico.
Para los luteranos - dice - este nombre de escoldstica es perverso e infame y conside-
ran a los tedlogos escolasticos como una calamidad piiblica. Muchos entre los catoli-
cos se han dejado influir, y, como ellos, rechazan la filosofia y usan sélo argumentos
linguisticos. Como declaré publicamente - explica Soto - en el concilio de Trento de-
lante de los Padres, eso estd siendo y serd una fuente de errores.

No dudo de la utilidad de las lenguas en la explicacién de las Sagradas Escritu-
ras, pero no bastan las lenguas. Es necesario el uso de la Escoldstica, si queremos te-
ner buenos te6logos. Los Santos Padres fueron también doctos en la filosofia y de ella
se sirvieron para vencer a los herejes fildsofos. “Est enim naturalis philosophiae mu-
nus supernaturalia fidei mysteria non quidem demonstrare, sed... explicare et contra
philosophos asserere”. De la ignorancia del método escolastico y de su desprecio, y
del solo cultivo de las lenguas, han nacido gran parte de las herejias.

8. VALOR DE LOS MANUSCRITOS DE LAS CLASES DE VITORIA Y SOTO

El gran estudioso y divulgador de las lecturas vitorianas, Vicente Beltrdn de
Heredia, divide los manuscritos que nos han quedado de las lecciones tomadas por los
estudiantes de los maestros salmantinos, en dos grupos fundamentales: apuntes o lec-
turas académicas y extraacadémicas.

Caracteristicas de los manuscritos académicos (o apuntes tomados directamen-
te por el alumno en el aula): cuadernos en cuarto, papel delgado, anotacién en el mar-
gen superior del nombre del catedratico, anotacién en el margen lateral del nimero de
la leccidn y (o) de la fecha, grafia sencilla o muy corrida, muchas abreviatura y latin



RamoN HERNANDEZ MARTIN 293

correcto. Cita como ejemplos con respecto a Francisco de Vitoria: los dos manuscri-
tos de El Escorial; el de la Universidad de Salamanca (Trigo), y el del P. Solano.

Manuscritos extraacadémicos (o copiados por estudiantes no asistentes al aula,
o mandados copiar por personas interesadas en tener esas lecciones de tan prestigio-
sos maestros): en folio, papel de mds cuerpo, sin datos marginales, esmero caligrafi-
co, latin incorrecto (o por no entender la grafia estudiantil o por no saber bien el latin
esos intermediarios).

Por lo que se refiere a la primera clase, conviene advertir que los alumnos apli-
cados, como Trigo y Solano, al llegar a sus casas, solian poner a limpio lo anotado en
las aulas, sin perder por ello la frescura de las lecciones tal como las ofrecia el cate-
dratico en aula. Lo hacia en buen papel, mejoraba la caligrafia, pero mantenia de or-
dinario las notas marginales. Beltrdn de Heredia dice expresamente esto con respecto
al manuscrito de Trigo que le sirve de base para la edicién de los comentarios de Vi-
toria a la II-1I. Creo que de esta tercera clase pueden ser también considerados el ma-
nuscrito vitoriano del convento de San Esteban de Salamanca, aunque se trate de un
resumen, y el de AGOP (Archivo General de la Orden de Predicadores, en el convento
de Santa Sabina de Roma) de Domingo de Soto.

Los masuscritos de las lecturas tomadas por los alumnos en sus cartapacios han
pasado por estas cuatro fases: 1* redaccion del profesor; 2* su exposicion oral en el au-
la; 3* anotaciones directas del estudiante en la clase; 4° reproduccién en limpio por el
mismo estudiante.

9. LAS CLASES DE F. DE VITORIA AL VIVO

Francisco de Vitoria no gustaba de repetir lo mismo en cada ciclo de sus expli-
caciones; preparaba cada dia su clase; renovaba en gran parte sus apuntes, y aprove-
chaba las preocupaciones sociales del momento, para orientar sobre ellas a los alum-
nos a la luz de la teologia moral. En 1539, al comenzar de nuevo el recorrido de su ci-
clo teoldgico, teniendo como base de las explicaciones la Suma de Teologia de santo
Tomds, hace esta advertencia: «no penséis que voy a repetiros la misma cantinela; eso
no va con mi ingenio ni con mi forma de ser. Os explicaré las cosas con nueva elabo-
racion y con nueva diligencia, como si comenzase hoy mismo a explicar por primera
vez»'. Esta superacién continua de si mismo es algo muy importante a considerar,
cuando se quiera saber su pensamiento definitivo sobre un tema.

Vitoria da muchas veces la impresién de haber escuchado a sus alumnos, y es-
tar respondiendo a las sugerencias o dudas o inquietudes, que le han sido expresadas
fuera de las aulas, o tal vez dentro, cuando, a propésito de la materia explicada, el es-
tudiante se permitia alguna indicacién. Es facil encontrar en €l frases como éstas: «el

" FRANCISCO DE VITORIA, op, Comentarios a la Secunda Secundae de santo Tomds, edicién prepa-
rada por el R.P. VICENTE BELTRAN DE HEREDIA, op, Vol. I (Salamanca 1932) p. 1xs.



294 PARTE SECONDA

dia pasado vino a mi un estudiante diciendo...»; «hace poco me han preguntado algu-
nos»; «algunos me dicen que no han entendido la dltima leccién».

Apenas encontramos en Vitoria introducciones a las cuestiones o a los tratados.
Presentaba brevemente la materia y se lanzaba de inmediato al centro mismo de los
problemas. En la exposicion de los “dubia” o cuestiones de actualidad que podian
desprenderse de la materia que estaba tratando, sabia dar movilidad a los temas y sa-
car de ellos las conclusiones mds pricticas y vitales. Era entonces cuando parecia es-
tablecer como un didlogo con sus oyentes, invitindolos a fijar su atencién en el fondo
del problema, y como a deducir ellos mismos de la madeja el hilo, hasta llegar a las
aplicaciones mds perentorias para la vida.

El cronista dominico de ese tiempo, fray Juan de la Cruz, exalta las cualidades
pedagdgicas de Vitoria, y dice que eran como un don singular otorgado por los cielos®.
No gusta Vitoria de grandes periodos, que dificulten el seguimiento de la idea. Sus
frases son preferentemente cortas, expresando el sentido de sus conceptos de manera
directa. El lenguaje que utiliza en la escuela es muy personalizado; parece intuir la ob-
Jjecién del alumno y le hace entrar en escena. Por ejemplo, después de una argumen-
tacion un tanto dificil, prorrumpe en expresiones como ésta: yo lo sé; dirds que esto es
imposible, pero oye lo que dice la Escritura. Estos didlogos simulados los hace co-
menzar muchas veces por una de estas admiraciones: «Oh!... quod...!»; «Oh! con-
tra...»; «Oh! dicunt».

Para hacer mas vivo ese didlogo, o para hacer los conceptos plenamente ase-
quibles a los menos habituados al latin, entremezcla palabras, frases y parrafos en-
teros en espafiol. Muchas veces son palabras y frases verdaderamente castizas, o
que manifiestan una aguda y chispeante ironia, que haria reir a los alumnos o ali-
viarian la tension por el esfuerzo intelectual de la clase. Un ejemplo, hablando de
robo: «hay robos pequefios que enfurecen gravemente a sus victimas o que son con-
siderados como una afrenta grave al honor de algunas personas muy cualificadas. Y
pone un ejemplo, medio en latin medio en castellano, de cada cosa: “si quis - dice -
furetur dipondium ab aliquo, quem scit esse valde avarum y que le dolerd hasta las
entrafias, si se lo toma, vel si cuidam nobili, a un caballero, furatur unas quirotecas,
unos guantes’.

Frecuentemente usa ejemplos de la vida diaria y ciudadana, que pueden ilus-
trarnos sobre la vida interna de la ciudad de Salamanca o de las discordias entre los
distintos bandos o las diferentes familias de la nobleza. Hablando de la acepcién de
personas en la concesién de los cargos publicos, trae a colacién uno de los barrios cla-
sicos de Salamanca: si por el gobernador - dice Vitoria - «esset statutum que sola-
mente [se] diesen los regimientos y cargos pablicos a los del barrio de Santo Tomé,
peccaret». Y afiade que, con tal que se elijan personas dignas, podria el rey establecer

* En la obra y tomo citados en la nota anterior, en la pdgina xvis se recogen escenas vivas, donde
se muestra el poder de atraccion de Francisco de Vitoria sobre los alumnos.

* F. DE VITORIA, op, Comentarios a la Secunda Secundae de santo Tomds, Edicién preparada por el
R.P. V. BELTRAN DE HEREDIA, op, Tomo 1I... (Salamanca 1934), p. 338.



RAaMON HERNANDEZ MARTIN 295

esta norma: «que, pues los Velascos tuvieron cargo hogafio, que estotro afio lo tengan
los Mendoza, y tal afo los Fonsecax.

No elude los problemas de la vida diaria, en que se ven envueltos muchas veces
los mismos estudiantes: los torneos, las corridas de toros..., los diferentes juegos en
que peligra la vida ;serdn plenamente inmorales y serd necesario prohibirlos? Vitoria
recoge las dificultades en un lenguaje muy concreto, el de los hechos, y las expone en
las aulas universitarias en ese estilo tan peculiar suyo, que hemos descrito antes: «vi-
demus in Hispania - dice - quod en estas justas y torneos moriuntur aliqui, el mayo-
razgo de Onate, et alii multi; item en las cafias. Ergo haec exercitia non sunt licita».

Se responde a esto - continta Vitoria - que semejantes ejercitaciones parabéli-
cas son en si mismas licitas. jOh; se siguen muertes! Digo que muchos de la cons-
truccién se mueren; caen durante el trabajo, y, sin embargo, nadie dice que esto estd
prohibido. Es que esos accidentes no provienen de esos trabajos en si mismos consi-
derados; comtinmente no hay muertes en ellos. Cuando de ordinario en alguno de
aquellos juegos se siga la muerte de los hombres, ése en concreto debe ser prohibido;
de lo contrario, no»".

Melchor Cano, continuador de su prestigio, de su estilo, y de su doctrina en la
cdtedra de Prima de teologia en la universidad de Salamanca, no pierde ocasién para
ensalzar a su maestro. En su obra, cldsica en la teologia escoldstica, Sobre los lugares
teoldgicos, después de un largo elogio de Vitoria, pide «a los que lean lo anterior-
mente escrito que piensen de mi maestro mucho mas de lo que yo pueda ofrecerles»’,

Domingo Béfiez hace de €l esta alabanza: «lo hemos oido a nuestros predecesores...
El, como otro Sécrates, de viva voz y con un método eficaz y pleno de erudicién, consi-
gui6 acercar los problemas universitarios al prisma del tomismo y colmarlos de luz»".

De los manuscritos conservados la mayor parte se debe a no dominicos. Brilla
entre todos ellos el de Francisco Trigo, que siguid al maestro en el recorrido casi com-
pleto de la explicacién académica de la Suma de Teologia. El, que nos ha conservado
gran parte de las explicaciones de clase con un esmero no igualado por ningtin otro,
hace esta presentacion: «(el maestro Vitoria) tanto brilla y resplandece entre los otros
profesores cuanto el dureo sol sobre los demads astros... T, pues, a cuyas manos ven-
ga este nuestro trabajo y nuestro cédice, no lo menosprecies, por favor. Hago fe que
en Salamanca... se venderia por mds de ocho ducados».

10. LAS CLASES Y LAS PUBLICACIONES DE SOTO

El método usado de ordinario por Soto en los comentarios a santo Tomads es de
exponer primero muy quintaesenciadamente el contenido doctrinal del texto del san-
to, y luego suscitar a propdsito de la materia tratada un conjunto de problemas, de los

* Ibidem, Tomo II (Salamanca 1932) 287s.
* MELCHIOR CANO, De locis theologicis libri duodecim (Lovaina 1564), lib. XTI, cap. 1, p. 672.
® DOMINGO BAREZ, op, De fide, spe et charitate (Salamanca 1586), col. 81.



296 PARTE SECONDA

que ofrece las diversas interpretaciones posibles, o que ha habido de hecho, y por fin
da a conocer su doctrina en torno a esas cuestiones por él suscitadas. Es ahi precisa-
mente donde estd la parte mas original de su pensamiento y donde €] se revela de or-
dinario como gran filésofo y gran te6logo. Dice varias veces que no a jurado en las pa-
labras del maestro (non iuravi in verbis magistri), y que va a desarrollar las cuestio-
nes, tanto teolégicas como filosdficas, con el mas exigente sentido critico.

Las publicaciones de Teologia Escolastica de Domingo de Soto no son mera es-
peculacion. Estdn ordenadas a iluminar desde los altos principios de la sabiduria teo-
I6gica los problemas doctrinales de su tiempo. El fue un gran defensor del método es-
coldstico, pero actualizado. Se opuso, como Francisco de Vitoria, al excesivo ergotis-
mo, al complicado sistema silogistico en que se perdian a veces los profesores,
haciendo muy dificil su inteleccién y seguimiento por parte de los alumnos. La clari-
dad y la sencillez fueron su lema.

Domingo Bétiez en De fide, spe et catirate, editado en 1586, al comentar el ar-
ticulo 1 de la cuestién 10 de la II-11, hace un gran elogio de la Escoléstica de la Escuela
Dominicana de Salamanca, diciendo que la teologia escoldstica de la universidad de
Salamanca viene conociendo unas décadas de mayor esplendor y de mejores maestros
que muchos tiempos y que muchos tedlogos del pasado. Elogia el magisterio de Fran-
cisco de Vitoria. Testifica que desde el afio 1526, en que comienza la ensefianza Fran-
cisco de Vitoria en Salamanca, la teologia sigue teniendo en Salamanca una serie inin-
terrumpida de grandes maestros, que mantienen a gran altura la explicacion de los
misterios de nuestra fe.

También se fija Bafiez de modo especial en la figura de D. de Soto, al que lla-
ma “maestro celebérrimo”, y nos ofrece datos biograficos muy importantes, que he-
mos aprovechado en la pequefia biografia del punto cuarto de este estudio. Dice in-
cluso que Carlos v, al exonerarlo del cargo confesor y consejero imperial, le ofrecié
el obispado de Segovia, pero Soto prefirid volver a su convento de Salamanca.

El proprio Soto nos habla de su evolucion en el orden del pensamiento y con-
fiesa su paso del nominalismo al realismo tomista. Lo dice en el prélogo a su exposi-
cion de la Isagoge de Porfirio: «inter nominales nati sumus interque reales enutriti».
El autotestimonio mds importante se encuentra en el Comentario al libro cuarto de las
Sentencias de Pedro Lombardo, en el tomo II, publicado en Salamanca a principios de
1560, el mismo afio de muerte.

Se encuentra al final de la obra, como colofén. Menciona casi todos sus libros.
Hace retractacion de algunas doctrinas sostenidas en ellos y pide que se corrijan en
ediciones sucesivas, principalmente sobre la justificacién, el libre albedrio, la gracia,
el mérito, los sacramentos, la reprobacién. Son cuatro hojas en folio de muy buen es-
tilo, llenas de emocion y sinceridad. Son sus confesiones y retractaciones.

Advierte que quiere excusar la responsabilidad de aquellos escritos que é] no ha
podido corregir debidamente, y que no los reconoce como suyos. Y termina diciendo
que hay ademds «otros muchos textos manuscritos, que cuando ensefiaba piblica-
mente mis lecciones, los oyentes los recogian en sus cuadernos. Por lo tanto, si, des-
pués de que Dios me hubiere llamado de este mundo, alguno divulgare semejantes vo-



RAMON HERNANDEZ MARTIN 297

limenes, protesto que no serdn mios, porque no han sido limados ni pulidos por mi,
adolecen de muchas cosas, que debieran ser examinadas, censuradas y corregidas».
Yo pienso aqui en su temor a la Inquisicién, pues al ser llamado a hacer la censura de
frases aisladas de Carranza, algunos le advirtieron que no se sintiera muy seguro, pues
tambi€n podrian analizar de esa manera sus escritos. ;Por qué sino su Libro del amor
de Dios permanecié manuscrito y olvidado, sin nombre del autor, y no fue publicaba-
do hasta muy avanzado el siglo XvI a través de una copia, cuando ya habia desapere-
cido el original?

11. TEXTOS DE VITORIA Y SOTO SOBRE LOS LUGARES TEOLOGICOS

11.1. Francisco de Vitoria, Commentarium in lam. Partem

[ms. del convento de San Esteban de Salamanca, cuestién 1%]:

Articulus octavus: an [sacra theologia]sit argumentativa?

Respondet divus Thomas per tres conclusiones.

Prima conclusio: theologia non arguit ad probandum sua principia, sed tantum probat
conclusiones ex principiis.

Secunda conclusio: disputat tamen ad argumentum contra negantes eius principia.
Tertia conclusio: disputat etiam salvando argumenta facta contra eius principia.
Quaestio: quot sunt loca arguendi in theologia?

De modo procedendi.

Pro explicatione huius notandum est, ut colligitur ex solutione ad secundum, quod fuit
error aliquorum dicentium non esse utendum authoritatibus Scripture Sacre ad confir-
mationem conclusionum theologicarum, sed tantum arguendum esse rationibus. Sed
hoc est hereticum. Alii oppositum sentiebant, videlicet, nullis [fol. 13r] rationibus hu-
manis utendum esse, sed sola Scriptura utendum esse theologis; et hoc est refugium
aliquorum recentiorum, et lutheranorum. Hoc est expresse contra doctrinam sancto-
rum Augustini, Hieronimi, etc., qui dicunt esse utendum humanis disciplinis [...]. Imo
potest esse excessus in utendo Sacris Litteris, nam non sunt passim educende in ex-
positionibus extortis. Imo vitio datur Bernardo quod sic ita utitur ac si esset proprium
idioma. In hoc enim excessi sunt doctores graeci latinos.

Hiis suppositis, ex sancto Thoma hoc articulo, ad secundum, et etiam Secunda Secun-
de, quest. 1, art. 10, colliguntur aliqua loca communia argumentandi in theologia.
Primus et potissimus locus [fol. 13v] et magis proprius est Sacra Scriptura.

Secundus proprius locus et firmus est authoritas totius Ecclesie universalis in rebus fi-
dei et morum.

Tertius est etiam proprius et firmius, concilium generale rite congregatum.

Quartus est concilium provinciale, sed est tamen probabilis locus.

Quintus, aucthoritas sanctorum doctorum, qui est locus probabilis. Verum est quod
[sanctus] Antoninus dicit Tertia Parte Historie, tractatu 22, cap. 9, esse potissimum



208 PARTE SECONDA

locum ab authoritate etiam sanctorum, nam sic sunt argumentati doctores latini contra
grecos in concilio Florentino, ad probandum processionem Spiritus Sancti.

Sextus est authoritas et difinitio Pape, nam est locus firmus in rebus fidei et bonis moribus.
Septimus est consensus communis theologorum.

Octavus, ratio naturalis.

Nonus, authoritas philosophorum.

11.2. Domindo de Soto, Commentatarium ad Iam Partem, cuestion 1°
[seg. El manuscrito de la Bibl. Apost. Vat., Ott. Lat. 1021]:

[fol. 22r] Art. 8. Utrum haec doctrina sit argumentativa.

Querit S. Thomas utrum in hac doctrina sciamus unum, quia deducitur ex alio,
vel solum quia omnia nobis inmediate proponunntur. Et movetur questio, quia fides
non deducit unum ex altero, sed fide omnia credimus, quia inmediate sunt proposita
ad credendum. Bt ita dicit Scotus in 3°, distinctione 24, quod illa que traduntur in ca-
none non cognoscuntur per modum scientie, id est deducendo unum ex alio.

Nihilominus respondet sanctus Thomas tribus conclusionibus [pone las tres
conclusiones de resumen del articulo del santo mds omenos como Vitoria, y afiade:]

[fol. 23v] Sanctus Thomas in solutione ad 2um. refert quatuor media quibus uti-
tur theologus. Utitur enim
in primis autoritate Sacre Scripture,
secundo autoritate Sanctorum,
tertio ratione humana, et
quarto autoritatibus philosophorum.

Primo utitur tanquam proprio medio et necessario; et

secundo, scilicet autoritate sanctorum tanquam proprio medio sed probabile.

tertio autem et quarto tanquam extraneis mediis et probabilibus, sed tamen servienti-
bus theologo. Unde Paulus Actuum 17 citat Aratum poetam.

Tota solutio ad secundum est bona. Legite illam.



RAMON HERNANDEZ MARTIN 299




GIORGIO CAMPANINI - MATTEO TRUFFELLI
(a cura di)

MAZZOLARI E <c-ADESSO»

Cinguant'anni dopo

Moo R B el AN A

1l volume raccoglie gli atti del convegno tenutosi lo scorso anno in occasione del cin-
quantesimo anniversario della morte di don Primo Mazzolari. I vari contributi, nella
globalita del loro valore, consentono di cogliere ancora una volta la grande rilevan-
za evangelica della figura del sacerdote mantovano.



RTLu V (2/2000), 301-308 301

Die Theologie des
Dominikanerordens,
illustriert an den
Kontroversen um die
Immaculata Conceptio

Ulrich Horst
Ludwig-Maximilians Universitdt (Miinchen)

Aus dem komplexen Thema “Dominikanen orden und Immaculata Conceptio™
kann ich nur einige methodische Punkte herausgreifen, die sich, von wenigen Ausnah-
men abgesehen, bis in die Diskussionen des 16. Jahrhunderts durchhalten, wo eine ge-
wisse Kursinderung zu konstatieren ist. Nicht erdrtern werde ich, weil ich das vor Th-
nen als bekannt voraussetzen darf, das Dogma selbst und dessen inhaltliche Implika-
tionen. Es geht allein um Objektionen und Vorbehalte gegen eine Dogmatisierung,
wofern sie typisch sind fiir die Generallinie des Ordens als Sachwalter des Aquinaten.

Wenn fiihrende Thomisten, namentlich des 15. und 16. Jahrhunderts, die Imma-
kulisten als novelli theologi und als Représentanten einer nova opinio apostrophieren,
war das weit mehr als eine polemische Note. Es zielte vielmehr ins Zentrum der Sache.
Es sollte die Tatsache wiedergeben, dal Thomas sich mit den Vitern, dem hl. Bernhard
und Bonaventura darin einig wullte, daB eine Immaculata Conceptio «derogaret digni-



302 PARTE SECONDA

tati Christi, secundum quam est universalis omnium salvator» (SThIII1 27, 2 ad 2). Dal}
auch Anhinger der Immaculata Conceptio diesen Konsens kannten und ihm mit den
iiblichen Argumenten nur schwer begegnen konnten, zeigen die Versuche Wilhelms v.
Ware (7 1305) mit seiner regula marialis, die eine neue StoBrichtung ankiindigte. Er
wolle in mariologischen Fragen lieber eine superabundantia favorisieren als eine
Priirogative abschwiichen: magis volo deficere per superabundantiam dando Mariae
aliquam praerogativam quam per defectum diminuendo vel subtrahendo ab ea aliquam
praerogativam. SchlieBlich sei aus der “Moglichkeit” (possibilitas), aus der “Ange-
messenheit” (congruentia) auf die “Tatsdchlichkeit” (actualitas) zu schliefen. Daraus
wurde in einem nichsten Schritt das potuit - decuit - ergo fecit, das es erleichterte, vom
klassischen Schrift- und Viterbeweis abzusehen. Dall man einstweilen noch vorsichtig
argumentierte, scheint Duns Scotus zu bestitigen. So jedenfalls die Meinung der Tho-
misten. Scotus: Quod autem horum trium quae ostensa sunt possibilia esse, factum sit,
Deus novit..., sed si auctoritati Ecclesiae vel Scripturae non repugnet, videtur probabi-
le, quod excellentius est, attribuere Mariae. “Was von diesen drei meinungen, die sich
als moglich erwiesen haben, geschehen ist, weifl Gott allein”. Das “Gott allein weil3 es”
wird ihm spiter das Wort vom pavidus Scotus eintragen. Dal} sich Thomas und seine
Schiiler mit dieser possibilitas und diesem decuit nicht anfreunden werden, weil wir
von der Tatséchlichkeit nur durch Offenbarung wissen konnen, versteht sich.

Ungefihr gleichzeitig werden im Korrektorienstreit die ersten breit angelegten
Kontroversen um die Lehrautoritit des Thomas ausgefochten. Wilhelm von la Mare
(ca. 1277) provozierte mit seinem Correctorium fratris Thomae dominikanische Ge-
genschriften (Correctoria Corruptorii). Uns braucht hier nur zu interessieren:

» Die Kontroverse half, daB sich eine Thomistenschule zu formieren begann,
die sich in Opposition zu den Minoriten stellte.

» Noch folgenschwerer: Die Konfrontation beider Orden in ihrem Selbstver-
stindnis als die jeweils wahren imitatores perfectionis evangelicae. Die Armutspro-
blematik verschirfte den Dissens zwischen beiden Orden noch mehr als spekulative
Themen, die ohnehin nur wenige verstanden. Lehrunterschiede wurden fortan zu Or-
densgegensitzen. So verordnete 1282 das Generalkapitel des Franziskanes zu Metz,
die Summa Theologiae diirfe nur in die Hinde erfahrener Professoren gelangen.

Inzwischen formierte sich die Thomistenschule. 1313 beschlieBt das General-
kapitel der Dominikaner in Metz: Cum doctrina venerabilis doctoris fratris Thomae
de Aquino sanior et communior reputetur et eam Ordo noster specialiter prosequi te-
neatur, inhibemus districte, quod nullus frater legendo, determinando, respondendo
audeat assertive tenere contrarium... Auch thomistische Dissidenten wie Durandus a
S. Porciano folgen Thomas in unserer Frage mit einer antiskotischen Spitze: Utrum
autem hoc fecerit (Deus) ipse novit, quia de his quae mere dependent ab eius volun-
tate non possumus habere plenam certitudinem nisi ipse revelaverit.

Ein erster Hohepunkt in der thomistischen Schulbildung wird erreicht, als Jo-
hannes XXII. 1323 Thomas heilig spricht. Das geschieht seitens des Papstes aufgrund
seiner Wertschitzung der Lehre des Aquinaten und um sich dessen Autoritit im
Kampf gegen die Armutsthesen der Minoriten zu bedienen, in deren Augen die Ka-



ULRICH HORST 303

nonisation eine erste bittere Niederlage ist. Sie steigert sich, als Dominikaner eine
Reihe von theologischen Traktaten verfassen, die den Papst mitveranlassen, minoriti-
sche Armutsthesen zu verurteilen. Die Franziskaner sollten diesen ihnen von den prae-
dicatores zugefiigten schweren Schlag nicht vergessen.

Zur Phalanx der thomistischen Immaculatagegner gehérten zunichst auch die re-
prisentativen Theologen anderer Orden. So Aegidius Romanus, Gregor von Rimini bei
den Augustinern, Guido Terreni und Gerhard von Bologna bei den Karmeliten. Aber
langsam macht sich ein Kurswechsel bemerkbar. Auf die erste Generation, die die klas-
sische Lehre vertrat, folgen jiingere Theologen, die die Immaculata Conceptio zu ver-
teidigen beginnen. So Thomas v. StraBburg ( 1357), Hermann v. Schildesche bei den
Augustinern und Johannes Baconthorpe OCarm, der zuerst gegen sie war, dann aber die
opinio nova vertrat. Man sieht: Die Front zeigt Risse.

Die eigentliche Zasur liegt freilich woanders. Viele Universitiiten schlossen
sich der opinio nova an, so daf} sich diese, ehe sie im Volk populir wurde, zu einer
“Professorendoktrin” entwickelte. Die klassischen Argumente, die opinio nova sei
schon deshalb unhaltbar, weil sie weder Schrift, Viter und scholastische Theologen
bezeugten, machten zwar weiterhin Eindruck und lieflen selbst Theologen, die ihr
grundsitzlich positiv gegeniiberrstanden, nicht zur letzten dogmatischen Sicherheit
gelangen, doch verblafiten sie zusehends. Der Umstand, daB die konservative Positi-
on offensichtlich Terrain verlor, zeigt einen tiefgreifenden Wandel in Funktion und
Wertung der auctoritates (Schrift - Viter - Scholastiker) an. Die deduktiv verfahren-
de Konklusionstheologie und eine weniger als frither an den Literalsinn gebundene
Exegese gewinnen nun einen Rang, den sie ehedem nicht hatten. Die Autoritit des
Aquinaten wird ihnen untergeordnet. Es wurde bald allen an der mariologischen Kon-
troverse Beteiligten klar, dal weit mehr als eine dogmatische Einzelaussage auf dem
Spiel stand. Es ging vielmehr um eine prinzipielle Methodendifferenz. Die loci theo-
logici, um es in spiterer Terminologie zu sagen, verschieben sich. Auch dringen sich
disziplinarische Mallnahmen allméhlich in den Vordergrund, die frither unbekannt
waren. Die Konsequenzen lassen denn auch nicht auf sich warten.

Dafiir zwei Beispiele. Johannes de Polliaco betont (1309) die unerhorte Neue-
rung an der Pariser Universitit, wo seit kurzem die Immaculata Conceptio gelehrt
wurde. Neque etiam aliquis doctor hactenus ausus est dicere contrarium, cuius scrip-
ta sint in studio Parisiensi publicata. Br fihrt dann fort: als héretisch habe zu gelten,
quod est contra omnem scripturam, contra scripturam sanctorum et contra scriptu-
ram doctorum. Als Johannes de Montesono OP 1387 Magister der Theologie wurde,
16ste er einen Sturm der Entriistung aus, als er die Anhiinger der Immaculata Concep-
tio der Héresie bezichtigte. Die Fakultiit zensurierte ihn, und der Bischof exkommu-
nizierte ihn. Kiinftig sollte jeder Magister einen Eid auf die Immaculata Conceptio ab-
legen. 1497 wurde er obligatorisch. 1496 verlangte dies Koln, 1501 Mainz. Die Wie-
ner Universitdt hing ebenfalls der nova opinio an.

Die Immaculata Conceptio erfreute sich also um 1400 eines starken Riickhalts
an den Universititen. Die Verpflichtung zur Eidesleistung zwang auch viele Domini-
kaner, sie zu akzeptieren, um die akademischen Grade zu erlangen.



304 PARTE SECONDA

DaB sich die Universitiiten der nova opinio annahmen, ist freilich nur die eine
Seite und keineswegs die wichtigste. Hochste Bedeutung bekam der Umstand, daf3 das
Basler Konzil zu einem Professorenkonzil mit geringer bischéflicher Beteiligung ab-
sank. Die Majoritiit sah - und das ist ebenfalls eine unerhorte Neuerung - in der Defini-
tion der Immaculata Conceptio das geeignete Mittel, um das SelbstbewuBtsein der Sy-
node zu stirken. Die inzwischen vielenorts populir gewordene Doktrin erwies sich als
ausgezeichnetes Instrument, die Konzilsfraktionen zu einen und ihre Unabhingigkeit
vom Papst in einer Sache universalkirchlichen Ranges zu betonen. Die Thomisten ge-
rieten naturgemif in die Minoritdt. Thre Papsttreue hinderte sie, eine dogmatische
Wahrheit als Waffe gegen den Papst zu benutzen, um dessen Lehrautoritit dem Konzil
unterzuordnen. Ihre Verbundenheit mit den Autorititen von einst machte es ihnen un-
moglich, einer opinio zuzustimmen, die die Verpflichtung auf die Tradition zugunsten
von novitates aufgeben wollte. Thr entscheidendes Argument war: Die vom Irrtum freie
Kirche beruft sich auf die Schriftauslegung jener Lehrer, deren Doktrin und Leben von
der Kirche approbiert worden war. So in einer groflen Rede Johannes von Montenigro:
Fiir alle anderen Theologen ist eine vergleichbare Garantie durch die Kirche nie gege-
ben worden. Expositio facta per doctores et magistros..., quorum vita et doctrina non
est per ecclesiam approbata, non est auctoritatis nec pro auctoritate inducenda ad fa-
ciendam fidem probabilem... huiusmodi doctores non constat habere Spiritum Sanc-
tum nec certitudinem fidei nec certitudinem scientiae.

Im Ton noch schérfer ist Johannes Torquemada in seinem Tractatus de verita-
te conceptionis Beatissimae Virginis. Zur biblischen Basis treten die “heiligen Leh-
rer”’, insbeondere die, deren Lehre von der ecclesia universalis iibernommen wurde.
MiBachtet man sie, sind novellae expositiones die Folge. Und: Die opinio nova kann
sich nur auf eine mystische Schriftauslegung stiitzen, der keinerlei Beweiskraft zu-
kommt. Auch kénnen die Verteidiger der Immaculata Conceptio keinen heiligen Leh-
rer zu ihren Gunsten anfithren. Doctrina vero ex adverso bene considerata nullum
sanctum habet doctorem in veritate. Fiir sie pladieren lediglich “sehr wenige jiingere
Theologen”, die im Vergleich zu dein Représentanten der maculata conceptio ohne
Rang und Ansehen sind. Doctrina vero ex adverso paucissimos et novellos habet doc-
tores, qui comparatione huius doctrinae (salva semper pace) parvissimae reputatio-
nis et auctoritatis existunt.

DaB solche Sitze die Basler Professoren provozieren muBten, versteht sich von
selbst. Torquemada weil} natiirlich, dall die nova opinio beim Volk inzwischen Anklang
gefunden hat, aber das gehe auf “skandal6se Berichte” und “verkehrte Informationen”
zuriick. Gewalt, Drohungen und Verleumdungen stiinden am Ursprung der neuen These.

Die schlieBlich am 17. September 1439 erfolgte Definition der Immaculata
Conceptio mufte in papsttreuen Zirkeln als Akt konziliaristischer Willkiir erscheinen,
der zum dogmatischen Defekt noch ein ekklesiologisches scandalum hinzufiigte, das
auch jenen Kreisen suspekt sein mufite, die dem Dogma zuneigten.

Torquemada wuBte oder ahnte, dab die Zeit gegen die Thomisten arbeitete, da
die Immakulisten alles daran setzen wiirden, eine Stellungnahme des hl. Stuhls herbei-
zufiihren. 1476 approbierte Sixtus IV. Messe und Officium der Immaculata Conceptio,



ULRICH HORST 305

machte es jedoch nicht fiir alle verpflichtend, so daf die Oration des Dominikanermis-
sales weiterhin von der sanctificatio sprach. 1483 duBerte sich Sixtus I'V. wiederum in
Grave nimis. Die amtlich approbierte Liturgie verbiete die Ansicht, es sei Hiresie,
wenn man an die Immaculuata Conceptio glaube. Niemand diirfe verketzert werden.
Aber eine eindeutige Entscheidung wurde nicht gefillt. Wie wir gleich sehen werden,
lieBen die scholastischen Qualifikationen Distinktionen zu, die das Verbot praktisch
umgingen. Die nova opinio sei zwar jetzt probabilis et vera, aber die alte Ansicht habe
eben doch als prebabilior et verior zu gelten.

Die Kontroverse war zwar gemildert, aber nicht wirklich entschirft. Auf
Wunsch Leos X. verfalite Kardinal Cajetan ein Gutachten, das an Schroffheit nicht
zu tiberbieten war. Sein kompromiBloses Eintreten fiir den pipstlichen Primat sicher-
te ihm grofe Autoritit. Grave nimis wird zwar von ihm anerkannt - die Immakulisten
sind keine Héretiker und ihre Lehre ist probabel -, aber diese probabilitas est valde
exigua! Sie hat keinen Heiligen auf ihrer Seite. Die hl. Brigitta von Schweden ersetzt
den Mangel nicht, denn sie wurde tempore schismatis kanonisiert, als es keinen zwei-
felsfrei wahren Papst gab. AuBerdem: Katharina v. Siena hatte Offenbarungen zugun-
sten der Dominikaner. Fiir sie spricht: Sie wurde rite kanonisiert.

Scotus, der groBe Protagonist, war in Wahrheit pavidus et timens hanc opinio-
nem sequi. Basel eine Synagoge Satans, genauso schlecht wie das Pisaner Concilia-
bulum, das Julius I1. so gefiirchtet hatte. Ferner: Die der nova opinio zugeschriebene
probabilitas ist nur eine auctoritas vulgaris, eben die des ungebildeten Volkes. Vul-
gus autem probabile in apparentia, non in veritate constituit.

Der Einwand, die Immaculata Conceptio sei “frommer”, verfangt nicht, es ist
kein Eifer secundum scientiam. Akzeptierte man das Frommigkeitsargument, so
konnte man cras sagen, quod beata Virgo erat in hac vita simul viatrix et comprehen-
dens - et tamen sub Christo... quod ipsa fuit Deus et homo - et tamen sub Christo, quia
Christus masculus et ipsa mulier. Die Autoritéit der Universititen - Cajetan hat ihre
maligebliche Rolle klar erkannt - ist praesumptuosa, weil contra tot sanctorum et
communem priscorum doctrinam.

Aus all dem folgt: Die opinio nova ist allenfalls tolerabilis, sie hat nur die fa-
voris amplitudo hinter sich. Unter Hinweis auf den populdren Erfolg und die Tumul-
te - etwa in Spanien gegen die Dominikaner - zitiert er das Schriftwort: Non in multi-
tudine nec in commotione Deus (3Reg 19, 11).

Mit vergleichbarer verbaler Schirfe und Verachtung dufern sich andere Thomi-
sten nicht mehr. In der Sache freilich ist Bartholomaeus Spina (F 1547), Magister S.
Palatii, noch harter und kompromiBloser. Er leugnet schlechthin jede probabilitas der
opinio nova. Die Erbsiinde ist so allgemein, daB niemand - auch nicht durch ein Privi-
leg - von ihr ausgenommen ist. Wie sind die Immakulisten zu beurteilen? Non est (ali-
quis) haereticus ex hoc quod tenet beatam Virginem esse conceptam sine peccato ori-
ginali, quamvis sit hoc virtualiter ab ecclesia determinatum esse falsum - licet non om-
nibus ista consequentia nota sit. Daher: Unde potest ab ignorantibus sine periculo
haeresis vel peccati mortalis hoc teneri. Secus de illuminatis. Wiirden sich heute die
doctores sancti auf einem Konzil versammeln, so wiirden sie alle die Erbsiindlichkeit



306 PARTE SECONDA

Mariens definieren. Sollte jemand wagen, dem zu widersprechen, so wiire er manife-
stissimus infidelis.

Soweit ich sehe, ist Spina nach der Bulle Sixtus’ IV. von einer KompromiBlo-
sigkeit, wie sie kein Dominikaner mehr vertreten wird.

Bei einigen Theologen der Schule von Salamanca bahnt sich eine auf Aus-
gleich bedachte Haltung an. Melchior Cano favorisiert einen Mittelweg, der von an-
deren freilich nicht beschnitten wird. Die Immaculata Conceptio gehort nicht zum
Glauben, weil sie weder in der Schrift noch in der Tradition bezeugt ist. Aber auch das
Gegenteil ist nicht sicher, da das Dogma vom peccatum originale einer Ausnahme
nicht entgegensteht. Dominicus Soto hilt beide opiniones fiir moglich. Augustin und
Thomas behaupten die Erbsiinde nur de lege universali, sagen aber nichts iiber ein Pri-
vileg anderer.

Bartolomaeus de Medina und Dominicus Béfiez stehen zur Thomistenschule
(omnes thomistae tenent).

Eine Zdsur markiert Francisco de Vitoria, der nicht nur in der Ekklesiologie,
sondern auch in unserer Frage unter dem EinfluB der Parisienes steht. Ich verzichte auf
seine Argumente im einzelnen, die - typisch fiir seine Kompromifbereitschaft - beiden
Seiten wirkliche Probabilitit konzediert, dann aber doch seine personliche Meinung
kundtut. Den groBten Eindruck macht auf ihn das Argument des Scotus: Christus po-
tuit eximere Matrem suam a peccato originali. Wenn man sagt (die Thomisten), sie sei
nur per parvulam moram unter der Erbsiinde gewesen, so frage ich mich, wozu war das
notig? Welche necessitas gab es dafiir? Certe nulla. Und: Facit mihi magnam fidem il-
lud argumentum; Quia Deus potuit liberare eam a peccato originali et non est ratio,
quare noluerit. Ergo. Und: Wenn Thomas heute lebte und das Fest der conceptio sihe,
non ita tenaciter refenuisset suam opinionem, weil er der Kirche stets grofe Autoritt
beigemessen habe. Ahnlich auch Juan de la Pefia (1562): Beide Ansichten sind proba-
bel, aber: dico, quod absolute mihi saltem probabilius est, quod non contraxit, da die
Freiheit von der Siinde zur Wiirde Mariens beitrégt absque iniuria Christi. Ferner: Ad
dignitatem amici pertinet, ut me liberet a malo, antequam incurram.

DaBl Thomas mit Vorldufern und Zeitgenossen Makulist war, ist nur die eine
Seite des Problems. Die andere, daf sich der Orden bald nach 1300 entschlof3, Thomas
zum verbindlichen Schulhaupt zu machen. Die Kontroversen mit den Minoriten hat-
ten maRgeblichen Anteil an diesem Vorgang. Ein Einschwenken auf die zur Identitit
der Minoriten wesentlich gehdrende Immaculata Conceptio hitte die Preisgabe des ei-
genen Selbstverstindnisses bedeutet. Der Armutsstreit, in dem der Orden auf Seiten
des Papstes stand, sowie die Kanonisation des Aquinaten machten Thomas in den Au-
gen der Dominikaner zu einem universalkirchlichen Lehrer. Seine Doktrin war zu ei-
ner festen Grofe geworden, die eine Lehrentwicklung in einem von ihm fiir zentral
gehaltenen Punkt mit seinen Voraussetzungen (Wertung und Funktion der auctorita-
tes) auBerordentlich erschwerte. Das potuit - decuit - ergo fecit war in dieser Sicht der
Dinge nicht akzeptabel. Das schismatische Basler Konzil schien - so insbesondere Ca-
jetan - eine zu verurteilende Ekklesiologie mit der Frage der Immaculata Conceptio zu
vermengen. Wie sollte man, so fragte insbesondere Cajetan, der den Argumenten der



ULRICH HORST 307

Thomisten den biindigsten Ausdruck verliehen hat, kiinftig zu Patristik und Hoch-
scholastik stehen, auf deren Zeugnis die Befiirworter der Immaculata Conceptio weit-
hin verzichten zu kénnen glaubten? Ubten die Heiligen der Vergangenheit noch ihre
bisher unangefochtene Funktion im theologischen Beweis aus oder durfte man sie zu-
gunsten eines sich unterdessen verdnderten GlaubensbewuBtseins ignorieren? Der po-
lemisch verletzende Ton seines Tractatus 14Rt freilich erahnen, da die Thomisten al-
ter Schule nur noch Riickzugsgefechte lieferten. DaB sich inzwischen eine Theorie
des consensus fidelium gebildet hatte, sahen sie freilich nicht oder doch nicht scharf
genug. Der Einwand der Thomisten, der Glaube diirfe nicht “Schneidern und Schu-
stern” oder dem “ungebildeten Volk” iiberantwortet werden, stieB spiitestens in dem
Augenblick ins Lehre, als sich die Universititen und fast alle Orden - zuletzt die Kar-
meliten im Cursus Theologicus Salmanticensis - der neuen Doktrin zugewandt hatten.
Im Orden hat das Melchior Cano wohl als erster erkannt, der in den Loci ausdriicklich
schreibt: «Nunc illud dicimus, in communi omnium controversia certum argumentum
ex communi fidelium sensu depromi».

Immerhin erreichte der hinhaltende Widerstand des Dominikanerordens, daB
das oberste Lehramt mit groer Umsicht und Vorsicht operierte. Solche Zuriickhaltung
wurde nicht zuletzt deshalb beobachtet, weil der Orden herausragende Verteidiger des
pipstlichen Primats hatte, deren man im Umfeld von Basel und Pisa dringend bedurf-
te. Die Dienste eines Juan de Torquemada und eines Cajetan konnten nicht ignoriert
werden, auch wenn sie sonst unbequem geworden sein mochten. Als neue defensores
Apostolicae Sedis - etwa Francisco Suarez und dann Robert Bellarmin - erschienen und
sich die theologischen Argumente der Immaculatagegner in der Defensive erschopften,
offnete sich der Weg fiir die Definition jener opinio, die so lange als die nova gegolten
hatte. Die novelli theologi waren zu anerkannten Theologen geworden.'

' Um der Charakter eines Essays, vor Kennern der Theologiegeschichte vorgetragen, zu wahren, ha-
be ich auf Ammerkungen verzichtet. Weitere Einzelheiten und vor allem die Quellenverweise finden sich in
meinen Arbeiten: Die Diskussion um die Immaculata Conceptio in Dominikanerorden. Ein Beitrag zur Ge-
schichte der theologischen Methode (Verdffentlichungen des Grabmann-Institutes 34), Paderborn 1987 und:
Nova Opinio und Novelli Doctores. Johannes Torquemadaund Raphael de Pornassio als Gegner der Imma-
culata Conceptio, in: Studien zum 15. Jahrhundert (Festschrift fiir Erich Meuthen), Miinchen 1994, 169-191,



308 PARTE SECONDA




Biblioteca di Scienze Religiose - 155
Stefano Rosso

Las - Roma

Una presentazione critica, approfondita ed appassionata della liturgia cristiana, dai
testi biblici fondativi al suo sviluppo storico sino alle questioni contemporanee: ecco
quanto ’autore tenta di fare con esito costruttivo e molto interessante.




Quest’edizione di un’opera minore di una grande figura dell’antichita greca fu, per il
suo autore, un tentativo di riaffermare la ricchezza ed originalita della cultura clas-
sica ateniese. Lettrici e lettori potranno rendersi conto dell’accuratezza ed intelli-
genza esegetica con cui la curatrice del volume ha operato.




VITA DELLA FACOLTA

Leggere la Bibbia oggi: una grande strada formativa per
I’uomo contemporaneo

Nell'ultimo quadriennio la Facolta di Teologia di Lugano si & fatta promotrice,
anche insieme ad altre istituzioni ticinesi e italiane, di varie interessanti iniziative di
carattere scientifico e divulgativo. Una delle pin significative & stata certamente il
convegno “Leggere la Bibbia oggi”, che si & tenuto lo scorso 30 marzo a Lugano pres-
so il Centro “San Carlo”, con il patrocinio dell’amministrazione cantonale, della Rete
2 della RSI e delle Chiese locali cattolica, riformata ed avventista.

Lo scopo dell’assise era stato precisato in anticipo dagli organizzatori: aiutare a
comprendere la centralita del testo biblico nella vita dell’umanita di oggi e 1'impor-
tanza di un approccio rigoroso ed appassionato ad una delle radici della cultura di tut-
ti. Relatrici e relatori - ebrei, cattolici e riformati - avrebbero dovuto “limitarsi” a leg-
gere i passi biblici scelti al fine di mostrare come potersi confrontare con la Scrittura,
a partire dalla pluralita dei loro patrimoni esistenziali, senza fare moralismi o propor-
re indottrinamenti, ma facendo emergere il rilievo di certi contenuti per la formazione
umana di tutti. I1 comitato organizzatore, composto da membri dell’Istituto Studi Me-
diterranei, delle Chiese evangelica e avventista in Ticino e della Facolta teologica lu-
ganese, puntava molto sulla fedelta dei grandi esperti invitati a questi obiettivi e I’ esi-
to del convegno ha rispettato appieno, mi pare, le sue attese. Certamente quando si ha
la possibilita di fruire della presenza di “lettrici” e “lettori” della Bibbia quali Elia Ri-
chetti, Gianfranco Ravasi, Daniele Garrone, Marinella Perroni, Bruno Corsani e Mau-
ro Orsatti, per non parlare di Vittorio Dan Segre, Maria Cristina Bartolomei e Paolo
Ricca, la serieta metodologica e la ricchezza di sollecitazioni e di stimoli sembrano as-
sicurate in partenza. Tuttavia capita, talvolta, che I’autorevolezza e notorieta degli in-
vitati li conduca a libere interpretazioni nel trattare gli argomenti affidati, a “sfora-
menti” nei tempi, a tentativi di autocelebrazioni fuori luogo.

Non ¢ successo niente di tutto questo. Relatrici e relatori sono stati all’altezza
della loro fama giocando attentamente il ruolo assegnato, ponendo cioé le loro capa-
cita davvero al servizio dei testi biblici in esame. Non credo opportuno dire nulla di
specifico sulle singole relazioni, molte delle quali sono state di grande rilievo, in
quanto esse saranno disponibili in un volume che sara pubblicato nel gennaio 2001, in
occasione della settimana di preghiera per 1'unita dei cristiani, e che attendiamo con
Vero interesse.

La tavola rotonda serale, pensata quale messa a fuoco del confronto tra la Bib-
bia e la cultura contemporanea, ha evidenziato come, attraverso un paziente lavoro di
studio e meditazione che dura tutta la vita, ogni essere umano possa innervare 1’esi-
stere proprio e altrui di bellezza, di sapienza, di speranza, insomma di bene proprio
confrontandosi con la parola di Dio. Senza fondamentalismi e settarismi. Nella con-



vinzione che prendere contatto diretto con la Scrittura & oggi possibile e auspicabile
perché consente a moltissimi di colmare lacune, anche notevolissime, nella propria fi-
sionomia di fondo e offre interrogativi e stimoli essenziali per vivere la propria quoti-
dianith con i piedi ben piantati “in terra” e il cuore aperto “al cielo”.

Tra i tanti spunti di riflessione offerti da quella serata, mi pare importante se-
enalare alcune affermazioni del prof. Paolo Ricca. Alla domanda se esista oggi un
modo “corretto” di leggere la Bibbia, 1’esponente valdese ha sottolineato la combina-
zione di tre criteri fondamentali:

« anzitutto la ricerca filologica, cioé il senso delle parole e, con esso, quello
complessivo della frase;

» poi I’analisi storico-culturale, cioé la collocazione di queste parole nel conte-
sto in cui sono state pronunciate, perché tutte le parole hanno una storia e cambiano di
significato secondo appunto il processo storico nel quale sono coinvolte;

« infine un approccio basato sulla analogia della fede, cioé sul dato di fatto che
la Bibbia sia parola che & stata pronunciata in contesti storici precisi come parola di
fede. Considerare il significato analogico vuol dire comunicare oggi questa parola, in
una comunita di fede che si rifa a quella parola, pronunciata in quel contesto.

Questa prospettiva puo essere considerata da tutti una base significativa di di-
scussione comune per instaurare un rapporto con la Scrittura rispettoso delle sue pe-
culiarita e, d’altro canto, davvero parlante alla vita di ogni individuo.

Questo convegno ha registrato un grande afflusso di pubblico assai eterogeneo:
circa seicento persone nell’arco dell’intera giornata, un numero straordinario per il
Canton Ticino in queste circostanze. Anche questo dato di fatto ha smentito quanti so-
stengono che certi argomenti possano suscitare interesse solo tra gli addetti ai lavori e
che la cosiddetta “gente comune” sia attratta essenzialmente da altre iniziative intel-
lettualmente poco impegnative.

L’assise luganese ha dimostrato che tutto ¢id non & vero. A condizione, ovvia-
mente, che si facciano proposte che cerchino di far interagire realmente gli esiti della
ricerca scientifica con I’esperienza di vita contemporanea, non confondano la ricerca
della verita con la certezza arrogante di alcuni di detenerla a priori e siano realmente
aperte agli apporti di tutti coloro che hanno qualcosa di rilevante da dire, in spirito di
fraterna collaborazione, ad esempio ecumenica e/o interculturale. Questo convegno
pud essere un esempio importante, da un lato, per la pastorale delle varie confessioni
cristiane e, dall’altro, per il futuro delle attivith universitarie e culturali in genere, nel
Ticino e altrove.

Italo Molinaro



AL

CENT’ AINNL

29 0000200 OSSO ODOOPODOPORPRGBOONOOSOPOOESEOSEOSIOSTROESS
n secolo fa, esattamente il 31 luglio 1900, moriva
\ladimir Solov'euy, E’ stato il massimo filosojo

russo e uno dei piu’ grandi della storia eristiana.
Uon Balthasar lo ha paragonato a Tommaso
dPquino come ‘il piu’ grande artefice dordine e di
organizzazione nella storia del pensiero”. Eppure
Solov'ey e’ ancora largamente sconosciuto i
Europa. Da anni ‘la Casa di Matriona” ha i
corso la pubblicazione dellopera ompia del pen-
satore russo e ora, proprio in occasione del
centenario, propone una vantaggiosa

OFFERTH 5P

| 4 volumi dell’opera omnia finora usciti (// significato dell’amore, pp.
228, La crisi della filosofia occidentale, pp. 316, La Russia e la Chiesa
universale, pp. 296, La conoscenza integrale, pp. 248)

a sole L. 75.000 (€ 38,73 * piu spese di spedizione)
anziché L. 135.000

PER INFORMAZIONI: R.C. Edizioni “La Casa di Matriona”
Tel.: +39/035/294021 » rcediz@tin.it
"""" T R EIIARE {0 FOTOCOPIARE ESPEDIREA: - 0 o o
R.C. EDIZIONI, VIA TASCA 36, 24068 SERIATE (BG), ITALIA ¢ FAX: +39/035/293064

lo sottoscritto

SOBHOME et (0 i e s N O R S e e i A
A F A ST GBS N g CAR T R e e e
R OVINC I 5 o b, e e i s o B s

Desidero ricevere in contrassegno i quattro volumi di Solov'év a lire 75.000 (e 38,73 * pili spese di
spedizione). il trattamento dei dati personali presenti si svolgerd in conformita alle disposizioni della L. 675/96.




SISTEMATICA

Ang‘elo Amato

PVOEST
'-IL SIGNORE

Saggio di cristologia




RTLu V (2/2000), 315-317 315

Angelo Amato, Gest il Signore. Saggio di cristologia, Edi-
zioni Dehoniane, Bologna 1999, pp. 686.

1l saggio cristologico di Angelo Amato, ordinario di teologia sistematica pres-
so la Pontificia Universita salesiana, apparve dapprima nel 1988 e fu gia ristampato
pit volte. Ora l'autore presenta un’edizione aggiornata ed arricchita di quattro nuo-
vi capitoli. Questo manuale si presenta come la cristologia italiana pit documentata
che esista nella veste di un solo volume.

L’introduzione originale sui vari approcci contemporanei alla figura di Gesu
Cristo é ampliata in due capitoli i quali (come “Parte prima”) servono da “Introdu-
zione al Mistero di Cristo” (pp. 13-103). La presentazione densa, pur molto leggibile,
di “Gesu Cristo nella cultura contemporanea”, offre ancora pii attenzione alle altre
religioni. Lo sguardo sulla “cristologia contemporanea” specifica maggiormente il
riassunto sulle cristologie “in contesto”, rinviando fra l’altro all’Africa, all’India e al-
le Filippine. Qui si pone, pero, la questione dei limiti di una cristologia “inculturata”,
quando veniamo a sapere, per esempio, che «alcune immagini filippine del Cristo sa-
rebbero Gesii bambino, Gesu sofferente e il Cristo morto» (p. 65); non pare che si trat-
ti proprio di specificita uniche. Ma I'autore mette anche in rilievo (con un pensiero di
Z. Alszeghy) che ogni «cultura si sviluppa come i rami di un unico albero» (p. 59, no-
ta 48), puntando sui tratti comuni e sullo scambio nella Chiesa mondiale. Un altro ac-
cento nuovo é il riferimento alla rinnovata ricerca storica su Gesu Cristo, differen-
ziando adesso tre fasi. Sarebbe stato forse auspicabile allargare anche la presentazio-
ne dei maggiori approcci sistematici, rafforzando la discussione critica sui fondamenti
filosofici. Gia questa prima parte della cristologia porta, come ogni capitolo, ampie
note bibliografiche che tengono conto anche degli ambiti tedesco, inglese e francese.
Stiamo quindi di fronte ad un lavoro con un respiro universale.

La “Parte seconda” sul “mistero di Cristo nella Sacra Scrittura” (pp. 107-
212) é quasi invariata, tranne qualche breve aggiunta (come su “Gesi e Qumran”:
pp. 148-151). Riguardo al NT, Amato mostra il rapporto fra gli eventi prima e dopo
Pasqua, delineando poi alcune cristologie neotestamentarie (sinottici, Paolo e Gio-
vanni; manca, purtroppo, la lettera agli Ebrei). E storicamente problematico il rinvio
conclusivo al «passaggio da una cristologia eminentemente funzionale (quella del mi-
stero pasquale) a quella ontologica a tre stadi (I’affermazione della preesistenza e
della divinita di Gesit)» (p. 204s). Quest’affermazione e in tensione con quello che
viene accennato dall’autore stesso su Fil 2,6-11 (pp. 199-201): I’inno prepaolino ri-
sale alla tradizione pin antica ed include sia la preesistenza che la divinita del Kyrios.
Non si puo mostrare alcuna cristologia neotestamentaria che non presupponga la
preesistenza.

E rimasta quasi interamente come prima anche la “Parte terza” sulla storia
della cristologia, dove |’ autore si concentra sul periodo degli antichi concili (pp. 213-



316 RECENSIONI

384). Amato mostra bene la storia, la richiesta e 'importanza salvifica di ogni conci-
lio sulla persona di Gesu Cristo.

Viene mantenuto anche il nucleo sistematico del lavoro, la “Parte quarta™ sul
“Mistero dell’Incarnazione” (pp. 387-577). L'autore inserisce, pero, a volte una
strutturazione piu precisa del testo, un fatto che fa bene alla mnemotecnica dello stu-
dente. Dopo il rinvio al contesto trinitario e la trattazione della persona di Cristo tro-
viamo un reperto di soteriologia che si concentra sugli eventi salvifici dalla Passione
fino alla Pentecoste. Sia ricordata, fra ’altro, 'importante presentazione sulla scien-
za di Gesu Cristo (pp. 472-489) ed il ricupero di temi che in altri saggi di solito man-
cano, come la preghiera e il celibato di Gesii (pp. 494s; 498-504). E invece piuttosto
ridotta I’ attenzione sui concetti sistematici nella soteriologia; anche se vengono pre-
sentati i termini “redenzione”, “sostituzione” e “solidarieta”, sarebbe stato bene in-
trodurre fra l'altro il concetto centrale della mediazione (anche se quest’ultimo viene
ricuperato un poco nella nuova parte finale del saggio: pp. 596-598). Sarebbe stata
auspicabile, inoltre, una valorizzazione maggiore del trattato sui “misteri della vita
di Cristo”, puntando anche sugli eventi salvifici prima della passione e risurrezione.

Qualche volta sarebbe stata forse conveniente un’attenzione sistematica pii
penetrante e qualche critica maggiore di fronte ad alcuni autori citati. Questo vale,
ad esempio, riguardo a W. Maas che identifica la pretesa “derelizione” di Gesi alla
croce con la discesa agli inferi (pp. 534s); inoltre sarebbe adeguato uno sguardo cri-
tico sul termine della “storia intratrinitaria” (pp. 393s; non viene trattato Hegel) op-
pure sulla spiegazione trascendentale dell’ unione ipostatica in Karl Rahner (p. 464s).
E importante non confondere il concetto antropologico della persona con I’espres-
sione trinitaria dello stesso termine: se fosse vero che anche «le persone umane sono,
in quanto persone, “relazioni sussistenti”» (462s), la persona umana perderebbe la
sussistenza individuale distinta dalle altre persone, una conseguenza sicuramente
non desiderata dal nostro autore.

La “Parte quinta”, interamente nuova, riguarda “I'universalita salvifica del mi-
stero di Cristo” e conclude il saggio (pp. 581-632). E di particolare attualita il capito-
lo su Gesi Cristo “Salvatore universale” (pp. 581-609). Amato porta qui un riassunto
di varie ricerche da lui gia svolte, anche sulla nostra rivista (vedi RTLu IV [2/1999],
285-308). Nella discussione sul valore salvifico delle religioni non cristiane, [’autore
propone cingue “modelli”: vengono respinti I’esclusivismo di Barth e i tre approcci
della iteologia pluralista delle religionii; rimane quindi il “modello inclusivista” (Gesit
Cristo come causa costitutiva di salvezza include anche 'influsso sui membri di altre
religioni). Non sembra perfettamente coerente con questa posizione il rinvio positivo al-
la proposta di Jacques Dupuis (1997) (p. 595) che si é schierato con la corrente plura-
lista. E possibile, inoltre, sostenere, di fronte alla teologia battesimale del NT, che “tut-
ti gli uomini” sarebbero “allo stesso titolo figli di Dio” (p. 602)? Qui sarebbe stato op-
portuno recuperare i vari livelli della “paternita” di Dio e della “figliolanza” (come lo
Ja in modo classico Tommaso, STh I q. 33 a. 3). Meriterebbe una maggiore valorizza-
zione anche lo sguardo sulla patristica, dove il tema della religioni non cristiane é gia
ampiamente presente. E scorretto sostenere che un sant’Agostino rigetterebbe (come



ANGELO AMATO 317

Taziano e Tertulliano)«in blocco la filosofia greco-romana e le religioni pagane» (p.
586). Nell’antichita cristiana viene accolta (con una ricezione critica) la filosofia, men-
tre I'atteggiamento di fronte alle religioni pagane é piuttosto negativo (come nota fra
Ualtro un articolo di Ratzinger su Der christliche Glaube und die Weltreligionen, ulti-
mamente in Vom Wiederauffinden der Mitte, Herder, Freiburg i. Br. 1997, pp. 60-82,
qui pp. 64.69s). Questo sguardo potrebbe arricchire anche la discussione attuale.

Con ['ultimo capitolo ’autore arriva ad acque pii tranguille: sotto il titolo “La
vita in Cristo”, Amato percorre vari aspetti della teologia spirituale e della “tra-
smissione” della fede di Cristo nell’esperienza quotidiana (611-632).

La nuova edizione del saggio cristologico ha dato, insomma, ancora maggior
valore e spessore a questo testo gia apprezzato. L’autore ha dimostrato una ricchez-
za enorme di erudizione. Anche se rimane qualche domanda critica di fronte alla pre-
sentazione sistematica, é doveroso segnalare questo saggio come uno strumento di la-
voro mirabile ed utilissimo per ogni studente e studioso che lavorino nel campo della
cristologia.

Manfred Hauke



f dellg Vlta’ N




RTLu V (2/2000), 319-321 319

T. STRAMARE, Vangelo dei Misteri della Vita Nascosta di
Gesu (Matteo e Luca I-1I), Casa Editrice Sardini, Bornato
(BS) 1998, pp. 320.

Da alcuni anni la ricerca scientifica su Mt 1-2 e Lc 1-2 non produceva mate-
riale di ampio respiro, dopo le monografie di R.E. Brown (La nascita del Messia, As-
sisi 1981, or. amer. 1977), di R. Laurentin (1 Vangeli dell’infanzia di Cristo, Cinisel-
lo Balsamo [MI] 1985, or. fr. 1982) e di S. Mufioz Iglesias (Nacimiento e Infancia de
Juan y de Jesus en Lucas, Madrid 1987; Nacimiento e Infancia de Jesus en San Ma-
teo, Madrid 1990). Negli ultimi anni del secolo due autori italiani hanno pubblicato
due pregevoli opere, Ortensio da Spinetoli, Il Vangelo del Natale, e 7. Stramare, Van-
gelo dei Misteri della Vita Nascosta di Gesu. Il mondo italiano é ora ben rappresen-
tato in questo segmento della ricerca biblica.

L’opera di Stramare é composta da due parti: nella prima, piit breve (pp. 13-
40), troviamo le linee direttrici della nuova impostazione, distribuite in due capitoli:
“Matteo e Luca I-1I testimoni della predicazione apostolica” (pp. 13-28) e “‘Vange-
li dell’infanzia’? Vangelo e basta” (pp. 29-40). Nella seconda parte “I misteri della
vita nascosta di Cristo”, la piti sostanziosa (pp. 41-314), trovano posto i commenti ai
brani biblici. Tutto il capitolo primo di Matteo é posto sotto il ‘logo’: “L’incarnazio-
ne: “Di chi é figlio il Cristo?” (Mt 22,42)”. Segue quindi il commento delle pericopi
nella seguente scansione: “La genealogia di Gesu” (Mt 1,1-17; cf Le 3,23-38) (pp.
43-77); “La vocazione di Giuseppe” (Mt 1,18-25) (pp. 77-161); “La circoncisione e
I’imposizione del nome” (Lc 2,21) (pp. 163-178); “La presentazione al tempio” (Lc
2,22-50) (pp. 179-207); “L’adorazione dei Magi” (Mt 2,1-12) (pp. 209-264); “Dal-
I’Egitto ho chiamato mio figlio” (Mt 2,13-21) (pp. 265-298); “Sara chiamato Naza-
reno” (Mt 2,23) (pp. 299-314). L’epilogo chiude il lavoro (pp. 315-316) ed é seguito
dall’indice (pp. 317-320).

Alecune considerazioni si impongono dalla semplice lettura dell'indice. Matteo
1-2 & analizzato integralmente, mentre Luca solo in alcuni brani del secondo capitolo.
L’A. ne da la ragione: «Se ho concesso uno spazio maggiore a Matteo, pur non aven-
do trascurato Luca, cio é dipeso solamente dal desiderio di colmare la persistente
spiacevole lacuna circa la persona di san Giuseppe; sono state proprio la sua figura e
la sua missione ad aiutarmi a comprendere meglio i misteri della vita nascosta di Ge-
sit, dei quali egli & stato fedelissimo “minister” » (p. 316). Forse giova aggiungere che
[’A. é un religioso della Congregazione di S. Giuseppe, inolire direttore del Movimen-
to Giuseppino, e da anni impegnato ad approfondire la figura di questo santo.

Per quanto concerne la scelta metodologica, il lettore dell’indice ha capito che
I'A. fornisce fin dall’inizio una bussola di orientamento, partendo dalla predicazione
apostolica che presenta il mistero di Cristo. Quanto poi al titolo di “Vangeli dell’in-
fanzia”, la preferenza per un secco “Vangelo e basta” é gia una scelta di campo. A que-
sto punto occorre passare dallo sguardo sommario dell’indice al contenuto del libro.



320 RECENSIONI

L’opera di Stramare, ultima, come si é detto, in ordine cronologico, presenta
un aspetto di novita. Come atteggiamento di fondo si trova un grande credito dato al-
le pagine di Mt 1-2 e di Lc 1-2, non considerate come un blocco isolato, bensi come
parte viva di un tutto organico che diventa mistero accolto, compreso, celebrato:
«Fatti e parole sono intimamente congiunti in ordine al mistero in essi contenuto. Ne
segue che trasformare il fatto in parole, come avviene inevitabilmente dove si cerchi
il significato separandolo dal fatto, significa togliere al mistero un elemento costitu-
tivo del segno» (p. 267). Esiste quindi un legame profondo tra i fatti che sono avve-
nuti e le parole che li registrano. L’A. investe molta attenzione sul valore storico de-
gli avvenimenti, superando una tendenza che oggi si puo dire quasi generalizzata. Es-
sendo questa una mentalita parecchio diffusa, trovo la posizione di Stramare
innovativa, quasi “rivoluzionaria”, anche se ribadisce alcuni dati che la tradizione
ha sempre valorizzato.

Egli parte da considerazioni teologiche circa la storia della salvezza e il miste-
ro in essa contenuto. Sono idee che mette all’inizio per fondare il suo argomentare e
per guidare il lettore. C’é una visione complessiva dove si intrecciano storia e teolo-
gia, ragione e fede, letteratura e pastorale. Fatti, parole e mistero sono una trilogia
inscindibile, come si evince da questo passo su Mt 1,18-25: «Nella linea della Cost.
“Dei Verbum” (n. 21), secondo la quale “I’economia della rivelazione avviene attra-
verso fatti e parole intimamente connessi”, possiamo chiaramente distinguere nella
nostra pericope i fatti storici (la situazione riguardante la S. Famiglia prima e dopo
intervento angelico), le parole che li interpretano (la rivelazione angelica e il pro-
feta Isaia), e il “mistero in essi contenuto” (I’Incarnazione)» (p. 86). E questo un mo-
do per superare quel pernicioso iato che si verifica spesso tra gli studiosi, infossati in
una metodologia che, criptata come scientifica, risulta miope. L'esegeta non puo di-
menticare di fare il teologo, né sorvolare sul fatto di essere credente.

Siamo in presenza di una lettura complessiva del mistero di Cristo che, culmi-
nato nel mistero pasquale, ha il suo inizio nell’incarnazione: il Catechismo della
Chiesa Cattolica insiste nel dire che «tutta la vita di Cristo é Redenzione» (p. 312).
Non hanno consistenza le argomentazioni di coloro che vorrebbero questo materiale
sostanzialmente diverso dal resto del vangelo. Anche a livello letterario, oltre che teo-
logico, si puo dimostrare il contrario. Valga un esempio. L’A., sulla scia di studi sem-
pre piul frequenti, mostra il legame di Mt 2,23 con i successivi capitoli 3 e 4 (cfr. pp.
307-310).

C’¢ quindi un valore storico da attribuire ai Magi, alla stella, alla strage di Be-
tlemme, ecc. da leggere nel quadro complessivo della vita di Gesii. La fine e acuta
esegesi (per es. il dubbio di Giuseppe, pp. 135ss) si sposa con la teologia biblica (per
es. pp. 167ss per la circoncisione; pp. 310ss per Nazaret). Nasce una visione unitaria
e complessiva che lega i primi capitoli con tutto il Vangelo.

Qualche suggerimento e rilievo. L’opera é sprovvista di bibliografia e cio ren-
de poco agevole il lavoro del lettore che vuole documentarsi con le fonti. Anche un in-
dice analitico sarebbe un aiuto prezioso; le citazioni di autori, se disposte grafica-
mente “a bandiera”, faciliterebbero la distinzione tra il pensiero dell’A. e quello al-



TARCISIO STRAMARE 321

trui; la divisione in capitoli favorirebbe la consultazione e il rimando; I'abbreviazio-
ne op. cit., in sé corretta, & molto generica e obbliga talora a ritornare indietro per ri-
chiamare il titolo dell’opera: soprattutto in lavori ad ampio respiro, la citazione del-
le prime parole del titolo facilita la memoria e snellisce la lettura.

A livello di rilievi negativi, ritengo un impoverimento la mancanza di un com-
mento completo per Lc 1-2 come per Matteo, nonostante le dichiarazioni dell’A. (cf p.
316), tanto pin che il sottotitolo riporta “Mt e Lc I-1I”, non vero. Non é sempre os-
servato il metodo di citazione, probabile indizio che i materiali sono stati elaborati in
tempi diversi e non ben amalgamati. Alcuni esempi: lo stesso documento ¢ citato “Es.
ap. Redemptoris Custos™ alla nota 22 di p. 20, mentre é abbreviato “RC” alle note
332 e 338 delle pp. 145-146. R.E. Brown é citato a volte in inglese (n. 109 di p. 62), a
volte in italiano (n. 177 di p. 145), senza una plausibile ragione. Non si capisce per-
ché i passi biblici siano spesso citati in latino. Il greco, a volte é riportato in origina-
le, altre volte traslitterato (per es. pp. 175.177). 8t ha talora I'impressione di essere
davanti a dispense scolastiche, (per es. la p. 147, utile tavola sinottica ma senza una
parola di presentazione), in qualche caso poco aggiornate: si veda la bibliografia
della nota 340 di p. 148 che oscilla tra il 1953 e il 1967, oppure tutto il paragrafo con
bibliografia che non va oltre il 1969.

Non é qui il caso di elencare alcuni refusi di stampa. Sono note negative di ti-
po esterno, facilmente migliorabili, che poco incidono sul giudizio altamente positi-
vo. Mi sento molto in linea con l'impostazione e con il contenuto, anche se, su qual-
che dettaglio, si potrebbe discutere (per es., la nota 274 di p. 133). Sono riconoscen-
te a Stramare per il suo lavoro serio e meticoloso, con il quale ha riaperto una
miniera d’oro, da anni abbandonata con la motivazione che non c’era pin nulla da
estrarre. Egli ha scoperto un nuovo filone aurifero, valorizzando il passato e facen-
dogli passare sopra il soffio della novita teologica ed esegetica. Quindi non solo ese-
gesi, ma anche tanta teologia biblica, in una fruttuosa unita. Senza nulla togliere al
dato storico, ha aiutato a percepirlo nella sua unita che risponde al piano di Dio e al
mistero-di Cristo. E una linea che oggi si apre un varco, faticoso ma necessario, nel-
la ricerca biblica.

Cosi si conserva uno squisito sapore biblico, e T. Stramare ha agito come il
saggio scriba del Vangelo «simile a un padrone di casa che estrae dal suo tesoro co-
se nuove e cose antiche» (Mt 13,51).

Mauro Orsatti



David Berger

THOMAS
VON AQUIN

UND
DIE LITURGIE

EDITIONES
THOMISTICAE




RTLu V (2/2000), 323 323

David Berger, Thomas von Aquin und die Liturgie, Editio-
nes thomisticae, Koln 2000, pp. 121, DM 18.-.

L’autore di questo breve saggio é un giovane teologo tedesco, noto per la recen-
te pubblicazione di una magistrale tesi di dottorato su “Natura e grazia nella teologia si-
stematica e nella pedagogia religiosa” (nell’ ambito tedesco degli ultimi 150 anni, 1998).
Gia con la sua tesi si é dimostrato come buon allievo di Tommaso d’Aquino, pur non ap-
partenendo a nessuna scuola teologica particolare. Con il presente lavoro egli cerca di di-
mostrare che nell’Aquinate «si trovano tutti gli elementi per costruire una liturgica fonda-
mentale» (p. 109; cfr. 22s). Quest affermazione, a prima vista, puo sorprendere e si scon-
tra con ['opinione di O. H. Pesch secondo cui Tommaso avrebbe avuto poca sensibilita per
la liturgia (p. 10s). Ma I'autore difende bene il suo approccio, fondandosi anche su alcuni
articoli recenti (L.G. Walsh, 1974; A. Gonzalez Fuente, 1997). Dopo un capitolo generale
sull’ importanza di Tommaso d’Aquino (pp. 9-23), Berger delinea “la liturgia nella vita del
dottore angelico” (pp. 24-33). E interessante per la metodologia teologica quello riferito
alla “liturgia come auctoritas nella teologia dell’Aquinate” (pp. 34-43). L’autore rinvia
fra Ualtro ad un’affermazione secondo cui soltanto quelle verita di fede devono essere cre-
dute esplicitamente da tutti «de quibus Ecclesia festa facit» (De veritate g. 14 a. 11). Viene
guardato poi l'uso delle fonti liturgiche nella Summa theologiae.

Come aspetti centrali della liturgica tomista (pp. 52-108), Berger rileva dappri-
ma tre caratteristiche importanti (come Leitmotive): lo sguardo sull'insieme (chiamato,
con Lakebrink, “analettica”, un concetto formato come contrasto alla dialettica hegelia-
na) con la prospettiva della bellezza, il senso teocentrico del mistero (opposte all’antropo-
centrismo che vuol trovare gia tutio nel proprio interno) e un sano rispetto di fronte alla
tradizione. Poi viene messo in rilievo il legame fra antropologia e liturgia (I’'uomo come
unita fra anima e corpo, come “essere liturgico”). Il fondamento cristologico della litur-
gia viene illuminato con il concetto della strumentalita che parte dall’ Incarnazione e tro-
va il suo riflesso nell’efficacia sacramentale. L’autore sostiene (ma non prova) l’ipotesi
che “la deviazione dalla dottrina tomista dell’efficacia fisica dei sacramenti” sarebbe
“una delle radici principali” per |’antropocentrismo e la desacralizzazione della riforma
liturgica (p. 97). Sembra un po’ troppo scolastico e non coerente con la sacramentaria si-
stematica attuale presentare il carattere indelebile del Battesimo soltanto come potere
passivo (e non attivo, come la Cresima) (cfr. p. 107). L’autore potrebbe suscitare delle per-
plessita anche di fronte alla nostalgia per la liturgia vecchia e I’allegorismo medievale nel
numero dei segni di croce durante la celebrazione eucaristica (pp. 44-51). Sicuramente
egli ha ragione, pero, nel ribadire che ogni studioso di Tommaso deve tenere conto della
liturgia classica amata e vissuta dal “dottore angelico” e che la teologia sistematica del-
la liturgia trova nell’Aquinato una fonte permanente d’ispirazione, un ‘“‘homo omnium ho-
rarum” anche nel nuovo millennio (109-111). Il breve saggio potrebbe dare il coraggio di
Jfornire uno studio pitt ampio che, come pare, non esiste ancor.

Manfred Hauke






RTLu V (2/2000), 325-327 325

Epistolario “guanelliano” di Aurelio Bacciarini, a cura di
Alexandro Dieguez, vol. I (1906-1917) - vol. I1 (1917-1935),
Centro studi guanelliani, collana Fonti guanelliane, Nuove
Frontiere Editrice, Roma 1999-2000, pp. 245 (vol. I); pp.
379 (vol. II).

Non é certo per caso che il Centro studi guanelliani di Roma inaugura la colle-
zione Fonti guanelliane con due volumi dedicati all’epistolario di mons. Aurelio Bac-
ciarini (= EG). Il Servo di Dio ticinese appare infatti come il provvidenziale ed autore-
vole “perfezionatore” di cio che don Guanella aveva fondato. Nello sforzo di superare
[’ambito strettamente biografico e agiografico, ogni epistolario é sempre una miniera
eloquente e vivace di documenti: nel caso di mons. Bacciarini sono state raccolte dal-
lattento lavoro di ricerca di Alejandro Dieguez tutte le lettere riguardanti gli Istituti e
[’Opera di don Guanella. Il curatore tiene quindi a precisare che non si tratta dell epi-
stolario completo di Bacciarini ma piuttosto «di un saggio di cio che la sua presenza e
la sua attivita hanno significato nella storia della nascente opera guanelliana». 1l lavo-
ro da frutti importanti: attraverso Bacciarini e i suoi contatti si stagliano con una luce
nuova e significativa le vicende dell’Opera di don Guanella e delle due congregazioni
da lui fondate. Vista la quantita del materiale raccolto, é stato necessario dividere il la-
voro in due tomi: il primo raccoglie [’epistolario dal 1906 al 1917 (cioeé dall’entrata di
Bacciarini nella congregazione dei Servi della Carita fino alla sua nomina vescovile) e
il secondo dal 1917 al 1935, data della morte del Servo di Dio.

Nel primo volume sono raccolte 141 lettere scritte da Bacciarini e 6 a lui de-
stinate (Bacciarini evitava di conservare le lettere). L’epistolario ripercorre i primi
passi di Bacciarini attratto dall’opera guanelliana. Nel 1906 chiese al vescovo Peri-
Morosini il permesso di abbracciare la vita religiosa, il quale accetto purché Baccia-
rini restasse incardinato come sacerdote della diocesi di Lugano. Questo fatto appa-
rentemente marginale é tuttavia importante, poiché condizione necessaria per essere
nominato vescovo del Ticino era ed é l'incardinazione in diocesi: nel 1917 Bacciari-
ni potE quindi diventare vescovo. L’ingresso di Bacciarini nella congregazione fu sa-
lutata da don Guanella come una benedizione, il beato nel 1907 cosi confidava ad un
amico: «sono appena atto per abbozzare piuttosto che a perfezionare... La divina
Provvidenza mi ha inviato uno specchio di bonta e di prudenza e di attitudine nel dot-
to teologo sacerdote Aurelio Bacciairni il quale essendo ancor di buona eta, perfezio-
nera con me 1’opera dei due istituti»’. L’epistolario da un buon affresco di quei primi
anni, fino ad arrivare all’inizio del 1912 in cui Bacciarini vuole cambiare rotta. Al-
I’amico fraterno don Leonardo Mazzucchi confida «mi piange il cuore a pensare al di-
spiacere [di don Guanella] ma io devo guardare pit in alto»’ nel febbraio 1912 Bac-

' EG, vol. I, p.61, lettera di don Luigi Guanella a padre Claudio Benedetti, Roma 28.7.1917.
* Ivi, p.72, lettera di don Aurelio Bacciarni a don Leonardo Mazzucchi, Roma 12 febbraio 1912.



326 RECENSIONI

clarini in gran segreto entra nella Trappa alle Tre Fontane di Roma ed esce dalla
congregazione guanelliana. Il suo ardore mistico lo spinse a cercare nella vita con-
templativa del chiostro quel pozzo inestinguibile di cui la sua santa anima aveva
tanta sete. In molti gia in Ticino lo chiamavano “il frate”, vedendo non sempre di
buon occhio la sua tendenza contemplativa che spesso gli faceva dettare compor-
tamenti monacali. Le lettere raccolte testimoniano lo sconcerto di Guanella che si
adopera «finché 1’agnello sbrancato ritorni al suo benedetto ovile»’. Bacciarini re-
siste, e solo l'intervento di papa Benedetto XV lo toglie dalla Trappa: «mi parve di
esservi andato a cercare i miei comodi: la vita & austera, si, ma non presenta i lati
di sacrificio che presenta la vita della Provvidenza». Bacciarini aveva intuito che il
volere di Dio era ben altro: «il pensiero di essermi sottratto alla croce contribui pu-
re al mio povero ritorno»*. Il sacerdote ticinese ottenne un'udienza da Benedetto
XV: Bacciarini ne parla come un padre e si sente estremamente sollevato quando
il papa gli dice paternalmente: «lavorando per le anime voi lavorate per 1’anima
vostra»”. In questa luce, in questa dinamica di croce, Bacciarini ritornd nella sua
parrocchia in San Giuseppe al Trionfale, allora poverissimo quartiere di Roma.

Lettere molto importanti si riferiscono poi al periodo caratterizzato dalla morte
di don Guanella: Bacciarini é nominato superiore generale dei Servi della Carita e dal-
I'epistolario emerge il suo paziente lavoro nel “perfezionare” I'Opera, anche per sod-
disfare gli ambienti vaticani da cui era ancora attesa I'approvazione degli statuti.

Nel gennaio 1917 inizia un nuovo ed inaspettato capitolo della vita di Baccia-
rini: proprio mentre aveva trovato nella congregazione guanelliana il swo ambito di
santificazione, viene nominato amministratore apostolico del Ticino. Cosi Bacciarini
all’amico don Mazzucchi: «le do la notizia che paventavo e che mi torna amara come
la morte... Trovo conforto solo nel pensare che ¢ volonta di Dio». E dopo essere sta-
to in udienza da Benedetto XV, cosi scrisse al pontefice: «mi vedo piombato come in
un abisso; ma provo sicuro conforto nel levare lo sguardo a Vostra Santita come a Ge-
st Cristo stesso». Ancora una volta Aurelio deve rinnegare se stesso e seguire il Si-
gnore per nuove vie portando croci sempre piul pesanti.

[l secondo volume raccoglie le lettere dal gennaio 1917 fino al 1935. Bacciari-
ni diventato vescovo resto - per sua grande consolazione - superiore generale della
congregazione fino al 1924. Appena eletto vescovo inizio il Calvario della malattia,
che lo porto a chiedere la duplice rinuncia o alla diocesi o alla congregazione: Bac-
ciarini avrebbe voluto lasciare tutto e diventare direttore spirituale della Congrega-
zione: tuttavia dovette mantenere il suo posto. Lontano dall’Italia, occupatissimo da-
gli impegni in diocesi, provato dalla malattia, mons. Bacciarini segui comungque con
paterna ed ammirevole sollecitudine i Servi della Carita, per i quali continuava a nu-
trire un grande affetto.

Nei due volumi sono cosi tratteggiati gli stati d’animo, i pensieri, le speranze,

*EG, vol. I, p. 75, (Roma 18 febbraio 1912).
“Ivi, p.81, (Roma 26 febbraio 1912).
* Ivi, p.84, (Roma 4 marzo 1912).



AURELIO BOCCIARINI 327

le paure di un uomo di Dio. In tutto e sempre Bacciarini supero ogni prova sceglien-
do sempre la via della croce. Il suo messaggio ci appare attualissimo. E quest’episto-
lario contribuisce a restituirci un Bacciarini a volte anche scherzoso, vivace e quindi
profondamente umano.

Davide De Lorenzi



Finito di stampare
nel mese di giugno 2000
presso Ancora Arti Grafiche, Milano



Rivista Teologica
di Lugano

Edita tre volte I’anno (marzo, giugno, novembre)

Anno V 2000 numero 3

FACOLTA DI TEOLOGIA DI LUGANO

Via Nassa 66, CH-6900 Lugano
Tel. (+4191)-923 74 75 Fax (+4191) - 923 74 76



SOMMARIO

DI RORIATE . s e st e e ot e s 331

ARTICOLI

KARIN HELLER, La tdche du théologien comme puissance
de la parole: la contribution de Louis Bouyer

a la théologie de UINCATNALION ......ccooovviviimiciinisiiiiiiniiniiis 395
ENRICO A. COLOMBO, Kant e I’ ottimismo metafisico ..........c...ceeens 353
GAETANO FavARO, La fede nel Dio uni-trino

in dialogo col MORAO INAIL .........oococvceviiiiiiiciiiiies 373
RAFFAELE MELLACE, Johann Sebastian Bach (1685-1750)

Elementi di una teologia in MUSICA .........ccccveiveinnanesrensissiisiisianiaens 395

CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

SANDRO VITALINI, Vivere politicamente all’ascolto del Vangelo
LiNee PIOPOSITIVE. .......c.cuvuriameiiniairasssstsesicseisitsssa s s st 409

GI0RGIO CAMPANINL, Oltre la “guerra giusta”
La stagione del Concilio Vaticano I ...............ccooveviniinnennen 423

VITA DELLA FACOLTA

Luict MAFFEZZOLI, La teologia nel Canton Ticino:
un’opportunitd Culturale Per (UMl ... ........ccocvuvvninininciencicisiiisiniens 435

LiBERO GEROSA, Apertura dell’Anno accademico 2000-2001 ......... 439

ABELARDO LOBATO, Sentieri aperti verso il nuovo umanesimo ....... 441
RECENSIONI
P. SEQUERL, L’estro di Dio (di A. CHIAPPINI) ......cccooevnmrieniucrennsnincninss 463

DR RERICEVTITS b o o o s iy it st siabae s e 468



RTLu V (3/2000), 331-332 331

Editoriale

L’inizio dell’anno accademico 2000-2001 & stato foriero di grandi novita tanto
per la Facolta di Teologia di Lugano quanto, conseguentemente, per la “Rivista Teo-
logica di Lugano™. Il quadriennio concluso nell’agosto scorso ha visto come respon-
sabile di entrambe le istituzioni il filosofo domenicano spagnolo Abelardo Lobato Ca-
sado, ora sostituito, in ambedue le funzioni, da don Libero Gerosa, gia Rettore della
Facolta di Teologia di Paderborn.

Tra i tanti eventi significativi del rettorato appena terminato si pud ricordare la
redazione ed approvazione definitiva degli statuti e regolamenti interni della Facolta
ed un’apertura notevole di essa al dialogo con la cultura contemporanea, locale, euro-
pea e mondiale, che padre Lobato, da filosofo e grande tomista quale &, ha promosso
in varie forme e a vari livelli. La commossa ed intensa lezione di congedo che il prof.
Lobato ha tenuto in occasione dell’apertura del corrente anno accademico & testimo-
nianza fedele della sua azione culturale, dei suoi interessi scientifici e della sua pas-
sione, aperta al futuro, per ogni aspetto teoretico e pratico in grado di rendere [’essere
umano fedele a se stesso e alla sua fisionomia originaria.

Sotto la direzione di padre Lobato la “Rivista Teologica di Lugano” ha sensi-
bilmente intensificato la cadenza della sua pubblicazione (da semestrale a quadrime-
strale) e ha offerto spazio a contributi di contenuto pill articolato che in passato e ad
autrici ed autori di uno spettro culturale ed accademico pit ampio. L’inaugurazione
della sezione “contributi e discussioni”, che ospita saggi destinati anche ad un pubbli-
co di non specialisti delle discipline teologiche e filosofiche, e la decisione di pubbli-
care recensioni estese di libri reputati degni di considerazione hanno contribuito ad ar-
ricchire apprezzabilmente la RTLu. Gli scambi con altri periodici teologici, filosofici
€ umanistici in genere si sono sensibilmente accresciuti e il numero degli abbonati,
fatte salve alcune defezioni variamente motivate, si & mantenuto considerevole. Ri-
portando in questo numero il testo della sua lezione “d’addio”, anche Ia nostra rivista
intende unirsi a tutti coloro che hanno inteso ringraziare il prof. Lobato per quanto ha
pensato e realizzato a vantaggio di tutti coloro che hanno frequentato la Facola teolo-
gica luganese dall’autunno del 1996 all’estate di quest’anno.

La sezione “vita della Facolta”, ospita inoltre il saluto introduttivo alla lezione
del prof. Lobato, pronunciato dal prof. Gerosa e un articolo relativo alla giornata inau-



332 Rivista TeoLoaica bl Lugano

gurale del corrente anno accademico, redatto da uno dei giornalisti ticinesi pil attenti
alle attivita della nostra istituzione, Luigi Maffezzoli.

Questa parte cosi vasta dedicata agli eventi ad intra non mette certo in secondo
piano le sezioni pit qualificanti per la RTLu e gli articoli presenti in esse. Il saggio di
Karin Heller centrato sull’apporto di Louis Bouyer alla teologia dell’incarnazione
tratteggia con efficacia e profondita, il compito dei teologi quali mediatori di una cul-
tura che aiuti gli esseri umani a vivere un’esistenza fatta di comunicazione autentica e
comprensione adulta e responsabile con Dio e con i propri simili.

Enrico A. Colombo tratteggia, con 1’acutezza e la precisione a lui proprie, alcu-
ni momenti del pensiero giovanile kantiano che appaiono del tutto fondamentali per
comprendere la nascita del criticismo, uno degli aspetti piu significativi dell’apporto
del filosofo tedesco alla storia del pensiero umano.

Gaetano Favaro, dal suo osservatorio di teologo esperto di religioni orientali, offre
una lettura attenta e stimolante della concezione trinitaria del Dio cristiano a confronto
con la fisionomia della divinita nel mondo induista, senza oltranzismi di alcun genere. I
suo saggio intende delineare piste di dialogo autentiche per favorire la conoscenza e
comprensione tra mondi evidentemente diversi, ma resi via via pill contigui dalle migra-
zioni di popoli dell’odierna societa multietnica. L’ articolo successivo, scritto da Raffae-
le Mellace, musicologo, esperto di storia della musica europea settecentesca, va visto an-
zitutto come un’ulteriore apertura della “Rivista Teologica di Lugano™ agli ambiti del sa-
pere che possano fornire elementi utili alla rielaborazione e diffusione dei tesori
inestimabili della cultura d’ispirazione cristiana. Essi hanno dato e possono dare molto
alla crescita personale e collettiva dell’umanita, anzitutto a partire dal rapporto con la ri-
flessione teologica e i suoi aspetti pil rilevanti: il contributo di Mellace lo dimostra.

La sezione “contributi e discussioni” ospita due articoli di grande interesse e
spessore, adatti anche al lettore teologicamente o filosoficamente meno dotato e for-
mato. Sandro Vitalini, gia ordinario di teologia dogmatica all’universita di Fribourg,
propone, con la vivacita espressiva a lui abituale, una lettura della rivelazione biblica
e segnatamente del Nuovo Testamento che offra all’uomo euro-occidentale contem-
poraneo piste di studio, di ricerca e di azione in linea con la sua essenziale vocazione
sociale e politica. Giorgio Campanini presenta lo sviluppo della riflessione magiste-
riale sulla nozione di “guerra giusta” dal Concilio Vaticano II ai giorni nostri, facen-
do emergere, dall’alto delle sue competenze sociologiche e teologiche, I’'evoluzione
del concetto in rapporto con la politica internazionale degli ultimi decenni e con le esi-
genze perennemente prospettate dai valori evangelici.

Come si puo notare, anche in questo momento di transizione interna, la “Rivista
Teologica di Lugano”, grazie anzitutto al realismo del suo nuovo direttore, don Libero
Gerosa e al contributo dei docenti della Facolta e di altri esponenti del mondo accade-
mico internazionale puo garantire alle sue lettrici e ai suoi lettori molti elementi di ri-
flessione ed approfondimento scientifico-culturale di notevole interesse e rilievo. Il fu-
turo del nostro periodico, anche attraverso i mutamenti che saranno introdotti a partire
dal 2001, mirera a continuare nella linea di sviluppo e crescita in relazione e dialogo
con la cultura del nostro tempo.



n LA TEOLOGIA 5
& DAL XV AL XVII SECOLO ;?
&| METODI E PROSPETTIVE

:J A CURA DI

INOS BIFFI E COSTANTE MARABELLI

Q
=
@)
Q
m
WD
>
2w
> =
=
= i
<
A w
<2
0O ~
8 83l
—t
(SH)
= O
=
< X
=
[111]
Edizioni Universitarie
%_ﬁ
QI
3t IST FTL / Jaca Boo
A%

Sono raccolti in volume gli atti del colloquio internazionale del 1999 promos-
So per inaugurare ['Istituto di Storia della Teologia di Lugano. A differenza
dei testi pubblicati in RTLu 2/2000 questa edizione presenta tutti i contributi
tradotti in lingua italiana.



RESPONSABILITA
DELLA GIOIA

Vivere il vangelo secondo Luca

Prefazione di Gustavo Gutiérrez

Questo saggio di esegesi e teologia biblica, tenta di esplicitare, come molti al-
tri del suo autore, uno stretto collegamento tra la ricerca scientifica e la vita
quotidiana di tutti coloro che, cercando di pensare con intelligenza e passio-
ne la loro esistenza, desiderano acquisire un’umanita sempre pii ricca per sé
e per gli altri.



RTLu V (3/2000), 335-349 335

La tache du théologien

comme puissance de la parole;
la contribution de Louis Bouyer
a la théologie de I’incarnation

Karin Heller
Faculté de Théologie (Lugano)

Parmi les théologiens du XX*™ siécle, Louis Bouyer occupe une position tout &
fait particuliere. Cette position n’est pas facile a déterminer, car 1’activité et les publi-
cations de Louis Bouyer résultent d’une rare conjonction entre les aptitudes person-
nelles et une situation religieuse peu commune en France. La position singuliére de
Louis Bouyer dans le contexte frangais d’avant et apres Vatican I1, donne a son oeuvre
théologique une grande originalité. Elle permet de reconnaitre en Louis Bouyer un
théologien qui a préparé la voie pour une théologie de la Parole dans le monde
contemporain. Comment en sommes-nous venue 2 cette conclusion? En quoi Louis
Bouyer peut-il nous indiquer la voie d’une recherche théologique dans un monde mar-
qué actuellement 2 la fois par un rejet des confessions religieuses traditionnelles et un
intérét croissant pour “le religieux”?

Nous tenterons de répondre a ces questions en conduisant notre réflexion en
trois temps. Dans une premigre partie, nous nous proposons de situer Louis Bouyer



336 ARTICOLI

dans le contexte francais. Nous verrons comment son passage du protestantisme a
I'Eglise catholique s’enracine dans la découverte de 1'Eglise constituée par la Parole
de Dieu. Puis, dans une deuxiéme partie, nous aborderons la question de la polé-
mique théologique comme un lieu expérimental des rapports entre les significations
et les hommes. Ceci nous permettra de saisir la Parole comme créatrice d’intelligen-
ce et de liberté humaines, et origine d’une humanité nouvelle. Enfin, dans une troi-
sieéme partie, nous évoquerons, a partir de I’oeuvre de Louis Bouyer, le probléme de
I’amour comme question essentielle a une théologie de la Parole. L’&tre humain
peut-il découvrir un Dieu qui est agape dans 1’unité de trois personnes distinctes, et
répondre a 1’appel qui lui est adressé d’entrer dans une vie d’authentique agapé avec
Dieu et avec ses semblables, sans poser la question des significations de 1’existence
des sexes?

1. DU PROTESTANTISME A L’EGLISE OU LA DECOUVERTE DE LA DUREE

Louis Bouyer est né le 10 février 1913 & Paris au sein d’une famille protestan-
te. Il poursuit des études de théologie protestante a Paris et a Strasbourg et obtient par
ailleurs une licence de lettres modernes a la Sorbonne. En 1936, il est ordonné pasteur.
Apres avoir exercé un ministére d’aumonier et de pasteur a Strasbourg, il demande, en
décembre 1939, 4 étre recu dans 1'Eglise catholique. Deux années plus tard, il entre au
noviciat de I’Oratoire de Saint Philippe Néri. Ordonné prétre en 1944, Louis Bouyer
enseigne comme professeur d’histoire de la spiritualité a I’ Institut Catholique de Pa-
ris. Apreés sa démission en 1962, il devient visiting professor dans des universités
américaines. Au moment du Concile Vatican II, Paul VI le fait venir & Rome en tant
qu’expert. Par la suite, Louis Bouyer est consulteur du Conseil pour I’application de
la réforme liturgique et consulteur du Secrétariat pour I'Unité des chrétiens, ainsi que
membre de la Commission Internationale de Théologie. Il vit actuellement retiré chez
les Petites Soeurs des Pauvres, avenue de Breteuil 4 Paris.

Ces quelques notes biographiques laissent deviner un destin peu commun.
Celui-ci a été marqué, selon les propres paroles de Louis Bouyer, par I’influence
énorme de Newman'. Par 1a il ne faut pas simplement entendre les écrits et la pen-
sée de Newman, mais bien sa vie remplie de débats solitaires, de contradictions et
de lenteurs. Commentant les derniéres pages du Journal de Newman, que Louis
Bouyer désigne comme “une longue plainte”, le disciple dit de son maitre: «impi-
toyablement lucide a 1’égard de lui-méme, au dernier jour comme & toutes les
époques de sa vie, il savait bien que ce n’était pas sur lui qu’il s’était plaint, mais sur
I’oeuvre de Dieu contrariée en dépit de lui»*. Ce commentaire sur Newman ne tra-
duit pas un état d’ame, mais exprime I’action de Dieu qui agit dans la faiblesse des

"' Cf. Le métier du théologien, Ed. France-Empire, Paris 1979, p. 15.
2 Newman, Ed. du Cerf, Paris 1952, p. 481.



KARIN HELLER 337

hommes; cette faiblesse a pu contrarier 1’oeuvre de Dieu au sein méme des efforts
accomplis par Newman.

Ces mémes efforts, Louis Bouyer les a poursuivis tout au long de son existence
de professeur, de religieux, de prétre et d’homme. Newman lui a appris «qu’il est im-
possible de chercher la vérité chrétienne sans chercher une vérité pleinement incarnée
dans toute I’expérience humaine»’. Ce principe a conduit Louis Bouyer 2 la lente éla-
boration d’une oeuvre théologique considérable, qui intégre les connaissances de do-
maines variés, comme le mythe, 1'Ecriture Sainte, la théologie dogmatique, les Péres
de I’Eglise, la liturgie, I architecture, la mystique, la spiritualité, 1’histoire, la philoso-
phie. Son oeuvre comprend une cinquantaine de livres et une centaine d’articles’, El-
le égale en volume certainement celle de Hans Urs von Balthasar.

L’oeuvre de Louis Bouyer a marqué, sans doute, nombre de ses contemporains.
En France, a I'heure actuelle, il y a une demande constante de ses ouvrages dont beau-
coup sont épuisés. En milieu universitaire par contre, I’oeuvre de Louis Bouyer
semble boudée’. Cette réalité traduit bien la situation souvent contradictoire du théo-
logien frangais. Louis Bouyer en a une vive conscience lui-méme lorsqu’il écrit enco-
re dans une lettre qu’il nous a adressée le 19 septembre 1992: «Avant le Concile,
J étais moi-méme généralement considéré par les théologiens respectés comme un
protestant mal lavé, combiné de modernisme... aujourd’hui je le serais plutdt (souvent
par les mémes!) comme un intégriste fossilex.

1.1. La découverte de L’Eglise constituée par la Parole de Dieun

Lorsqu’on parcourt les oeuvres de nombreux théologiens catholiques, il faut re-
connaitre qu'il y a une difficulté 2 manier I"'immense durée du mystére révélé depuis
la création du monde jusqu’a la descente de la Jérusalem céleste. Ceci suppose de la
Gentse a I’ Apocalypse des lectures transversales qui saisissent comment Dieu parle
et réalise d’age en 4ge I’oeuvre de création et de salut. Seule une lente cohabitation
avec I’Ecriture Sainte peut donner une aptitude a ce discours. C’est bien  ce type de
lecture que Louis Bouyer s’est exercé tout au long de sa vie. Par sa découverte de I’ ac-
tion de Dieu qui crée et maintient son peuple dans I’histoire, Louis Bouyer rencontre
la réalité de I’Eglise. L’identité de I’Eglise lui apparait d’autant plus nette qu’elle est
inséparable de la Parole de Dieu. Cette parole la constitue, la rassemble, la guide, la
fait vivre et marcher vers la vie étape par étape.

Par sa conversion, Louis Bouyer n’a donc pas tourné le dos au protestantisme.
Louis Bouyer n’a jamais perdu de vue «les églises protestantes»®. De 1954 2 1988,

* Cf. Newman, p. 481.

* Cf. la bibliographie de Louis Bouyer citée in K. HELLER, Ton Créateur est ton Epoux, ton Ré-
dempteur. Contribution & la Théologie de I'Alliance partir des écrits du R.P.Louis Bouyer, de |’Oratoire,
Téqui, Paris 1996. pp. 431-443.

* Cf. & ce sujet, Les courants de la théologie frangaise depuis Vatican II. Bulletin du Secrétariat de
la Conférence des Evéques de France, No 3-4 (Février 1992). Ce document établi par le P. Joseph Doré ne
fait aucune référence a Louis Bouyer.

* Cf. Le métier du théologien, pp. 11-21 et Du protestantisme i | "Eglise, Bd. du Cerf, Paris 1954, p-244.



338 ARTICOLI

¢’est-a-dire depuis Du protestantisme a I’ Eglise jusqu’a Gnésis, le théologien francais
est toujours dans le débat de Luther et de Calvin avec Rome. Il découvre les adhésions
et les rejets qui demeurent jusqu’a nos jours entre le “corps” protestant et le “corps”
catholique. Lui, qui a vécu le protestantisme de 1’intérieur, il peut donner ce témoi-
gnage: le protestantisme vaut comme un “mouvement spirituel” qui n’arrive pas a cla-
rifier la quéte de son radicalisme. Le protestantisme existe pour une part importante
en opposition au catholicisme. Quant au catholicisme, il a pour lui la durée et la conti-
nuité avec ’origine; il a ses propres difficultés, mais Louis Bouyer ne fait pas de ces
difficultés, le centre de son discours théologique.

Pour Louis Bouyer, la Réforme et les cing si¢cles qui nous en séparent, consti-
tuent une période elle-méme située a I’intérieur d’une durée. La durée, c’est le temps
ol Dieu constitue I’Eglise céleste. Dieu était, est et sera présent  toutes les époques
du temps. La période de la Réforme que Louis Bouyer découvre proche de la notre,
c’est la crise spirituelle, 1’espérance d’une spiritualité radicale, ’existence rude de
I’Eglise. Grice 2 la présence de Dieu, éternel Créateur et Sauveur, toute période re-
¢oit sa constitution de ce qui la préceéde. Hors de cette présence du Créateur et de
I’étre, sa créature, il n’y a pas d’histoire, il n’y a pas de vie. Aussi, la réforme et la ré-
action tridentine renvoient-elles toujours Louis Bouyer a 1’age antérieur a la rupture
des 14e et 15e siecles’. Cet dge est toujours actif au temps de la rupture, et méme, tout
au long de la rupture jusqu’a aujourd’hui. La question catholiques-protestants n’est
pas classée, absorbée par une gigantesque routine. Elle est aussi actuelle qu’il y a
cing cents ans.

La découverte de ce poids toujours actuel du passé n’est pas étrangére a une
autre influence qui s’est exercée sur Louis Bouyer. Il s agit de celle d’Oscar Cullman
a I’époque ol Louis Bouyer poursuivait ses études i la Faculté de théologie protes-
tante de Strasbourg. Gréce aux cours de Cullman, se manifeste a2 Louis Bouyer «I’en-
racinement dans le Nouveau Testament de la structure essentiellement sacramentel-
le de I’Eglise traditionnelle et I'impossibilité de séparer une étude en profondeur des
objets dont traite le Nouveau Testament de toute la tradition théologique, spéciale-
ment la tradition des Peres»®. Pour Louis Bouyer, “la Parole” est donc rattachée aux
origines du monde; elle continue en permanence a constituer des populations: na-
tions, Abraham et sa descendance, le peuple d’Israél et le peuple de Dieu, 1'Eglise,
comme encore a achever, et I’assemblée liturgique. Les contacts personnels avec les
Péres bénédictins de Saint-Wandrille permettent & Louis Bouyer «de vérifier que I'E-
glise du Nouveau Testament et des Péres subsistait aujourd’hui dans I’Eglise catho-
lique»’.

’ Cf. a ce sujet la these de licence de théologie protestante de Louis Bouyer publiée sous le titre
L’Incarnation et I’Eglise Corps du Christ dans la théologie de Saint Athanase, Cerf, Paris 1943.

¥ Le métier du théologien, p. 18.

? Ibidem, p. 22.



KARIN HELLER 339

1.2. Parole de Dieu et parole humaine: forces régénératrices de I’Eglise

Louis Bouyer n’a pas une vie personnelle et une activité théologique mainte-
nues a distance d’une de 1’autre. Dans toute son oeuvre, cet enracinement dans le
mystere, et plus particulierement dans le “mystere révélé” sera essentiel. Ses évolu-
tions spirituelles et intellectuelles se sont traduites dans des actes comportant une si-
gnification publique. 11 est difficile de comprendre ses écrits, éblouissants fréquem-
ment ou discutables, sans découvrir qu’ils engagent des hommes dans le monde. Le
théologien frangais opére un va-et-vient permanent entre 1'Ecriture, la vie de I'Egli-
se et la vie des hommes; ainsi, il tente de comprendre comment I’humanité se com-
porte en présence de cette Parole de Dieu. La question sans cesse posée est celle des
fractures, des divergences, des réticences, mais aussi de la communauté et de la com-
munion, qui se traduisent dans les relations des hommes entre eux et dans celles des
hommes avec Dieu.

Cette situation engendre, chez Louis Bouyer, une prise de conscience claire et
vigoureuse de I’interaction dans le débat ouvert ou latent. A ce débat, le théologien
francais a contribué d’une maniere trés active. En 1954, Louis Bouyer rappelle que
dans le protestantisme survit toujours la force inspiratrice et le caractére “exemplaire”
de la position et de I'action des réformateurs; ceux-ci ne sont pas des «saints», mais
des chrétiens qui ont réagi dans une situation «représentative au plus haut point d’une
impasse dans laquelle le rétrécissement général de la spiritualité allait buter»'® Depuis
cette époque, tout renouveau protestant puise sa force dans cette protestation. Dés son
origine, et a I'intérieur de lui-méme, le protestantisme a entretenu des polémiques
d’une apreté aussi vive qu’avec les catholiques. Sans doute, ce débat a-t-il été dominé
par la revendication d’un absolu, celui de la liberté radicale de la conscience person-
nelle. Il est probable que le sens intense de cette liberté de la conscience a permis au
protestantisme d’échapper a des tentatives totalitaires. Ainsi, le débat, la circulation
de la parole libre, apparait dans le protestantisme comme une forme permanente, 1é-
gitime et fréquemment régénératrice de la vie communautaire'’.

Devenu prétre catholique, Louis Bouyer continue  partager le débat et 1’an-
goisse de la pré-réforme, et il s’efforce de comprendre comment on a pu en arriver non
pas tant a la rupture, qu’a une négativité extrémiste et sauvage. Dans 1’évolution trés
complexe que vit I'Eglise catholique avant et aprés Vatican II, Louis Bouyer conduit
a sa maniére sa protestation. Ceci a conduit certains a reconnaitre en Louis Bouyer
avant tout un polémiste'”. Quant & nous, nous réfutons cette vision de maniére catégo-
rique. Ceci pour deux raisons. Premiérement: I’ampleur permanente des recherches de
Louis Bouyer avec leur caractére éminemment positif. Deuxiémement: la compré-

“ Du protestanitisme a I'Eglise, p. 10. Voir aussi dans Newman la méme analyse au sein de I’ An-
glicanisme (pp. 203-309).

"' Cf. Du protestantisme a I'Eglise, p. 15.

" Citons, 2 titre d’exemple, H. HOLSTEIN, in RSR 59 (1970), 147-148 et B. SEsBouE, in RSR
63(1974), 524-529.



340 ARTICOLI

hension que Louis Bouyer a du savoir humain. Celui-ci nait dans la rencontre et 1’af-
frontement de projets culturels, politiques et religieux.

De son appartenance au protestantisme, Louis Bouyer a tiré et gardé une liber-
té de parole incontestable. Sa sortie du protestantisme et son entrée dans 1I’Eglise ca-
tholique I’ont certainement mis @ part au sein méme de I'Eglise catholique, et I'ont en
quelque sorte protégé. Beaucoup de ses dires ne seraient probablement pas passés
aussi aisément, s’il était né catholique. Pour nombre de théologiens francais, Louis
Bouyer est demeuré inclassable dans leurs catégories usuelles. Ce qui le sépare de
beaucoup de ses compatriotes, ce sont essentiellement deux choses: Louis Bouyer a ti-
ré trop d’enseignements sur I’Eglise catholique dans les églises protestantes; puis, il a
reconnu dans 1’Eglise catholique elle-méme une réalité trop essentielle pour que ses
compatriotes s’y retrouvent aussitdt et sans travail. La fagon nouvelle dont Louis
Bouyer aborde des questions anciennes, son anthropologie, sa connaissance de 1’Ecri-
ture, sa méthodologie, lui permettent de parler des difficultés catholiques francaises
sans €tre conduit mécaniquement aux carrefours obligés dans un status questionis de-
venu classique depuis bien longtemps.

Pour Louis Bouyer, la vie conserve la primauté sur la spéculation. La vie n’est
pas uniquement ou principalement discours; elle est inséparablement parole et acte.
Ce qui fait |’ originalité de I’oeuvre théologique de Louis Bouyer est de situer la vie en
attente ou en retrait par rapport a la Parole de Dieu qui la crée et la sauve. Dans cette
position, I’homme parle ou ne parle pas en communion de grace avec la Parole de
Dieu, et rien ne peut remplacer cette communion quand il s’agit de parler de Dieu, car
«Dieu seul parle bien de Dieu». Ce propos de Louis Bouyer rappelle la source de la-
quelle dépend toute théologie authentique qui veut éviter «I’ivresse verbale» en par-
lant de Dieu. Le théologien doit écouter et connaitre la «sagesse de Dieu». Et 4 cette
audition il faut joindre «la prise en compte de notre association par la grice a la vie
méme de Dieu et de Dieu Trinité»".

Si magistrale soit la fagon dont Louis Bouyer montre la cohérence entre Paro-
le, Peuple de Dieu, Magistere, vie liturgique et vie de grace, elle a pourtant rencontré
des oppositions et des incompréhensions. Celles-ci venaient de la part de personnes
mémes éminentes et inattendues, du fait qu’elles voulaient maintenir tout cela  dis-
tance. Ainsi, Louis Bouyer a connu des heurts avec le futur Cardinal Daniélou. Il est
allé jusqu’a la rupture avec le “Centre de Pastorale Liturgique” et avec Jacques Mari-
tain**. En particulier, le lien entre étude de I"Ecriture et liturgie n’a pas été accepté. Ce-
ci pour raisons de commodité, ou par une impuissance a saisir ce qu’est la Parole qui
rassemble le peuple de Dieu, le rend dans I’Esprit acteur de louange et pour le monde
témoin de I'Evangile de Vie. Depuis, la lettre apostolique du Pape Jean-Paul II La
Sainte Liturgie rend a la fois compte tant des oppositions et des incompréhensions
qu’a pu rencontrer la réforme liturgique que des justesses de vue de Louis Bouyer.

" Cf. Le métier du théologien, p. 189.
" Cf. ibidem, pp. 53-54.128sv.



KARIN HELLER 341

2. LA POLEMIQUE, UN LIEU EXPERIMENTAL DES RAPPORTS
ENTRE LES SIGNIFICATIONS ET LES HOMMES

Louis Bouyer est entré dans 1'Eglise catholique de France a une époque de polé-
miques passionnées. L’Eglise catholique de France du 20&me siécle discute dprement
avec le protestantisme, la Philosophie des Lumicres et les courants modernes comme
la science, 1’athéisme, les idéologies politiques, les courants sociaux divers consécutifs
a la Révolution francaise, 1’Etat, la laicité. A ces débats avec ceux du dehors s’ajoutent
les controverses conduites entre tendances, voire factions catholiques. Les catholiques
se reprochent réciproquement leurs complicités, leurs trahisons, avec les courants ex-
térieurs a I’Eglise. A la longue apparaissent des identifications de divers Credo et des
idéologies politiques dites de droite et de gauche. 11 arrive que les catholiques et des
agnostiques de la méme obédience politique s’entendent ensemble aisément, alors que
des catholiques appartenant a des partis politiques opposés se détestent de maniere ou-
verte et s’averent incapables de persévérer dans le moindre dialogue.

2.1. Les débats comme guerres de positions, et leurs effets

Aujourd’hui en France, ces situations demeurent. Elles sont rendues complexes
par les débats  'intérieur méme de I'Eglise; ceux-ci portent sur les moyens contra-
ceptifs, la revendication du mariage avec des personnes du méme sexe, |’admission
des divorcés-remariés aux sacrements de 1'Eglise, le célibat des prétres et le sacerdo-
ce des femmes. Toutes ces questions touchant 2 la structure sacramentelle de I’Eglise
et a la vie morale, révelent un caractére inséparable des idées et des camps. Les enjeux
de la polémique sont souvent ramenés au niveau d’arguments de partis politiques dans
leurs campagnes électorales. Faute d’études religieuses et théologiques pour exprimer
tant bien que mal ce que vise la foi, les débats manquent d’altitude. Déja dans la pé-
riode entre 1945-1950, bien des catholiques francais commencent & ne plus percevoir
ce que Louis Bouyer déclare dans Le Métier du théologien: «Une premiére chose dont
il faut bien étre conscient, c’est que 1'Eglise n’est pas une société formée par des
hommes qui la composent. Il peut paraitre étrange de dire cela. Mais la foi en 1'Egli-
se une, sainte, catholique et apostolique dépend entiérement de cela»".

Derriere des prises de position, on pourrait dire doctrinales, agit, dans beau-
coup de cas, une option politique ou le choix d'une église et le choix d'une société
sont trés mal distingués I'un de ’autre. Ce qui n’est jamais nettement posé au départ,
c’est que 1'Eglise vise la Résurrection dans le Christ et que la société prétend régir
seule les affaires de ce monde. Les débats sur ’exégése, la théologie, la liturgie, la spi-
ritualité, la vie morale, sont tous affectés par diverses conceptions globales du monde
et de I’Eglise. Ces conceptions disent mal les enjeux de la société, de la culture et de
I’Eglise, car tout est débattu dans le cadre limité de la situation de tel fid2le ou de tel
prétre, d’une institution, d’une paroisse, d’un mouvement, d’un pays, d’une prévision

“ Cf. Le métier du théologien, p. 131.



342 ARTICOLI

statistique. De plus, chez de nombreux catholiques, il y a un secret balancement entre
[ ’Eg!ise une et un monisme des mots, des recherches, des opinions exclusives de tou-
te autre.

Quant & Louis Bouyer, il est entierement acquis a la conviction d’une vérité cer-
taine. Celle-ci n’est accessible que moyennant un travail ardu, des vérifications répé-
tées et une longue maturation spirituelle que Dieu fait lentement rechercher et assimi-
ler par les hommes. Par son initiation aux débats patristiques, Louis Bouyer parait
avoir a I’endroit de la polémique une attitude moins crispée que se contemporains. En
présence des outrances verbales, il ne se départit jamais d’une relative ironie. Mais il
posseéde par-dessus tout une lucidité qui lui permet de ne pas se laisser enfermer dans
le va-et-vient indéfini de la polémique. Il y parvient par un recours a 1’en-dehors du
débat, aux références a d’autres époques, a d’autres univers religieux et culturels. 11
fait appel a I’étude des mythes, aux recherches philosophiques, aux sciences hu-
maines et surtout aux enquétes et aux réflexions dans les trois formations chrétiennes:
Orient, catholicisme occidental, protestantisme, et pour les mémes besoins a la patris-
tique toujours vivante. Cette vaste information constitue pour sa réflexion théologique
une dynamique jamais épuisée.

Les camps engagés dans la polémique restent dominés par des opportunismes
pour faire tort a I’adversaire; ils sont souvent enfermés chacun dans 1’effort de tenir sa
position. En effet, plus la polémique se développe, plus elle a tendance a voiler les rai-
sons de s’entendre par peur d’étre dévoré, de perdre le drapeau autour duquel se re-
groupe le camp. Dans la crainte de perdre du terrain, une dérive séculaire a largement
fait son chemin. Pour éviter la confrontation et la vérification dans un retour au réel,
le discours philosophique et théologique s’est réfugié souvent dans I’abstraction, dans
I’interprétation sur |’interprétation, dans la théorie sur la théorie. Il s’ensuit une com-
munauté d’origine de 1’athéisme et d’un discours humain qui se grise en surenchéres
sur I’inaccessibilité de Dieu. L’affirmation de la réalité de Dieu est cherchée dans des
cadres qui avaient été congus précisément pour éviter toute rencontre possible de la
réalité de Dieu avec la réalité de 1’homme'.

Louis Bouyer rencontre cette situation dans un des aboutissements du radica-
lisme protestant. Dans 1’oeuvre de Karl Barth, le théologien frangais va découvrir un
exces de la parole humaine qui en vient & magnifier I”Ecriture en la renvoyant 4 Dieu.
Dieu parle si haut, qu’il n’y a plus d’humanité destinatrice. Selon Louis Bouyer, le
Dieu tout-puissant de Karl Barth «sera condamné a priori & ne jamais poser d’action
qui ne soit tout enclose en lui-méme; a son créateur il sera interdit de rien créer, a son
Sauveur de rien sauver en dehors de soi»". Or, lorsque la Parole créatrice de Dieu
dans sa divine puissance n’ouvre pas 4 I’homme une parole sur Dieu et sur I’homme,
I’homme en vient a un verbalisme dérisoire, 4 1" «ivresse dialectique avec laquelle on
peut reprendre et raffiner la prédication d’une grice qui sauve sans changer en rien le

'* Cf. Du protestantisme a ['Eglise, p. 240.
" Ibidem.



KARIN HELLER 343

pécheur», a «une foi qui ne veut dépendre de rien d’autre qu’elle-méme», a «un Dieu
qui ne peut étre reconnu comme créateur que dans 1’anéantissement de sa créature», a
«une Parole divine dont 1’autorité n’est souveraine qu’en étant ineffable ...»".

2.2. La Parole créatrice des intelligences et des libertés humaines,
origine d’une humanité nouvelle

Cette dérive se révéle incompatible avec 1’Ecriture. Celle-ci montre en effet
sans cesse la Parole de Dieu en référence a son action pour manifester a I’homme sa
vérité: «souvenez-vous des choses passées depuis longtemps, car je suis Dieu, il n’y
en a pas d’autre, Dieu, et personne n’est semblable & moi. Ce que j’ai dit, je 'exécu-
te, mon dessein je 1’accomplis» (Is 46,9-10). La réflexion théologique de Louis
Bouyer nait toujours de sa conscience d une unité entre Dieu créateur et sauveur de la
créature et cette créature elle-méme. Par sa Parole créatrice, Dieu lui-méme ouvre a
I’homme la possibilité d’une parole sur Dieu et sur I’homme. «La Parole de Dieu est
parole justement parce que Dieu emploie des mots humains et, avant méme les mots
et au-dela d’eux, dirais-je, les grands symboles fondamentaux de notre relation au
monde et, dans cette relation au monde, de la relation dans laquelle le monde est en-
gagé avec Celui qui est sa source»'.

Cette position de Louis Bouyer permet de sortir d’une vision théologique ou
Dieu est tout et I”humanité rien, ol I'Eglise qui enseigne a tout, et I'Eglise enseignée
n’a rien et doit juste écouter et obéir. Dans la pensée théologique de Louis Bouyer, il
n’y a pas un mouvement unilatéral de Dieu vers I’homme, du Christ vers I’Eglise, de
I’Eglise dans son principe actif vers son principe passif. Mais il y a une réciprocité qui
vise une communion de personnes et une communauté de biens entre Dieu et les
hommes et les hommes entre eux. Avec sa légitimité créatrice, la Parole divine touche
a ce que ’homme a de plus sacré, de plus socialement intime, de plus fondamentale-
ment religieux. Cela, elle le fait non pas en planant, ni en réprimant avec violence,
mais en accompagnant ’homme dans les dynamismes ot elle 1’a créé pour qu’il soit
lui-méme, et se dispose & envisager une transcendance de la vie éternelle.

Une recherche sur les écrits bibliques le démontre: les théologiens d’Israél
n’ont pas systématiquement rejeté les représentations religieuses de la culture am-
biante. L.’arbre de vie, I’arbre de la connaissance du bonheur et du malheur, le serpent
du jardin d’Eden, le serpent de bronze de Moise, réplique du dieu guérisseur, et, au ni-
veau du rite, la circoncision, les pactes sacrés d’alliance, les sacrifices d’animaux, les
repas sacrés, etc., apparaissent a I’intérieur de la création, oeuvre de Dieu, et dans les
mythes des pays voisins. En maintenant tous ces éléments pratiques, les théologiens
d’Israél ont reconnu leur valeur originelle dans I’ordre de la création et de la révéla-
tion. Ils ont découvert et maintenu ce qui est en eux sens authentique, en écoutant ce
que Dieu en dit dans la parole qu’il adresse a Isragl.

" Du protestantisme a I’Eglise, p. 189.
** Le métier du théologien, p. 92.



344 ARTICOLI

Nous nous trouvons ici devant un phénomeéne de double causalité; I’humanité
demeure dans son autonomie, ses mythes, ses rites, sa recherche, ses trouvailles, ses
carences. Dieu qui vient parler a I’homme et avec I’homme, se présente comme origi-
ne divine et il se propose comme compagnon divin pour I’avenir de I’homme. Mais au
fur et 2 mesure des développements de I’histoire de son peuple, Dieu démontre par ses
actes la vérité de ses dires. Les hommes ne sortent pas de leur identité; ils la conser-
vent avec tous les éléments de réalité et d’illusion qui la composent. Mais dans le
peuple de Dieu il y a une intervention de Dieu partenaire qui, 1a ot il parle et agit, pro-
voque des consentements et des refus, des progrés et des reculs humains. Des formes
approchantes de la vie religieuse peuvent étre repérées ailleurs, mais elles ne semblent
pas animées par une méme inquiétude en deux directions conjuguées: fidélité crois-
sante a la fondation, et ajustement plus affiné aux besoins et aux carences dévoilés
dans I’histoire pour marcher vers 1’avenir.

La Parole, créatrice des intelligences et des libertés humaines se fait donc au-
thentiquement prononcer dans des mythes et se fait engager dans des rites. Elle an-
nonce et réalise en Israél une histoire nouvelle. De cette maniére, elle révéle quel est
le Dieu qui I’envoie et qui parle en elle. Ainsi est donnée & I’humanité et enseignée a
Israél, une image re-formée, réformée de la divinité. Dans le méme mouvement, une
nouvelle maniére d’étre-homme-avec-Dieu et homme-avec-les-hommes est ébau-
chée, enseignée et prescrite a I’étre humain. Pour accomplir cette oeuvre de vie, la Pa-
role de Dieu se dépose modestement dans 1’intimité de I’homme en vue d’une in-for-
mation, d’une re-formation de I’homme, dans un abaissement d’elle-méme pour que
I’homme émerge a la vie.

3. LA PAROLE, INSEPARABLE DE L’AGAPE

Aujourd’hui, pour nombre de personnes, les liens entre vie en couple, vie
consacrée et sacerdotale d’une part, et théologie d’autre part, demeurent obscurs. Pour
I’homme moderne, le probleme de la survie est souvent réduit a des questions de bio-
logie et d’économie, de production, de distribution, de financement, mises en oeuvre
avec ou sans dimension morale. Quant a la théologie, elle est surtout congue comme
un probleme de dogmatique, c’est-a-dire de formulations encadrées par une autorité
magistérielle, et par I"’opinion de spécialistes, qui déterminent la maniére de dire Dieu
et les différents mystéres de la foi. C’est ici que la maniére d’exercer le métier de théo-
logien de Louis Bouyer va ouvrir une voie: son discours théologique, inséparable de
I'engagement des hommes, manifeste une profonde unité entre théologie et transmis-
sion de vie.

Toute la compréhension de I’oeuvre de Louis Bouyer revient en effet 4 décou-
vrir, & travers cette oeuvre quels sont ’origine, le développement et la constitution
d’une communauté d’existence entre Dieu et I’humanité. Cette communauté d’exis-
tence est celle d’un Dieu qui fait vivre par sa Parole et d’une humanité libre de ré-
pondre a cette Parole de vie. Ainsi s’ouvre & 1’humanité la possibilité d’un amour qui



KARIN HELLER 345

a sa source dans la vie, I’expérience et la compréhension proprement religieuses. Dés
les premiers pas dans sa recherche, Louis Bouyer va donc rencontrer cette réalité de
I’existence amoureuse 2 travers la question protestantisme-Eglise catholique. Puis,
tout au long des étapes de son existence de croyant et de chercheur, cette découverte
va s’affirmer de maniére toujours plus précise.

Pour Louis Bouyer, toute forme d’église chrétienne est suscitée par I’Ecriture
grace a laquelle Dieu méme s’adresse a I’homme; chaque confession chrétienne ex-
prime sa propre intelligence de 1'Ecriture dans un discours qui I’ oriente vers Dieu; en
méme temps, ce discours permet la cohésion des diverses églises protestantes, des
églises orientales, de I'Eglise des Péres, de 1'Eglise catholique romaine. Cette cohé-
sion créée par la Parole de Dieu est inséparable de la célébration liturgique. En regar-
dant les diverses confessions et situations chrétiennes, se forme alors en Louis Bouyer
une conviction expérimentale: I'unique Dieu fait exister par sa Parole une humanité
complexe et il I’éveille & une réponse libre et du méme coup amoureuse. Toutefois,
Louis Bouyer ne développe pas entierement ses recherches en ce sens; il n’atteint pas
une conscience suffisante de cette réalité de I’amour pour découvrir dans le couple
homme-femme !’expression d’une authentique ressource théologique pour débattre
du rapport Dieu-Epoux et Israél/Eglise-épouses.

3.1. L’amour comme expression théologique

Pour I’homme antique, le probleme de la fécondité engageait toujours des puis-
sances célestes, et du coup, il relevait de la vie avec Dieu et il appelait une formulation
de caractere théologique. Tout probléme de théologie ne pouvait devenir clair que dans
une maniere pratique de vivre avec la divinité, avec le monde et avec les hommes. La
vie entre un homme et une femme apparaissait ainsi comme un lieu privilégié pour ex-
primer les relations de 1’étre humain avec les dieux et 1’univers. Quant 2 I’homme bi-
blique, il n’est pas étranger a cette conception. L’étude de la théologie des épousailles
de Dieu et de son peuple, de I’homme et de la femme, du Christ et de I'Eglise, des époux
unis par le sacrement de mariage, est inséparable de la conscience d’une unité entre
Dieu, Créateur et Sauveur de sa créature, et cette créature elle-méme. Cela vaut pour
I'origine de la vie, comme tout au long de I’existence d’une “population adultére” et
aussi pour son terme: la consommation de la vie amoureuse dans la Jérusalem céleste.

Cette réalité théologique ne nous semble pas suffisamment prise en compte
dans les débats actuels concernant le couple, I'indissolubilité du mariage chrétien,
I’admission des divorcés-remariés aux sacrements de l’église, et la revendication du
sacerdoce ordonné pour les femmes. Toute la difficulté actuelle a réfléchir théologi-
quement sur la vie des sexes provient d’une tendance simplificatrice. Celle-ci se tra-
duit dans des propos de ce genre: «époux-épouse, c’est une maniere de parler qui
s’éteint avec 1’ Ancien Testament. Dans le Nouveau, seule la filiation demeure». Ce
type de position induit une conception dans laquelle la signification, le sens du sexe et
des deux sexes, est a priori éludée.

Dans toutes les rationalisations concernant les réalités de I'amour, la pensée
traite ses informations dans des systémes binaires. Aussi, plusieurs questions se po-



346 ARTICOLI

sent: les systémes a deux pdles dans la relation sont-ils enserrés entre les deux termes
de cette relation, & supposer bien entendu, qu’il n’existe de relations que binaires? Les
bindémes homme-Dieu, Dieu—Eglise, Christ-Eglisc, homme-femme, peuvent-ils en
théologie étre traités comme existant chacun a I’état chimiquement purs? Leurs rela-
tions avec Dieu ne sont-elles pas en interférence avec leur vie amoureuse? Dans les bi-
ndmes étre humain méle avec Dieu, étre humain féminin avec Dieu, est-il siir que la
relation religieuse soit la méme?

Au sein du monde contemporain la foi se heurte donc a des difficultés concernant
la vie en couple et en famille, le sacerdoce, la vie religieuse, le laicat, dans leurs liaisons
complexes avec Dieu et avec I’humanité. Ces difficultés se révelent indissociables d une
théologie de la création qui met en place des couples: univers-tre humain, homme-fem-
me, juifs-nations; elle les présente affectés de tensions et vivant au sein de polynémes:
orthodoxie, catholicisme, protestantisme, religions révélées, autres religions, rivalités
nationales et politiques. Grice a la réflexion sans cesse poursuivie par Louis Bouyer au
sujet des fractures, des divergences et des réticences tant des hommes avec les hommes
que des hommes avec la Parole de Dieu, les débats de la polémique peuvent étre saisis
dans des systemes de relations vitales fort complexes, & commencer par les systemes de
nature nuptiale ot se développent depuis toujours tant de polémiques.

En tout débat ayant un enjeu proprement théologique, les recours a I"Ecriture
sont fréquents. Mais ces recours doivent étre étudiés avec soin. Au début, on en de-
meure & une controverse qui oppose texte a texte, chacun tentant de découvrir le frag-
ment décisif qui I’emportera sur le fragment avancé par I’ autre. Mais, progressivement
une différence s’établit: les uns vont se contenter d’une cohérence immédiate entre ce
qu’ils avancent et la matérialité d’un fragment d’Ecriture. D’autres au contraire, sont
conduits a rechercher une cohérence transversale plus globale révélant le dessein de
Dieu des les premiéres pages de la Geneése jusqu’aux pages ultimes de [’Apocalypse.
Le premier type de recours a I’Ecriture révéle le souci d’une interprétation non-trans-
cendante et un choix de ce qui renforce le sentiment déja acquis. Il cherche a attirer vers
le texte favorable tous les textes “contraires” a la conviction exprimée. Cette méthode
d’interprétation est donc réductrice. Dans I’autre ligne de recours 2 I’ Ecriture, les textes
qui semblent contredire la vérité tenue jusqu’ici de maniére irénique. sont lus avec le
souci d’une réalité plus large. Celle-ci, & ’occasion, dépasse, corrige ou confirme la
premiere impression. Cette méthode est donc “majorante”.

3.2. Significations de I’existence des sexes

Derriére tous les débats qui concernent le mariage, le célibat, le rapport des
sexes, il y a ultimement la question de savoir si le sexe du Christ est un accident in-
évitable et sans portée: étant humain, le Christ devait inévitablement étre homme ou
femme. Ou encore, le sexe masculin du Christ est une concession a la culture pour la-
quelle tout étre important, tout chargé de mission était un homme maéle. Peut-on, en
revanche, se demander si le sexe du Christ comporte une révélation irréductible du
dessein créateur, rédempteur et sanctifiant de Dieu pour 1’humanité, cette humanité
étant composée d’hommes et de femmes? Dans ce cas, le couple homme-femme a,



KARIN HELLER 347

pour nous, une signification majorante en raison de tout ce qui en 1’étre humain est
biologie, psychologie, sentiment et méme amour.

C’est bien dans cette derniere perspective que Louis Bouyer situe sa réflexion
sur la question de 1’admission des femmes aux ministéres ordonnés. Il écrit: «Il parait
dans la tradition biblique et ensuite dans la tradition de 1'Eglise, que le ministére sa-
cerdotal, qui n’est qu'une forme de ministére parmi d’autres, mais une forme trés im-
portante puisqu’elle est comme une charniére au coeur méme de toute 1’organisation
de la société chrétienne, est réservé a I’homme, au male. Et ceci parce que dans la
perspective de la création le rapport homme-femme est I’image projetée dans le mon-
de du rapport que Dieu veut établir entre lui-méme et sa créature. C’est a ’homme, au
vir, qu’il appartient de représenter dans cette oeuvre 1’'union a consommer entre Dieu
et son oeuvre, de représenter Dieu comme cherchant a étre dans le Christ I’époux de
I’humanité, 1’époux de la créature relevée, sauvée, adoptée, unie 4 lui pour devenir en
lui le Fils de Dieu, fille du Pere éternel. La femme, elle, au contraire, représente ou,
pour mieux dire, elle engendre, elle constitue dans toute la plénitude de sa féminité le
parfait développement de cette attitude de la créature en face du Créateur qui doit
I’amener a devenir, si je puis dire, dans une réciprocité parfaite d’amour, d’une cer-
taine maniére son égale, non pas en tant qu’identique a lui, mais au contraire harmo-
nieusement conjointe avec lui»™.

Pour nous-mémes, la question de la relation nuptiale a toujours été centrale.
Louis Bouyer, quant a lui, la découvre progressivement a travers son cheminement
spirituel et dans le contexte de son époque. Il s’en explique dans Le métier du théolo-
glen en situant la circonstance de la publication de son livre Mystére et ministéres de
la femme™. Dans sa recherche pourtant, il ne peut échapper a cet écueil majeur: en dé-
fendant la femme contre la promotion qu’elle veut se donner et qu’on lui propose, il
oublie trop de défendre I’homme maéle. En effet, ’homme mile est tout aussi réelle-
ment attaqué que la femme; il I’est dans sa constitution fondamentale de pére. L ima-
ge du pere s’est progressivement effacée dans la société contemporaine et I’image de
la mere est a son tour exposée au méme péril.

Or, la relation du Christ a I'Eglise et la relation de 1’Eglise au Christ sont dans le
secret de Dieu. A la lumigre de la révélation vétérotestamentaire de la relation époux-
épouse, Jésus s’attribue le titre divin d’Epoux a I’heure ot il vient et & I'heure od Isragl
touche a I’accomplissement. Cela, Jésus I’accomplit sans emphase, car en agissant ain-
si, Jésus réalise le dessein secret de Dieu. Les termes “époux”, “épouse” ont un sens di-
vin caché. Avec le Nouveau, comme avec 1’ Ancien Testament, la relation du Pére et du
Fils au peuple élu est déclarée avoir une racine profonde dans le fait que I’étre humain
est homme et femme. Les épousailles du Christ et de I’Eglise ne sont pas révélées com-
me une majesté virile qui ensemence une passivité féminine, mais bien ce que Dieu a
fait en Eden lorsqu’il a créé Adam pour Eve et lorsqu’il a conduit Eve & Adam.

* Le métier du théologien. p. 172sv.
* Cf. ibidem, p. 172.



348 ARTICOLI

Ainsi Jésus, venu dans le devenir de I’homme, laisse au Pére toute la place de
la préparation et de I’initiative de celui qui décide, qui est obéi, qui par Adam, puis Is-
raél, prépare Marie, la fille de Sion & concevoir le Fils, le Verbe éternel de Dieu. La
preseance paternelle met donc une réelle parité entre le Fils éternel donné a I’ Epou-
se et I'Eglise donnée par le Pére au Fils unique, son Epoux La proximité charnelle du
Verbe éternel 4 son Eglise charnelle n’écrase pas 1’ Eghse puisque le méme Pere les
donne I'un a I’autre pour une communauté d’existence. Il n’est donc pas possible de
parler de domination, de pouvoir pesant de 1'un sur I’autre, pas davantage de séduc-
tion de I’un envers 1’autre, que ce soit pour I’homme et la femme ou pour le Christ et
I'Eglise. Mais ceux que le Pére a conduit 2 lui, le Fils, Jésus le Fils les conduit au Pe-
re; exalté dans sa Passion-Elevation, le Fils tire tout le Corps vers Dieu; en communi-
quant d’auprés du Pere I’Esprit & I'Eglise, Jésus donne & I'Eglise d’accomplir en ce
monde ses propres oeuvres et des oeuvres plus grandes encore que celles accomplies
au temps de son passage parmi les hommes (Jn 14, 12).

L’Eglise n’est donc pas “un moins” par rapport au Christ qui serait “un plus”.
Mais lorsque Jésus annonce que I’Esprit lui-méme le glorifiera et qu’il sera glorifié dans
ses disciples (Jn 17, 10), Jésus réveéle sa gratitude pour I’Eglise 4 un niveau divin. L'E-
glise est portée dans I’échange divin des trois personnes éternelles et cela est possible
par I’oeuvre propre & chacune des trois personnes avec et pour les deux autres. Le Christ
est soumis & Dieu dans sa remise 4 I’ Eglise et I'Eglise est soumise au Christ dans la ma-
niére dont Dieu la conduit au Christ. En dépit de I'impossibilité de confondre les identi-
tés et les conditions du Christ et de I'Eglise, il y a parité dans la soumission de I'Epoux
et de I’Epouse & la volonté du Pére lequel, plus grand que tous, est tel dans la maniére
dont il ne retient rien pour lui et révéle sa générosité en versant sans mesure 1'Esprit sur
son Fils unique entré dans notre chair, puis, par son Fils remonté prés de son Pere, en
versant sans mesure I’Esprit dans la communauté que fait vivre son Fils: I"Eglise.

Dans cette vision théologique, le Pere est source éternelle du Fils et de I’Esprit
et il est source de toute création. Son identité et son activité de Pére ne sont ni réduites,
ni épuisées, apres que le Pére a engendré le Fils et émis I’Esprit de toujours a toujours.
De méme, Dieu ne cesse pas d’étre notre Pére aprés nous avoir créés, ni méme pour
Israél, aprés avoir donné & Abraham et & Sara I'enfant espéré contre toute espérance.
Le Pére est celui qui donne toute vie. Et il est I'unique a la donner pour I’amour dans
la réjouissance éternelle oii est engendré le Fils et émis I’Esprit. C’est cela qui permet
de lire jusqu’au bout comment Dieu est Pére et quelle est la dimension finale de
I’amour. C’est cela qu’il convient de découvrir dans 1’acte créateur de I’homme et de
la femme, dans le don d’Isaac et du Messie a Israél, et dans la maniére dont Dieu
conduit Tsragl et I'Eglise 2 son Messie. L’amour de I’homme et la femme avec le
Christ au sein de I'Eglise se révéle en relation vitale avec I’amour éternel en Dieu. Ce-
lui qui a bien saisi ces données 2 la fois anthropologiques, théologales et théologiques,
ne peut plus considérer les relations entre I’homme et la femme unis par le mariage, le
Christ et I'Eglise, les ministéres ordonnés et le sacerdoce commun des fideles, selon
les catégories “supériorité-infériorité”, “actif-passif”, “domination-soumission”. Il ne
peut plus voir dans les ministéres ordonnées “un droit” ou “une discrimination”.



KARIN HELLER 349

4. CONCLUSION

Dans I’Eglise, la place du théologien se pose & chaque époque de maniére re-
nouvelée. Pour 1'Eglise engagée dans le monde contemporain, la position de Louis
Bouyer constitue un témoignage peu commun. Faire de la théologie n’est pas d’abord
la volonté de mettre sur pied, puis en pratique, une théorie, apprise dans des livres ou
recue d’excellents professeurs. Mais une théologie ne vaut pour la vie méme de I'E-
glise que si elle est élaborée au fil des mois et des années, dans une existence vécue au
sein de situations concrétes de la vie de I'Eglise. Pour Louis Bouyer, comme pour
nous-méme, une pratique de la théologie demeure donc inséparable de la situation de
I’Eglise A tel moment de I’histoire et du monde. C’est bien hic et nunc qu’il s’agit
d’agir dans une certaine direction ou I’Eglise continue & se constituer maintenant et
demain pour s’achever dans la résurrection bienheureuse.

Nous avons cherché a relever chez Louis Bouyer la manieére d’exercer le “mé-
tier de théologien”. Pour accomplir cette tAiche de maniere fructueuse, c’est-a-dire de
maniére 2 faire vivre un peuple, une humanité a une époque bien déterminée, la prise
en compte de certaines régles nous parait indispensable. Il s’agit de la méditation
constante de I’origine, de la fidélité a cette origine constituante, de la visée eschatolo-
gique, et de séductions a repousser. A cela s’ajoute une attention particuliere aux
sciences de I’homme. Ceci requiert une capacité particuliere d’herméneutique. La
tAche de la théologie en effet, n’est pas de juxtaposer des positions provenant de dis-
ciplines diverses, mais d’exercer une fonction d’interprétation des activités propres a
I’Eglise et 2 Dieu qui parle et agit en elle.

Lorsqu’on tente de définir les sources de la théologie et les conditions préalables
a son exercice, ’activité du théologien est ordinairement envisagée comme I’élabora-
tion d’un discours théorique écrit. Le recours a des disciplines ecclésiastiques qui com-
portent la connaissance des Ecritures, des Péres, des scolastiques, des contemporains,
des définitions du Magistére, et de la Tradition, est toujours mentionné. Ceci dit, bien
souvent par nécessité ou par disposition personnelle, le discours final contient des
omissions importantes dans I'immense bibliographie li€e aux sources.

Aujourd’hui, parmi les informations indispensables a intégrer, les théologiens
doivent préter attention a la culture, aux cultures, a la philosophie, aux philosophes,
a I’ histoire universelle ou a telle période de I"histoire. Avec le développement des ré-
flexions systématiques sur I’homme, la société, le psychisme, le langage, la religion,
la croyance, etc., les théologiens sont orientés vers la confrontation entre sciences de
I’homme et regard porté sur I’homme par la foi. Selon I’expression de Michel Mes-
lin, cette relation entre discours scientifique et discours de foi a «conduit, bien sou-
vent, & un véritable conflit d’interprétation du fait religieux, aboutissant parfois a la
désintégration méme de I’objet de son analyse»™. En 1’absence d’une évolution des

2 Cf. M. MESLIN, Le sociologue et le théologien ou l'impossible rencontre? in Les quatres fleuves.
Cabhiers de recherche et de réflexion religieuses, 17, Beauchesne, Paris 1983, p. 14.



350 ARTICOLI

intelligences et des options en présence, les discours ne peuvent que réciproquement
s’exclure.

La question est de savoir comment ceux qui se rencontrent peuvent se dévoiler
et se comprendre. Chacun campe sur des positions qui définissent la frontiére d’ap-
partenance 2 tel groupe ou  tel autre. Chacun considére son discours, mais aussi sa
propre existence, comme normatifs. En matiére de discours, c’est la polémique, mais
en matiére d’existence, ¢’est la guerre. Le débat des mots accompagne un souci de dé-
loger I’adversaire, de lui retirer ses ressources, pour mettre a la place les fidéles de son
camp. Science et Foi, ou encore orthodoxie et hérésie, se dissolvent dans un débat ot
chacun cherche 2 éliminer I’adversaire en lui 6tant la vie et le respect.

Newman a été pour Louis Bouyer le germe de son existence et de sa théologie.
Quel théologien n’a pas polémiqué? Quel homme peut demeurer indifférent au milieu
d’une humanité ot les nations, les familles, les communautés de convictions et de foi
ont constitué des systemes de frontieres bien souvent vécus comme une juxtaposition
féodale de chateaux-forts? Le théologien comment va-t-il vivre la situation fraction-
née inévitablement en histoires différentes et en approches scientifiques distinctes? La
polémique que certains ont reproché a Louis Bouyer est-elle évitable, 2 moins de cher-
cher une dissolution verbale soi-disant irénigue des discours et des positions inconci-
liables? Contraints a la polémique, comment les théologiens ne passeront-ils pas a la
guerre totale ol le belligérant se détruit pour mieux anéantir 1’adversaire?

Comme tout homme, et peut-étre plus que tout homme, le théologien élabore un
discours. Mais en théologie il s’agit d’abord d’apprendre 4 reconnaitre que 1’existen-
ce humaine comporte la parole pour constituer et reconstituer la communication hu-
maine. Le théologien confronté inévitablement a la polémique doit donc en perma-
nence se préserver de devenir I'idéologue d’une guerre religieuse et d’une inquisition.
Quand il le faut, il doit savoir ne plus croiser le fer, mais patienter, s’effacer, attendre
que Dieu, a son heure, conduise I"humanité a I’amour. Pour le théologien, comme
pour tout fidele, vaut lex orandi, lex credendi. Mais lex orandi ce n’est pas simple-
ment le missel et ses rubriques ou les traités d’oraison. C’est une pratique ot ’hom-
me laisse 2 Dieu les heures, les décisions, la suavité de I’Esprit pour changer les
coeurs. Cela, Louis Bouyer I’a vécu a la suite de Newman dans le permanent et ulti-
me recours du théologien: I’écoute de Dieu qui parle, appelle et rassemble son peuple.



KARIN HELLER 351




Paolo Pagani

LIBERTA E
NON-CONTRADDIZIONE
IN JULES LEQUIER

Filosofia

FrancoAngeli

Questo saggio ripercorre con analiticita ed acutezza, il pensiero di un intel-
lettuale che, nel XIX secolo francese ed europeo, affermo con forza il ruolo
della liberta come essenza stessa della ragione, tema che ha avuto grandi e
notori sviluppi anche nel secolo successivo.



RTLu V (3/2000), 353-371 353

Kant' e I’ottimismo metafisico

Enrico A. Colombo
Universita degli Studi (Milano)

Nel 1753, I’ Accademia delle Scienze di Berlino, fondata nel 1700 con I’in-
sostituibile contributo di Gottfried Wilhelm Leibniz, propose, come tema metafisico
di concorso per I’anno 1755% di indagare il sistema filosofico di Alexander Pope, il

' Le citazioni delle opere di Kant tengono conto, come d’uso, dell’edizione a cura della Koniglich
PreuBischen (poi Deutschen) Akademie der Wissenschaften, Kant’s gesammelte Schriften, Berlin - Leip-
zig 1900ss., citata in seguito con la sigla AA, seguita dal numero romano corrispondente al volume e dal
numero arabo corrispondente alla pagina. Per I’opera di Alexander Pope Essay on Man (citata di seguito
con la sigla E seguita dal numero arabo della pagina), si & scelto di seguire I’edizione bilingue inglese/te-
desco a cura di E. BREIDERT e di W. BREIDERT, pubblicata presso 1’editore Meiner, Hamburg 1993; il
testo inglese qui riprodotto corrisponde all’ultima edizione predisposta da Pope nel 1744 e riportata in
Poems of Alexander Pope, Twickelham Edition, vol. III, I, Maynard Mack, London 1958 (tr. it. Saggio
sull’womo, Liberilibri, Macerata 1994. Questa edizione riporta il testo inglese dell’opera di Pope: non &
tuttavia indicata quale edizione sia riprodotta; si indichera quando le citazioni da questa versione siano
state modificate).

2 11 quesito formulato dall’ Accademia delle Scienze & il seguente: «Si richiede un’esame del siste-
ma di Pope, che & riassunto nella proposizione tutto é bene. E in modo tale che si determini: in primo luo-
go, il vero significato di questa proposizione, in relazione all’ipotesi del suo autore; in secondo luogo, 10 si
confronti a fondo con il sistema dell’ottimismo o della scelta del meglio; e, in terze luogo, si indichino i mo-
tivi per cui questo sistema di Pope debba essere sostenuto o rifiutato». Cfr. A. VON HARNACK, Geschi-
chte der Koniglichen Preufischen Akademie der Wissenschaften, 2 voll., Berlin 1900, II, p.306.



354 ARTICOLI

cui significato era riassunto nella proposizione «tutto cio che &, & bene»’, che sembrava
convergere con i risultati del sistema leibniziano, esposti, in particolare, negli Essais de
Théodicée, sur la bonté de Dieu, la liberté de I’homme et I’origine du mal; era cosi au-
torevolmente sancita la rilevanza filosofica dell’opera poetica di Pope Essay on Man,
che aveva suscitato 1’ attenzione del pubblico europeo generalmente colto e I'interesse
dei maggiori filosofi dell’epoca: basti solo ricordare il poema di Voltaire sul terremoto
di Lisbona’ e 1a lettera sulla Provvidenza di Rousseau, in dialogo, appunto con Voltai-
re’. Il premio fu poi vinto da Adolf Friederich Reinhard con il saggio Dissertation qui a
remporté le prix proposé par I’Académie royale des sciences et belles lettres de Prusse
sur I’Optimisme’. 1l bando dell’ Accademia favori, naturalmente, un’ulteriore diffusione
critica di Pope, che sarebbe culminata nella pubblicazione anonima dell’ operetta di Mo-
ses Mendelssohn e di Efraim Gottlob Lessing Pope, ein Metaphysiker!®, una vera stron-
catura sarcastica del valore filosofico dell’Essay on Man, posto a confronto con il pen-
siero di Leibniz e dei filosofi inglesi, primo fra tutti Shaftesbury.

Ma il tema accademico colpi anche I'interesse di Immanuel Kant, che scris-
se alcune pagine di confronto tra le filosofie leibniziana e popeana’, mai pubblica-
te, importanti, perd, perché lo collocarono nell’intenso dibattito sull’ottimismo me-
tafisico seicentesco e settecentesco', sorto con il Dictionaire historique et criti-

*E, p. 98 (tr. it., p- 99).

* Si pud agevolmente cfr. N. MERKER, L' llluminismo in Germania, Editori Riuniti, Roma 1989,
in particolare pp. 143-146.

S Cfr. VOLTAIRE, Poémes sur le désastre de Lisbonne et sur la loi naturelle, Paris 1756.

¢J.J. ROUSSEAU, Lettre a Voltaire, Paris 1756.

"Berlin 1755.

¥ M. MENDELSSOHN - G.E. LESSING, Pope, ein Metaphysiker, Danzig 1755.

? AA, XVII, pp. 229-239.

" La bibliografia specifica sulla teodicea kantiana non & particolarmente vasta. Per un’aggiornata
discussione cfr. G. CUNICO, Kant e la teodicea, in “Hermeneutica” 9 (1989), 105-162, ora in Da Lessing
a Kant. La storia in prospettiva escatologica, Marietti, Genova 1992, pp. 133-216, p. 208, n. 10. Alle ope-
re indicate da Cunico possono essere aggiunte: A. MASSOLO, Nota a 1. KANT, Sull’insuccesso di ogni
tentativo di Teodicea, in *“Studi urbinati”, 1959, pp. 5-6; F. TOMASONI, Giobbe modello di fede raziona-
le in Kant, in “Humanitas” XLVI (2/1991), 267-269; G. MORETTO, Giustificazione e interrogazione.
Giobbe nella filosofia, Guida, Napoli 1991; S. MARCUCCI, Alcune osservazioni storico-critiche sul rap-
porto morale-felicitd-religione in Kant, in “Studi kantiani” VII, (1994), 103-110;. AA.VV., Kant e la filo-
sofia della religione. voll. 2, Morcelliana, Brescia 1996, in particolare la parte terza Dio, la teodicea e la fi-
nitezza (pp. 295-458).

Per un’introduzione alla filosofia e alla teologia del Settecento tedesco si possono agevolmente ve-
dere: K. ANER, Die Theologie der Lessingzeit, Halle 1929; E. CASSIRER, La filosofia dell’illuminismo,
tr. it., La Nuova Italia, Firenze 1936; K. BARTH, La teologia protestante del XIX secolo, tr. it., Jaka Book,
Milano 1979; E.HIRSCH, Geschichte der neuern evangelischen Theologie im Zusammenhang mit den all-
gemeinen Bewegung des europdischen Denken, Bd. 1V, Giitersloh 1952, pp. 1-165; B. BIANCO, “Ver-
nunftiges Christentum”. Aspectes et problémes d’interprétation de la néologie allemande du XVIII siécle,
in “Archives de philosophie” , 46 (1983), pp. 179-218; N. HINSKE, Le idee portanti dell’illuminismo te-
desco, “Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa”, I1I s., XV (1985), 997-1034; G. TONELLIL, Da
Leibniz a Kant. Saggi sul pensiero del Setiecento, a cura di C. CESA, Prismi, Napoli 1987; N. MERKER,
L’illuminismo in Germania. L’eta di Lessing; G. ROTTA, La “Idea Dio™. Il pensiero religioso di Fichte fi-
no all’ Atheisumsstreit, Pantograf, Genova 1995, in particolare pp. 21-62.



Enrico A. CoLOMBO 355

que" di Pierre Bayle e, appunto, con gli Essais de Théodicée di Leibniz. Questa prima
riflessione di Kant sui problemi della giustificazione divina non rimase infruttuosa:
qualche anno dopo, nel 1759, egli pubblichera infatti un breve saggio Betrachtungen
iiber den Optimismus", in cui sposera un punto di vista fondamentalmente leibniziano,
ottimistico®™, cosi lontano dalle conclusioni scettiche e apparentemente pessimistiche
della maturita.

In effetti, I’adesione kantiana a una metafisica dogmatica mal si concilia con le
affermazioni fatte, qualche anno dopo, nel 1763, nel Der einzig magliche Bewei-
sgrund zu einer Demonstration des Daseins Goites quando sostiene, riferendosi alla
metafisica razionalista: «A raggiungere questo scopo [la dimostrazione dell’esistenza
di Dio] bisogna avventurarsi entro 1’abisso senza fondo che ¢ la metafisica. Oceano te-
nebroso, senza sponde e senza fari, in cui bisogna condursi come chi, navigando in
mare non ancora solcato, non appena metta piede su una qualche terra, e cerca se mai
delle inavvertite correnti marine non abbian deviato il suo corso, nonostante ogni pre-
cauzione che possa mai prescrivere I’arte di navigare»'. Questa stessa sfiducia nella
scientificita della metafisica ottimistica sara del resto ribadita gia nel 1764, segno di
un ormai raggiunto punto fermo, nella Untersuchung iiber die Deutlichkeit der
Grundsdtze der natiirlichen Theologie und der Moral: «ma quel metodo d’insegna-
mento dovra avere questa trattazione stessa, in cui si vuole indicare alla metafisica il
suo vero grado di certezza nonché la via per arrivarvi se il discorso sara a sua volta
metafisico, il suo giudizio sara altrettanto malaccetto quanto lo & stata finora questa
scienza stessa»".

Quale fu dunque il punto di svolta nel pensiero giovanile kantiano, tale da in-
durlo a prendere le distanze dall’improvvida adesione all’ottimismo leibniziano?
Questo saggio si propone di mettere a tema le annotazioni del *53 sull’ottimismo leib-
niziano e popeano, per ricercarvi i possibili motivi della maturazione antimetafisica
kantiana; avvenuta certo con i ben pili noti scritti pubblicati, di cui qui naturalmente si
terra conto, essa si nutre dei pensieri abbozzati gia nel 1753; da queste diverse fonti,
diverra allora chiara la questione della nascita del criticismo, da una peculiare pro-
spettiva, quella, ciog, di una teodicea possibile.

"' Rotterdam 1697.

" In AA, II, a cura di K. LASSWITZ, pp. 27-36, (tr. it. a cura di P. CARABELLESE - R. ASSUN-
TO - R. HOHENEMSER in I. KANT, Scritti precritici, Laterza, Bari 1982., pp. 91-102).

* Su questo punto della filosofia kantiana si pud opportunamente cfr. E. CASSIRER, Rousseau,
Kant, Goethe, a cura di J. GUTMANN - P.O. KRISTELLER - J.H. RANDALL JR., Princeton 1945 (ed.
critica tedesca a cura di R.A. BAST, Hamburg 1991; tr. it. a cura di G.RAIO, Donzelli, Roma 1999, da cui
si cita); L. FONNESU, Kant, Leibniz e la “Aufkldrung: ottimismo e teodicea, in AA.VGV. Kant e la filoso-
fia della religione, pp. 443-457.

"“Tn AA, I1, a cura di P. MENZER, pp. 63-164, p. 66 (tr. it. pp. 103-214, pp. 105-106).

5In AA, I, a cura di K. LASSWITZ, pp. 273-302, p. 273 (tr. it. pp. 215-248, p. 217).



356 ARTICOLI

1. CHE COS’E I”OTTIMISMO METAFISICO?

Kant sintetizza, nel foglio 3704, che reca il titolo “Riassunto dell’ ottimismo”,
|’ ottimismo metafisico leibniziano: esso & «quella dottrina che cerca di giustificare il
male del mondo con il presupposto di un essere infinitamente perfetto, buono e onni-
potente»'’; soprattutto, non ascrive a Dio la responsabilita del male: esso & spiegato
con «l’inevitabile necessita della mancanza ontologica delle cose finite»'*. Proprio per
questo, la presenza del male nel mondo non & voluta per la compiacenza di Dio, che,
anzi, ha scrupolosamente seguito, per I’opera della creazione, il criterio del maggior
bene possibile”. Tutto cid & da Kant icasticamente reso, quando afferma: «Leibniz
rappresenta la bonta di Dio che si estende senza limiti come il corso di un fiume, che
travolge con pari forza tutto cid che si trova in esso, ma che conduce avanti piu lenta-
mente le pesanti chiatte che godono di maggior forza d’inerzia di quelle con poca
massa»”. In questa fiumana metafisica eraclitea, trova posto ogni aspetto della realta,
compreso il male fisico, il male morale e la loro possibile relazione”. Quest’ultima
questione pud tuttavia essere posta soltanto da un essere finito, che argomenta da una
volontd immanente, inserita nel corso del mondo, ben diversa da una volonta a esso
precedente, che lo determina. Il criterio del maggior bene possibile non ¢ immediata-
mente conoscibile dall’uomo, mentre lo & per Dio, giacché & un principio che inerisce
necessariamente al suo stesso essere, perfetto, buono e onnipotente.

Ponendosi dunque dal punto di vista di Dio, la creazione di quel mondo & per
lui necessaria: non pud essere ipotizzata una frattura tra la sua volonta e 1'oggetto da
lui realizzato®. Tra la ragione teoretica e la ragion pratica, il primato spetta senza dub-
bio a quest’ultima; si deve perd aggiungere che I’obbligo di compiere il maggior be-
ne deriva da un duplice realismo ontologico, quello dell’essere divino e quello del-
I’essere creato; la liberta divina & quindi, per certi versi, sospesa, a favore del bene me-
tafisico, che s’impone mercé I’essere divino, ben dispiegato nel mondo. Kant puo
allora affermare, senza tema di smentita: «Egli [Leibniz] rappresenta Dio come di-
sposto a rivelarsi con la perfetta infinita di tutte le sue qualita nell’opera della crea-
zione»™. Gli enti creati dovrebbero per lo meno essere il riflesso dell’infinita divina,
con la conseguente, duplice contraddizione, per Leibniz, di dover spiegare se gli enti

'© AA, XVII, p. 230. Si pud agevolmente consultare, a questo proposito, G. CUNICO, Da Lessing
a Kant. La storia in prospettiva escatologica, pp. 133-216.

" AA, XVII, p. 231.

' Ibidem. Cfr. G. W. LEIBNIZ, Essais de Théodicée, sur la bonté de Dieu, la liberté de I'homme et
l'origine du mal, in Die Philosophischen Schriften von G. G. LEIBNIZ, 7 voll. a cura di C. . GERHARDT,
Berlin 1875-1890, VI, pp. 3-465, p. 115 ss., d’ora innanzi citato come Teodicea (tr. it. in G. G. LEIBNIZ,
Scritti filosofici, a cura di O. BIANCA, voll. 2, UTET, Torino 1967, pp. 371-770, p.471ss.).

* Ibidem.

P AA, XVII, p. 232.

? Cfr. Teodicea, p. 261 (tr. it. p. 624).

2 Cfr. L. FONNESU, Kant, Leibniz e la “Aufklirung”: ottimismo e teodicea, pp 443-457.

2 AA, XVII, p. 232,



Enrico A. CoLoMBO 357

creati siano un bene, anche se imperfetti e se la loro imperfezione sia una punizione
per una colpa commessa. E cosi introdotta la questione della dignita degli uomini al-
la felicita terrena, commisurata alla loro virtii: dopo che si sia determinata la bonta del
mondo nella sua totalith, 1'infelicitd dell’uomo pud essere spiegata soltanto come
espiazione del male morale commesso: ¢id non toglie che questa giustificazione non
regga di fronte alla constatazione della sofferenza del giusto.

A nulla vale dunque che Leibniz assegni a Dio «una vera riprovazione di fron-
te ai mali»™; questo concetto di Dio, creatore necessariamente buono di un mondo in
sé buono, non dovrebbe ammetterne alcuno, nemmeno il turbamento che, al loro co-
spetto, provano i virtuosi e i pii*. Kant nota come Leibniz introduca qui il concetto di
speranza, intendendo con cio 1’accettazione ragionevole, ma non teoretica, della per-
fezione divina: egli «lascia che essi [gli uomini virtuosi] sperino nella bonta, nella
saggezza e nella potenza di questo signore, ben conosciute per altri innegabili moti-
vi»*. Non a caso Kant sottolinea il ricorso di Leibniz a una forma di speranza, che
sembra dimenticare ogni concettualizzazione filosofica per divenire affermazione fi-
deista: si affaccia, intuita ma non sviluppata, la vera radice dell’ottimismo metafisico
leibniziano: 1’identita di ragione e di fede, proclamata a chiare lettere nei Essais de
Théodicée™; per il momento, Kant non insiste su questo nodo, forse perché non ne ha
del tutto evidenti le implicazioni: esso sard perd ormai palese negli scritti metafisici
dei primi anni ‘60, definitivo superamento dell’ottimismo. Kant si limita, nei fogli
sparsi del ‘53, a farvi un fugace, quasi accidentale, accenno; preferisce insistere nella
disamina delle aporie leibniziane, proponendosi poi di confrontarle con la dottrina di
Pope: tralascia cosi di abbattere ab imo la fonte di ogni possibile ottimismo, I’identita,
appunto, di ragione e di fede.

L’ ottimismo metafisico mostra i propri limiti teoretici innanzitutto nel possibi-
le annullamento della liberta, sia divina, sia umana, con la conseguenza di minare, nel
primo caso, uno degli attributi fondamentali di Dio, quello della volonta, che gli per-
mette una relazione con il mondo; nel secondo, invece, la possibilita della fondazio-
ne, per I’'uomo, di una morale autonoma e oggettiva, fondata sulla libertd umana, re-
sponsabile ultima della presenza del male nel mondo. In un sistema ottimistico, la li-
berta del soggetto deve necessariamente conciliarsi con il presupposto che, anche
quando sia fatto il male, esso &, in qualche modo, bene: se & vero cio, la corrispon-
denza dell’intuezione all’obbligazione & resa vana e 1’'uomo & privato della propria di-
gnita etica, in balia di una divinita, che ha, anch’essa, rinunciato alla propria volonta
libera, annichilita dall’ubbidienza deterministica al principio del maggior bene possi-
bile; ci si imbatte allora nella «inevitabile necessita tra due mali, di cui uno € la man-
canza di liberta»®.

* AA, XVII p. 232,

* Ibidem.

* Ibidem.

* Cfr, Teodicea p. 23ss. (tr. it. p. 401ss.).
* AA, XVII, p. 232.



358 ARTICOLI

Cio non elimina comunque I'imperfezione metafisica degli enti, legata, appun-
to, a un male ontologico: «ci sarebbero anche nel miglior piano altri impedimenti che
Dio dovrebbe muovere»”. Se si ammette la possibilita di una mancanza ontologica
degli enti, essa non pud comunque essere spiegata come loro colpa etica, inammissi-
bile dopo la negazione della liberta e la conseguente perdita della responsabilita e del-
I’imputabilita morale. Cade dunque anche ogni possibile riferimento a giustificazioni
di teodicea. L.’unica via d’uscita da questo intreccio di contraddizioni & uno scettici-
smo razionale, non ancora consapevolmente messo a tema da Kant, che predispone a
un’accettazione fideista della tradizione religiosa: «Sia ringraziata 1’eterna saggezza,
ché ha tollerato il peggio e ha condotto ogni cosa nel tutto al suo premio tra cio che &
pitt magnifico»™.

A conclusione di questa prima disamina dell’ottimismo metafisico, Kant indica
gia una stretta via d’uscita: gli uomini, all’interno di una totalitd buona non «sono si-
curi che Dio sia come dev’essere, per potersi aspettare da lui ogni bene»’'; spetta loro
soltanto la possibile consolazione di una soddisfazione secondo la giustizia e la bonta
divina. Sembra quindi sorgere una lacerazione tra i limiti razionali dell’'uomo, che
s’imbatte filosoficamente in aporie e inconseguenze, quando voglia definire 1’ ottimi-
smo metafisico, e il suo bisogno di essere incondizionatamente felice, aspirazione ap-
parentemente irrazionale. Nello stesso tempo, Leibniz pone, a detta di Kant, le condi-
zioni per introdurre la questione dell’ottimismo da un’angolazione ancor piu precisa,
quella, appunto, della possibilita di una teodicea: «Leibniz ha avuto ragione, quando
ha chiamato la sua dottrina una teodicea o giustificazione elle buone cose di Dio»™.

Sono cosi sottolineate da Kant altre mancanze teoretiche dell’ ottimismo, che po-
trebbero culminare nell’ affermazione della colpa di Dio, inteso come autore del male e
della perfezione totale del mondo. «E vero: la saggezza e la bonta di Dio vince su tutte
le obiezioni»*: ma a quale prezzo? Innanzitutto, con il sacrifico della coerenza interna
della totalita perfetta, che si manifesta con la sospensione della validita delle leggi fisi-
che: questa interruzione interessa a Leibniz per giustificare una determinazione onto-
logica degli enti, prodromo dell’accettazione del male. La caduta delle leggi naturali
provoca un contrasto nello stesso essere di Dio, tale da condurre al suo stesso annulla-
mento ontologico. «Leibniz rappresenta le leggi della perfezione, come se esse si op-
ponessero 1'un I’altro nell’uso»*': questo conflitto erode anche 1’essere di Dio, che, per
salvarsi, € costretto ad abbandonare all’imperfezione il mondo, comportandosi proprio
come quel proverbiale nocchiero che mette a repentaglio una parte della sua merce per
proteggere la nave”. Ma I’incompiutezza ontologica a cui destina gli enti gli si rivolge

® AA, XVII, p. 232.
* Ibidem.

T AA, XVIL, p. 231.
2 Ivi, p. 236.

* Ibidem.

* Ibidem.

¥ Cfr. Ibidem.



Enrico A. CoLoMBO 359

contro con il pericolo dell’eliminazione degli stessi attributi che definiscono il suo es-
sere. La conseguenza & «un imperscrutabile contrasto tra 'universale volere di Dio che
mira soltanto al bene e la necessita delle qualita metafisiche»™.

Leibniz si imbatte allora in due errori, probabilmente irrisolvibili: da un lato,
il mondo creato & il migliore possibile, dotato di un’intima bonta, che ammette, dal
punto di vista degli enti, 1’aspirazione a un agire etico, perché ¢ gia individuato nel
mondo buono un possibile fine pratico; dall’altro, il mondo & sostenuto interamente
dalla volonta di Dio, perché si sono disgregate le sue leggi interne. In ogni caso, &
tolta I’autonomia del soggetto che si imbatte dapprima in un concetto di bene che
non ha definito razionalmente e, poi, nella sospensione della sua stessa volonta. L u-
nico vantaggio sarebbe 1’attribuzione a Dio della responsabilita del male, ma, com’e
evidente, & una vittoria di Pirro perché, anche se solleva I’'uomo da ogni possibile
colpa, ne distrugge la capacita legislatrice morale, riducendolo a un semplice ente
naturale: il presupposto che I’esistenza di Dio permetta il male & di gran lunga pin
pericoloso delle contraddizioni della teodicea ed &, forse, I’errore capitale dell’ otti-
mismo. Non serve la pretesa di trasformare questo nodo aporetico in una dimostra-
zione razionale dell’esistenza di Dio. Questa prova funziona soltanto se si da I’ipo-
tesi dell’esistenza stessa di Dio: una prova a contingentia mundi, che accentui, non
solo I'imperfezione ontologica degli enti, ma anche l'incapacita etica dell’uomo,
pud dar luogo, tutt’al piti, a un concetto regolativo di Dio, estraneo al mondo, da es-
so intangibile e incapace di architettare un coerente piano creativo: sarebbe in tal ca-
so meglio tornare all’indifferenza divina epicurea”. Kant ha con cid gia minato
profondamente le condizioni metafisiche di una prova a posteriori dell’esistenza di
Dio, mettendo in luce come la coerenza ontologica degli enti possa essere definita
un male: se essa serve per dimostrare 1’esistenza di Dio, che cosa vieta di attribuir-
gli I’origine del male invece che una perfezione ontologica? Questione che turba,
come s’¢ visto, la stessa coscienza morale del dubbioso nella determinazione di un
fine etico a cui conformarsi.

Cosi delineato I’ottimismo metafisico, Kant lo confronta con una sua forma
particolare, quella elaborata da Pope, apparentemente cosi vicina a quella leibniziana,
da giustificare addirittura un bando di concorso accademico, subito recepito dai dotti
tedeschi. Negli appunti sull’ottimismo, Kant riassume innanzitutto la dottrina di Po-
pe. che tenta di rispondere, proprio come la metafisica di Leibniz, alla domanda: «Chi
¢ felice nel mondo, il virtuoso o il vizioso?»*. Pope sembra sostenere, soprattutto nel-
la IV Epistola Della natura e condizione dell’'uomo rispetto alla felicita, che spetti al-
I’uomo, per essere felice, I’'ubbidienza a una legge morale: «Sappi dunque che questa
verita all’'uomo basta: / “Solo la virti & felicita quaggit. / I’'unico punto ove sta fissa
I’'umana felicita/ E conosce il bene senza cadere nel male / E dove solo il merito rice-

* AA, XVII, p. 236.
T Cfr. ivi, p. 238.
* Iyi, p. 229.



360 ARTICOLI

ve costante ricompensa / E beato & chi riceve e dona»”. Ma cio coincide, e Kant non
manca di osservarlo, con 1’adeguamento, quasi stoico, al generale ordine provviden-
ziale dell’universo. In esso, non ¢’¢é tuttavia posto solo per la felicita proporzionata al-
la virtl, ma anche per il male, partecipe della totalita buona creata; & tipico dell’in-
sensatezza dell’uomo, che si pensa superiore a Dio e non capisce di rendersi cosi a lui
estraneo, ritenere che la condizione di creatura non valga, sia per lui sospesa; questa
pretesa farebbe cadere I’intima razionalita e la coerenza dell’universo. L’uomo sareb-
be dunque, con cid, un pericoloso sovvertitore metafisico e un fiero negatore di Dio:
«Non sia piu la terra in equilibrio nella sua orbita: / Pianti e soli senza legge vaghino
attraverso il cielo. / gli angeli regnanti siano dalle loro sfere scagliati: / Un essere ro-
vinerebbe sull’altro, mondi su mondi. Tutte le basi del cielo fino al loro centro vacil-
lino / E natura tremi sino al trono di Dio: / Tutto questo maestoso ORDINE sia spez-
zato. Per chi? Per te?»*.

La chiosa kantiana a questi versi tiene conto, da un lato, dell’interrogazione
umana, culminante, comunque, nella discussione della cogenza metafisica del dise-
gno divino, dall’altro, dell’esperienza del male, comune a tutti, giusti o viziosi. I ma-
li riguardano ogni soggetto etico, la felicitd non dipende dalla virth; anzi, questa dot-
trina confonde I’'uomo nella ricerca di una sua definizione: «Chi sono dunque i pii?»*.
Kant interpreta Pope, utilizzando questo interrogativo, che risolve affermando che:
«L’amor di sé, che si lega all’amore verso Dio e verso il prossimo, rende 1’'uomo feli-
ce»*. Ciod non toglie che rimanga in dubbio il possibile rapporto tra il male metafisico
e il male morale: questo aspetto della disputa sull’ottimismo risulta peraltro chiaro,
nel confronto tra le dottrine di Leibniz e di Pope, in cui si afferma la superiorita argo-
mentativa di quest’ultimo: «Leibniz ha ammesso che le debolezze e la mancanza, di
cui gli uvomini virtuosi si preoccupano come di un vero male, in realta ci sono; solo che
egli si & riservato di scusare la suprema saggezza (che egli ha riconosciuto per altri
motivi)»*. Kant ha gia indicato quali siano i limiti di questa impostazione metafisica,
in parte evitati da Pope, grazie all’ammissione, ma anche alla sottovalutazione, delle
imperfezioni degli enti creati: «Egli [Pope] esamina la creazione in modo minuto, de-
gno di nota, la dove sembra mancarle meglio un’armonia»*. Pope accetta quindi una
carenza ontologica, subito mitigata dall’azione saggia di Dio: «Chi nella Provvidenza
non ravvisa ogni bene e saggezza / in eguale misura, in cio che essa nega»*; ogni in-
fecondo tentativo di accordare Dio con il male nel mondo e con I’imperfezione degli
enti creati & frutto di una prospettiva parziale, espressa da Pope con I’accentuazione
della finitezza particolare dell’'uomo, che vuole tuttavia ergersi a criterio universale di

*E, p. 94 (tr. it. p. 93).
“E, p. 34 (tr. it. p. 29).
4 AA, XVII, p. 229.

“ Ivi, p. 230.

v pl 233

“ Ivi, p. 234,
SIESpLB0I(E it p.25);



Enrico A. CoLomBO 361

giudizio sulla bonta di Dio: «Smettila, dunque, non chiamare ORDINE imperfezioni:
/ La nostra felicita dipende da cid che biasimiamo: / Riconosci il tuo punto nello spa-
zio: questo genere, questo dovuto grado / di cecita e di debolezza il cielo ti ha dato»*.
Ammesso cio, I'accusa a Dio si trasforma per Kant in un pregiudizio, che ottunde la
possibilita di pronunciarsi su qualsivoglia questione di teodicea: «Egli [Pope] mo-
stra... che non si dovrebbe avere un vantaggioso pregiudizio della saggezza di un Es-
sere che non ordina»"". Il vantaggio di Pope su Leibniz consiste nell’ammissione, qua-
si fattuale, del male, che non inficia la bonta di Dio e che, soprattutto, libera questi
dalla responsabilita del male e dall’impossibilita di evitarlo: cade cioé il pericolo di un
duplice determinismo, di Dio e dell’'uomo, che si caratterizzano, I’'uno per I’obbligo di
creare il mondo com’esso &, in contraddizione con il criterio del meglio, I"altro per
I'incapacita di una scelta morale. Se il male esiste, nonostante la bonta di Dio, rispon-
de a un criterio finalistico dell’universo, coglibile soltanto con un’unica visione intel-
lettuale totalizzante, impossibile per I’'uomo.

Questo riconoscimento dello scetticismo dell’uomo, voluto dalla sua finitezza,
lascia aperta tuttavia una strada, quella della conoscenza fideista di una totalith buona:
«Solo per lui la speranza conduce da fine a fine / E ancora nel suo cuor si schiude, /
Finché, alla fede congiunta / sconfinata, / Riversa la feliciti di calma la mente»*, Di-
ventano allora chiari, nei versi di Pope, quegli oscuri accenni, di cui Kant costella I’e-
same della filosofia di Leibniz, quando prospetta che la conoscenza di Dio possa av-
venire privilegiatamente grazie alla fede, a cui si deve poi congiungere la ragione. In
due punti convergono dunque Pope e Leibniz: nell’ accettazione di una totalita onto-
logica perfetta e buona e nell accesso conoscitivo fideistico a essa e alla relativa bonta
di Dio. Kant si ferma qui e suggerisce I’introduzione della fede nella conoscenza me-
tafisica: questa necessita & evidente quando nomina Dio come «Somma saggezza, ri-
conosciuta per altri motivi»": la fede apre poi alla speranza razionale che Dio agisca
per il bene. Sorgono tuttavia alcuni problemi che Kant, nelle pagine del ‘53, non af-
fronta, primo fra tutti la contaminazione conoscitiva fra ragione e fede, che lascia in-
definiti i criteri, i limiti e gli ambiti conoscitivi della ragione: se gia si & dimostrata una
tale limitatezza della ragione da minare la stessa metafisica, quando s’ingegni di con-
ciliare I’esperienza del male con Dio, che cosa la ragione pud davvero conoscere? Se
la soccorre la fede &, ipso facto, sempre scettica e succube della teologia?

Occorre a Kant un po’ di tempo per divenire ben consapevole di queste que-
stioni: ancora nello scritto Betrachtungen iiber den Optimismus, egli si propone
esplicitamente di argomentare a favore del sistema filosofico leibniziano, con 1o sco-
po di assolvere Dio da ogni accusa di essere causa del male: «Quando Egli fa una
scelta, sceglie sempre la cosa migliore»™. In realth, Kant lascia intuire qui una larva-

® B p 36 (e itp: 31}

T AA, XVIL, p. 234,

*#E, p. 94 (tr. it. p. 95).

*? AA, XVII, p. 233.

®AA, L p. 29 (tr. it. p. 93).



362 ARTICOLI

ta, abbozzata critica a Leibniz, perché il criterio del maggior bene possibile nascon-
de, non solo il tentativo di spiegare 1’origine del male, ma anche I’evidente elimina-
zione del problema: «Leibniz non ha creduto di dire nulla di nuovo quando afferma-
va che questo mondo & il migliore dei mondi possibili, ovvero, il che € lo stesso, che
la totalita di tutto cid che Dio ha creato, & la cosa migliore che fosse mai possibile
creare; la novita consisteva soltanto nella applicazione, onde tagliare il nodo cosi fa-
ticoso a sciogliersi, delle difficolta che si presentano circa I’origine del male»’'. Ma
questa intuizione di Kant & ben presto sacrificata al tono ortodosso della trattazione,
che culmina nella adesione piena al punto di vista metafisico ottimistico: «L’intero é
ottimo, e tutto é buono in rapporto all’intero»™; egli ne fornisce tuttavia anche la
spiegazione teoretica ultima: quando infatti si propone di discutere le osservazioni
sorte nella disputa sull’ottimismo e di sostenere la possibilita della conoscenza divi-
na di tutti i mondi possibili, fa ricorso all’affermazione di fede di «ogni buon cre-
dente»™; ripropone cosi le stesse argomentazioni leibniziane espresse nei Essais de
Théodicée, 1a dove & accettata la conformita della ragione con la fede™. Con tale pre-
supposto, diventa impossibile il rifiuto della somma bonta del mondo, anche se in es-
so & presente il male, pena la perdita del concetto metafisico tradizionale di Dio co-
me essere saggio, buono e giusto e della validita della stessa Rivelazione. Serpeggia
dunque in queste pagine, inaspettatamente rispetto alla originalita matura, un confor-
mismo teoretico che costringe Kant ad accettare tutte le giustificazioni di teodicea
leibniziane, la caducita della finitezza, la debolezza e I'incompiutezza degli enti, do-
tata di senso in relazione alla totalitd ontologica buona «Gli avversari non possono
opporre nessun argomento piu forte, che fra tutte le possibili cose finite un mondo
sommamente buono & il massimo bene finito, il solo che sia degno di essere scelto
dall’Ente Supremo la fine di costituire, insieme all’infinito, la massima somma che
possa mai essere»”. Kant riconosce il buon senso della posizione leibniziana, che
condivide: «Ci si serve assai male della filosofia quando la si adopera per sovvertire
i principi del buon senso»™: cid & ancor pil vero, se si pone 1’identita della ragione
con la fede.

2. IL PROBLEMA DEL RAPPORTO TRA RAGIONE E FEDE

Le condizioni filosofiche per scardinare il punto di vista leibniziano della
conformita della ragione con la fede e, di conseguenza, per porre nella giusta luce i
problemi di teodicea sono definite da Kant nel saggio Der einzig migliche Bewei-
sgrund zu einer Demonstration des Daseins Gottes. Qui, con 'intento di chiarire co-

' Ibidem.

= AA, L p. 35 (tr. it. p. 99).

* Ivi, p. 30 (tr. it. p. 94).

* Cfr. Teodicea, p. 25 (tr. it. p. 403).
®AALIL p. 33 (tr. it. p. 97).

* Ibidem.



Enrico A. CoLoMBO 363

me sia possibile dimostrare razionalmente I’esistenza di Dio, egli elabora” alcuni
concetti che pongono in crisi I’identita di fede e ragione e conducono a una soluzione
razionalmente scettica del rapporto tra bonta divina e male. In particolare, la convin-
zione dell’impossibile deduzione dell’esistenza di Dio dall’esistenza di enti contin-
genti implica che per i dati di fatto empirici valga un concetto di esistenza diverso da
quello applicabile a Dio, dimostrabile soltanto a priori: il principio leibniziano della
verita di fatto delle conoscenze fideistiche si dimostra insostenibile. Per Leibniz, «&
possibile paragonare la fede con 1’esperienza, poiché la fede (relativamente alle ra-
gioni che la verificano) dipende dall’esperienza di coloro che hanno visto i miracoli,
sui quali la fede & fondata e la tradizione degna di essere creduta che li ha trasmessi si-
no a noi, sia per mezzo delle Scritture sia per mezzo di quanti li hanno conservati»*;
ma cio richiede una confusione tra i concetti di esistenza utilizzati, che rendono la fi-
losofia un’insensatezza.

Consapevole che il buon senso sia per sé sufficiente ad affermare 1’esistenza di
Dio, Kant si dice convinto che le comuni convinzioni siano annullate e disprezzate dal-
le cavillose dimostrazioni metafisiche, che pretendono poi il rango di scienza rigorosa.
Proprio per questo, egli ritiene di non presentare qui una prova conclusiva ma, al con-
trario, un ragionevole argomento che elimini le fumosita della cattiva metafisica, ri-
conciliando la filosofia con il senso comune: «In una scienza cosiffatta quale ¢ la me-
tafisica, v’& un tempo in cui si ardisce spiegare tutto e tutto dimostrare; ve n’¢ un altro,
al contrario, in cui soltanto con timore e diffidenza ci si avventura in simili imprese»>.

Kant procede in modo molto articolato e coinvolge nella sua discussione tutti i
maggiori filosofi, mostrando le aporie della prova ontologica e della prova a posterio-
ri; in ogni caso, il concetto da cui egli prende le mosse & la non predicabilita dell’esi-
stenza di una res, per concludere con I’esistenza di Dio grazie all’analisi dell’essere
necessario, dell’essere contingente e delle implicazioni del concetto di possibilita.
«L. esistenza non & affatto predicato o dimostrazione di una cosa. Questa proposizio-
ne sembra strana e assurda, ma & senza dubbio certa»®. Cio significa che, per Kant,
anticipando capisaldi tipici della Critica della ragion pura, la pensabilita, la possibi-
lita logica di una realtd non implica necessariamente la sua esistenza: «Prendete, a vo-
stro piacimento, un soggetto, per esempio Giulio Cesare. Raccogliete in esso tutti gli
immaginabili suoi predicati, non esclusi quelli di tempo e di luogo, e subito vedrete
che esso pud, o non, esistere con tutte queste determinazioni»®. Riprendendo quindi
le obiezioni di Gaunilone a s. Anselmo, Kant conclude che ¢ possibile conoscere 1'e-
sistenza di una cosa soltanto grazie all’esperienza, perché essa ¢, non un predicato ma,

*" Si puo confrontare, per aver chiariti i concetti metafisici e gnoseologici a cui Kant fa qui riferi-
mento, E. CASSIRER, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, voll,
4, Berlin 1906ss., vol. II, tomo 3 (tr. it. a cura di G. COLLI, Einaudi, Torino 1978, pp. 645ss.).

* Teodicea, p. 23 (tr. it. p. 401).

# AA, 11, p. 66 (tr. it. p. 106).

“ Ivi, p. 72 (tr. it. p. 113).

' Ibidem.



364 ARTICOLI

appunto, la posizione assoluta di una cosa, costituita ontologicamente®”. Cid vale an-

che per I’esistenza di Dio: «quando dico: Dio & una cosa esistente, pare che io espri-
ma la relazione di un predicato con un soggetto. Ma vi & un’inesattezza in questa
espressione. A parlare esattamente, si dovrebbe dire: qualcosa di esistente & Dio; ciog:
ad una cosa esistente spettano quei predicati che presi insieme contrassegniamo con
I’espressione Dio; questi predicati sono posti relativamente questo soggetto; ma la co-
sa stessa, insieme con tutti i suoi predicati, & semplicemente posta»®; cid, per il fatto
che Dio & definito innanzitutto dalla tradizione metafisica come Essere perfettamente
compiuto, ancor prima che come causa creatrice. E comunque decisivo che, per I’esi-
stenza sensibile e per quella metafisica, sia posto il principio secondo cui 1’esistenza
sia conoscibile empiricamente: come infatti & poi possibile conoscere I’esistenza divi-
na? Si deve tenere inoltre conto che I’affermazione dell’esistenza come posizione as-
soluta comporta necessariamente la caduta di ogni possibilita, quando sia negata 1’e-
sistenza stessa, con il pericolo di rendere perfino intelligibile il concetto di Dio: «Se si
nega ogni esistenza, vien tolta anche ogni possibilita»*; 1’esistenza di Dio sembra al-
lora divenire, cartesianamente, la fonte di ogni possibile conoscenza, tolta la quale si
cede a un nulla gnoseologico e, naturalmente, ontologico.

Con la definizione di questo argomento, Kant non ha soltanto inteso minare la
validita della prova ontologica ma, come s’¢ visto, € riuscito anche a far chiarezza sul
concetto di esistenza, conquista che gli &, evidentemente, utile per rifiutare anche la
classica prova a posteriori, pensata tuttavia all’interno della coppia concettuale possi-
bilita - esistenza e, in relazione alla filosofia wolffiana. «La spiegazione wolffiana
dell’esistenza come compimento della possibilita, & evidentemente molto indetermi-
nata. Se non si sa gia prima cio che pu0 essere pensato in una cosa, oltre la possibilita
non lo si apprendera da questa spiegazione»®. Si ripropone ciog la stessa difficolta
concettuale precedente: la via che conduce dall’esistenza degli enti sensibili a Dio ri-
chiede comunque che sia pensata ’esistenza di un essere necessario, il cui concetto
possibile non ammette necessariamente 1’esistenza della realta rappresentata. Si intro-
duce dunque una mediazione inutile e paralogistica, che sovverte addirittura il buon
senso comune e scambia indebitamente le argomentazioni a priori con quelle a poste-
riori: «La prova non & costruita affatto sul concetto empirico che ¢ del tutto presuppo-
sto senza essere adoperato, ma, appunto, come quella cartesiana, unicamente da con-
cetti, nei quali nell’identitd o nell’opposizione di predicati, si crede di trovare I’esi-
stenza di un essere»®.

Tutte le dimostrazioni razionali dell’esistenza di Dio, ricondotte a due tipi fon-
damentali, cedono il passo a un uso improprio del concetto di esistenza: «La differen-
za dell’esistenza di Dio dall’esistenza propria delle altre cose sta unicamente in que-

ZAA, I, p. 73 (tr. it. p. 114),
® vi, p. T4 . it. p. 115 - 116).
* Jyi, II, p. 78 (tr. it. p. 119).
* Ivi, 11, p. 76 (tr. it. p. 117).
% yi, 10, p. 158 (tr. it. p. 204),



ENnrRicO A. CoLoMBO 365

sto, che la negazione della divina esistenza & completamente il nulla. Ora la possibi-
lita intrinseca, gli esseri delle cose sono cid, la cui soppressione distrugge ogni pensa-
bile. In cid dunque consistera la nota propria dell’esistenza dell’essere di tutti gli es-
seri»”. Ma la definizione dell’unico argomento che possa fondare una prova dell’esi-
stenza di Dio finisce, quando lo si rifiuti, con la separazione tra la ragione, altrimenti
scettica, e la fede: «qui cercate la prova, e, se credete di non trovarla, ritiratevi da que-
sto impraticabile sentito sulla grande via maestra dell’umana ragione. E in tutti e per
tutto necessario che ci si persuada dell’esistenza di Dio, ma non & Proprio cosi neces-
sario che la si dimostri»®. Cid non significa che la fede debba essere priva di ogni fon-
damento razionale, poiché si & definita la possibilitd concettuale di Dio, ma, al con-
trario, che le dogmatiche cavillosita metafisiche, dimentiche del procedimento rigoro-
so di una dimostrazione, obliino la stessa metafisica, intesa come scienza®: questo
pericolo € evitabile se si accetta la distinzione del concetto di esistenza e la sua cono-
scibilita empirica. Kant giunge a queste conclusioni assumendo un modo di procede-
re gia tipico di Leibniz: questi aveva infatti definito Dio come quell’intelletto che sor-
regge tutte le idee possibili e conferisce loro realta™; Kant ritorce contro Leibniz que-
sta verita, approfondendo il divario tra essere contingente ed essere necessario e
ridiscutendo, con cio, 1’ ottimismo metafisico.

11 tentativo kantiano di definire come sia possibile provare I’ esistenza di Dio ha
messo in luce I'impossibilita di confondere le verita di fatto e le verita di ragione, con
il decisivo effetto di aver tolto la pregiudiziale conciliazione del male con la totalita
buona del mondo, sotto I’egida del criterio della migliore creazione. Kant compie co-
si il primo passo per emanciparsi dalla teodicea leibniziana e dal suo ottimismo;
quando egli abbia concluso, dopo aver sperimentato 1’esistenza contingente, che non
sia possibile giungere «all’esistenza di una causa prima e indipendente, e, poi, per
mezzo dell’analisi di questo concetto, alle proprieta divine di essa»”, esclude, nello
stesso tempo, che sia sostenibile la pretesa leibniziana che «le verita necessarie ¢ le
conseguenze dimostrate dalla filosofia non possono essere contrarie alla Rivelazio-
ne»". L’oscurita della metafisica e della teologia naturale ha dunque la sua radice nel-
la confusione tra i compiti riservati alla teologia e alla filosofia, causata comunque dal
presupposto della continuita tra ragione e fede, nodo problematico che deve essere ri-
solto per giungere a una metafisica scientifica e per uscire dai problemi di teodicea
che riguardano intimamente I’'uomo.

TAA, II, p. 162 (trad. it. pp. 208 - 209).

* Ivi, p. 163 (trad. it. p. 209).

# Cfr., ad esempio, AA, II, p. 65ss. (tr. it. p. 105ss.).

" Cfr. G. LEIBNIZ, Monadologia, in Die Philosophischen Schriften von G. G. LEIBNIZ, voll. 7, a
cura di C. I. GERHARDT, VI, pp. 607-623, p. 611 (tr. it. in G. G. LEIBNIZ, Scritti filosofici, 1, pp. 283-
299, p. 290.). Cfr. questo proposito S. VANNI ROVIGHL, Introduzione allo studio di Kant, La Scuola, Bre-
scia 1967, p. 63ss. e E. SCRIBANO, La storia della prova ontologica da Descartes a Kant, Laterza, Bari
1994, p. 124ss.

" AA, L, p. 156 (tr. it. p. 202).

™ Teodicea, p. 25 (tr. it. p. 403).



366 ARTICOLI

Kant coglie dunque I’ occasione del bando di concorso, emesso dall’ Accademia
delle Scienze di Berlino, che richiedeva, ai dotti filosofi, per il 1763, di pronunciarsi
sulla certezza dei principi della teologia naturale e della morale a confronto con il ri-
gore dei principi della matematica e della geometria™. Egli interpreta questo quesito
in modo interessato, tentando di distinguere gli ambiti, i limiti e lo statuto scientifico
della metafisica, cosi da liberarla dalle oscurita che ne minano la capacita conoscitiva.
Nell’introduzione alla Untersuchung iiber die Deutlichkeit der Grundsditze der natiir-
lichen Theologie und der Moral Kant, abbozzando temi critici, indica chiaramente di
voler risolvere il problema di un metodo conoscitivo, in relazione alla possibilita del-
la metafisica come scienza: «Quando sar fissato il metodo per mezzo del quale si po-
tra ottenere la massima certezza possibile in questo genere di conoscenza, e sara ben
afferrata la natura di questo convincimento, una norma dottrinaria immutabile, in luo-
go del perpetuo oscillare di opinioni e correnti scolastiche, dovra unire tutti i pensato-
ri in uno sforzo comune»™: le conoscenze metafisiche, diversamente da quelle mate-
matiche, appaiono come uno sfavillio di non lunga durata”™; la metafisica & una scien-
za fondamentale per I’'uomo, occorre «informarsi sulla strada per la quale si possa
incominciare a cercarla»’, tenuto conto pero dell’esperienza: «il contenuto della mia
trattazione sara costituito soltanto da enunciati sicuri su dati di esperienza»”’. Sono co-
si mantenuti alcuni risultati conseguiti negli scritti precedenti, soprattutto la necessita
di distinguere chiaramente le conoscenze empiriche da quelle metafisiche: questo ri-
sulta essere il criterio fondamentale per affrontare il tema proposto dall’accademia
berlinese.

Per capire la rilevanza della Untersuchung per il mutamento kantiano verso I’ ot-
timismo metafisico e la conformita leibniziana tra ragione e fede, occorre sottolineare
come Kant modifichi il concetto stesso di metafisica, attribuendole, oltre al significato
consueto, anche quello che sara poi riconosciuto al criticismo: per ora la metafisica
«non ¢ altro che una filosofia sui principi primi della nostra conoscenza»’, in cui la ra-
gione stessa procede a definire il proprio metodo conoscitivo, in relazione tuttavia al-
I’esperienza. In questo senso si deve quindi intendere la continua lamentela kantiana
contro I'impossibilita per la metafisica di poter costruire, come invece fa la matemati-
ca, il proprio oggetto: la metafisica ¢ costretta a dover accettare i propri oggetti come

" 11 concorso accademico, bandito nel giugno del 1761, proponeva ai dotti filosofi di pronunciarsi
su questi temi: «se le verita metafisiche in generale, e particolarmente i primi principi della teologia natu-
rale e della morale, sono suscettibili di dimostrazioni altrettanto chiare quanto quelle delle verita geometri-
che, e, nel caso in cui essi non saino suscettibili delle dimostrazioni suddette, quale ¢ la natura intrinseca
della loro certezza, e perché la menzionata certezza puo farci avanzate di un grado, e se questo grado & ba-
stevole per una completa persuasione». Il primo premio fu vinto da Moses Mendelssohn, con uno scritto
pubblicato nel 1764, Dissertation qui a remporté le prix proposé par I'Académie

™ AAL L p. 275 (tr. it p. 217).

" Ivi, p. 283 (tr. it. p. 226).

" Ibidem.

" Ibidem.

™ Ivi p. 283 (tr. it. p. 227).



Enrico A. CoLoMBO 367

dati, con I’aggravante che essi non sono nemmeno dati d’esperienza; agisce, ciog, nel-
la metafisica una presupposizione dogmatica dei suoi concetti, la cui radice, come ha
mostrato Leibniz, consiste nell’impossibilita filosofica di negare dati rivelati. La mate-
matica, al contrario, consente di non avere «alcun concetto del mio oggetto prima che
la definizione me la dia»”. Occorre dunque che la metafisica possa costruire il proprio
oggetto o, per meglio dire, possa definire la sua conoscibilita: cio condurra ad assume-
re, per la metafisica, un modo di procedere matematico, che la liberera dai paralogismi:
«In metafisica ho un concetto che mi & gia stato dato, per quanto confusamente, e il mio
compito consiste nel ricercare il concetto chiaro, compiuto e determinato»™. Questo &
possibile solo se si cerca di estendere alla metafisica il metodo newtoniano: «il vero
metodo metafisico in fondo & uguale a quello introdotto da Newton nelle scienze natu-
rali, e che vi & stato di tanta utilita. Ivi & detto che con esperienze sicure, e nel caso con
I’ausilio della geometria, si devono ricercare le regole secondo le quali si svolgono cer-
ti fenomeni della natura. Allo stesso modo si deve procedere in metafisica»*. E impli-
citamente sostenuto da Kant che la metafisica sara possibile come scienza solo quando
possa procedere sinteticamente, rinunciando ai concetti dati per costruirli®.

Kant non € ancora giunto alla definizione del suo trascendentalismo; ci si avvi-
cina pero notevolmente quando afferma che la possibilita della metafisica & legata al-
la definizione dei principi di un’esperienza interna del soggetto, che consente di giu-
dicare della pensabilita e della conoscibilita del concetto di un oggetto: in metafisica
si deve procedere «mediante una sicura esperienza interna, cioé mediante una co-
scienza immediata ed evidente, bisogna ricercare quelle note che sicuramente si tro-
vano nel concetto di una qualche qualita generale, e quand’anche non si conosca I’es-
sere intero dell’ oggetto, pure ci si potra servire con sicurezza di quelle note per deri-
vare molti elementi della cosa»®. Naturalmente, Kant si apre cosi al rischio di uno
scetticismo razionale in metafisica, quando diventi evidente 1'impossibilita di appli-
care i principi gnoseologici, di cui & alla ricerca, al di 1a dell’esperienza possibile.
Questa eventualita ¢ implicita nell’esigenza che la metafisica consista di proposizioni
sintetiche, poiché cio richiede la disponibilita di modificare i concetti dati con cono-
scenze tratte dall’esperienza, come ha testimoniato il problema della estensione del
concetto di esperienza al di 12 del mondo sensibile.

Queste considerazioni metodologiche si riflettono immediatamente sulla possi-
bilita di una teologia razionale: Kant sembra ormai abbandonare 1’ ottimismo metafi-
sico leibniziano. In realtd, accogliendo la necessita che la metafisica proceda sinteti-
camente e che sia definita grazie alla determinazione della possibilita a priori di un og-
getto, Kant non toglie, annullandoli, i risultati della metafisica seicentesca e
settecentesca: egli riprende infatti i cardini metafisici leibniziani, gia vagliati nel

™ AA, II, pp. 283 (tr. it., p. 227).

¥ Ibidem.

8 AA, I, p. 286 (tr. it. p. 230).

# Cfr. AA, 11, p. 282ss. (tr. it. p. 226ss).
®AA, I, p. 286 (tr. it. p. 230).



368 ARTICOLI

Beweisgrund: «Il concetto principale che qui si presenta al metafisico & |’esistenza as-
solutamente necessaria di un essere. Per arrivarvi, egli potrebbe cominciare col do-
mandarsi se sia possibile che non esista proprio nulla. E allora, quando si rende con-
to che in tal caso non si da esistenza alcuna, e che non si pud pensare nulla, e che non
vi & nessuna possibilita, non avra che da esaminare il concetto dell’esistenza di cid che
deve essere a fondamento di ogni possibilita»®.

Kant non puo tuttavia ignorare che. riproponendo I’argomento teleologico del-
I’esistenza di Dio, introduce nell’indagine metodologica, con gli esiti indicati, il prin-
cipio della diversita concettuale dell’esistenza empirica da quella metafisica, con I’ag-
gravante di aver posto I’esigenza di una conoscenza metafisica sintetica, in grado ciog
di costruire concetti, proprio grazie all’esperienza. E cosi ribadita la necessita della se-
parazione delle verita di ragione dalle verita di fatto, con I’evidente conclusione di do-
ver abbandonare il dogmatismo degli oggetti dati fideisticamente e, nella metafisica
precedente, assunti come immodificabili: dalla conoscibilita necessaria degli oggetti
metafisici si approda quindi alla loro possibilita non contraddittoria: «L.’oggetto della
religione naturale & I'unica causa prima, e le sue determinazioni saranno di tal fatta,
da non poter essere facilmente scambiata con quella di altre cose»®.

Resta da considerare come sia possibile risolvere tutte le questioni di teodicea,
rifiutata 1’identita leibniziana di ragione e di fede e schizzata 1’ inconoscibilita teoreti-
ca di Dio, concetti da cui dipende la conformita della bonta del mondo con Dio. Kant
sembra esser giunto infatti a un appianamento pessimistico dei problemi di teodicea:
non ¢ possibile per il filosofo definire come possa esserci una conciliazione tra Dio e
il male, che resta pertanto non giustificato, estraneo a un agire provvidenziale all’in-
terno di una totalita ontologica buona. Egli ammette tuttavia una dimostrazione teore-
tica dell’esistenza di Dio, condotta nei termini gia definiti nel 1763; & altresi disposto
a concedere a Dio tutti i tradizionali attributi metafisici. Rimane pertanto un’oscurita
inconseguente: Kant non sembra disposto a spingersi fino alla chiara negazione della
conoscibilita teoretica di Dio.

Lascia perd intravedere uno spostamento dei problemi di teodicea, dalla meta-
fisica teoretica alla filosofia morale: «In tutte quelle parti ove non si riscontri un ana-
logon di casualita, la conoscenza metafisica di Dio puo essere certissima. Il giudizio,
invece, sulla liberta delle sue azioni, sulla provvidenza, sul modo di procedere della
sua giustizia e bonta, visto che vi ¢ tanta parte non sviluppata perfino nei concetti che
abbiamo di queste determinazioni in noi stessi, in questa scienza possono avere sol-
tanto una certezza per approssimazione, o una certezza morale»*. Kant scinde defini-
tivamente il legame tra ragione e fede, non negando perd a quest’ultima un fonda-
mento razionale, che si situa nella possibilita non contraddittoria del concetto di Dio,
qui rafforzata, a differenza di quanto avverra anni dopo, della possibile dimostrazione

% AAL L p. 291 (tr. it. pp. 242-243).
* Ibidem.
% AA, I, p. 297 (tr. it p. 243).



Enrico A. CoLomBO 369

della sua esistenza. Una teodicea & quindi ammissibile come adesione della coscienza
morale alla volonta di Dio, anche se ¢ escluso che possano essere capiti a fondo i suoi
disegni: la certezza approssimativa, di cui parla Kant, puo allora essere tradotta nella
proposizione: sii virtuoso e sarai ragionevolmente certo della benevolenza di Dio.

Kant rimanda quindi a una definizione morale del legame tra Dio e mondo, ri-
solvibile grazie a un’indagine attenta sui principi della filosofia pratica: «I primi prin-
cipi della morale nella loro costituzione attuale non sono ancora capaci di tutta I’evi-
denza richiesta»”. Se, nonostante tutto, i principi metafisici, primo fra tutti Dio, sono
razionalmente evidenti, i problemi di teodicea, irrisolvibili ma ineludili teoreticamen-
te, potranno ricevere il loro giusto valore solo quando si siano individuati i principi
oggettivi della morale, ancora indefinita nel suo fondamento: «Ogni dovere esprime
una necessita d’azione ed € suscettibile di un duplice significato»*. Quando si sia de-
terminato la funzione del concetto di Dio nella normativita etica, sara allora possibile
porre in una giusta luce anche il problema del male. Per ora, «i concetti fondamentali
supremi della normativita devono essere ancora determinati con maggior sicurezza»"
e con cio anche la possibilita di una teodicea filosofica.

¥ AA, L, p. 298 (tr. it. p. 244).
® AA, 1L, p. 298 (tr. it. p. 244).
® Ivi, p. 300 (tr. it. p. 246).



370 ARTicoL




Enrico A. CoLomBo 371




INOS BIFFI
MEMORIA, PRESENZA
EaltlEsA
DEL SIGNORE

LALTICT
CRISTIANA

gia € non ancora

Jaca Book |




RTLu V (3/2000), 373-393 373

La fede nel Dio uni-trino
in dialogo col mondo indu

Gaetano Favaro
Facolta di Teologia (Lugano)

Ogni tipo di dialogo dei cristiani con gli appartenenti ad altre tradizioni religio-
se non pud fare a meno di snodarsi all’interno di un presupposto teologico fondamen-
tale. Esso ci viene offerto dal mistero trinitario, in cui la volonta salvifica universale
di Dio Padre, I’'unica mediazione di Cristo e I’universalita dell’azione dello Spirito
Santo sono I’orizzonte, la motivazione originaria e anche 1’approdo di ogni forma di
evangelizzazione, quindi anche del dialogo interreligioso.

1l documento I/ Cristianesimo e le religioni della Commissione Teologica In-
ternazionale fa una sintesi di questo itinerario teologico-spirituale nelle profondita di
Dio. Si tratta di un percorso che nel tempo e nello spazio, manifesta la missione della
Chiesa, intesa come sacramento universale di salvezza',

Oggi molti teologi cattolici, evangelici ed ortodossi sono attenti a questa visio-
ne e ne trovano un fattore illuminante per la questione che riguarda I’universalita del-
la salvezza in Cristo e il valore salvifico delle religioni. Uno di questi & Gisbert Gre-
shake. Egli formula la sua tesi in questi termini: «la fede cristiana nella Trinita e la

' Cfr. CoMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Il Cristianesimo e le religioni, nn. 27-61.



374 ARTicoL

teologia trinitaria cristiana offrono una teologia basilare per il reciproco rapporto tra
le religioni, per il loro dialogo, per la loro reciproca comprensione e per il loro reci-
proco avvicinamento»®,

Greshake spiega il suo enunciato: «Con cid non si intende dire che nelle varie
religioni vi sarebbe il “fenomeno originario” di una fede trinitaria, entro la quale la
pluralita delle religioni potrebbe trovare un’unita, bensi che la comprensione di Dio e
il rapporto con Dio, a seconda di quale delle tre Persone divine (nell’accezione cri-
stiana) sia quella cui ci si orienta principalmente, consegue una figura di volta in vol-
ta diversa. Questi approcci e rapporti differenziati mostrano una sorprendente corri-
spondenza con le diverse tipologie delle religioni mondiali»®. All’interno di questo
orizzonte ermeneutico egli distingue tre tipi religiosi fondamentali.

Al primo tipo appartengono quelle religioni che insistono su Dio inteso come
mistero per noi irraggiungibile, il “totalmente Altro™, il “Senza nome”. In certe cor-
renti spirituali & qualificato come il “Nulla”, al di Ia di ogni ente.

In questa prospettiva non ¢’¢ alcuna via vera e propria che ci permetta di rag-
giungere I’ Assoluto. Tutte le religioni apofatiche appartengono a questa tipologia.
Anche il nirvana (estinzione) e Sinyata (vacuita) dei buddhisti esprimono questa ten-
denza. Al di la di ogni critica che si puo fare a questa “visione-non visione” si po-
trebbe dire che, qualora sia assunta in modo esclusivo ed assoluto, non sembra di-
stanziarsi molto dall’agnosticismo, dall’ateismo e dal nichilismo.

Intesa in questo modo, ¢i si chiede se essa & ancora apportatrice di senso.

Al secondo tipo appartengono quelle tradizioni religiose che intendono Dio
com persona trascendente, che parla alla creatura umana e si lascia interpellare da es-
sa. Ebraismo, Cristianesimo e Islam vivono in modo diverso questa forma di rappor-
to fondamentale e “personale” con Dio. Chi partecipa in modo esclusivo ed assoluto a
questa visione puo cadere in un monoteismo rigido e monolitico e in un moralismo
formale. La dimensione cosmico-contemplativa della religione puo cosi venirne sot-
tovalutata.

La terza tipologia vede Dio come I'interiorita ultima di ogni essere. Dio & il
Tutto e oltre quel Tutto c’e il nulla. La concezione indi dell’identita dell’@man col
brahman, che troviamo nelle Upanisad e nel non-dualismo di $ankara, fa parte di
questa spiritualita. Se viene intesa in modo esclusivo e assoluto pud diventare una
gnosi, vanificare la pluralita e la consistenza di ogni realta creata e della stessa corpo-
reita. Non c’¢ relazionalita, pluralita e dialogo. Ci si pud anche chiedere se ¢’& amore.
Panikkar si sofferma su un testo paolino per focalizzare nella Trinita la chiave inter-

* G. GRESHAKE, La fede nel Dio trinitario. Una chiave per comprendere, Queriniana, Brescia
1999, p. 105. La stessa enunciazione si trova nel volume piit ampio dello stesso autore: Il Dio unitrino. Teo-
logia trinitaria, Queriniana, Brescia 2000, p. 579.

* Ivi, pp. 579-580. L’autore dice di avere attinto anche all’opera di R. PANIKKAR, Trinitd ed espe-
rienza religiosa dell’uomo, Cittadella Assisi 1989, ma aggiunge: «Anche se di seguito verranno riprese
idee, contesti concettuali ¢ formulazioni dal testo di Panikkar sulla Trinita, non posso comunque aderire al
contesto generale ¢ a molti aspetti generali di tale opera» (ivi, p. 580, nota 220).



GAETANO FAVARO 375

pretativa di ogni tipologia religiosa: «Un solo Dio Padre di tutti, che & al di sopra di
tutti, agisce per mezzo di tutti ed & presente in tutti» (Ef 4,6).

Questo Dio Unitrino che ¢ sopra tutti & il Padre, che agisce per mezzo di tutti, &
il Figlio, e che & in tutti & lo Spirito Santo. Si tratta di tre presenze e “modi reali” di
Dio. Esse non sono forme mutevoli, divenienti e fenomeniche dell’ Assoluto avvolto
dal mistero e non sono la somma giustapposta di tre divinita emblematiche. Non si
possono nemmeno ridurre a semplici modalita di Dio.

Queste tre “immagini” di Dio vivono una reciproca pericoresi nel mistero del-
la vita trinitaria e, in modo partecipato, a diversi livelli, nella multiforme esprerienza
religiosa dell’umanita. I tre tipi religiosi descritti pongono I’accento su un aspetto di
Dio che trova la sua fonte originaria nella Trinita, ma che, se inteso separatamente e
in modo assoluto, non trova una motivazione convincente al di fuori della storia spe-
ciale della salvezza.

Angelo Scola osserva che «come il soprannaturale pone la natura (per avere fi-
gli nel Figlio, Dio ha creato 1'uomo e il mondo) e la grazia la liberta, & la rivelazione
(la cui pienezza & Gesu Cristo) che genera la “religio” e, quindi, storicamente, le re-
ligioni. In questo senso possiamo affermare che le religioni appartengono all’evento
della rivelazione e, percio, esse stanno nell’imperscrutabile disegno di Dio con una
certa valenza salvifica... L’affermazione della mediazione unica, universale e defini-
tiva del Figlio di Dio incarnato, morto e risorto propter nos et propter nostram salu-
tem lungi dal condurci ad uno sguardo scettico sulle religioni ci permette di coglierne
il vero significato mostrandone I’eventuale valore rivelativo/salvifico»®,

Questo & possibile, pero, alla luce della pienezza del mistero trinitario che ci & sta-
to rivelato. Quindi la Trinita & il principio unificatore, la chiave di comprensione e di in-
terpretazione delle diverse religioni. Questo cammino teologico comporta una conver-
sione di tutte le religioni e la loro liberazione da ogni forma di divenire storico che si
sgancia dall’unica sorgente da cui esse scaturiscono, secondo il progetto eterno di Dio’.

La Trinita ci offre anche i criteri di discernimento. Piero Coda ha riproposto re-
centemente I’inclusivismo cristologico in chiave relazionale trinitaria. Egli ritiene che
«& all’interno dell’evento cristologico stesso che “si dischiude” I’ontologia e I’ethos
della relazionalita che ha il suo ultimo orizzonte di illuminazione nel mistero trinita-
rio di Dio che Cristo ci rivela». Egli indica quattro piste lungo le quali deve muover-
si la riflessione teologica contemporanea:

* «la prima concerne il disegno salvifico universale del Padre, principio e fine
della storia della salvezza;

* A. SCOLA, I principi del dialogo interreligioso nella teologia cattolica, in AA.VV., L'unico e i
molti. La salvezza in Gesit Cristo e la sfida del pluralismo, Pontificia Universita Lateranense, Mursia, Ro-
ma 1997, pp. 217-218.219.

’ Secondo questa prospettiva la nostra riflessione si allontana da quella di Panikkar in Trinita ed
esperienza religiosa dell uomo.

* P. CODA, Per un’ermenentica cristologico-trinitaria del pluralismo delle religioni, in AA.VV.,
Gesi Cristo e I'unicita della mediazione, Paoline, Milano 2000, p. 64, nota 28.



376 ARTICOLI

* la seconda, I’identita protologica ed escatologica del Verbo/Figlio di Dio che
si rivela nell’evento dell’incarnazione e della morte/risurrezione di Cristo;

e laterza, la dinamica intrinsecamente universale e convergente dell’ azione del-
lo Spirito Santo in rapporto a Cristo;

* la quarta, la struttura trinitaria di unita nella diversita/pluralita dell’evento del-
la rivelazione cristologica»’.

Hans Urs Von Balthasar guarda al pluralismo religioso e agli altri pluralismi
come ad una sinfonia di Dio. Il significato del pluralismo non consiste nel rifiuto del-
I'unita dell’autorivelazione di Dio, ma sta nella adesione sinfonica a questa unita di-
vina e nel dare il proprio assenso perché cresca’. Pluralita e unita sono compossibili
nel piano del Padre. Con questa chiave interpretativa possiamo partire dalla fede tri-
nitaria per interpretare 1’induismo antico dei Veda.

1. TOTALITA, DIFFERENZA, TRASCENDENZA E ALTERITA

L’induismo & una tradizione religiosa che presenta un’offerta di salvezza e che
punta sull’eterno, sull’ Assoluto inteso in diversi modi. Nella misura in cui parte da
un’esperienza originaria, anche per questa religione si pud parlare di totalita e di dif-
ferenza. Ci si puo anche chiedere se & appropriato parlare di trascendenza o imma-
nenza dell’eterno e del divino e, almeno per alcune correnti, se si pud parlare del Dio
totalmente Altro e quindi di alterita.

Totalita, differenza, trascendenza e alterita sono termini che in Occidente han-
no assunto svariati significati. E sempre difficile usarli quando ci incontriamo con
I’Oriente, che si presenta con altri strumenti linguistici e culturali e che ha impostato
la propria vita percorrendo sentieri per noi oscuri.

* La totalita ci richiama una ricerca dell’unita del reale al di 1a delle moltepli-
cita e di fronte alla totalita finita della nostra esistenza. Il finito umano si confronta
con I'infinito e lo presuppone; si apre all’infinito e lo anticipa. C’& posto, all’interno
di questa totalita, per I"alterita di Dio? Oppure tutto & identico a se stesso? Anche 1'O-
riente si & posto questa domanda.

* La differenza di fronte all’ Assoluto si pone il problema della differenza radi-
cale dell’ente contingente dall’ Assoluto, che non pud essere paragonata a qualsiasi al-
tra differenza tra gli enti. C’& chi si affida ad una Realta ultima e definitiva, ad un Tu
personale, oppure ad un divino indeterminato, colto attraverso il mito e I’esperienza
del sacro, ma che non permette I’incontro reale e la comunione.

* La trascendenza pud essere intesa in diversi modi. L.’Occidente ha pensato
una trascendenza conoscitiva, che indica una realta indipendente che supera 1’ambito
della coscienza. La trascendenza metafisica, invece, indica una realti che & esterna ai
confini del mondo visibile e all’esperienza sensibile.

' P. CODA, Per un’ermeneutica cristologico-trinitaria, pp. 65-66.
* Cfr. r. HANS URS VON BALTHASAR, La verita & sinfonica, Jaca Book, Milano 1991, p. 8.



GAETANO FAVARO 377

C’¢ la trascendenza dell’uomo che supera infinitamente ['uomo, come ha detto
Pascal: I’'uomo puo valicare i confini della sua fatticita. E c’¢ la trascendenza teologi-
ca che & tipica di quell’ Assoluto che & indipendente e radicalmente altro nei confron-
ti del mondo e delle possibilita dell’uomo.

Rimane sempre aperto il problema di chiarire quale mediazione simbolica o
concettuale ¢ piu adatta ad esprimere la trascendenza. La tradizione occidentale & ri-
corsa ad una concezione dialettica del divino, oppure ad una anticipazione del divino
che & nascosta nell’interiorita della coscienza, che viene dal di fuori e che non puo es-
sere il risultato di una ricerca umana; oppure ha trovato nella tradizione ebraico-cri-
stiana quel Dio che & signore della storia, personalita libera che liberamente si ¢ rive-
lato all’'uomo.

I’ Occidente cristiano moderno ha anche guardato a Dio come al futuro escato-
logico dell’'uomo e ad un evento che dara compimento alla storia. C’&, infine, chi ha
pensato Dio come I'infinito che supera ogni capacita della coscienza umana e che pro-
viene da una estraneita radicale. Secondo questa interpretazione la creatura umana si
trova in una condizione di passivita insuperabile. Solo I’irrompere dell’ Altro puo di-
sturbarla.

» [ alterita oggi viene intesa come «quel supplemento di trascendenza necessa-
rio per rivelare cio che il pensiero classico ha occultato, ossia il fatto che 1’unico mo-
do adeguato di dire Dio & quello di rispettarne 1’alterita che eccede il pensare e non
pud essere ricuperata in un pensiero del fondamento o della causa primas»’.

L’incontro con altre persone & un cammino verso il totalmente Altro a condi-
zione che superiamo ogni senso di estraneita minacciosa quando incontriamo altri es-
seri umani, non oggettiviamo I’altro e ci sentiamo eticamente responsabili verso il no-
stro prossimo. Non va dimenticato che in questa esperienza I’alterita fondamentale di
Dio non va collocata allo stesso livello di altre alterita. E una esperienza della diffe-
renza, ¢ I'incontro col “volto” che, una volta visto, inquieta il cuore e lo sguardo".

In questo contesto I’incontro con Dio avviene in chiave personalistica e dialo-
gica. Secondo quest’ottica Dio si rivela come I’ Amore nascosto che incontriamo solo
amando. Ma c’¢ qui posto per il Dio di Gest Cristo che si & rivelato nella storia? La
fede cristiana non pud ignorare la oggettivita cristologica. Non basta nemmeno rifar-
si alla Trinita «intesa come simbolo ultimo dello scambio comunicativo e gratuito»,
ma ¢ necessario invocare «il nome del Padre, che il Figlio Gesu ci ha affidato nello
Spirito»''. Cio non toglie che i quattro termini chiave — totalita, differenza, trascen-
denza e alterita — possano costituire una mediazione critico-interpretativa per acco-
starci all’induismo antico.

* A. COZZI, Dio ha molti nomi. Dire oggi il nome eterno del Padre di tutti, Paoline, Milano 1999,
p. 197.

" Cfr. r. E. LEVINAS, Tortalita e infinito, Jaca Book, Milano 1980; ID., Altrimenti che essere o al
di la dell’essenza, Jaca Book, Milano 1983, ID., Di Dio che viene all’idea, Jaca Book, Milano 1983.

" A. COZZI, Dio ha molti nomi, p. 202. Per una sintesi dei quattro termini chiave, totalita, diffe-
renza, trascendenza e alterita cfr. il volume di Cozzi, pp. 169-202.



378 ARTICOLI

2. LA RELIGIONE DEI VEDA

La religione nei Veda non era come nell’Occidente moderno, un settore della
vita sociale distinto dalla cultura, ma un complesso di esperienze, idee, rituali e rego-
le di comportamento che integrano e permeano tutte le dimensioni dell’esistenza. Esi-
stevano correnti filosofiche che cercavano di spiegare il mondo, le relazioni che lega-
vano le potenze cosmiche personali e impersonali tra di loro e con gli esseri umani.

L’uomo vedico era convinto di dipendere da tali potenze con cui doveva coopera-
re mediante il culto e la preghiera”. Secondo il Rg Veda esistono trentatre Dei (deva):

undici Dei celesti: Sole Aurora, Visnu, Mitra, Varuna ...

undici Dei atmosferici: Indra, Rudra, Vayu, i Marut, le acque ...

undici Dei terrestri: fiumi, Prthivi, Agni, Soma ...",

Queste figure pill importanti concepite come personali hanno molto in comune;
ogni Dio pero svolge il suo compito a proprio modo e con mezzi propri. Talvolta una
“figura di Dio” & pit una funzione determinata che una persona.

Su questo sfondo va introdotta 1’ideologia delle tre funzioni promossa e soste-
nuta principalmente da Giorgio Dumézil, ma ora accettata, non senza contrasti e per-
plessita, da molti studiosi dell’antica cultura indiana. Secondo I’autore francese, la
mitologia comparata, 0 meglio lo studio comparativo delle religioni dei popoli in-
doeuropei, mostra come non solo la religione, ma anche la loro societa e la loro cultu-
ra sono imperniate su tre funzioni che hanno trovato una sistematizzazione rigida e in
parte riduttiva nei tre varna (o caste) indiani dei brahmani, degli ksatriya, dei vaisya".
C’¢e una realtd misteriosa che trascende la struttura della societa e che & nello stesso
tempo il corrispondente referenziale della stessa societa.

I1 rapporto dell’'uomo e del cosmo col divino € interpretato in modi diversi.
Non esisteva una delimitazione precisa tra Dio e I’uomo. | deva non sono sempre in-
dipendenti, spesso non godono di qualita superiori a quelle umane. Essi, come le po-
tenze naturali e la potenza in generale, possono essere temporaneamente o permanen-
temente rappresentati da animali o oggetti inanimati. Le loro manifestazioni esteriori
e il loro modo di agire vengono descritti in maniera pit 0 meno antropomorfica. Per
quanto ne sappiamo, perd, non furono rappresentati figurativamente né venerati in
idoli. Al di sopra di essi non troneggiava alcun sovrano assoluto.

In questo “politeismo” diffuso, determinate funzioni potevano manifestare una
grande affinita con quelle di altre figure o con entita autonome o addirittura identifi-
carsi con esse. Tale fenomeno ha dato luogo a ogni genere di spostamenti, di identifi-
cazioni e di assorbimenti®”, come le divinita duali o triadi.

" Cfr. J. GONDA, Le religioni dell'India. Veda e antico induismo, Jaca Book, Milano 1981, pp. 48ss.

" Ci sono anche altri modi di dividere gli dei in gruppi: es. otto Yasu, undici Rudra, dodici Aditya,
i due Asvin ecc.

' Cfr. r. G. DUMEZIL, Mito ed epopea, Einaudi, Torino 1982, pp. XVIILXVIL.

" Cfr. . J. GONDA, The dual deitis in the religion of the Veda, North-Holland Publishing Com-
pany, Amsterdam 1974; ID., Triads in the Vedas, North-Holland Publishing Company, Amsterdam 1976.



GAETANO FAVARO 379

Tutto questo rende comprensibili le relazioni infinitamente varianti e spesso
cangianti tra gli déi. Il cosiddetto atteggiamento enoteistico dei poeti, per il quale an-
che figure o essenze di secondo piano potevano apparire come “dio principale”, & in
parte frutto della loro tendenza ad assolutizzare I'importanza di determinate funzioni
ascritte ai deva e di per sé indispensabili e ad accentuare la divinita dei loro portatori.

C’¢ poi una certa preferenza data all’uno o all’altro Dio o evento mitico in de-
terminati circoli (tribti, famiglie sacerdotali). A questo riguardo bisogna tener presen-
te che I'interesse degli autori brahmanici del Rg Veda per un Dio non dimostra che
questi godesse della stessa popolarita anche nel popolo.

G.U. Thite sostiene che non solo si deve parlare di enoteismo, ma anche di eno-
ritualismo: “Ho la sensazione che non cia sia solo ’enoteismo e che esso non sia solo
nel Rg Veda, ma c’é un enoteismo generale nel pensiero indiano; non solo di volta in
volta qualsiasi divinita & considerata suprema, ma anche qualsiasi cosa che formi I’ ar-
gomento di attenzione in un determinato momento diventa per |’occasione 1’onnipo-
tente, il sublime, I’unico identico al Tutto. L’ enoritualismo dei testi Brahmana & sol-
tanto una parte di quell’enoteismo".

Per il rapporto tra gli Déi e I’ Assoluto nel mondo vedico sembra pertinente 1’ 0s-
servazione di Maryla Falk: «i testi non giustificano quella seducente costruzione di un
graduale passaggio del politeismo vedico attraverso il monoteismo al monismo spe-
culativo delle Upanisad; il monismo speculativo si afferma gia nel Rg Veda, senza
escludere il politeismo, ma semplicemente sovrapponendoglisi e assumendolo quale
forma secondaria e derivata nel suo quadro complessivo del reale». A chiarimento di
questo modo di vedere la realta, leggere Rg Veda X,71-72; 81; 121; Atarva Veda 10,8
e Rg Veda 1,164,46: «Indra, Mitra, Varuna, Agni (lo) chiamano, ed & il celeste uccel-
lo bene alato (il sole). Cio che & uno i cantori nominano in vari modi; (lo) chiamano
Agni, Yama, Matarisvan»"",

2.1. Rta

11 concetto di rta risale ai tempi prevedici, come & provato dal fatto che & pre-
sente anche nella religione iraniana; tuttavia I’ interpretazione vedica non si colloca in
uno stretto parallelismo con I’Avesta. H. Liiders scrive che rra corrisponde esatta-
mente all’avestico asha per quanto riguarda il nome, ma che c’¢ una differenza: «rta
¢ assolutamente primordiale ed & collocato al di sopra di tutti gli D&i, mentre asha &
creata da Ahura Mazda»". La concezione vedica di rta non ha paralleli nel resto del-
le tradizioni indoeuropee. Rta ¢ considerato nella concezione vedica il primo princi-
pio ed il suo punto centrale.

Per mezzo di rta il mondo & venuto all’esistenza, per mezzo di rta questo o
quel Dio ha esteso tre o quattro volte il cielo e la terra. E come & per mezzo di rta

* Cfr. G.U. THITE, Sacrifice in the Brahmana Texts, University of Poona, Poona 1975.

M. FALK, 1l mito psicologico nell’India antica, Adelphi, Milano 1986, p.11.

" H. LUDERS, Varuna, vol.l, Varuna und die Wasser, 1D., Varuna und das Rta, (Vandenhoech &
Ruprecht, Géttingen) 1951; 1959, p. 652.



380 ARTICOLI

che il mondo & venuto all’esistenza, cosi & per mezzo di rta che & mantenuto: yta &
cio che 'aurora irradia, che i fiumi fanno scorrere, satya & cio che il sole emana.
Sembra esserci una perfetta coincidenza tra rta da una parte e sacrificio o yajiia dal-
I’altra o anche, come vogliono altri autori, tra rfa da una parte e verita, canto sacri-
ficale dall’altra.

Per quanto riguarda I’origine etimologica del termine due sono le soluzio-
ni piti comuni, anche se piuttosto divergenti. Alcuni lo fanno derivare da *ar = uni-
re, tenere insieme cfr. apopioke, artus. In questo caso rta indicherebbe «cid che
tiene insieme», qualcosa come «legame cosmico, ordine cosmico». Perd a volte si
applica alle acque; in questo caso il significato di tenere insieme si adatta male. Es-
so ¢ inoltre sinonimo, a volte, (nel Veda) di satya, che esprime cio che mette in mo-
to. Da ultimo rfa & contrapposto al suo negativo anrfa che indica costrizione, op-
pressione.

Altri lo fanno derivare da r (cfr. dpvout, apdw, orior, remus, aro) = andare ver-
so, raggiungere, fissare in un posto, legare. Quindi rta significa cid che mette in mo-
to, che agisce, che lavora, azione. Anche il significato di giuramento (RV 10,34,12),
mantra (3,55,3), verita (9,113,4) mostra I’idea di efficacia, di potere operativo.

Secondo Gonda «sotto il profilo etimologico il termine indica verosimilmente
cio in cui si & realizzato il concetto del comporre e dell’adattare. Il rfa non & identico,
bensi un concetto complementare di satya, cid che corrisponde allo stato reale delle
cose (rtan ca satyam ca)»". Secondo Charles Malamoud rta & «il pieno differenziato.
A rta si oppone la nirrti “disordine”, “disorganizzazione”»*".

Nell'India post-vedica il dharma svolge lo stesso ruolo del rta nel Veda, ossia
la coerenza e la continuita del mondo. L’inno del Rg Veda 4,23 descrive poeticamen-
te la potenza di rra:

rta ha cibo vario che irrobustice;

il pensiero del rza cancella le trasgressioni

la lode del rta, elevante, luminosa,

apre le sorde orecchie dei viventi.

Stabili sono i fondamenti del rta;

nelle sue splendidi forme ci sono molte bellezze.

Per mezzo di rta ci portano cibo

per mezzo di rta le vacche vengono al nostro rito.

Rendendo stabile il rta egli lo sostiene

Veloce si muove la potenza del rra e vince il bottino

rta appartiene alla vasta terra e al cielo

le mueche da latte offrono il loro latte al rta.

" J. GONDA, Veda e antico induismo, p. 122, nota 27.
* C. MALAMOUD, Cuocere il mondo. Rito e pensiero nell’India antica, Adelphi, Milano 1994,
P79



GAETANO FAVARO 381

2.2. Rta e sacrificio

Rta indica anche il sacrificio. Senza yajia (sacrificio) nessun rta ¢ possibile
agli occhi degli indiani vedici*. Quindi, eccetto in casi in cui il contesto esiga la loro
diversificazione, rfa e yajiia sono sinonimi.

Per indicare il carattere preminente di rza il Rg Veda lo pone alla sommita dell’u-
niverso, nel quarto piano, dopo la terra, I’atmosfera e il cielo. La Maitrayana Samhita ri-
pete spesso: Rfa solamente ¢ il supremo; nessuno va oltre rta, su rta la terra ¢ fondata.

Anche le acque sono messe sulla vetta del mondo, il che conferma I’identifica-
zione di rta con le acque. L abitazione del sacrificio & pure sulla vetta dell’universo.
L’identificazione con il pil elevato in senso fisico sottolinea, in termini mitici, il pitt
importante, il primigenio. In questa prospettiva lo zenith coincide con I’ombelico -
dugaiogs -, il punto di partenza da cui tutto il cosmo, spesso concepito come un em-
brione, si sviluppa:

«lo ti domando dell’estremo termine della terra;

domando dove & I’ombelico del mondo.

Questa vedi & I’estremo della terra

Questo sacrificio & I’ombelico del mondo»?.

Raggiungere il fondo di rfa o delle acque rappresenta il raggiungimento del po-
tere supremo e la sovranita. Gli Dei dipendono da un ordine liturgico piu alto: essi in-
fatti, come anche i pitr (antenati), celebrano la loro liturgia nel seno del rta o, il che &
lo stesso, nelle acque. Questo vuol dire che nell’esercizio delle loro funzioni i deva e
1 pitr sono totalmente circondati e protetti dal supremo potere di rta o delle acque (Rg
Veda 5,62,1).

L’azione sacrificale stessa degli Dei e sottoposta ad un pin alto rta o yajiia. Con
I"aiuto del sacrificio gli Dei offrirono il sacrificio; questi furono i primi fondamenti
del mondo come pure dell’ «ordine sacrificale» (Rg Veda 10,90.16). :

Anche i pitr all’inizio della creazione celebrano in cielo il loro sacrificio per
mezzo di un altro sacrificio (R Veda 5,15,2)".

I1 senso di tutto cio € che come il sacrificio terrestre & condizionato da un piu al-
to sacrificio, nella stessa maniera 1’ ordine sacrificale celeste & condizionato da un or-
dine sacrificale superiore, grazie al quale gli abitanti del cielo celebrano il r7a o yajia.
Di Mitra e Varuna si dice «quelli che sono signori del rfa per virti del rra»™.

Lo scopo, la meta del sacrificio non sono gli Déi, ma la sede del rta, secondo
.§atapatha Brahmana 4.4.4.13-14%: «Compiuto il sacrificio lo stabilisce nel sacrificio
e cosi unisce il sacrificio al sacrificio, dicendo: “O sacrificio, va al sacrificio, al Si-

gnore del sacrificio, al tuo stesso seno”»*.

? Cfr. Maitrayana Samhita, 1,10,12.

* Rg Veda 1,164,35.

* Cfr. r. anche Rg Veda 7,56,12; 5,68.4; 8,86,5; 5,12,3.
* Cfr. r. Rg Veda 1,23,5.

G0 0 1 .S:ampatha Brahmana 4,4,4,13-24.

* Cfr. r. anche S'afaparha Brahmana 3,2.2,7; 1,1,4,3.



382 ARTICOLI

In questa linea il sacrificio che ascende alla sua sede suprema appare come un
ritorno al suo punto di partenza, al suo grembo. Quindi I'ascesa del sacrificio presup-
pone la sua discesa, cosl che ci si pud immaginare che il sacrificio compia una traiet-
toria circolare. Difatti tutta la creazione potrebbe essere descritta alla stessa maniera.

Gli Dei sono nati dal yfa e sono nutriti in esso, crescono per suo mezzo. Essi,
inoltre, appartengono essenzialmente all’ordine del rta. Di Agni si dice: rta asa nama
te, «la tua vera essenza € in rta» (RV 5,44,2).

E perché sono dotati della natura di ria che gli Déi agiscono in conformita del
rta, ciog sacrificano, lasciano passare I’inesauribile corrente spirituale e le ricchezze
materiali, mentre i poteri di anrta vi si oppongono, essi percio sono adeva, ayajia. E
in questo senso che gli D&i sono poteri di rta o yajiia.

C’¢ una forte somiglianza, un’omologazione, tra gli Deéi derivanti da
atman/brahman nelle Upanisad e la loro dipendenza da rta/yajiia nel Rg Veda. Se mo-
noteismo vuol dire accettazione di un principio supremo dal quale ogni cosa dipende in
tutti gli aspetti, bisogna dire che esso & gia presente nel Rg Veda mediante il concetto
di rta. Questo monoteismo non si & sviluppato dal politeismo, ma da altre premesse.

L’Essere supremo non & chiamato (eccetto qualche raro caso) “deva” nelle
Upanisad, ma atman, brahman, isvara... e nel Rg Veda non & chiamato divinita (de-
vatman), ma rta, yajia, le acque ...

Dice Gonda: «Lo sviluppo rettilineo della religione che procederebbe in ordi-
nata sequenza dall’animismo al monoteismo attraverso il politeismo, che era stato
adottato negli ultimi decenni del secolo scorso da molti studiosi, si & dimostrato inso-
stenibile»®.

Dall’immagine dei carri i vedici ¢ stata presa I'idea di rta o yajiia come un car-
ro maestoso che va per I'universo, trasportando ogni sorta di beni. E un unico carro,
ma gli aurighi variano, a volte sono gli Déi, a volte gli uomini (RV 10,130,7). Visto da
questa angolatura il sacrificio degli Déi non & un nuovo sacrificio, ma la guida del sa-
crificio supremo in una direzione particolare: creativo o distruttivo, verso I’alto o ver-
so il basso. L’immagine vedica degli D&i come aurighi del grande rta, che & da iden-
tificarsi con il rra supremo, & percio un’altra immagine che indica la connessione di
continuita che esiste tra il sacrificio supremo e quello celeste.

Come nella fase discendente del sacrificio gli D&i sono gli aurighi del supremo
rta, alla stessa maniera nella fase ascendente o nella fase di ritorno, essi sono gli auri-
ghi del sacrificio terrestre™.

[l sacrificio terrestre non & nient’altro che il sacrificio celeste disceso in terra ed
operante tra gli uomini, i quali si limitano a promuovere o a lasciar passare attraverso
di loro le correnti di r7a che procedono dal piano degli Dei®. Quindi la liturgia sulla
terra ¢ la continuazione della liturgia celeste.

7J. GONDA, Change and Continuity in Indian Religion, Munshiram Manoharlai, Delhi 1985, p. 131.
* Cfr. Rg Veda 6,55,1 con 8,11,2.
* Cfr. Rg Veda 2,28,5.



GAETANO FAvARO 383

2.3. Rta e la morte, la morale e il male dell’'uomo

Dopo la morte 1’'uomo deve raggiungere il luogo del riposo: questo luogo coin-
cide con la sede del rfa e con il fondo delle acque. La sede del rza perd si pud rag-
giungere non solo dopo la morte, ma gia fin d’ora. Il raggiungimento del rta non & un
ideale solo per gli uomini, ma anche per gli Déi. Confrontando il raggiungimento del
rta con il raggiungimento del Brahman nella tradizione posteriore emergono due dif-
ferenze importanti:

¢ dal Brahman non ¢’é ritorno mentre si ritorna dalla sede del rta;

* il raggiungimento del Brahman rappresenta I’estinzione della pluralitd, men-
tre il raggiungimento del rfa non sembra presupporre questa estinzione™.

Rita ¢ in connessione anche con Varuna, il grande Dio, custode dell’ordine mo-
rale nel Rg Veda. Egli & il sostenitore e la fonte del rfa (Rg Veda 2,28,21).

Rta, in questo contesto morale, & una forza impersonale, che pero richiede una
collaborazione da parte nostra per il suo mantenimento. Rfa & un ordine cosmico ed
etico. Il sole & ’occhio di Varuna e il volto di rfa. Varuna in quanto signore e con-
trollore del rra & anche il signore e il controllore delle acque.

La connessione tra rta e Varuna ci introduce nel problema morale e della colpa.
Si tenga presente pero che il concetto di colpa € pil in connessione con le potenze che
con Varuna. L’uomo vedico sentiva il bisogno di difendersi contro le sostanze poten-
ti o le potenze concepite in modo materiale, molteplici, pensate prevalentemente co-
me impersonali, apportatrici di malattie o di infelicita, e in misura non minore contro
i nemici e i rivali, che potevano mettere in movimento il mondo abitato.

Non meno temuti erano la macchia e il “contagio”, che uno poteva contrarre. La
trasgressione, anche quella inconscia o inintenzionale, causava la macchia della colpa,
che aderiva come un’infezione morbosa al trasgressore o alla sua vittima sacrificale.
Pure il contatto con lui era pericoloso. La macchia della colpa veniva bruciata, lavata
via 0 annientata con un rito di purificazione. Si poteva espiare anche la colpa di altre
persone. Quasi mai la colpa ha valore di un’azione cattiva commessa contro gli Dgi.

Gli esseri divini, anche quando sono concepiti come persone, non sono in ge-
nere delle entita etiche. Nel culto degli Aditya (il gruppo di Varuna, davanti al quale
si vuole apparire “senza peccato”) spicca pit fortemente un elemento etico, questo
pero € solo un aspetto di un legame generale alla norma. Gli Aditya presiedono a un
ordine (rta) esistente indipendentemente da loro.

* Va rilevata che non & lecito interpretare alla luce delle formulazioni seguenti della dottrina del
karman e della rinascita il problema concreto della discesa degli Dei e dei pitr dalla sede del rta per assu-
mere posizioni sacrificali; essi infatti pur scendendo non 1’abbandonano. Inoltre i passi che parlano dell’e-
stinzione di pluralita nella sede del rta sono affiancati da altri che invece affermano la pluralita degli esse-
1i in quella sede. E difficile conciliare le due serie di affermazioni. Si pud pensare che ci siano due modi di
arrivare al rta, alle acque, alla realta suprema: uno & I’entrarvi per rimanerci, per ottenere 1’unita originaria,
per ricostruire il Purusa/Prajapati; 1’ altra & semplicemente per ottenere qualcosa, per “rubare” qualcosa da
quella sede che & il repositario di ogni bene e di ogni ricchezza. L’ascensione & piena di pericoli e non &
sempre facile raggiungere la sede illesi. Spesso uno sbaglio fatale fa precipitare la persona in un abisso
oscuro dal quale solo I'aiuto divino puo sollevare.



384 ARTICOL

2.4. 1l sacrificio

Secondo I’Atharva Veda II1,1,1 sei sono le colonne che sostengono la terra:
satya = vero (esistente); rta = ordine, struttura (riguardanti la struttura dell’universo);
tapas (calore, fervore, concentrazione, fatica riguardante la creazione); diksa (inizia-
zione), yajia (sacriticio), brahman (formula riguardante il sacrificio).

Yajiia, proprio in quanto & una delle colonne della terra, non & solo sacrum fa-
cere, come la parola “sacrificio” farebbe supporre. Etimologicamente yaifia & impa-
rentato con @yog = sacrificio, espiazione; @y1og = sacro; dyvég = venerato, purifica-
to; &fopon = venerare profondamente, vergognarsi.

In Grecia e in Israele si descrivono sacrifici, ma non se ne fa una teoria si-
stematica; il sacrificio & per lo pilt solamente un atto di culto, non un soggetto di spe-
culazioni filosofiche; non ¢’& una filosofia 0 una teologia del rito/sacrificio.

In India il sacrificio & in relazione alla creazione, all’ Assoluto, a Vée (la Parola), al-
la magia (dominio sulla natura), alla scienza; tutto & orientato verso yajiia o parte da esso,
anche molto dopo il tempo vedico: ad es. il teatro & considerato come yajia). Nella Gre-
cia antica non ¢’¢ un libro sul sacrificio, i riti vanno dedotti da poemi, miti ecc. In India i
testi pili antichi e sacri sono delle raccolte di materiale per il sacrificio o con esso stretta-
mente connesso. Sappiamo quasi tutto sul sacrificio pratico e teorico in India e ben poco
di quello greco e romano. L’India che non ha la storia conosce la storia del rituale?,

1l sacrificio, secondo il nostro modo di vedere, suppone un Dio, un peccato, una
vittima sostitutiva, il sangue versato. In India tutto cid & presente solo parzialmente.
Predominano la teoria e il simbolismo della creazione, della generazione, il potere,
I’ordine, I'unicita, il fuoco, Agni ecc. Secondo la tradizione indiana quattro sono i li-
velli di interpretazione della realta: uno di questi & quello rituale:

¢ adhidaivika = cosmico (o del divino)

* adhibhautika = sociale (o degli esseri)

¢ adhyatmika = microcosmico (o dello spirito)

* adhiyanika = rituale (o del sacrificio)

Quest’ultimo livello ha influssi anche sugli altri; ad es. i dasyu sono nemici per-
ché non offrono sacrifici e non parlano chiaro. Tutta la vita del popolo arya, dice
Chaubey, girava attorno allo yajiia®.

11 sacrificio & I’ombelico del mondo™:

» & il principio di vita

e & I’atto che fa ['universo (allora, adesso)
* & il centro dell’universo™.

* 8. LEVI, La doctrine du sacrifice dans le Brahmanas, Presses Universitaires de France, Ernest
Lerous, Paris 1998, p.138.

* Cir. r. B.B. CHAUBEY, The Institution of Sacrifice in its Sociological Perspectives, in “Vishve-
shranand Indologial Journal” XXII (June-Dec 1984), 86-103.

* Cfr. Rg Veda 1,161,35, citato sopra.

* Cifr. il simbolismo del “centro” in M. ELIADE, Immagini e simboli, Jaca Book 1987, pp. 29ss. e
Trattato di Storia delle Religioni, Boringhieri 1986, pp. 386ss.



GAETANO FAVARO 385

Quindi il sacrificio ¢ I'inizio del mondo; il legame tra cielo e terra (si vedano
albero cosmico, montagna, colonna)®. Cid che esiste, nel cosmo e nella societa, esiste
in quanto partecipa del sacrificio®. Tutto cid che & in noi (sensi, vita) ci viene tramite
il sacrificio”. 1l sacrificio, a dire di Lévi, ha fatto I'uomo a sua immagine.

Il sacrificio & un processo generativo e ciclico. Il sacrificio innanzi tutto & uti-
le per ottenere progenie ed ¢ offerto da Prajapati per creare gli esseri. Il sacrificante
stesso nasce dal sacrificio: «Prajapati, divenuto un embrione, nacque dal sacrificio,
similmente il sacrificante divenuto un embrione nasce dal sacrificio»”. In verita
«non-nato & I"'uomo finché non offre il sacrificio. E per mezzo del sacrificio che egli

2239

nasce™”.

Per la generazione ¢ fattore indispensabile la coppia; ecco quindi la tendenza
dei testi Brahmana di mostrare come in ogni rito particolare sia coinvolta una coppia
di oggetti, di atti, di riti ecc. di cui, basandosi per lo pili sui generi grammaticali, uno
¢ maschile e I’altro & femminile: ad es. prana (respiro) / vac (voce, parola); sacrifi-
cante / sua moglie; la pentola e il carbone; il fuoco e la legna ecc. Il simbolismo del

seme, del grembo, della crescita nel grembo, della nascita ecc. viene usato spesso per

indicare e descrivere i vari riti o i loro risultati®.

Il sacrificio & principio generale di vita: & il Sé, I’Amman, di tutti gli esseri; & il
Brahman assoluto; ¢ il rfa, la struttura portante, I’ ordine stesso delle cose, € il centro*.

Questa visione del sacrificio come totalita e principio di creazione fa dire a R.
Panikkar che 1’universo nella sua totalita, secondo la visione indiana, non si appoggia
su una realta extracosmica, su un altro fondamento diverso da se stesso, sull’assunzio-
ne di un Essere primordiale dal quale sarebbe venuto. All’origine di tutto, di ogni esse-
re, ¢’ un sacrificio che I’ha prodotto. Detto in altre parole: il sacrificio & il dinamismo

* Cfr. Rg Veda 90,121.

* «Cio che il sacrificante offre nel fuoco offerto agli Dei, per esso gli Dei esistono; e cio che viene
consumato nelle varie sedute sacrificali, offerto agli uomini, per esso gli uomini esistono... Quelle creatu-
re che non sono ammesse al sacrificio sono abbandonate... e cosi tutto cio che esiste qui sulla terra tutto é
ammesso al sacrificio» (Satapathabrahmana 111,6,2,25-26).

' «Alla nostra vita venga ogni potere per mezzo del sacrificio

al nostri polmoni ogni forza per mezzo del sacrificio

ai nostri occhi ogni energia per mezzo del sacrificio

ai nostri orecchi ogni forza per mezzo del sacrificio

alle nostre schiene ogni energia per mezzo del sacrificio

Ogni potere sia al sacrificio per mezzo del sacrificio» (Yajurveda 9,21).

& gazapathabrahmana II,2,1,11.

* Jaiminyopanisadbrahmana 111,3,4.8:

«Ajato ha vai puruso yavan na yajate».

Si noti il tentativo di assonanza tra ayato (non.nato) e nayajata (non sacrifica).

Secondo la tradizione vedica indiana I’'uomo nasce tre volte: dai genitori, dal sacrificio, alla morte.
Si veda il Capitolo Diksa in J. GONDA, Change and Continuity in Indian Religion, Munshiram Manohar-
lal, Delhi 1985, pp. 315-362 e G.U. THITE, Sacrifice in the Brahmana Texts, pp.112-123.

“ Cfr. ivi, pp. 244-256.

4y, fata;Jathabr'ahmana XIV.,32,1 e I11,1,4,15; V,3,2,1. La funzione e I'importanza dell’ Arman
e del Brahman ci introducono gia nel pensiero posteriore delle Upanisad. Cfr. Atharva-Veda XIX,42.



386 ARTICOLI

interno dell’universo®. Secondo Thite il sacrificio & un’operazione meccanica che agi-
sce per energia intima. Nascosto nel seno della natura, se ne libera solo sotto 1’azione
magica del sacerdote. Uno dei risultati del sacrificio infatti & quello di far piovere®.

Nettamente contrapposta a tale concezione meccanicista pero, sta un’altra ten-
denza pure molto comune e che si pud sintetizzare con questa espressione: «Questi
fuochi, in verita, sono costruiti con la mente; e tutti gli esseri in ogni tempo li costrui-
scono per colui che sa cio, anche quando dorme; per mezzo della conoscenza soltan-
to questi fuochi sono costruiti per colui che sa cio»*.

Varie sono le identificazioni e i paragoni per descrivere la natura del sacrificio:
il sacrificio € un vestito, una collezione, una giara, un’antilope, un cervo, un carro, una
barca, un traghetto, un cavallo, un volatile, un albero, & la parola®.

Il sacrificio & anche Agni, Visnu o altri D&i; il sacrificio & il Veda. «Come i fiu-
mi che scorrono in varie direzioni hanno nomi diversi, ma quando arrivano al mare per-
dono il loro nome e si chiamano “mare” soltanto, similmente, tutti i Veda con la lette-
ratura ausiliaria vengono chiamati sacrificio (yajfia) quando s’incontrano con esso»™.

Il sacrificio & concepito come un microcosmo; tutto ¢id che succede nel micro-
cosmo viene riflesso nel macrocosmo e tutto cid che avviene nel macrocosmo si ri-
flette nel microcosmo. I testi sostengono che si possono controllare i fenomeni natu-
rali per mezzo di riti, formule ecc. D’altra parte tutto il macrocosmo ¢ inteso come un
microcosmo; cosi il mondo stesso & un sacrificio, tutto cid che capita nel mondo & sa-
crificio. Il fuoco offre se stesso al sole nascente; il sole, al tramonto, offre se stesso in
sacrificio nel fuoco della sera. La notte offre se stessa al giorno e il giorno alla notte;
I'espirazione offre se stessa in sacrificio all’inspirazione e I’inspirazione all’espira-
zione. Il sacrificio pertanto pervade ogni cosa: 1’universo e I’individuo, I’infinitamen-
te grande e I'infinitamente piccolo, la materia e lo spirito®.

Numerosi sono i riti sacrificali e i nomi dei sacrifici; essi pero, secondo Sata-
pathabrahmana XI,5,6 sono riducibili cinque grandi sacrifici (mahayajiia): agli esse-
ri, agli uomini, agli antenati, agli déi e al brahman. 1 sacrificio al brahman si compie
con lo studio dei Veda, quello agli déi con le offerte sul fuoco, agli antenati con 1’ac-
qua lustrale, agli uomini con 1’omaggio agli ospiti, a tutti gli esseri con un’oblazione
versata al suolo.

Ma il sacrificio & “uno”: «uno invero & il sacrificio» (JaimB I1,70). Esso & I’Es-
sere supremo, ¢ Prajapati. Questa identificazione & ripetuta spesso nei testi. In Praja-

“ R. PANIKKAR, The Vedic Experience, Mantramanjari, Darton, Longman and Todd, London
1979, pp. 347ss.

“ Cfr. G.U. THITE, Sacrifice in the Brahmana Texts, p- 226. Anche recentemente si sono fatte a
Poona, con sovvenzioni governative, ricerche di carattere meteorologico con velivoli dell’aeronautica per
studiare I’influsso dei fuochi artificiali sull’atmosfera.

4 .fa!apa:habrahmana, X,53,12.

* Cfr. G.U. THITE, Sacrifice in the Brahmana Texts, pp. 280ss.; H. AGUILAR, The Sacrifice in
the RgVeda (Doctrinal Aspects), Bharatiya Vidya Prakashan, Delhi, Varanasi, 1976, pp. 66-67.

“G.U. THITE, Sacrifice in the Brahmana Texts, p.289.

11 pensiero & in ivi, pp. 293-298 ¢ in J. GONDA, Change and Continuity in Indian Religion, p. 196.



GAETANO FAVARO 387

pati, sacrificio, risiedono tutti i desideri, cio¢ la sorgente di ogni attivita e immortalita.
11 sacrificio della terra non ¢ altro che I’immagine del sacrificio di Prajapati che sacri-
fica se stesso e crea la controparte (pratima) del suo sacrificio e la dona agli uomini
(Satapathabrahmana 11,1,8,3). Anzi il corpo stesso di Prajapati & il sacrificio.

Come per mezzo del sacrificio gli déi conquistarono il cielo e divennero déi, co-
si «Indra si & seduto sul trono del cielo, dice Lévi, come i re si siedono sul trono in ter-
ra; ma al di sopra di lui si eleva ancora, impercettibile nella sua misteriosa essenza, il
sacrificio...».

11 sacrificio & stabilmente basato sul rfa cosi come dal rra stabilmente proviene;
ed ¢ illimitato, potendo essere “teso’ all’infinito; principio e soffio universale di vita.
11 sacrificio & spirito unito a vac che rende immortali e che distingue gli arya dagli
asura, il sacrificio & dunque 1’anima di tutto™: «Il sacrificio & il sé di tutti gli esseri e
di tutti gli d&i» (Satapathabrahmana, 14,3,2,1).

I1 sacrificio infine & I’'uomo (purusa). 1 vari riti o le varie parti dei riti vengono
identificati come membra del corpo umano; cosi ad es. la cerimonia del pravargya &
considerata la testa, il fuoco ahavaniya & la bocca, 1’ altare elevato (uttaravedi) & il na-
so ecc.: «Il sacrificio & I’'uomo, dice il Satapathabrahmana, perché & 1’'uomo che lo ten-
de e il sacrificio, una volta teso, ha esattamente la stessa estensione dell’uomo».

Questa identificazione tra sacrificio e purusa (uomo) verra usata dalla specula-
zione seguente per lo sviluppo della dottrina del purusa. Il sacrificio ¢ efficace. Gli déi
vivono perché sono nel sacrificio. Per mezzo del sacrificio gli uomini e gli eroi compio-
no le loro imprese. Il sacrificio riscatta dalla morte (Sathapathabrahmana 111,6,2,16).

Importante pero é il ruolo della sraddha cio¢ della fiducia, fede, confidenza sia
nel sacrificio che nella conoscenza delle cerimonie. «E la sraddha che costituisce la
durata all’infinito del sacrificio compiuto una volta per tutte; se si sacrifica con
sraddha il sacrificio che si ¢ fatto non & mai perduto».

2.5. Cosmogonia e sacrificio

Bisogna riconoscere innanzi tutto che nei Veda ¢’& una compresenza di varie
cosmologie. Parallelamente alle varie preferenze e sottolineature date a singoli Dei o
alla prevalenza piti o meno marcata di un rito sull’altro — cid che abbiamo descritto co-
me enoteismo ed enoritualismo, — si constata tutta una gamma di visioni cosmologi-
che reciprocamente poco amalgamabili e ricche di suggerimenti speculativi. A volta a
volta uno o I'altro degli Deéi & considerato all’origine dell’universo o la causa della
realta; il sacrificio € spesso pensato come la fonte primaria di tutto cio che esiste, Dei
compresi; e incluso nel sacrificio anche il yfa non manca di avere una valenza cosmo-
logica. Le potenze, e prima di tutte il Brahman, sono considerate cause fontali degli
esseri. Le visioni mitiche sull’origine del mondo si mescolano alle speculazioni filo-
sofiche e alle riflessioni religiose o agnostiche.

* Vac rappresenta la “lettera” del sacrificio, che perd viene offerto per mezzo della mente (manas):
cfr. Aitareyabrahmana 111,11,



388 ARTIcoL

La riflessione filosofico-teologica sulla creazione tende a partire dai dati offer-
ti dalla tradizione, che perd non & unica né unitaria. Come gia nella Grecia pre-socra-
tica le “opinioni” sull’arché erano diverse, cosi nel periodo vedico sia i punti di vista
circa I’origine dell’universo che 1’ambito stesso della ricerca che riguardava 1’ origine
(se esso debba essere ristretto alla fase iniziale del mondo o estendersi alla conserva-
zione delle cose) hanno fornito ampia materia di ricerca e di soluzioni®.

Anche in questo settore della ricerca si manifesta la natura della speculazione
indiana; essa non ¢ inclinata né alla apologetica per dimostrare falso il punto di vista
dell’avversario (tale spirito apologetico apparira sulla scena indiana pili tardi, al tem-
po dei darsana filosofici) né alla sintesi per riunire in un quadro coerente i vari punti
di vista. La sintesi, nel periodo che stiamo considerando e limitatamente al problema
della cosmologia, ¢ propriamente una sinthesis in cui gli elementi a volte molto di-
sparati vengono semplicemente presentati come validi, di volta in volta, e accostati ad
altri con essi non omogenei.

Tralasciamo il problema se I'uomo vedico abbia concepito I’origine del mondo
come una creazione o un’emanazione, come un rifacimento od ordinamento di materia
preesistente, se abbia considerato la possibilita di vari tipi di creazione, come piu tardi
si pensera a vari livelli di rivelazione. I testi che ci sono stati tramandati, nella loro ap-
parenza scarna e a volte incomprensibile, non ci permettono di dare delle risposte sicu-
re limitatamente a questo periodo pill antico. Solamente pil tardi, nelle Upanisad pri-
ma e nei sistemi filosofici poi, si andranno delineando delle soluzioni pit chiare.

Molti studiosi hanno raggruppato le varie cosmologie vediche sotto tre titoli
che fanno capo, per comodita di esposizione, alle tre funzioni della societa indoeuro-
pea o almeno vedica che abbiamo gia incontrato: la funzione di forza fisica & princi-
palmente guerriera, la funzione di sovranita magica e giuridica & rappresentata dal sa-
crificio, e ¢’¢ la funzione contadina dell’abbondanza tranquilla e feconda. Ci limitia-
mo alla funzione sacerdotale.

2.6. Procreazione e sacrificio: le cosmogonie in prospettiva sacrificale

L’attivita creatrice si confonde con la celebrazione del sacrificio. Ogni atto ri-
tuale (karman) infatti produce necessariamente dei frutti (phala). Se dunque I’inten-
zione ¢ di creare, il sacrificio offerto al momento voluto e secondo le regole richieste
avra come conseguenza ineluttabile la creazione.

Se Indra ¢ I’eroe centrale della creazione intesa come opposizione alle forze
negative e Vi§vakarman & I’attributo della divinita creatrice in quanto facitrice ed or-
dinatrice, Prajapati ¢ la denominazione che qualifica 1’attivita cosmogonica nella
prospettiva della procreazione e del sacrificio. I riti, attivith propria della prima fun-
zione, cui la cosmogonia che qui trattiamo fa riferimento, suppongono un attore; es-
si non esistono se non per mezzo suo, secondo la sua volont, la sua intenzione, il suo

* Si vedano le osservazioni di J. VARENNE, Cosmogonies vediques, “Les Belles Lettres”, Paris-
Arche, Milano 1982, p. 53.



GAETANO FAVARO 389

desiderio, le sue conoscenze tecniche ... “Se non c¢’¢ nessuno per celebrare 1'a-
gnihotra come potra sorgere il sole?”. Se questo ¢ vero del sacrificio terrestre lo & an-
che del sacrificio divino. Se esistono degli Déi & perché ¢’¢ all’origine un sacrificio
e se si & celebrato un rito all’inizio ¢’era un “sacrificatore”: questo attore primordia-
le & Prajapati.

1l processo creatore di Prajapati € descritto in una frase breve: Prajapatih praja
asrjata «Prajapati cred gli esseri» (Satapathabrahmana, 10,1,3). La radice srj che
sara poi, nel corso dell’induismo, privilegiata come espressione tecnica per indicare il
fatto creativo, indica propriamente “far colare, emettere” ed allude all’emissione del-
lo sperma divino che feconda le acque originali perché il germe, o I’embrione, 1'uovo,
vi si sviluppi. Questo germe splende come 1’oro (donde il nome hiranyagarbha = il
germe d’oro e puo forse indicare il tuorlo dell’uovo) e verra chiamato brahmanda «il
brahman in quanto uovo o feto» (Atharva Veda 4,2.8).

Prajapati non solo suscita lo sviluppo del germe, ma anche gli permette di vi-
vere e di dare vita a molteplici esseri: «Che egli sia — dice — che egli sia, che si molti-
plichi» (fatapathabrahmana 6.1,1,10). Prajapati con il suo soffio infonde la vita al
germe e lo fa moltiplicare. Gesto e Parola: siamo dunque nel mondo rituale proprio
della funzione sacerdotale.

Ma da dove viene Prajapati? Secondo alcune fonti il Dio & presente da tutta I’e-
ternita nelle acque o pill particolarmente nel germe che esse contengono. Il Dio & 1a
nascosto nel cuore dell’oceano, nel mezzo dell’universo e la sua attivita da origine al
processo cosmogonico. Egli irradia la vita e si potrebbe pensare che non ha bisogno di
nascere lui stesso: «Prajapati si rende attivo all’interno del germe; benché non-nato
egli nasce e si diffonde in mille modi. I saggi contemplano la matrice dove egli si tro-
va: in essa ci sono tutti i mondi!» (Vajasaneriasamhita 33,14).

Il germe & contenuto nelle acque ed & in esse che si trova Prajapati; esse sono
dunque all’origine del cosmos come lo erano nel mito di Indra Vrtra. In un certo sen-
so le acque sono le madri del Demiurgo... «All’inizio, invero, non c’erano in questo
mondo se non le acque, I’onda. Le acque desiderarono: come potremo procreare? Es-
se fecero degli sforzi, arsero di ardore e in esse che cosi ardevano si sviluppo un novo
d’oro ... In un anno un uomo si sviluppd (nell’uovo): era Prajapati ...» (Satapatha-
brahmana 11, 1,6,1-2).

Prajapati allora & il primo o il secondo? E il Principio, il Dio che trascende I'u-
niverso o € solo un demiurgo, un creatore uscito dal suddetto principio con il solo sco-
po di formare gli esseri e di proteggerli? La seconda ipotesi, secondo Varenne, sem-
bra la pit probabile se ci si limita solamente alle Samhita e al Brahmana.

Comunque sia, appena ha inizio 1’opera cosmogonica, Prajapati procrea. 1 pri-
mi ad essere creati sono gli Dei. Poi da lui usci la Dea Splendore, tutta bella, raggian-
te, scintillante; ella & 1’unica donna della creazione.

Prajapati ¢ anche in stretta relazione con il sacrificio e il suo atto creatore & di
fatto un sacrificio in cui egli offre se stesso come gia s’¢ visto sopra. L’idea che il Dio
creatore possa offrirsi come vittima sacrificale per creare si esprime in modo chiaris-
simo in Rg Veda 10,90 che trova in questo contesto la sua giusta collocazione.



390 ARTICOLI

2.7.1 tre grandi inni della creazione®
I tre inni contengono la dottrina pit profonda dei Veda sulla cosmogonia.

a) Purusa Sukta (Rg Veda 10,90)

Questo inno, insieme con il 10,129 & uno dei pitt importanti poemi cosmogoni-
cidel Rg Veda.

L’ apparizione dell’Uomo-cosmico non & spiegata; ci ¢ indicata pero la sua qua-
lita d’androgino. Vi si afferma che la viraj ¢ nata da lui e che lui & nato dalla viraj
(v.5); & questo un modo per sottolineare 1’indissolubilita della coppia. E questo perd
’unico accenno all’elemento femminile del Purusa, di cui non viene poi pili evocato
il ruolo di “madre degli Deéi” nel resto dell’inno (si veda invece Rg Veda 10,72).

Solo un quarto del Purusa ¢ utilizzato come sostanza oblatoria al momento del
sacrificio che permette all’universo di venire all’essere (vv. 3-4). Nel Rg Veda
(1,164,45) si dice che tre parti della Parola furono deposte nel segreto, mentre la quar-
ta fu messa a disposizione degli uomini in questo mondo. C’¢ il linguaggio simbolico
e ¢’¢ il mistero nascosto.

Di solito, il Purusa (Prajapati) appariva come primo, all’inizio & lui solo che
decide di moltiplicarsi, estraendo da se stesso gli elementi costitutivi dell’universo. In
questo inno invece il Purusa sembra avere una funzione passiva. Infatti anche se egli
¢ in alto, il sacrificio creatore & compiuto dagli Déi, non da lui. Egli & solamente obla-
zione, vittima, di cui non si dice nemmeno se era consenziente ...

Queste considerazioni mostrano che questo inno ¢ dedicato soprattutto a stabi-
lire delle analogie tra il macrocosmo (1’universo) e il microcosmo (1’essere umano)
proprio come faranno piu tardi le Upanisad.

L’intenzione del poeta sembra sia stata quella di sottolineare I’ attualita del sa-
crificio e di mostrare che esso ricostruisce il mondo o assicura il mantenimento del
mondo ripetendone la creazione da parte degli Déi. E questa tutta la teologia dei brah-
mana dove, per esempio, il rito della costruzione dell’altare del fuoco (agnicayana) &
presentato come una “‘fabbricazione” del Purusa, sul quale e a partire dal quale, il sa-
crificio propriamente detto assicurera la perennita dell’universo.

b) Hiranyagarbha (Rg Veda 10,121)

Quest’inno combina alcuni tratti teologici della cosmologia indraica con il tema
principale di Prajapati, ritenuto 1’unico creatore. Il chiamare il creatore re del mondo (v.
3), evocare I’estensione del cielo, lo svolgimento dello spazio, la stabilita della terra (v.
5), parlare di armate in battaglia (v. 6), celebrare lo scorrere delle acque contenenti il
tuoco sembra un richiamo eloquente al vocabolario tipico delle gesta creatrici di Indra.

Si parla tuttavia di Prajapati (v. 10), dell’Uno, che da “I’atman”, che & I’'unico
principio di vita degli Déi (v. 7), ha la paternita delle acque stesse (v. 9) e quindi di tut-
to cio che esiste, compresi gli Déi.

* Cfr. Rg Veda 10,90; 10,121; 10,129.



GAETANO FAVARO 391

Il termine perd per definire questo essere misterioso di cui non si osa quasi fa-
re il nome e che viene richiamato continuamente con il pronome interrogativo a chi?
¢ forse meglio lasciarlo incerto. Un Dio ancora da conoscere, che, per il momento non
puo esser descritto che con i termini conosciuti delle cosmogonie di Indra e di Praja-
pati, ma che non puo essere definitivamente descritto o limitato da esse.

¢) Nasadiya sukta (Rg Veda 10,129)

E I'unico inno che cerca di approfondire esclusivamente il problema COSMOgO-
nico e tratta dell’origine delle cose, I’inizio assoluto quando non esisteva ancora né il
Non-essere né 1’Essere (v. 1). Nello stesso tempo si afferma 1’eternita e la solitudine
del Principio che qui ¢ chiamato Quello (tad, v. 2) come piu tardi nelle Upanisad o
1I’Uno al neutrale (ekam, v. 2, cioe il brahman).

Il processo cosmogonico si svolge in serena maesta: 1’Uno-neutro, per mezzo
del suo ardore-creatore (fapas, v.3), mosso dal desiderio (kama, v. 4) di moltiplicarsi,
nasce nelle acque (v. 3; tema del germe d’oro: hiranyagarbha) e mette in moto il pro-
CESS0 COSMOoZonico.

3. INTUIZIONI COSMOTEANDRICHE

Raimon Panikkar da anni insiste sulla sua concezione cosmoteandrica della
realta’. Secondo lui «La realtd mostra questa triplice dimensione: un aspetto metafi-
sico (o trascendente o apofatico), un fattore noetico (o cosciente o pensante) e un ele-
mento empirico (o fisico o materiale)»™. Si tratta del divino, dell’umano e del terre-
stre. Questo significa che non solo ogni cosa ¢ direttamente o indirettamente relazio-
nata a qualsiasi altra cosa, ma che questa relazione & costitutiva della totalita del
reale. Queste tre dimensioni del reale non sono riducibili I'una all’altra, ma non pos-
SONO NEMMmeno essere separate se accettiamo una visione olistica del reale. Quando
I’aspetto umano o creaturale ¢ separato dalla totalitd abbiamo 1’autonomia, quando il
sacro ¢ separato dal profano o lo domina abbiamo I’eteronomia. L.’ ideale di Panikkar
¢ I’ontonomia teandrica. Anche Paul Tillich parla di teonomia, eteronomia e ontono-
mia riferendosi al rapporto tra ragione e fede come ¢ stato concepito nella storia del-
I’Occidente™.

Per interpretare con queste categorie ermeneutiche il fatto cristiano dobbiamo
approfondire il mistero trinitario, quale relazione esiste tra la Trinita economica e la
Trinitd immanente e a quale dei quattro concetti di trascendenza sopra elencati ci vo-
gliamo riferire.

*! Panikkar ricorre spesso, nelle sue opere, a questa visione del reale. Qui ci limitiamo a riferirci a
La nuova innocenza, CENS, Cernusco S/Naviglio (MI) 1993,

* Cfr. R. PANIKKAR, La nuova innocenza, pp. 67ss.

* Cfr. P. TILLICH, Systematic Theology, 1, The University of Chicago Press, Chicago 1951, pp.
71ss.147ss.



392 ARTICOLI

Anche per quanto riguarda la dottrina vedica del rapporto tra uomo-mondo-
Dio, Panikkar usa le tre categorie. Tuttavia rimane sempre aperto il problema del mo-
do con cui i mistici-poeti dei Veda hanno interpretato Dio e la creazione. Abbiamo gia
visto che puo trattarsi di monismo, politeismo, monoteismo.

Puo trattarsi anche di creazionismo, emanatismo, panteismo o panenteismo. Ri-
mane il fatto che la visione vedica del reale non & dualistica e si pone all’interno di una
concezione unitaria del Tutto che non intende opporsi alla pluralita, ma cerca di con-
ciliarla, se non di armonizzarla nell’Uno. C’e una visione circolare e dinamica del rea-
le, che abbraccia cielo e terra, eternita e tempo, uomo, mondo e Dio.

Abbiamo visto che rra richiama la centralita del sacrificio e anche la totalita.
Anche dharma che in seguito occupa, sotto certi aspetti, il posto di rta, sottolinea la
totalita e 1’ordine cosmico. Il mito dell’'uomo cosmico (Purusa) e del sacrificio co-
smico (Rg Veda 10,90) ¢ I'inizio di un filone simbolico, religioso, filosofico e mistico
che accompagna tutta la tradizione indi.

Francis X. D’Sa osserva che «Sullo sfondo di tutto il pensiero indu sta sia 1’i-
dea del sacrificio sia il mito dell’uomo cosmico. L’essenza del significato dell’idea di
sacrificio & 1’intima appartenenza e la reciproca dipendenza di tutti gli esseri. Sacrifi-
cio significa sempre dipendenza e connessione»™,

Tutto & connesso col tutto e dipende dal tutto. Come attraverso il corpo possia-
mo accedere alla persona cosi attraverso il mondo organico possiamo accedere allo
Spirito del mondo. E tutto & differenziato. Tutti gli esseri hanno una capaciti fonda-
mentale di immolare se stessi e di sacrificarsi perché 1'unita sia ricostruita incessante-
mente, ma non a scapito della pluralita organica.

Altri hanno cercato le analogie tra il sacrificio di Purusa, il sacrificio di Cristo
e 'eucaristia™. Certamente siamo lontani dal modello trinitario e cristologico. Ci so-
no intuizioni oscure, c’¢ il linguaggio mitico-simbolico e la cultura dei Veda & lonta-
na dalla nostra.

Una lettura trinitaria dei vari periodi della tradizione indi pud offrirci elementi
che non emergono da una lettura antropologica, fenomenologica o filosofica. Essi
vanno interpretati nella prospettiva totale della storia della salvezza e in prospettiva
escatologica.

*F. X. D’'SA, Dio, I'Uno e Trino e I'Uno-Tutto. Introduzione all’incontro tra Cristianesimo e In-
duismo, Queriniana, Brescia 1996, p. 30.

* Cfr. K. COOMARASWAMY, H. AGUILAR ¢ R. PANIKKAR. In particolare: G. FAVARO,
L’unico sacrificio nel pensiero di Sant’Agostino. Convergenze analogico-strutturali con la visione cosmo-
teandrica del sacrificio nei Veda. Il trascendimento simbolico del sangue, in: Mysterium Sanguinis. Il san-
gue nel pensiero delle civilta dell’ Oriente e dell’ Occidente. Valenze simboliche e terapeutiche, a cura di A.
Amadi, Universita di Ca’ Foscari di Venezia. Dipartimento di Studi sull’ Asia Orientale, Venezia 2000, pp.
83-98. Vedi anche: G. PADINJATTUKARA, Sacrifice and Cosmos. A Confrontation Between the Vedic
and Eucharistic Sacrifice, Institute of Pastoral Liturgy, Abbey of St. Justine-Padua, Doctorate thesis No.25.
Padua 2000. L’Istituto & incorporato alla Facolta di Teologia della Pontificia Universita Sant’ Anselmo di
Roma.



GAETANO FAVARO 393

Totalita, differenza, trascendenza e alterita sono categorie da adottare anche per
un approfondimento dell’idea di Dio nei Veda. Esse gettano un ponte tra I’Occidente
e I'Oriente. I risultati non sono molti. Ma il dialogo interreligioso, 1’ascolto dello Spi-
rito nascosto nel Cuore e nei simboli religiosi dei popoli, la condivisione sacrificale
dell’amore possono aiutarci a cogliere il mistero del Dio vivente che si rivelera in pie-
nezza nell’unico Cristo che ama se stesso, come diceva Sant’ Agostino, nell’ottavo
giorno del compimento della creazione e della salvezza.




[.a musica

PIERANGELO SEQUERI, Musica mundana

PASCAL IDE, Olivier Messiaen

HANS URS VON BALTHASAR, 'lestimonianza per
Mozart

JOSEPH RATZINGER, Musica e liturgia

GIAMPIERO BOF, Musica e spiritualita

JEAN-MICHEL DIEUAIDE, II repertorio musicale
delle assemblee

CLAUDIO RIVA, Un cammino che dura da secol:

CARLO JOSE SENO, Musica e interpretazione

RICKY BARONE, Bussando alle porte del cielo

GIANFRANCO DALMASSO intervista CLAUDIO
CHIEFFO, La verita della canzone

communilo

Rivista Internazionale di Teologia e Cultura
numero 171, maggio-giugno 2000

L. 18.000 - Abbonamento sei numeri/anno L. 80.000
versare su CCP n° 14918205 intestato a: Editoriale Jaca Book, via Gioberti 7 - 20123 Milano

Jaca Book




RTLu V (3/2000), 395-406 395

Johann Sebastian Bach
(1685-1750)

Elementi di una teologia
in musica

Raffaele Mellace
Universita degli Studi (Milano)

I presente contributo si propone di affrontare il problema della traduzione mu-
sicale di temi teologici e biblici nell’opera di Johann Sebastian Bach, nel 250° anni-
versario della morte del compositore. Non verra indagata la posizione dottrinale del-
I"'uomo Bach nel dibattito teologico dell’epoca,’ quanto piuttosto la trasposizione nel
linguaggio simbolico della musica dei valori semantici dei testi liturgici e devoziona-
li intonati dal compositore.

! Peraltro di non facile individuazione, in assenza di scritti teologici del compositore. Si dira pii
avanti della biblioteca di Bach, fondamentale per testimoniare 1 entith — cospicua — dell’interesse del suo
possessore per la teologia, ma di modesto aiuto nell’identificazione di tendenze specifiche (cfr. M. PET-
ZOLDT, “Bey einer anddchtigen Musique ist allezeit Gott mit seiner Gnaden Gegenwart”. Bach und die
Theologie, in K. KUSTER [ed.], Bach Handbuch, Biirenreiter - Metzler, Kassel - Stuttgart - Weimar 1999,
p. 84).



396 ARTICOLI

Nata in funzione del servizio liturgico, la Kirchenmusik bachiana ¢ divenuta nei
due secoli successivi, per un numero vasto e sempre crescente di destinatari, un’espe-
rienza estetica e spirituale insostituibile, benché ormai avulsa dal suo contesto origi-
nario. Enucleando alcuni loci emblematici nel catalogo sacro vocale, un repertorio fa-
cilmente accessibile in registrazione discografica, sara possibile argomentare 1’intima
relazione “generativa” tra la musica e il testo che questa riveste, rapporto da cui & im-
pensabile prescindere, in qualsiasi contesto avvenga I’ ascolto.

Secondo un circolo virtuoso, saranno i valori testuali a determinare la natura
della scrittura musicale, la quale a sua volta offrira ai testi intonati un’amplificazione
espressiva che mobilita risorse estranee alla razionalita del logos. Sara agevole con-
statare come passi scritturali, corali della tradizione luterana e testi della devozione
coeva (luterana ortodossa o di ascendenza pietista) vengano sottoposti da Bach a
un’“‘esegesi” squisitamente musicale grazie agli strumenti della retorica barocca degli
affetti.

1. BACH E IL SUO AMBIENTE. TEOLOGIA, LITURGIA E DEVOZIONE

Indispensabile premessa di ogni ascolto avvertito & naturalmente la ricognizio-
ne delle condizioni di esistenza e fruizione della musica composta in una situazione
culturale data. Nel nostro caso tale ricognizione, condotta di necessita per sommi ca-
pi, dovra perlomeno tener conto dei seguenti elementi:

« Il contesto in cui Bach si trovo ad operare, la Germania del primo Settecento,
presentava un frazionamento confessionale risalente alla clausola del cuius regio, eius
religio risalente alla pace di Augusta (1555). L’attivita del compositore si svolse pre-
valentemente in citta e istituzioni di confessione luterana, benché la stessa Lipsia, cen-
tro fondamentale della produzione sacra bachiana, rientrasse nei dominii dell’Eletto-
re cattolico di Sassonia (circostanza cui dobbiamo la composizione della Messa in si
minore). La formazione personale del compositore avvenne in seno alla Spdtortho-
doxie del Luteranesimo coevo, che aveva avuto un centro primario, nel corso del Sei-
cento, nell’Universita di Wittenberg (dove operavano teologi come Abraham Calov,
di cui si dira), ma anche nelle facolta teologiche di Jena e Lipsia®. In rapporto dialetti-
co con 'ortodossia si era sviluppato I'intenso soggettivismo del movimento pietista, i
cui valori permeano palesemente numerosi testi intonati da Bach, benché quest’ulti-
mo non ne condividesse integralmente la spiritualita’,

* Lutero, com’e noto, aveva dato eccezionale impulso allo sviluppo di una ci-
vilta della Kirchenmusik tedesca, al fine di promuovere la partecipazione attiva del-
I’assemblea al culto liturgico. Ricorrono numerose nei suoi scritti le lodi della musi-
ca, che ebbe a definire inferiore soltanto alla Parola di Dio e alla teologia, mentre il

* M. PETZOLDT, “Bey einer andiichtigen Musique”, pp. 82-84.
* Cfr, J. PELIKAN, Bach teologo, tr. it., Piemme, Casale Monferrato (AL) 1994, pp. 104-125.



RAFFAELE MELLACE 397

canto rivesti conseguentemente un ruolo centrale nelle riforme liturgiche messe in at-
to dalla Chiesa evangelica'.

* La musica sacra bachiana nasce all’interno del contesto liturgico. La sua fun-
zione & dunque I’amplificazione del messaggio delle Scritture, che la musica commen-
ta, al di la della predicazione tradizionale e con strumenti espressivi altri, realizzando
una sorta di sermone al quadrato. Cosi le cantate — che costituiscono la cosiddetta mu-
sica figuralis, ben pit complessa dei corali (Lieder) appannaggio dell’assemblea — fu-
rono scritte come Evangelienmusik per venir eseguite dopo la lettura del vangelo nel
servizio domenicale e festivo; le passioni erano invece destinate alla funzione del Ve-
nerdi santo.

* Sono fondamentalmente quattro le tipologie di testi messi in musica nel cata-
logo sacro bachiano: passi biblici, corali, sezioni della liturgia cattolica (I’ Ordinarium
Missae e il Magnificar) e infine testi devozionali scritti da autori tedeschi prevalente-
mente coevi di Bach. E importante rilevare come il compositore sia rimasto sempre
particolarmente legato alla forma del corale, che occupa una posizione centrale nel-
I’intera sua opera. Si tratta di un canto innodico tardomedievale, di derivazione catto-
lica e hussita, che la Riforma aveva straordinariamente valorizzato per volonta dello
stesso Lutero, il quale aveva provveduto di suo pugno a scriverne diverse decine di te-
sti e alcune melodie. All’epoca di Bach il repertorio aveva subito un incremento note-
vole, grazie a un secolo — il XVII - impegnato in un’imponente operazione di rinno-
vamento letterario-musicale.

* La musica sacra vocale bachiana risale in gran parte al servizio del Ccomposito-
re come Thomaskantor a Lipsia (dal 1723 alla morte), durante il quale videro la luce
tutte le opere maggiori (le Passioni, il Weihnachtsoratorium, la Messa in si minore), ol-
tre a una ricca produzione di cantate per ogni domenica e festivitd. Peraltro Bach ave-
va gia composto cantate a MiihThausen e soprattutto a Weimar, tra il 1707 e il 1716’

+ 11 dibattito sull’adesione spirituale e intellettuale di Bach a un impegno pro-
fessionale tanto rilevante & oscillato, in due secoli di musicologia bachiana, tra le im-
magini opposte di un Bach “quinto evangelista”, apostolo fervente della confessione
evangelica, e quello di un cinico e geniale impiegato, del tutto indifferente a questio-
ni religiose. Oggi il coinvolgimento ideale di Bach nella fede professata dalle sue ope-
re ¢ documentato senza possibilita d’equivoci dalla biblioteca teologica privata del
compositore, di dimensione cospicue’, soprattutto se si considera che non appartene-

“ Sirimanda a R. A. LEAVER, Music and Lutheranism, in J, BUTT (ed.), The Cambridge Companion
to Bach, Cambridge University Press, 1997, pp. 35-45.

* Una ricognizione, interessante anche sul piano metodologico, rispetto all’attivita bachiana nel
campo della musica sacra prima di Lipsia & disponibile in M. PErzoLDT, Asperti liturgici e teologici e ID.,
Bibbia, Gesangbuch e liturgia, in CH. WOLFF (ed.), Il mondo delle Cantate di Bach, Anabasi - I Concerti
del Quartetto, Milano 1995, pp. 119-155 (ed. orig. De wereld van de Bach cantates. Johann Sebastian Ba-
chs geestelijke cantates van Armstadt tot Kothen, Uitgeverij Uniepers Abcoude 1995).

® Cfr. R. A. LEAVER, Bachs theologische Bibliothek. Eine kritische Biliographie, (“Beitriige zur
theologischen Bachforschung 1), Neuhausen-Stuttgart 1983 e Ip., J. S. Bach and Scripture. Glosses from
the Calov-Bible Commentary, Concordia, St. Louis 1985,



398 ARTICOLI

va a un pastore. Nella cinquantina abbondante di testi, alcuni dei quali in pitt volumi,
spiccano in particolare due diverse edizioni delle opere complete e altre due dei ser-
moni domenicali e festivi di Lutero, nonché Die deutsche Bibel di Abraham Calov
(Wittenberg 1681-1682), un commento alle Scritture su cui sono riportate glosse di
pugno dello stesso compositore, un testo divenuto di dominio pubblico soltanto nel
1969. In particolare, la testimonianza della fede di Bach nella natura divina della mu-
sica, al di la del pensiero dello stesso Lutero, compare in un appunto a fianco di 2Cr
5,13 — il racconto della teofania, quasi evocata dal concerto di voci e strumenti, nel
corso del trasporto dell’ Arca nel neoeretto Tempio di Salomone — in cui Bach annoto:
NB: Bey einer anddichtigen Musique ist allezeit Gott mit seiner Gnaden
Gegenwart

2. PITTURA SONORA

Simbologia e “pittura sonora” costituiscono i principali mezzi attraverso cui la
scrittura tardobarocca bachiana realizza una trasposizione musicale dei valori seman-
tici espressi dai testi intonati. Attraverso un codice simbolico specifico, precisi ele-
menti testuali vengono tradotti infatti in figure sonore riconoscibili, cui & possibile at-
tribuire un senso puntuale. Di tale “pittura sonora” — che si avvale di un repertorio di
soluzioni compositive codificato ma nello stesso tempo disponibile a continue varia-
zioni/innovazioni da parte del singolo autore -’ si apprezzi un esempio tratto dalla
Cantata BWV 26 Ach wie fliichtig, ach wie nichtig, presentata alla comunita di Lipsia
il 19 novembre 1724. Appartenente al genere della Choralkantate, di cui si dira in se-
guito, la composizione cita letteralmente le strofe estreme del Lied omonimo di Mi-
chael Franck (1652), parafrasando quelle intermedie. 1l testo della prima bastera a in-
dividuare il tono e la temperie espressiva dell’intero inno:

Ach wie fliichtig, ach wie nichtig

Ist der Menschen Leben!

Wie ein Nebel bald entstehet

Und auch wieder bald vergehet,

So ist unser Leben, sehet!®

’ Per una trattazione sistematica si rimanda a D. BARTEL, Musica Poetica. Musical-Rhetorical Fi-
gures in German Barogque Music, University of Nebraska Press, Lincoln - London 1997.

* Le cantate di Bach sono disponibili in lingua italiana con testo a fronte in J. S. BAcH, Cantate e
Oratori, 4 voll., Ariele, Milano 1995-1996. Un’altra traduzione & in corso di realizzazione a firma di Qui-
rino Principe per I'iniziativa milanese delle Settimane Bach, il Progetto di esecuzione integrale delle canta-
te di Bach a cura dei Concerti del Quartetto in collaborazione col Comune di Milano: intrapresa nel 1994,
I’iniziativa verra portata a termine presumibilmente nel 2004. Le traduzioni delle cantate vengono pubbli-
cate nei programmi di sala contestualmente alla loro esecuzione.

Per un’edizione tedesca commentata si rimanda a A. DURR, Die Kantaten von Johann Sebastian
Bach mit ihren Texten, 2 voll., Birenreiter, Kassel-Basel-London 1971 (rev. 1985, DTV - Birenreiter).



RAFFAELE MELLACE 399

Il tema del rapinoso trascorrere della gloria mundi, e con lei della vita del-
I’'uomo, viene riletto attraverso 1’'immagine della velocita, che domina incontrastata
la trama verbale e la sua intonazione da parte di Bach, a cominciare dal magnifico
affresco che apre la cantata: un notevolissimo complesso verbale/musicale compo-
sto da testo, commento vocale e commento strumentale. La ricca compagine orche-
strale, completa di tre oboi e flauto traverso, vi si scatena in un movimento concer-
tante di inarrestabile dinamismo - simbolo chiarissimo del fluire inesorabile del
tempo - caratterizzato dall’incisivo motto d’apertura: due crome isolate seguite da
una rapida scaletta ascendente. Senza la possibilita di usufruire di tregua alcuna, il
coro vi sovrappone il testo del corale. La voce di soprano ne intona integra la melo-
dia, mentre le stesse parole compaiono nelle rapide crome delle voci inferiori che il-
lustrano il significato del testo, rappresentando musicalmente il trascorrere fugge-
vole della vita.

Una vita che scorre come un ruscello, sostiene invece la prima aria: in questo
caso sembrerebbe che il compositore accolga volentieri la metafora acquatica, tradu-
cendola nel liquido, incessante fluire degli strumenti obbligati (flauto traverso e violi-
no) e persino nel carattere dolce, cantabile delle colorature della voce. La sezione con-
trastante al centro dell’aria, piu trasparente per la rarefazione dell’accompagnamento,
regala generosamente altri gioielli di pittura sonora, a simboleggiare i riferimenti te-
stuali alle gocce, all’abisso, all’atto del dividere.

3. VARIAZIONI SU UN TEMA TEOLOGICO

Nelle cantate, la musica di Bach realizza normalmente un commento al tema
proposto dalle letture sacre, articolando in una serie di movimenti un piccolo discorso
teologico-musicale in sé¢ compiuto. Si prenda, quasi casualmente, un’occasione del-
I’anno liturgico, la IIT domenica dopo 1’Epifania, per la quale ci rimangono tre canta-
te bachiane. Dal vangelo del giorno (Mt 8,1-13; le guarigioni di un lebbroso e del ser-
vo del centurione) viene dedotto il tema dell’adesione fiduciosa del credente alla vo-
lonta di Dio, che si manifesta benevolmente all’'uomo, persino quando I’evidenza
sembrerebbe disperata.

11 pin antico di questi lavori bachiani, la Cantata BWV 73 Herr, wie du willt, so
schicks mit mir, risalente al 23 gennaio 1724, si diparte infatti dal quadro della dispe-
razione pill cupa, col primo, imponente coro: un magnifico pannello dalla concezione
complessa, il cui peso risulta assolutamente preponderante nell’ architettura comples-
siva della cantata. La tonalita di sol minore predispone il terreno per una trama te-
stuale intessuta di immagini dolorose ma anche di inviti alla speranza, ispirata a in-
tense invenzioni poetiche del Salferio e dominata dalla grande metafora dell’imper-
scrutabile libro sigillato.

La struttura musicale ideata da Bach prevede I’intonazione della prima strofa di
un inno di Kaspar Bienemann sulla melodia liturgica Wo Gott der Herr nicht bei uns
hdlt, incastonata in un tessuto strumentale tematicamente derivato dal corale e alter-



400 ARTICOLI

nata ad ampi lacerti di recitativo accompagnato che fungono da tropo/commento/am-
plificazione nei confronti dei significati testuali del Lied interpretato dal coro.

I1 tema teologico chiave - I’esaltazione della volonta divina - s’impone con tut-
ta evidenza grazie a un motto di quattro note esposto gia nel ritornello introduttivo e
anch’esso derivato dalla melodia corale: si tratta della cellula germinale dell’intero
pezzo, ribadita continuamente sino all’affermazione conclusiva. Si noti infine la per-
fetta omogeneita di recitativi e sezioni corali - simbolo dell’unita nella preghiera di
singoli e comunita -, che si dissolvono gli uni nelle altre senza soluzione di continuita,
grazie al nastro sonoro ininterrotto degli oboi e al lieve staccato degli archi. Dopo che
I’aria del tenore nella sua seconda strofa avra illustrato, attraverso cromatismi e meli-
smi, I'incertezza dell’anima nella propria malattia spirituale, 1’unico, breve recitativo
autonomo menziona, fra adeguate asprezze dissonanti, la stolta volontd umana, la-
sciando immediatamente il passo al riconoscimento devoto di quella divina, celebrata
nell’aria successiva. La voce di basso attacca infatti appena concluso il recitativo,
esponendo un motto pregnante di quattro note, sul testo Herr, so du willt, tratto dal
vangelo liturgico. Infine, nell’ultima strofa dell’aria, il pizzicato degli archi evochera
le campane funebri” invocate dal credente, ormai disponibile senza resistenze alla vo-
lonta divina.

4. LA LIETA ATTESA DELLA MORTE

Una posizione di tutto rilievo nelle cantate & occupata da un tema fondamenta-
le della devozione pietista: il pio desiderio della morte, intesa a un tempo come ri-
nuncia alla falsita del saeculum, liberazione dall’angoscia del peccato e gioioso ri-
congiungimento col Signore. Occorre recuperare le coordinate di una meditazione
ascetica dalla severita tanto radicale per poter apprezzare compiutamente alcuni lavo-
ri bachiani", i cui testi - oltre che la loro realizzazione musicale - risultano senz’altro
sconcertanti per la sensibilita corrente. Si consideri la Cantata BWV 8 Liebster Gott,
wenn werd ich sterben, risalente al 24 settembre 1724, una Choralkantate basata sul
Lied di Caspar Neumann cui deve il titolo''. Sara sufficiente rivolgere la nostra atten-
zione alla sola aria del basso «Doch weichet, ihr tollen, vergeblichen Sorgen», che
rappresenta una delle piu belle, sorprendenti e visionarie pagine di Bach. La danza
guidata dal flauto virtuoso innesca una festa della luce che illustra la decisione presa
dalla coscienza: I’atto di fede che bandisce il timore della morte, prefigurando il ra-

? Come nelle Cantate BWV 8 Liebster Gott, wenn werd ich sterben (vedi sotto) e BWV 127 Herr,
Jesu Christ, wahr’ Mensch und Gott, appartenenti all’annata successiva.

' Tra questi anche dei Lieder spirituali, destinati alla devozione domestica, tra cui Komm, siifler
Tod BWYV 478.

'! Si apprezzi anche solo il sapore dell’austera, implacabile prima strofa, il cui distico conclusivo in-
chioda I'uomo al suo essere terra. L’eredita di Adamo vi viene infatti cosi definita: «Arm und elend sein auf
Erden | Und denn selber Erden werden».



RAFFAELE MELLACE 401

dioso mattino in cui il credente stara glorioso di fronte al suo Signore, autentica cele-
brazione della virtu teologale della speranza. Il magnifico tema di danza veloce, una
giga, trasfigura® il giorno del giudizio, che da temibile dies irae diventa momento at-
teso con impazienza. Suprema raffinatezza, alla menzione dell’angoscia insensata per
la fine («vergeblichen Sorgen») I’ orchestra improvvisamente si paralizza per un istan-
te su un inquietante accordo di settima diminuita, mentre il basso scende cromatica-
mente: memoria incancellabile della fredda ala della morte che accompagnera questo
pezzo straordinario sino alle estreme battute.

5. IL CORALE, FORMA MADRE

Come si sara potuto notare gia da questi cauti sondaggi, il corale occupa una
posizione centrale nelle cantate bachiane. In particolare, il compositore dedicd la co-
siddetta seconda annata lipsiense (1724-25: il secondo ciclo di cantate realizzato nel
suo servizio come Thomaskantor) alla varieta della Choralkantate, una forma caratte-
rizzata dall’impiego pervasivo dell’inno liturgico protestante. Di norma in questi casi
il massiccio ricorso a un inno del repertorio, ben noto dunque all’assemblea, consiste
nella citazione letterale delle sue strofe estreme e nella parafrasi, attraverso testi ori-
ginari, di quelle intermedie. Proponiamo quale esempio la Cantata Bwv 113 Herr Je-
su Christ, du hiéchstes Gut. Opera grande, dalla concezione ambiziosa, si fonda sul-
I’omonimo, intenso inno penitenziale di Bartholoméus Ringwaldt, che funge da com-
mento e attualizzazione rispetto alla parabola evangelica del fariseo e del pubblicano.
Al ricorso straordinariamente ampio al corale, del quale si mutuano inalterate ben
quattro strofe e si citano alla lettera altre due, si deve la compattezza del testo, incen-
trato sulla luterana coscienza del peccato. Questa viene espressa fin dal coro introdut-
tivo, tradotta musicalmente sia dal lugubre paramento della tonalita di si minore, col
pianto dell’oboe d’amore derivato dalla melodia corale, sia da una caratterizzazione
ritmica d’inequivocabile sapore tragico. L’incedere da sarabanda, la pausa sul secon-
do tempo della misura, I’appoggiatura e il ritmo puntato all’oboe: tutto concorre a pre-
parare un’intonazione in metro ternario del corale in cui vengano accentuate le parole
chiave del testo.

Sempre in tonalita minore (fa diesis) si colloca il magnifico secondo pezzo, in
cui il corale emerge al contralto, lungamente preparato e introdotto dal violino, in un
susseguirsi di dolorose volute discendenti. Nonostante il riferimento alla medesima
questione teologica, 1’aria successiva offre un volto ben diverso: ribaltato il modo nel
relativo maggiore (La), gli oboi d’amore innescano un duetto giocoso nel metro di
12/8, impreziosito da notevoli gesti cromatici a esprimere 1’angoscia della colpa. Ri-
pristinato il severo modo minore, ritorna la melodia corale, calata in una struttura te-
stuale/musicale di grande interesse, benché non unica nella produzione bachiana: la

" Ricorre nel testo il termine verkldret, a lungo assaporato dalla voce di basso.



402 ARTICOLI

voce alterna I’intonazione del corale con sezioni di recitativo semplice su un testo ma-
drigalistico originale che svolge il ruolo di amplificazione degli antichi versi innodi-
ci. Della successiva aria del tenore si noti I’eccezionale ritorno della melodia corale in
corrispondenza dell’intonazione dell’ultimo verso. L’osmosi tra la nuova musica del
Kantor Bach e I’antica tradizione del cantus firmus sembra aver qui raggiunto vertici
di complessita davvero straordinari.

6. PASSIONE E COMPASSIONE

Contigui al mondo delle cantate sono i capolavori delle passioni, a cui & possi-
bile in questa sede dedicare soltanto un cenno. Scegliamo dunque dalla Matthduspas-
sion uno splendido quanto celebre esempio di un’operazione condotta con somma ef-
ficacia nell’intera partitura: la promozione di una partecipazione attiva della coscien-
za credente agli affetti espressi dai personaggi evangelici, attraverso 1’associazione
personale agli eventi narrati come pratica di segno mistico e devozionale". L’episodio
del pianto di Pietro (Mt 26,69-75) viene trattato, come gia nella Johannespassion, at-
traverso un’articolata sequenza di cinque momenti musicali". Quando il secondo re-
citativo avra terminato di proporre la pericope evangelica evocando le lacrime dell’a-
postolo («und weinete bitterlich») attraverso un’intensa frase musicale irta di inter-
valli cromatici e dissonanti, approdando alla tonalita di fa diesis minore, attacchera
uno dei capolavori della vocalita barocca: I’aria Erbarme dich per contralto, violino
obbligato, archi e basso continuo. I testo di Picander intonato da Bach tralascia ogni
elemento estraneo al tema del pianto, esprimendo in una sintesi estremamente densa i
significati tipici della situazione:

Erbarme dich,

Mein Gott, um meiner Zihren willen!
Herz und Auge weint vor dir
Bitterlich.

Bach inventa un’intonazione di radicale soggettivitd, che Giorgio Pestelli ha
definito «frutto di una macerazione interiore e di una vocazione penitenziale senza ri-
scontri nella musica del Settecento» . Il miracolo espressivo & affidato a una vocalita
di stampo operistico, dall’invenzione melodica pregnante, nonché all’intrecciarsi del-
le volute melodiche di voce e violino concertante, sul ritmo di siciliana realizzato dal-

"* Cfr. R. MELLACE, Dalla memoria alla volonta del credente: il racconto evangelico della Passio-
ne secondo Matteo”, in Programma di sala della “Passione secondo Matteo”, Settimane Bach, 9° ciclo,
1998, pp. 1-11.

" Recitativo - coro - recitativo - aria - corale: nn. 38a (45) - 40 (48) della partitura.

" G. PESTELLL, La Passione secondo Matteo di Johann Sebastian Bach, Milano, Orchestra Sinfoni-
ca di Milano G. Verdi - I Concerti del Quartetto Settimane Bach - Skira, 1999, p. 73.



RAFFAELE MELLACE 403

I’accompagnamento discreto degli archi. Si presti attenzione alla scelta della voce,
che non corrisponde al personaggio di Pietro: si tratta invece del registro di contralto,
carico di significato simbolico nella Matthiuspassion e legato in particolare all’e-
spressione del rimorso, come dimostrano le altre arie in cui questa voce compare, che
fanno tra Ialtro riferimento a una ricorrente “liquidita” delle immagini metaforiche,
omogenea al tema del pianto.". L aria & inoltre 1'unica nell’intera Passione a essere
seguita da un corale, senza la mediazione di un recitativo: il suo significato viene dun-
que immediatamente trasferito alla comunita dei credenti, grazie appunto al testo di
una strofa di Johann Rist, in cui il cristiano comune espone al Signore il pentimento
per il proprio peccato'”.

7. TEOLOGIA E PARODIA

Concludiamo con una riflessione sui procedimenti compositivi probabilmente
poco noti, ma di notevole momento. La serittura bachiana di destinazione liturgica
non nacque sempre originariamente per la chiesa. E risaputo che uno dei massimi ca-
polavori, 1l Weihnachtsoratorium (ma anche la Messa in si minore), si fonda su musi-
ca gia composta in precedenza, che viene adattata a un nuovo testo secondo la tecnica
della parodia, di grande fortuna e rilievo in epoca tardobarocca, e in auge sino alle so-
glie del Romanticismo, che ne determino la delegittimazione estetica™. Per compren-
dere la complessita di sottintesi che operazioni simili comportano, giova osservare da
vicino la virtuosistica trasposizione tra modello profano e nuova destinazione liturgi-
ca realizzata da Bach impiegando la Cantata BWV 214 Ténet, ihr Pauken! Erschallert,
Trompeten, di cui viene mutuato 1’intero patrimonio di arie e cori con una sola ecce-
zione. Di quel lavoro festivo e celebrativo, composto per il compleanno di Maria Jo-
sepha, Elettrice di Sassonia e Regina di Polonia, 1’8 dicembre 1733, Bach importa la
tinta di una solennita gioiosa, operando una significativa traslazione dell’oggetto del-
la lode e del giubilo dalla regina di Polonia al “Sovrano del Cielo”.

La parodia ha prodotto modulazioni e sfumature diverse di un medesimo “af-
fetto”: ad esempio, la letizia che nell’aria originaria Fromme Musen! Meine Glieder
Pallade chiede alle Muse, impiegando una voce di contralto coadiuvata da una coppia
di oboi all’unisono, diviene pil brillante nella nuova strumentazione di «Frohe Hirten,

'* Le arie Buff und Reu (n. 6/10) e Kénnen Trinen meiner Wangen (n. 52/60). Si consideri inoltre
Pintervento del contralto nell’ultimo recitativo della Passione (67/77, sul testo: «O selige Gebeine, | Seht,
wie ich euch mit Buff und Reu beweine, | DaB euch mein Fall in solche Not gebracht! | Mein Jesu, gute Na-
chtl»). In proposito cfr. Emil Platen, Johann Sebastian Bach. Die Matthéuspassion. Entstehung, Werkbe-
schreibung, Rezeption, Kassel, Birenreiter, 1997, p. 51.

" «Bin ich gleich von dir gewichen, | Stell ich mich doch wieder ein; | Hat uns doche dein Sohn ver-
glichen | Durch sein’ Angst und Todespein. | Ich verleugne nicht die Schuld; | Aber dein Gnad und Huld |
Ist viel gréBer als die Siinde, | Die ich stets in mir befinde.

" Cfr. R. MELLACE, L' “Oratorio di Natale” o L arte della parodia, Programma di sala dell’ Orato-
rio di Natale, nel contesto delle Settimane Bach, 12° ciclo, dicembre 1999, pp. 1-11.



404 ARTICOLI

eilt, ach eilet» (Weihnachtsoratorium 11, n. 15), in cui il tenore & incalzato da un flau-
to traverso mentre esorta i pastori a destarsi dal sonno per non perdere la gioia incom-
mensurabile che 1i attende nella grotta di Betlemme. Come esempio evidente della vi-
talita e dell’efficacia del meccanismo della parodia si consideri infine un’aria molto
popolare, Grofier Herr, o starker Konig (Weihnachtsoratorium 1, n. 8), erede dell’aria
profana Kron’ und Preis gekronter Damen. Modello e parodia condividono infatti la
medesima sfera semantica, la gloria regale, simboleggiata dall’attributo timbrico/sim-
bolico della tromba, secondo un’autorevole e diffusa tradizione barocca”. I due testi
sembrano sviluppare tuttavia una serrata contrapposizione critica. Questa celebre mu-
sica di Bach era nata per esaltare una regina, Maria Josepha, il cui nome sarebbe ri-
suonato nell’intero orbe terraqueo, secondo I’auspicio proprio del testo cantato. La
contraffazione sacra di questa medesima musica vuole invece esprimere un concetto
che sembrerebbe ironicamente contraddire I’assunto originario: Dio, nella sua gran-
dezza senza misura, disprezza la gloria mondana a tal punto da nascere in una povera
stalla. La regalita autentica, cui spetta di diritto la maesta segnalata dai clangori della
tromba, non & dunque quella celebrata dal modello profano, ma giace occultata in una
rozza mangiatoia:

Groller Herr, o starker Konig,
Liebster Heiland, o wie wenig
Achtest du der Erden Pracht!
Der die ganze Wel erhilt,

Ihre Pracht und Zier erschaffen,
Muf in harten Krippen schlafen.

** La glorificazione della maesta divina, per analogia con la musica cerimoniale dei pitt modesti so-
vrani terreni, suggeriva al compositore barocco I’impiego della sezione degli ottoni. L.’ applicazione di una
simile solennita del modello profano alla parodie sacra e riscontrabile, ad esempio, nella monumentale Can-
tata BWV 30 Freue dich, erliste Schar, costruita sul dramma per musica BWYV 30a Angenehmes Wiede-
rau, eseguito il 28 settembre 1737 per Johann Christian von Hennicke, signore di Wiederau.



RAFFAELE MELLACE 405







1 LIBRI

PRIMO TESTAMENTO
'BIBLICI

nuova versione,
introduzione e commento
di

TiziIANO LORENZIN

Un nuovo commentario al Salterio, che si distingue per essere riuscito a con-
temperare efficacemente rigore esegetico, attenzione ermeneutica alla mille-
naria tradizione di lettura nella Chiesa e chiarezza espositiva.



gdt 272

John R. Quinn

Per una riforma
del Papato

L'impegnativo appelio
all'unita dei cristiani

Questo saggio, intelligente e stimolante, intende raccogliere, con fedelta e
creativita, la richiesta rivolta da papa Giovanni Paolo Il ai vescovi, perché
venga condotto un paziente e fraterno dialogo sul papato (cfr. Ut unum sunt,
n. 95). Il suo autore, arcivescovo emerito di San Francisco (USA), mostra una
grande concretezza sia nelle analisi che nelle proposte avanzate.



RTLu V (3/2000), 409-420 409

‘Vivere politicamente
all’ascolto del Vangelo
Linee propositive

Sandro Vitalini
Facolta di Teologia (Fribourg)

Si afferma spesso che il Vangelo di Gesi non da direttive politiche precise, co-
si che anche partiti e movimenti che si ispirano al pensiero cristiano si limitano a cita-
re “il magistero sociale della Chiesa” come loro unico punto di riferimento evangeli-
co. Bisogna perd ricordare una distinzione non trascurabile: se per politica si intende
la corretta gestione tecnica della cosa pubblica ai suoi vari livelli - da quello comuna-
le a quello regionale, da quello nazionale a quello internazionale - si deve ammettere
che il messaggio di Gesti non indica delle direttive concrete per le sue immediate ap-
plicazioni; ma se per politica si intende 1’ orientazione di base, 1’ opzione fondamenta-
le che muove i governanti nell’operare le diverse scelte pratiche, bisogna riconoscere
che il Vangelo di Gesli - che per noi cristiani & la Parola stessa del Figlio di Dio fatto
Uomo - ha delle indicazioni fortissime da offrire, che in genere sembrano disattese,
forse perché appaiono utopiche.

Vivendo I’anno giubilare dobbiamo meglio percepire che il Giubileo cristiano
¢ Gesii Cristo stesso (cfr. Le 4,17-21), il quale inaugura un anno di grazia senza fine.
Nella persona dell’Uomo-Dio infatti la terra viene unita al cielo (cfr. Ef 4,10; Col



410 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

1,15-20) e le condizioni di vita della citta dei santi devono riflettersi nei battezzati che,
sulla terra, prolungano il mistero dell’incarnazione e rendono visibile I’amore trinita-
rio. L’ impegno dei cristiani per attualizzare nel tempo la presenza liberatrice del Fi-
glio di Dio e portare il giubilo della liberazione da ogni male a tutte le creature & tan-
to affascinante quanto sbalorditivo.

In questa riflessione vogliamo ricordare talune esigenze di questo impegno; an-
che se non potremo essere esaustivi, queste ci permetteranno di evidenziare la forza
dirompente del Vangelo, della quale devono farsi interpreti i cristiani.

1. LA DIGNITA DELLA PERSONA

La sconvolgente rivelazione di Gesu & quella della paternita di Dio. La mente
umana arriva alla percezione dell’esistenza di Dio, che si rende «visibile all’intelli-
genza mediante le opere da lui fatte» (Rm 1,20), ma non potrebbe immergersi «nel Pa-
dre e nel Figlio e nello Spirito Santo» (Mt 28,19) senza una divina rivelazione.

Il Figlio Gestu manifesta il Padre (cfr. Gv 14,9-11): «Il Padre stesso mi ha co-
mandato cio che devo dire» (Gv 12,49). Questa rivelazione non ¢ puramente teoreti-
ca, ma pratica: la vita della famiglia trinitaria viene offerta a tutti gli uomini, che il Fi-
glio - la Parola del Padre - illumina da sempre (cfr. Gv 1,4-9), cosi che ogni persona ¢
chiamata a lasciarsi coinvolgere in questa comunione esistenziale (cfr. 2 Cor 13,13).
I1 Padre di Gest Cristo si rivela come il Padre-Madre di tutti gli uvomini. Tutti - anche
coloro che ancora non conoscono il Vangelo esplicitamente - sono sollecitati a «fare
la verita» (Gv 3.21) e cio¢ a lasciare operare lo Spirito del Padre in ciascuno di loro.

L’annuncio degli apostoli circa il Figlio di Dio incarnato, crocifisso e risorto, si
basa su questo legame ontologico preesistente, che esige di essere ratificato ed ap-
profondito. La vita di ogni uomo viene da Dio; egli percepisce di essere «sua proge-
nie» (At 17,28) ed avverte, in ogni tempo, la vicinanza del suo Creatore (cfr. At
14,17). Nell’ottica cristiana 1’uomo & un figlio di Dio, il figlio del Padre di Gesu Cri-
sto, coinvolto nella dinamica di amore trinitaria per il tempo e per I’eternita.

Se da una parte notiamo il veemente desiderio di Gesu perché ciascuno si con-
verta alla vita del Padre e al suo Regno (cfr. Mt 4,17), dall’altra ci rendiamo conto che
questo progetto implica una dimensione universale (cfr. Gv 11,52; 12,32). Ogni uomo
& creato ad immagine e somiglianza del suo Creatore (cfr. Gn 1,27); piu la persona
umana si impegna per una vita di amore e piu cresce nella comunione esistenziale con
le divine persone, incamminandosi verso la realizzazione di un’apertura al Vero e al
Bene che non fara che allargarsi per tutta 1’eternita.

Per illustrare I’importanza di questa rivelazione si puo evocare |’esempio del
tempio. Nell’antichitd si immaginava che la divinita abitasse in case costruite dagli
uomini, degli autentici gioielli nella loro preziosita. Con la venuta del Figlio di Dio,
I’idea del tempio-casa della divinita scompare (cfr. Gv 4,21-24) per lasciare posto al-
la percezione che il tempio di Dio & I'uvomo (cfr. 1Cor 6,19): non esiste nel creato un
valore superiore a quello della persona.



SANDRO VITALINI 411

Da queste affermazioni di base, che sono percepite pur con diversa rilevanza da
tutti, anche dai non credenti, si ricava la certezza che nessuno ha il diritto di attentare
alla vita della persona, che va rispettata dalla concezione alla morte naturale. La dife-
sa del diritto alla vita non puo pero essere limitata alla lotta contro 1’aborto e 1’euta-
nasia attiva; essa implica lo sviluppo di una legislazione che costantemente propugni
il rispetto dell’'uomo in quanto tale, che & il bene massimo che va salvaguardato dal-
I’autorita politica (lo statuto dello stagionale, privato della sua famiglia, & da questo
punto di vista chiaramente immorale). Differenze di razza o di religione o ragioni pu-
ramente economiche non devono incidere su questo atteggiamento di assoluto rispet-
to nei confronti di ogni uomo. Nell’ottica neo-testamentaria & cosi da escludere in tut-
ti i casi la pena di morte, dato che nessun uomo ha il diritto di togliere a un altro il do-
no di Dio. E sia anche chiaro che il Padre non toglie mai la vita terrena dei suoi figli,
ma, quando questa si spegne, li accoglie al di 1a del velo della morte nella sua vita sen-
za fine (cfr. At 7,56ss).

2. LA FRATELLANZA UNIVERSALE

«Non chiamerete nessuno sulla terra vostro padre, perché uno solo & il Padre
vostro, quello celeste» (Mt 23,9). «Voi siete tutti fratelli» (Mt 23,8). La comunita pri-
mitiva, che ha annunciato il Vangelo a Gerusalemme, & una comunita dove la frater-
nita tocca un vertice quale si realizzera poi abitualmente solo nelle famiglie € nei mo-
nasteri: tutto viene messo in comune (cfr. At 2,42ss.). Questo ideale di fraternita ispi-
ra la condivisione che anche le comunita venute dal paganesimo esprimono (cfr. 2Cor
8-9) e che gia I’AT aveva prefigurato nell’immagine della manna: tutti ne ricevono a
sufficienza, ma nessuno ne riceve né una misura scarsa né una eccessiva (cfr. Es
16,18; 2Cor 8,15).

Essendo nata la Chiesa nell’ambito dell’impero romano si percepi allora meno
di oggi I'ostacolo delle frontiere, dato che i vari popoli erano governati da un’unica au-
torita in tutta I’ oikumene. Bisogna nondimeno notare che il senso del nazionalismo era
anche allora fortissimo, al punto che i giudei si trovavano, ad esempio, in perpetuo con-
flitto con i vicini samaritani (cfr. Gv 4,9). Lo specifico dell’annuncio cristiano & pro-
prio quello di portare «Parti, Medi, Elamiti, abitanti della Mesopotamia... » (At 2,9ss.)
ad un’unita che trascenda quella politica e li coscientizzi sulla loro fraternita, che in-
verta la forza centrifuga sviluppatasi con il mito della torre di Babele (cfr. Gn 11,1ss.).

Uno dei problemi pit ardui per la comunita primitiva fu proprio quello di vin-
cere lo spirito nazionalista. I giudei convertiti stentavano ad ammettere che dei paga-
ni potessero convertirsi al Vangelo di Gesu senza prima farsi ebrei. Una soluzione
equilibrata venne trovata al concilio di Gerusalemme (cfr. At 15,1ss.), ma tensioni tra
il gruppo giudaizzante conservatore e il gruppo ellenista piil liberale si prolungarono
anche a Roma (cfr. Rm 14-15).

Se da una parte il cristiano & rispettoso dell’autorita costituita (cfr. Rm 13,1-7),
dall’altra diventa critico e polemico 1a dove essa viene esercitata in modo ingiusto



412 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

(cfr. p.es. Ap 18). L’ autorita ¢ legittima la dove promuove il benessere dei cittadini e
li aiuta a vivere in fraterniti. E cosi che i funzionari sono visti come «pubblici servi-
tori di Dio» (Rm 13,6) ai quali & doveroso pagare le imposte e tributare il debito
omaggio.

La Chiesa primitiva rispetta |’ autorita politica centralizzata che governa popoli
diversi (cfr. 1Pt 2,13-14.17); questi sono chiamati da Dio ad una fraternita concreta e
profonda - divina - che non toglie pero la loro specifica identita, ma indica loro la pa-
tria futura (cfr. Eb 13.14) dove le diverse nazioni, tribu, popoli, lingue saranno riuni-
te davanti al Padre e al Figlio (cfr. Ap 7,9).

L’applicazione di questi principi porta oggi i propugnatori del pensiero cristia-
no a lottare per una progressiva eliminazione delle frontiere tra i popoli, pur nel rico-
noscimento della loro identita, che va salvaguardata. L’amore per la propria terra & vi-
scerale nello stesso Figlio di Dio (cfr. Le 19,41), il quale appartiene ad un piccolo po-
polo cosi fiero delle sue origini (cfr. 2Cor 11,22) che nessuna dispersione e nessuna
persecuzione hanno potuto annientare.

L’idea di un governo universale & rimasta abbastanza presente nella Chiesa,
prima con |'impero romano e poi con "autorita che essa stessa ha esercitato nel Me-
dioevo, avvalendosi anche del “braccio secolare”. L’Europa in quel periodo ha cono-
sciuto una certa unita di fede e di cultura, che 1’ha aiutata a crescere e a strutturare una
nuova societa dopo la sparizione dell’impero romano.

Il fermento cristiano oggi & essenzialmente portato ad operare per 1’apertura, il
dialogo, gli scambi tra i popoli, non certo per il loro dissolvimento. L’identita di un
popolo potra anzi crescere quanto pill esso si affermera capace di favorire la stabilita
degli altri. Sara possibile evitare una nuova invasione barbarica solo se si combatte-
ranno le cause che potrebbero sviluppare questa migrazione epocale. La storia dell’e-
migrazione insegna che in ogni tempo si emigra per fame. Nessuno lascia volontieri
la propria terra. Partendo da una concezione cristiana di fraternitd bisogna operare
perché i fratelli in ogni nazione abbiano la possibilita di trovare ivi il lavoro e il pane.

I Paesi relativamente ricchi devono finalmente riconoscere che 1’aiuto mirato e
massiccio dato ai Paesi poveri finisce per favorire i primi non meno di quest’ultimi.
Soltanto un promovimento civile armonico di tutte le nazioni del mondo disinne-
schera la bomba della migrazione di interi popoli verso i Paesi ricchi e determinera
uno sviluppo dei commerci e degli scambi con aree fino ad oggi tanto depresse da ri-
sultare economicamente insignificanti.

In passato una colonizzazione spregiudicata (in Africa e nell’ America del Sud)
ha dissanguato dei continenti a favore di altri. Oggi la fraternitd umana e cristiana de-
ve portare ad una politica di riparazione e di ricostruzione. Fino a ieri le nazioni del
Terzo Mondo erano contese tra i due blocchi e si cercava di attirarle nelle rispettive
aree di influenza. Oggi & necessario investire mezzi ingenti per la rinascita di intere na-
zioni. Non si tratta di iniziative di benevolenza, ma di giustizia. Noi siamo responsabi-
li dei nostri fratelli (cfr. Gn 4.9). Le varie iniziative che gia si sono prese (remissione
del debito, alfabetizzazione, rimboschimento) non sono che un pallido segnale che va
non solo massicciamente incrementato, ma fondato nella legge. Solo la realizzazione di



SANDRO VITALINI 413

una fraternita universale concreta, che incida anche sul nostro benessere chiamandoci
a contribuire in prima persona, pud salvare 1’'umanita dalla catastrofe finale. E neces-
sario imparare ad impoverirsi per arricchire i fratelli (2Cor 8). L’idea che abbiamo ac-
quisito in Svizzera per una compensazione intercomunale e intercantonale deve far ma-
turare anche quella di una vera e propria compensazione internazionale.

3. IL. LAVORO COME DIRITTO-DOVERE

Per il NT il lavoro ¢ un dovere indiscutibile: «chi non vuole lavorare neanche
mangi» (2 Ts 3,10). Per la spiritualita rabbinica anche gli studiosi della Torah dove-
vano aver appreso un lavoro manuale (come Paolo, tessitore, 1 Cor 4,12). Bisogna
pero riconoscere come 1’economia di allora fosse molto precaria e gia conoscesse il
dramma della disoccupazione (cfr. Mt 20,7) e quello della schiavitu (cfr. 1 P 2,18).

Il lavoro associa il figlio di Dio all’opera del Creatore. Il «giardino» nel quale
Adamo, I’'uomo, & posto, diventa spinoso e desertico se I’'uomo si chiude alla volonta
del Creatore (cfr. Gn 3,17-19), ma diviene ubertoso e fecondo, se I’'uomo si associa al
primo «Giardiniere» e coltiva I’Eden (cfr. Gn 1,28; 2,8-15).

La rivelazione ci fa capire che I’'uomo & chiamato a perfezionare con il suo la-
voro I’opera stessa del Creatore: sia |’allevatore di bestiame come il musicista, sia
I’architetto come il cesellatore (cfr. Gn 4,17-21), ciascuno opera a vantaggio proprio,
della sua famiglia e dell’intera comunita (cfr. Ef 4,28; 1 Ts 4,11). Il fatto che I’uomo
sia privato della possibilita di lavorare & lesivo della sua dignita: gli si sfigura e quasi
sradica I'immagine divina dalla sua persona. Si pud parlare di un assassinio della sua
vocazione a crescere nell’ oblativita.

In un’ottica cristiana bisogna riconoscere che la situazione del disoccupato non
solo & inaccettabile, ma & immorale. La comunita, lo Stato, & obbligato ad offrire un
lavoro retribuito al singolo, cosi come questo ¢ obbligato ad accettarlo. Un simile
principio sembra enunciabile solo da un punto di vista teoretico e ideale, in quanto si
scontra con esigenze di mercato ineludibili. Eppure ancora una volta la teoria si rive-
la essere la pratica pil saggia.

Se si tiene conto di quanto il cittadino costi allo Stato durante il periodo della
sua forzata disoccupazione, si deve ammettere che la comunita «risparmierebbe» an-
che sotto il profilo economico offrendo a ciascuno delle attivita di servizio pubblico
retribuite. Il fatto che la persona non possa lavorare determina in essa un trauma che,
se non porta al suicidio, ingenera perlomeno una crescente tensione di rapporti inter-
personali ed una progressiva degenerazione dello stato di salute. Bisogna che la co-
munita tenga conto delle spese che si deve accollare per queste persone «ferite» sia nel
campo delle cure mediche sia in quello dell’assistenza pubblica (a cui si deve far ca-
po una volta finite le indennita di disoccupazione) per convincersi che 1’assicurazione
di un lavoro a ciascuno & pili che vantaggiosa per tutti da ogni punto di vista. Essa per-
mette anche di scongiurare la disoccupazione apparente, di comodo, in quanto chi non
accetta il lavoro propostogli non riceve pit alcun indennizzo.



414 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

Anche il profugo che cerca rifugio nel nostro Paese dovrebbe essere impiegato in
un lavoro. L esperienza dell’ultima guerra mondiale insegna che i veri profughi accetta-
rono di cooperare alla non facile vita di allora delle nostre regioni con un lavoro apprez-
zato. Oggi ci si dice che non € pil possibile offrire un lavoro ai profughi - veri o presunti
tali - perché cid implicherebbe forti oneri sociali e servirebbe da calamita per altri di-
soccupati esteri. C’e perd da temere il contrario, e cioe che lo statuto del profugo, che ri-
ceve un sussidio senza far niente, sia un incentivo maggiore a venire da noi di quello che
si avrebbe con I'imposizione di un lavoro. Anche gli oneri sociali dovrebbero essere
commisurati al periodo ridotto della permanenza dei profughi da noi. I nostri emigranti
hanno in passato trovato lavoro in Paesi esteri e non si vede perché si dovrebbe temere
di offrire concrete occasioni di lavoro da noi, tanto pil se si tien conto che il lavoro crea
lavoro ed un investimento ne suscita altri. La logica cristiana pu0 a prima vista sembra-
re assurda, ma a lungo termine si rivela pagante e sapiente (cfr. 1Cor 1,25).

Non si dimentichi infine che I’uomo deve lavorare il giardino e non distrugger-
lo. In un’ottica cristiana di pieno rispetto del creato € necessario prevedere una tassa
ecologica che scoraggi 'impiego di energie non rinnovabili e favorisca, con i suoi
proventi, attivita lavorative che promuovano nel mondo il ricupero dei beni creati dei
quali I’egoismo umano fa tuttora scempio.

4. LA CIVILTA NON VIOLENTA

Forse & su questo punto che il Vangelo & stato tradito in modo pit sfacciato dai
cristiani. Le esigenze di Gesl sono chiare e perentorie: «lo vi dico di non resistere al
malvagio; anzi, se uno ti colpisce sulla guancia destra, tu porgigli anche la sinistra...
Amate 1 vostri nemici e pregate per quelli che vi perseguitano, affinché siate fighi del
Padre vostro che & nei cieli» (Mt 5,39.44-45).

Per secoli la Chiesa ha rispettato questo precetto di Gest, che impone la non
violenza e I’amore per il nemico come conseguenza dell’unico precetto dell’amore
riassumente tutta la rivelazione (cfr. Rm 13,10). Ma con I’eta costantiniana la Chiesa
ha assunto progressivamente le prerogative che erano state quelle della religione pa-
gana e si ¢ affermata come una espressione di potere umano, bisognoso di essere so-
stenuto anche militarmente sia dallo Stato sia anche da un esercito proprio. Nei primi
secoli si vietava gia al catecumeno e poi al battezzato di essere soldato. In seguito in-
vece si elabor0 la dottrina della legittima difesa, che prevedeva almeno la costituzio-
ne di un esercito armato per la difesa di una comunita e di un territorio.

La Chiesa primitiva & cosciente che con Gesii si sono compiuti i tempi messia-
nici, dove le lance si trasformano in falci (cfr. Is 2,4). Il cristiano non esita a morire di
spada (cfr. Rm 8,35), ben sapendo che nulla lo puo piti separare dal Cristo. Ma egli
non deve mai usare la spada. Gesii, nel momento supremo della sua vita terrena, proi-
bisce espressamente 1'uso della spada: «Rimetti la tua spada nel fodero, poiché tutti
quelli che mettono mano alla spada, di spada periranno» (Mt 26,52). Sono parole gra-



SANDRO VITALINI 415

vissime, se le attribuiamo al Figlio di Dio. Apparentemente sembrano assurde, perché
molti che uccidono di spada non muoiono uccisi allo stesso modo. Ma & certo che il
testo ha un significato pit profondo (cfr. Ap 13,10) e ci ricorda che 1’'uomo che ucci-
de il fratello si uccide, e cioe spegne I'immagine divina che lo chiama ad una crescita
ininterrotta nell’amore.

Il cristiano addirittura non dovrebbe difendersi nemmeno in tribunale. Paolo &
indignato quando apprende che i fedeli di Corinto hanno delle contese tra loro, che
portano al giudizio dei tribunali. Egli li invita, se & il caso, a creare nell’ambito della
comunita un tribunale formato dalle «persone piti umili della chiesa» (1Cor 6,4). Egli
anzi conclude: «E gia una colpa per voi avere liti vicendevoli! Perché non subire piut-
tosto I'ingiustizia? Perché non accettare di stare dalla parte del torto?» (1Cor 6,7). Di
fatto nella storia raramente i cristiani ricorsero alla comunita credente per dirimere le
loro liti ed anche oggi i tribunali diocesani sono abitualmente impegnati solo in cause
di tipo matrimoniale.

Lo iato che esiste tra la dottrina del NT e la prassi ecclesiale millenaria & tale da
darci le vertigini. La coscienza del singolo come della comunita & stata progressiva-
mente addormentata. Si pensi anche soltanto alla visione «celeste» «in hoc signo vin-
ces» che avrebbe incoraggiato Costantino alla battaglia. Quante volte poi la croce &
stata unita alla spada e incisa sulle alabarde per combattere gli eretici, i nemici del pa-
pa, gli infedeli, ma anche per conquistare nuove terre e per schiacciare rivolte ed im-
porre la schiavitl. Ancora in questo secolo armi ed eserciti hanno ricevuto delle be-
nedizioni e persino al Concilio Vaticano II I’idea di un servizio civile alternativo & sta-
ta ammessa sommessamente, essendo i vescovi statunitensi sostenitori degli
interventi armati americani nel mondo.

La mentalita comune in questi ultimi trent’anni si ¢ comunque largamente mo-
dificata. E stato introdotto il servizio civile alternativo in quasi tutti gli Stati e, dopo
la caduta della cortina di ferro, la stessa concezione di difesa ¢ andata correggendo-
si. Rallegra il fatto che eserciti che fino a ieri si erano combattuti (come quelli di Ger-
mania e Francia) non solo si siano coalizzati, ma si siano anche impegnati insieme in
manovre costruttive come 1’assistenza dei civili in caso di catastrofi naturali. Se pero
ci chiediamo quale sia stata I’incidenza concreta del pensiero cristiano su queste tra-
sformazioni ideologiche, dobbiamo ammettere che essa & stata scarsa, e anzi taluni
profeti (si pensi a Don Milani in Italia) sono stati zittiti. Guardando la storia si ha a
volte I’impressione che noi cristiani, invece di essere dei propulsori, siamo stati dei
rimorchiati.

Se ci si vuole ispirare al Vangelo & necessario promuovere una politica corag-
giosa che miri a favorire il servizio civile esercitato in patria e all’estero. La tendenza
che si delinea per un esercito piti ridotto, formato da professionisti, indica la prospet-
tiva per il futuro, gia oggi in parte attuata 1a dove forze di diverse nazioni - idealmen-
te di tutte - intervengono per sedare conflitti locali e creare condizioni di dialogo e di
pacificazione.

Se le somme astronomiche scialacquate per gli armamenti dai due blocchi fos-
sero state impiegate per bonificare i deserti, oggi nel mondo nessuno pitt morirebbe di



416 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

fame. Per disinnescare la bomba ad orologeria della fame & urgentemente necessario
un intervento massiccio di uomini e di mezzi. L’unica difesa possibile degli Stati con-
tro una nuova ondata di miliardi di affamati resta la lotta capillare sul posto per aiuta-
re gli uomini a ritrovare nel lavoro la possibilita di sfamarsi, di vivere ad immagine del
loro Creatore.

5. LA GIUSTIZIA SOCIALE

Tutta la Bibbia insiste sulla nozione di fratellanza concreta derivata dalla di-
pendenza di tutti gli uomini da un unico Padre. Nell’ AT si sottolinea la fraternita tra i
figli d’Israele, che si estende perd anche allo straniero (cfr. Es 22,20), mentre nel NT
si evidenzia la fraternita universale (cfr. |Gv 4,20). Il concetto di «proprieta privata»
in questa prospettiva va precisato: I’'uomo & amministratore dei beni che il Creatore gli
ha affidato (cfr. Lc 19,13) e non puo dire «suo» nulla in senso stretto (cfr. 1Cor 4,7).
Egli & pertanto chiamato a rendere conto a Dio del come amministra i beni di cui di-
spone, le forze, il tempo, il danaro (cfr. Lc 16,2). Si noti come I’ideale dell’egua-
glianza fra tutti comandi la marcia nel deserto di Israele, dove la miseria & esclusa:
«Non ci sara presso di te alcun povero» (Dt 15,4). Anche la legislazione dell’anno
sabbatico e giubilare (cfr. Lv 25) € in funzione del riequilibrio degli averi. Lo stesso
termine di «elemosina» (cfr. Tb 4,11-12; 12.9) ha in ebraico un significato molto for-
te: «tsedaqa» significa I’'impegno a «far giustizia», a ristabilire 1’equilibrio che un ec-
cesso di ricchezza e di indigenza hanno rotto. Bisogna riconoscere che presso il po-
polo ebraico I'idea di un aiuto fraterno reciproco si & prolungata fino ad oggi.

Ma ’esigenza di far giustizia per il NT non viene solo dal fatto che bisogna ri-
stabilire un equilibrio tra i fratelli. Nel povero, nell’affamato, si rivela lo stesso Si-
gnore (cfr. Mt 25,40) che pertanto va riconosciuto, amato, servito nella persona del
misero, dello straniero, del reietto. Questa identificazione di Gesu con 1’ultimo ci aiu-
ta a percepire la natura di un Dio che non & che scambio di amore: le Tre Persone so-
no i Tre Poveri per eccellenza. La ricchezza non ridistribuita, ma ammassata, & vista
dalla Bibbia come un male, un peccato (cfr. Ge 5,1-6), cosi che la stessa viene identi-
ficata con I’opposizione totale al Creatore (cfr. Le 16,13).

Come con il passare dei secoli si & giustificata la legittima difesa anche con un
esercito, cosi si & progressivamente giustificato il possesso dei beni materiali, e la loro
condivisione € stata vista come un gesto piu di filantropica benevolenza che di giusti-
zia. Ancora all’inizio di questo secolo I'ipotesi di un’imposta sulla ricchezza ha susci-
tato in ambienti ecclesiastici reazioni negative, in quanto si & visto un attentato dello
Stato alla liberta del possesso di tutti quei beni che un individuo aveva potuto ammas-
sare. Ma come ripugna il fatto che un figlio riceva dai genitori tutto e un altro niente,
cosi va respinta I’idea che Dio «benedirebbe» qualcuno con le ricchezze materiali, ri-
servando poi ai miserabili la ricompensa nell’ Aldila. Il NT & molto duro nei confronti
della ricchezza non condivisa, dato che, non essendo amministrata nell’ ottica del Padre
a servizio dei fratelli, essa diventa fonte di maledizione (cfr. Lc 6,24; Mt 6,19).



SANDRO VITALINI 417

Una legislazione che voglia ispirarsi al messaggio cristiano deve mirare ad una
condivisione capillare della ricchezza attraverso imposizioni ed espropriazioni pro-
gressive. Una persona perde il diritto di possedere cid che non impiega per il bene co-
mune. [.’esempio pill lampante & quello dei latifondisti, che dispongono di immense
terre che nemmeno permettono di coltivare. L’espropriazione della terra, che & di Dio
e dunque degli ultimi, si impone, perché a tutti sia data la possibilita di sentirsi di fat-
to figli dell’unico Creatore. Anche il guadagno di un singolo dovrebbe avere un «tet-
to» -limite, che, nella nostra societi, potrebbe essere quello di un milione di franchi al-
I’anno. Al di 1 di una data cifra le somme percepite dovrebbero essere rifuse allo Sta-
to per una loro equa ridistribuzione. Se da una parte & necessario promuovere una
politica che favorisca I’innalzamento dei salari pili bassi, d’altra parte & anche dove-
roso limare quelli pill alti, alla luce del principio che ogni figlio di Dio, qualsiasi la-
voro faccia, opera in funzione della sua realizzazione e di quella del cosmo. Anche se
resta per ora utopico il livellamento assoluto per ogni prestazione, bisogna nondime-
no avere di mira quest’ideale. Si deve del resto ammettere che chi pud svolgere una
professione liberale ha la possibilita di realizzarsi come persona piti facilmente di chi
compie un lavoro servile, pit faticoso e meno appagante. Lo spazzino, detto oggi ope-
ratore ecologico, ha minori soddisfazioni del medico, ma entrambi sono essenziali nel
servizio della societa. La visione cristiana di un solo corpo (cfr. Rm 12,3ss.), alla for-
mazione del quale tutti gli uomini sono chiamati, (che & del resto condivisa da tutti co-
loro che riconoscono nella societd un tessuto unico costituito da elementi interdipen-
denti) spinge ad auspicare una pil profilata lotta contro i guadagni e le ricchezze ec-
cessive accumulate dai singoli e non pit produttive. Bisogna favorire condizioni di
riequilibrio sociale che non interessino solo una nazione, ma si estendano a tutta la ter-
ra. I villaggio mondiale deve poter conoscere forme di vita pit fraterne, dove la con-
divisione non sia vista come un “pio consiglio”, ma come un’esigenza indiscutibile di
giustizia distributiva.

6. LA FAMIGLIA

Essendo I’'uvomo-donna (ish-isha) I'immagine del Creatore (cfr. Gn 1,27), tutto
il discorso fatto in precedenza sottintende che 1’individuo esiste nella complementa-
rieta dei due sessi. Adamo ed Eva sono I’'uomo e la donna di ogni tempo chiamati a vi-
vere un’unita di comunione feconda che sia il riflesso di quella trinitaria. L’ AT non ha
di fatto veicolato un’incarnazione profilata del modello di Adamo-Eva a causa della
societd patriarcale che ha concepito il maschio superiore alla donna squilibrando il
dialogo e favorendo la poligamia.

Gest riafferma il disegno originale del Creatore (cfr. Mt 19,3-9). Le coppie cri-
stiane sono uno dei mezzi fondamentali per annunciare il Vangelo (cfr. 1Pt 3,1ss.; Ef
5,21ss.; Tt 2.4), nel senso che il loro modo di vivere lascia trapelare in concreto la li-
berazione e I’amore offerti da Gesii. L’ideale monogamico cristiano & comungue in-
serito nella struttura della persona, che di per sé & orientata ad un dono totale ed eter-



418 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

no. Gesii stesso riconosce che 1a dove i cuori sono induriti (cfr. Mt 19,8) non & possi-
bile realizzare in concreto questo ideale.

E curioso e quasi incredibile il fatto che la Chiesa nei secoli non si sia opposta
alla difesa armata e all’esubero della ricchezza per il singolo, condannando invece il
divorzio. Solo il matrimonio sacramentale cristiano realizza nello Spirito del Signore
un vincolo indissolubile. Il matrimonio civile, pur tendendo all’unita monogamica vo-
luta dal Creatore, ha una minore forza di coesione e per esso lo Stato laico ha il dirit-
to di riconoscere la sua solubilita in una legislazione che tenga conto dei drammi che
lo scioglimento di tale contratto implica. Dobbiamo poi evitare di dare I'impressione
che il pensiero cristiano sia negativo nei confronti della sessualita 14 dove insorgono
delle problematiche complesse. Cosi la contraccezione (che se & vista come interven-
to terapeutico atto a regolare il ciclo di fertilitd puo essere accettata) & ben diversa dal
problema dell’aborto, dove & in gioco la vita di una persona.

La mentalita odierna ha perso di vista il valore della coppia come realta mono-
gamica stabile; ad essa dobbiamo opporre il fatto di coppie che vivono il sacramento
nuziale in un’armonia irradiante. Si combatte la piaga dei divorzi e delle convivenze
provvisorie con la testimonianza di famiglie che dimostrino come il progetto del Si-
gnore sulla coppia sia per essa fonte di felicita.

Una politica che voglia ispirarsi al Vangelo - e che ¢ radicata nelle esigenze
stesse dell’essere umano - deve impegnare maggiormente la comunita a favore della
coppia, che resta la cellula di ogni societa sana. Di fatto fino ad oggi la linea seguita
dai mezzi di comunicazione & di tipo suicida, in quanto si istilla piuttosto I’idea di un
amore confuso con una passione epidermica, sempre in cerca di nuove esperienze. La
fedeltd, I’amore duraturo, il sacrificio, I’educazione impegnata dei figli non produco-
no «audience» e sono caso mai presentati in modo comico o ironico.

I valori sui quali puo essere costruita la famiglia vanno trasmessi gia nei primi
anni di vita alla persona. E chiaro che le non-famiglie non possono veicolare alcun va-
lore alle giovani generazioni. La vita non va protetta solo prima della nascita, ma an-
che alla nascita, con una assicurazione che permetta alla madre di assistere a tempo
pieno il figlio nei suoi primi mesi di vita. Anche la scuola non puo limitarsi a istruire
con delle nozioni tecniche, ma deve educare in umanita. Si comprende come famiglie
cristiane chiedano il riconoscimento del diritto ad una scuola che educhi a dei valori
fondamentali. Forse 1’attuale tensione sarebbe allentata se lo Stato riconoscesse 1’ esi-
stenza di questi valori in modo esplicito ed assicurasse a tutti, almeno nelle scuole su-
periori, un approccio culturale serio del cristianesimo e dell’etica naturale.

La legislazione deve proteggere maggiormente I’istituto familiare e punire i
suoi dileggiatori. Il disfacimento progressivo del tessuto familiare, se non viene argi-
nato, porta allo sfascio dell’intera societa.



SANDRO VITALINI 419

7. CONCLUSIONI

Queste annotazioni, indicative e non esaustive, possono bastare a convincerci
della forza rivoluzionaria contenuta dalla Parola di Dio anche a livello di impegno po-
litico. L’ opzione di fondo cristiana ci porta in politica a delle scelte estremamente co-
raggiose a favore degli ultimi e degli emarginati. In passato si & avuto I'impressione
che i partiti di ispirazione cristiana si collocassero in un’area “moderata”, a salva-
guardia pit dello status quo dei ceti piti abbienti che dei diritti degli ultimi, solita-
mente calpestati. Se questo atteggiamento politico conservatore pud essere in parte
spiegato da motivi storici, oggi esso va decisamente ripudiato. Sarebbe ora e tempo
che Chiese e cristiani, pur coscienti della modestia delle loro forze, si facessero voce
di chi non ha voce e denunciassero ogni forma di sopraffazione nei confronti dei po-
veri. L’ingiustizia nei loro confronti, con la cosiddetta globalizzazione, ha assunto
proporzioni mostruose.

In questa riflessione ci si & basati unicamente sulla Bibbia, tenendo conto della
varieti delle posizioni delle varie Chiese cristiane circa il problema della tradizione.
Basta comungue una pur sommaria riflessione sul messaggio del NT per lasciarci co-
me cristiani umiliati. In questi due millenni, in particolare nel secondo, la forza di-
rompente del Vangelo ¢ stata da noi pill velata che manifestata. I Paesi che hanno una
tradizione di religiosita cristiana (come I'Europa e I’ America) appaiono ancor oggi i
detentori di una ricchezza che non vogliono e non sanno condividere con i Paesi po-
veri dell’ Africa e dell’ Asia. Il rischio di immaginare che il cristianesimo sia pit con-
servatore che critico, pill ligio allo status quo che alle aperture coraggiose, esiste.

Ci si pud porre il problema se il fermento cristiano sia da veicolare in politica
da un solo partito o da tutti. Idealmente & auspicabile che ogni formazione politica ab-
bia ad accogliere queste istanze, che sono radicate nel cuore dell’'uomo. Si pud ipotiz-
zare che i cristiani in ogni partito abbiano ad esprimere questi postulati e come eletto-
ri diano il loro voto solo a quei candidati che assicurano un impegno al servizio della
causa degli ultimi molto marcato. La dove invece i cristiani si riconoscono in una for-
za politica particolare, dovrebbero risvegliarsi da un certo torpore e rendersi conto che
le esigenze del Vangelo li portano a opzioni molto impegnative. Si & detto che posso-
no sembrare utopiche e bisogna anche aggiungere che un programma politico ispirato
al Vangelo potrebbe a corto termine scontentare molti elettori, poco inclini ad apertu-
re sociali e internazionali. La dove si tende verso il bipartitismo, bisognerebbe rico-
noscere che la formazione politica cristiana dovrebbe costituire la forza di “sinistra”
per eccellenza o una sua componente, impegnata in un servizio dei piu poveri non so-
lo a livello nazionale, ma mondiale.

Una politica ispirata al Vangelo privilegia I’essere e mette in discussione Iave-
re, e crede che 1’avvenire dell’umanita si gioca oggi proprio sulla scommessa tra ave-
re ed essere. Se verra privilegiata la logica dell’avere, della chiusura, del guadagno a
qualunque costo, la bomba della rivolta degli affamati potrebbe anche portare alla
scomparsa dell’umanita. Se ci si impegna, ma non solo su di un piano vagamente ca-
ritativo, bensi con un deciso programma politico, a privilegiare I'essere, il servizio



420 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

della persona umana in tutti i continenti, & pensabile che il 21.mo secolo possa davve-
ro diventare quel secolo spirituale di pace e di intesa tra i popoli che tutti sognamo, ma
che di fatto si realizzera solo con il contributo e il sacrificio di ognuno.




a cura-di
Graziano Borgonovo

PAR@LEZ P 5.: :.' DUTE

la famiglia e il problema educativo

PIEMME

Religione

Una stimolante riflessione a pii voci sull’importanza della famiglia e delle
questioni formativo-educative che riguardano questo nucleo essenziale della
societa umana.



Bernard Sesboué

Croire

Invitation a la foi catholique

pour les femmes et les hommes
du XXI* siecle

Droguet & Ardant

In questo approccio complessivo ed innovatico alla fede cristiana, I’autore,
dall’alto della sua grande competenza teologica, aiuta chiungue intenda com-
piere un serio incontro con la prospettiva esistenziale proposta dal Dio di Ge-
su Cristo a mettersi in relazione con essa in modo adeguato alle categorie di
comprensione dell 'uomo d’oggi.



RTLu V (8/2000), 423-433 423

Oltre la “guerra giusta”
La stagione
del Concilio Vaticano 11

Giorgio Campanini
Facolta di Teologia (Lugano)

1. PREMESSA

E diffusa una lettura del Concilio Vaticano II in termini di misteriosa ed im-
provvisa irruzione dello Spirito nella vita della Chiesa, e dunque in termini di impre-
vedibilita e di sorpresa’. E una tesi, questa, che non manca di alcuni aspetti di verita,
ma che pone 1’accento sulla discontinuita, indiscutibile e incontestabile, piuttosto che
sulla conrinuita, essa pure evidente (& stato notato che I’autore in assoluto piu citato

" Cfr. AA.VV., Come si & giunti al Concilio Vaticano I, Massimo Milano 1988 (ivi G. CAMPA-
NINIL, Il contesto storico-culturale del Concilio Vaticano II, pp. 84 ss.). Nella vastissima letteratura sul te-
ma ci limitiamo a segnalare AA.VV., Storia della Chiesa, vol. XXV/2, a cura di M. GUASCO-E. GUER-
RIERO-F. TRANIELLO, La Chiesa del Vaticano II (1958-1978), San Paolo, Cinisello Balsamo, 1994 (ivi
ampie indicazioni bibliografiche). Per una lettura della costituzione pastorale Gaudium et Spes nel contesto
degli avvenimenti, cfr. G. CAMPANINI, La “compagnia” della storia - Il messaggio sociale della “Gua-
dium et Spes” trent’anni dopo, Agrilavoro, Roma 1996.



424 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

dai padri conciliari ¢ Pio XII); e che inoltre presenta il limite di considerare il Vatica-
no II quasi esclusivamente in un’ottica interna alla Chiesa, trascurando cosi una spe-
cifica ed importante lezione conciliare, quella dei segni dei tempi.

Questa notazione preliminare fonda la riflessione su uno dei temi pill importan-
ti che hanno formato oggetto dell’attenzione del Vaticano I, e cioe il problema della
legittimita della guerra (e, correlativamente, della fondazione di una pace giusta) e, in
prospettiva. dell’individuazione delle vie del superamento dell’antica, e in un certo
senso tradizionale (ma non unica né univoca) categoria di guerra giusta, tema, su puo
dire da sempre, dibattuto dalla coscienza cattolica’. In questo senso, riflettere sull’in-
segnamento conciliare in ordine alla questione della guerra giusta significa misurarsi
con uno dei nodi fondamentali del rapporto tra fede e storia.

2. LA LEZIONE DEGLI AVVENIMENTI

Mai come nel caso di questa complessa questione emerge con estrema chiarez-
za come la riflessione teologica sia sollecitata e in qualche modo dettata dagli avveni-
menti. La teoria della guerra giusta, pure con tutte le limitazioni introdotte contro un
uso distorto di questa categoria, poteva essere sostenuta in un mondo all’interno del
quale la guerra presentava alcune fondamentali caratteristiche, prima fra tutte quella
della sua relativa limitazione ai belligeranti e del suo limitato potere distruttivo; ma
cessava di apparire proponibile, almeno nella sua forma tradizionale, nel momento in
cui la guerra moderna evidenziava potenzialita e capacita distruttive in altre epoche
inimmaginabili.

L’evento realmente epocale che ha mutato 1’orizzonte di comprensione della
guerra - e quello che i Padri conciliari avvertivano acutamente come il nuovo grande
problema del loro tempo — era stata I’esplosione delle prime bombe atomiche, fatto ri-
tenuto tale da rappresentare una sorta di evento epocale e come tale avvertito dagli in-
terpreti pill pensosi della storia europea del Novecento °. Gia prima vi era stato il cam-
panello d’allarme rappresentato, in occasione della prima guerra mondiale, dalle stra-
gi di massa, dall’uso dei gas, dal bombardamento di citta indifese, temi sui quali si era
gia soffermata la preoccupata attenzione di Benedetto XV*. La consapevolezza del

* Un vasto affresco di insieme & quello offerto dal Dizionario di teologia della pace, a cura di L.
LORENZETTI, Dehoniane, Bologna 1997. Ma cfr. anche le sintesi fornite da G. MATTAI, Pace e pacifi-
smo, in Nuove dizionario di teologia morale, Paoline, Milano 1990; G. PATTARO, Pace e giustizia, in Di-
zionario di teologia, Paoline, Roma 1977; N.M. LOSS, Pace, in Nuovo dizionario di teologia biblica, Pao-
line, Milano 1988; S. TANZARELLA, Pace, in Dizionario delle idee politiche, AVE, Roma 1993.

* Bastera ricordare le inquiete pagine di E. MOUNIER, La petite peur du XXéme siécle (1948) (tr.
it. La paura del Ventesimo secolo, LEF, Firenze 1951) in Qeuvres, Seuil, Paris, 1963, vol. IV o di R.
GUARDINLI, La fine dell’epoca moderna (1951), tr. it. Morcelliana, Brescia 1979.

* Sul ruolo svolto da questo pontefice per la promozione di una cultura di pace, cfr. G. CAMPANI-
NI, Benedetto XV e I'ltalia, in AA. VV., La Chiesa in Italia dall’ Unita ai nostri giorni, a cura di E. GUER-
RIERO, San Paolo, Cinisello Balsamo (M), 1996, pp. 337-358 (in particolare cfr. le pp. 340ss. su Bene-



GioRraGIO CAMPANINI 425

nuovo volto che stava assumendo la guerra era stata anche al centro delle preoccupa-
zioni di Pio XII, a partire dalla sua prima enciclica, Summi pontificatus, in cui si pa-
ventava, all’inizio della seconda guerra mondiale, lo scatenamento di un processo di-
struttivo di cui nessuno avrebbe potuto prevedere le ultime conseguenze’.

Gia negli anni fra il 1914 e il 1939 — in quel quarto di secolo nel quale, tuttavia,
I’elaborazione teologica sul tema della guerra e della pace conosceva soltanto limita-
ti sviluppi — si ponevano le premesse di quella che sara poi la nuova prospettiva con-
ciliare, prefigurata dalle profetiche denunzie di Benedetto XV e di Pio XII ma non se-
guita da una vera e propria messa in discussione della teoria tradizionale. Ma, dopo gli
avvenimenti della seconda guerra mondiale, e soprattutto dopo Nagasaki e Hiroshima,
quella che nel 1914 e nel 1939 era sembrata soltanto una incombente minaccia diven-
tava la drammatica realta di una possibile apocalisse con la quale era necessario mi-
surarsi: la guerra perdeva le sue caratteristiche di realté circoseritta e limitata e diven-
tava una minaccia recata alla sopravvivenza stessa dell’umanita.

In questa prospettiva, il magistero conciliare sulla pace ha rappresentato, a li-
vello di Chiesa universale, la presa di coscienza di un dato — la intollerabilita per la
coscienza cristiana della guerra, di ogni guerra — che si era andato imponendo nella
coscienza comune, del quale i pontefici si erano gia fatti portavoce, ma che tardava ad
affermarsi all’interno di una ricerca teologica che rimaneva ancorata alla riproposi-
zione della teoria della guerra giusta elaborata in secoli lontani e in un contesto cul-
turale e sociale profondamente diverso®.

3. UN PRIMO PUNTO DI SVOLTA: LA «PACEM IN TERRIS»

Un primo ed importante punto di svolta - verificatosi durante i lavori stessi del
Concilio, ma prima dell’elaborazione della posizione conciliare sul tema della guerra,
intervenuta, come noto, soltanto oltre due anni pill tardi, con la Gaudium et Spes - fu

detto XV e la guerra, ove si richiama la vigorosa protesta contenuta nella Nota del 17 agosto 1917, in cui si
denunziava,con parole diventate famose, la «inutile strage»).

* Sull’impegno di Pio XII per la pace cfr. AA. VV., Pio XII, a cura di A. RICCARDI, Laterza, Ba-
ri 1984 (si veda in particolare il saggio di F. MALGERI, La Chiesa di Pio XII fra guerra e dopoguerra, pp.
93ss.). «Invano il Papa — nota fra I’altro questo autore — fin dai suoi primi messaggi aveva richiamato i po-
tenti della terra ad evitare una nuova “inutile strage”» (ivi, p. 101). Sul tema si veda anche P. SCOPPOLA,
Gli orientamenti di Pio X1 e Pio XII, in La Chiesa in Italia dall’ Unita ai nostri giorni, in particolare alle pp.
375ss. (Pio XII e la seconda guerra mondiale).

* Una vicenda esemplare, sotto questo profilo, & rappresentata dal tentativo di legittimazione della
guerra civile spagnola operato dai teologi cattolici in termini di ripristino del diritto violato (dalla Repub-
blica, in quanto responsabile della persecuzione religiosa). Il vivace dibattito di quegli anni mise tuttavia in
evidenza anche la posizione critica di altri pensatori: fra questi teologi, per cosi dire, non professionali van-
no ricordati L. STURZO, Le droit de révolte et ses limites (1937), ripreso in Politica e morale, Zanichelli,
Bologna 1972, pp. 163-178 e J. MARITAIN, De la guerre sainte (1937), riproposto in ID., Scritti e mani-
festi politici, 1933-1939, Morcelliana, Brescia 1978, pp. 75-110. Sulla questione cfr. G. CAMPANINI (a
cura di), [ cartolici italiani e la guerra di Spagna, Morcelliana, Brescia, 1987.



426 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

rappresentato dall’enciclica Pacem in Terris, di Giovanni XXIII (11 aprile 1963). Vo-
lutamente e dichiaratamente, 1’enciclica era tutta incentrata sulla questione della pace
e delle condizioni necessarie per instaurarla e mantenerla, a partire dal riconoscimen-
to dei diritti dell’uomo, dall’avvento di un’autentica democrazia, dal rispetto dei dirit-
ti dei popoli. Volutamente marginali, ma non per questo meno importanti, erano i ri-
ferimenti al problema della guerra; soprattutto in quel centralissimo n. 42 dell’enci-
clica la cui forza profetica emergeva dall’originario testo latino assai pit che dalla
impropria, e flebile, traduzione ufficiale italiana.

Aveva infatti affermato 1’anziano pontefice, ormai quasi alla vigilia della sua
morte: «Aetate hac nostra, quae vi atomica gloriatur, alienum est a ratione bellum
iam aptum esse ad violata iura sarcienda». Nella traduzione italiana questo passo
suonava cosi: «Riesce quasi impossibile pensare che nell’era atomica la guerra pos-
sa essere utilizzata come strumento di giustizia»’.

L’ assai piu forte denunzia della assoluta irrazionalita della guerra (alienum est
a ratione) risultava assai sfumata; la condanna della folle superbia dell’uomo implici-
ta in quel gloriatur, che trasforma in titolo di vanto ci¢ di cui si dovrebbe provare ver-
gogna, veniva ridotta alla pura constatazione dell’ingresso dell’umanita nell’era ato-
mica; la difesa dei diritti violati diventava semplicemente strumento di giustizia che la
guerra di per sé mai avrebbe potuto diventare. Ma, nonostante questa attenuazione,
nella traduzione italiana, di parte della forza profetica del passo dell’enciclica, rima-
neva la severa denunzia della guerra e dell’implicito invito al superamento della tra-
dizionale teoria della guerra giusta, almeno nel senso del suo adattamento alla muta-
ta situazione storica.

E appunto in questo senso che si & potuto parlare, a proposito della Pacem in
terris. di un vero e proprio punto di svolta®. e sotto un duplice aspetto.

In una prima prospettiva la Pacem in terris rappresentava il luogo nel quale, per
la prima volta in modo organico e sistematico, nello stile delle encicliche, il magiste-
ro della Chiesa affrontava il problema delle ragioni ultime della guerra e le individua-
va nel mancato rispetto della persona umana e dei suoi diritti ma anche in fenomeni,
come la disparita fra i popoli e la corsa agli armamenti, ai quali in precedenza era sta-
ta prestata limitata attenzione.

Da un secondo punto di vista, la Pacem in terris segnava il passaggio dalle for-
ti e profetiche denunzie della guerra operate in particolare da Benedetto XV e da Pio
XII ad una lettura in profondita del fenomeno della guerra e delle sue cause, avviando
cosi una vera e propria revisione dottrinale della posizione del magistero: non nel
senso di un rinnegamento delle precedenti posizioni di pensiero, ma piuttosto in dire-
zione di una sempre pill chiara percezione dell’inammissibilita della guerra moderna

" Cfr. R. SPIAZZI (a cura di), I documenti sociali della Chiesa, Massimo, Milano 1983, p. 767. Sul-
I"improprieta, a dir poco, della traduzione italiana ha richiamato 1’ attenzione, sulla scia di alcune preoccu-
pate notazioni di E. Chiavacci, la ricerca di G. MATTALI - B. MARRAS, Dalla guerra all’ingerenza uma-
nitaria, SEI Torino 1994, p. 63; rinviamo a quest’opera per ulteriori approfondimenti.

* Cosi F. TRANIELLO, La Chiesa e la politica, in La Chiesa del Vaticano II, vol. 11, p. 340.



GIoRrGIO CAMPANINI 427

e dunque della incompatibilita radicale fra le categorie di giustizia e di guerra che si-
no ad allora si era cercato di mantenere unite, sia pure in circostanze particolari’.

4. UN SECONDO PASSAGGIO: LA “GAUDIUM ET SPES”

Un secondo e decisivo punto di svolta, era rappresentato, pero, dal Vaticano II,
e precisamente dalla costituzione Gaudium et Spes: era qui, infatti, che si ponevano le
basi concettuali per una radicale revisione della tradizionale teoria della Guerra giu-
sta, nella linea che la Pacem in terris aveva aperto, ma non percorso sino in fondo.
Quanto era stato a lungo considerato come un sogno irraggiungibile — e cio€ un mon-
do senza guerra — veniva indicato non solo come via praticabile ma anche come stra-
da obbligata per il futuro stesso dell’umanita.

Ancora una volta, alla base di questi sviluppi dottrinali stava la lezione stessa
degli avvenimenti. Il persistere della guerra fredda e la corsa agli armamenti in atto
metteva impietosamente in luce il concetto stesso di limitazione della guerra, rive-
landone le immani potenzialita distruttive. Nello stesso tempo cresceva — non solo al-
I’interno della Chiesa cattolica, ma in tutte le Chiese cristiane — la consapevolezza
che fosse ormai finito il tempo delle mediazioni fra Stati cristiani e che occorresse
proclamare il messaggio delle Beatitudini sine glossa, abbandonando quei residui di
una cultura veterotestamentaria che in passato era stata spesso alla base, se non del-
I’esaltazione della violenza, certo della tesi della inevitabilita della guerra e della
violenza'.

La duplice sollecitazione del corso stesso degli avvenimenti e del mutato ap-
proccio alla Scrittura diveniva il fondamento della posizione, sotto molti aspetti inno-
vatrice, assunta dal Concilio Vaticano II in tema di guerra e pace''.

* Sugli elementi di forte novita dell’enciclica ha attirato |’ attenzione uno dei pitl ascoltati consiglie-
ri di Giovanni XXIII ed egli stesso commentatore della Pacem in terris, e cioe PIETRO PAVAN (Cfr. Serit-
ti, a cura di F: BIFFL voll. 4, Citta Nuova, Roma 1992 ed in particolare il vol. IV (pp. 52-112), che riporta
lo scritto L’Enciclica “Pacem in terris” a 25 anni dalla sua pubblicazione). Sul pensiero del cardinale Cfr.
E. BIFFL, Il cantico dell’uomo - Introduzione al pensiero sociale del Card. Pietro Pavan, Citta Nuova, Ro-
ma, 1990, in particolare alle pp. 264ss. Cfr. inoltre AA.VV., Pietro Pavan tra tradizione e modernita, Agri-
lavoro, Roma 1999.

“ Quanto la revisione dell’esegesi abbia influito sulla nuova posizione dei Padri conciliari in ordi-
ne alla guerra & tema che ancora attende, ci sembra, di essere adeguatamente esplorato. Cfr. comunque N.
LOHFINK, [l Dio della Bibbia e la violenza, Morcelliana, Brescia, 1985 nonché B. HAERING, Teologia
morale verso il terzo millennio, Morcelliana, Brescia, 1990: colui che era stato uno dei teologi pit ascolta-
ti dai Padri del Vaticano II riprendeva le sue precedenti posizioni di pensiero, sintetizzandole nell’afferma-
zione secondo cui «la pace dovra essere lo scopo supremo e il criterio decisivo per la politica interna e in-
ternazionale» (p. 138).

"' Per il testo della costituzione conciliare, con introduzione e commento, Cfr. G. CAMPANINI,
Gaudium et Spes, Piemme, Casale M., 1986. Fra i vari commenti vanno ricordati quelli di D. TETTA-
MANZI (Massimo, Milano 1967), di S. QUADRI (Borla, Torino 1966°) e soprattutto di E. CHIAVACCI
(Studium, Roma 1967). Sulla storia della costituzione pastorale Cfr. A. ACERBI, La Chiesa nel tempo, Vi-
ta e Pensiero, Milano 1979, pp. 194ss.



428 (CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

Dopo evere sottolineato 1'impossibilita di costruire un mondo pill umano e pitt
giusto per tutti gli uomini senza instaurare e garantire la pace, e riaffermato il fonda-
mento teologico della concezione cristiana della pace fra gli uomini, «immagine ed
effetto della pace di Cristo che promana da Dio Padre» (nn. 77-78), la Costituzione
pastorale affrontava in un denso passaggio la questione della guerra giusta.

Muovendo dalla constatazione che la guerra, anche per effetto del peccato de-
gli uomini, non potra mai essere rimossa del tutto dalla storia, e dopo avere riaffer-
mato il dovere dei credenti di essere sino in fondo e coerentemente uomini di pace, la
Gaudium et Spes, in un centrale passaggio, cosi si esprimeva: «Fintantoché esistera il
pericolo della guerra e non ci sard un’autorita internazionale competente, munita di
forze efficaci, una volta esaurite tutte le possibilitd di un pacifico accomodamento,
non si potra negare ai governi il diritto ad una legittima difesa» (ius legitimae defen-
sionis gubernis denegari non poterit)"”.

E interessante confrontare questo testo con la posizione fradizionale della teolo-
gia, espressa in particolare da Tommaso d’Aquino, a sua volta debitore nei confronti di
Agostino. In una pagina famosa della Summa theologica” I’ Aquinate aveva indicato i
tre fondamentali requisiti perché si potesse parlare di iustum bellum (dove giusto non sta
ad indicare un giudizio di valore, ma piuttosto di legittimita, e dunque di liceita): che la
decisione fosse adottata da una autorita legittimamente costituita (auctoritas principis, e
dunque non un semplice potere di fatto); che la causa fosse giusta, ed in particolare che
avesse oggetto il ripristino di un diritto violato; che I’intenzione dei belligeranti rima-
nesse retta e fosse orientata, sia pure attraverso il doloroso passaggio della guerra, al fi-
nale ripristino della pace (etiam illi qui iusta bella gerunt pacem intendunt)".

La prima condizione tendeva ad escludere dalla categoria di guerra giusta tut-
ti i governi illegittimi, come quelli dittatoriali o frutto di usurpazioni e di colpi di Sta-
to; la terza escludeva il ricorso alla guerra come prosecuzione della politica con altri
mezzi, secondo la famosa definizione di Clausewitz, e dunque ogni teorizzazione della
guerra come fenomeno fisiologico o addirittura come molla e fattore di progresso®.

Merita di essere sottolineato, tuttavia, soprattutto il secondo punto, quello
che fa riferimento, per la legittimita della guerra, alla causa giusta che, nella prospet-
tiva della teologia classica, era essenzialmente il ripristino di un diritto violato. La
guerra veniva considerata lecita per riappropriarsi di un bene, e in particolare di un
territorio, ingiustamente sottratto; per punire i responsabili di un’aggressione; per as-

2 Gaudium et Spes, n. 79 (ediz. Piemme, p. 188).

3 Facciamo riferimento al testo latino delle Edizioni Paoline, Alba 1967, II-I1, q. 40. Ma cfr. anche
una silloge di questi testi in TOMMASO D’AQUINO, Scritti politici, a cura di L.A. PEROTTO, Massimo,
Milano 1985, pp. 284 ss.

" Summa theologica, q. 40, art. 3 (p. 1267 nell’edizione citata alla nota 13).

'* Per un’analisi delle diverse ideologie della guerra cfr. V. POSSENTI, Guerra, in Dizionario del-
le idee politiche, pp. 374ss.; ma cfr. anche N. BOBBIO, Il problema della guerra e le vie della pace, 11 Mu-
lino, Bologna 1984, nonché il gia citato Dizionario di teologia della pace, in particolare alle voci introdut-
tive sul tema della pace in Filosofia morale (L. BIAGI) e in Teologia morale (L. LORENZETTI), rispetti-
vamente alle pp. 133-151 e 123-130.



GloraIo CAMPANINI 429

sicurare alla giustizia i responsabili di gravi violazioni delle regole della convivenza
civile, e cosi via. Ma tutto questo insieme di possibili legittimazioni della guerra — al-
le quali si era fatto abbondantemente ricorso nei secoli precedenti — veniva spiazzato
dalla nuova posizione conciliare, che restringeva ad una sola, la legittima difesa da un
ingiusto aggressore, 1'ipotesi in cui la dolorosa realta della guerra potesse essere alla
fine legittimata. Applicando rigidamente questo criterio, ben poche delle guerre anti-
che e moderne — dalle crociate alla guerra dei trent’anni, dalla guerra di Spagna alla
seconda guerra mondiale al momento del suo scatenamento da parte di Hitler — avreb-
bero potuto essere legittimate.

Non solo, ma la stessa guerra di difesa poteva essere considerata legittima, nel-
la prospettiva conciliare, ad altre due precise condizioni: che fosse limitata il piit pos-
sibile («peril fatto che una guerra ¢ ormai disgraziatamente scoppiata, non diventa per
questo lecita ogni cosa tra le parti in conflitto»: n. 79); che non recasse «distruzioni
immani e indiscriminate, che superano pertanto, di gran lunga, i limiti di una legitti-
ma difesa» (n. 80). E dunque non ogni guerra di legittima difesa comunque condotta
avrebbe potuto essere eticamente legittimabile.

Netta e chiara ¢, in questo contesto, non solo la condanna di ogni tendenza ag-
gressiva ed imperialistica («altra cosa ¢ servirsi delle armi per difendere i giusti dirit-
ti dei popoli, ed altra cosa volere imporre il proprio dominio su altre nazioni»: n. 79)
ma anche di ogni guerra divenuta, nel suo corso, inumana, e dunque alla fine essa stes-
sa ingiusta, per le troppo gravi distruzioni da essa derivanti. Ed era proprio questo
aspetto - la drammatica sproporzione fra il ripristino di una legalita violata dall’ingiu-
sto aggressore e il costo umano ed ambientale di una guerra atomica - che portava i
padri conciliari a teorizzare di fatto la improponibilita della guerra, di ogni guerra,
nella sua forma moderna, di guerra disumana e distruttiva.

5. OLTRE LA TEORIA DELLA ““GUERRA GIUSTA”

Un’attenta lettura della Gaudium et Spes porta di fatto al superamento della tra-
dizionale categoria di guerra giusta. Essa era funzionale ad una forte limitazione del-
la guerra (se fosse stata correttamente e non strumentalmente applicata, ben poche
guerre sarebbero state possibili); mentre la nuova prospettiva era quella di una defini-
tiva soppressione della guerra, in nome di una pilt matura presa di coscienza colletti-
va dell’'umanita e, insieme, di una pin radicale lettura della beatitudine della pace.

Questo superamento tendeva ad avvenire in una duplice direzione, attraverso
una modificazione profonda tanto del soggetio legittimato alla guerra quanto delle sue
modalita di svolgimento'.

' Su questi vari punti cfr. Dizionario di teologia della pace, nonché, per una serie di riflessioni in
chiave soprattutto pedagogica, E. BUTTURINL, La pace giusta - Testimoni e maestri fra ‘800 e ‘900, Maz-
ziana, Verona 1993.



430 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

Per quanto riguarda il soggetto legittimato a porre in essere la (ipotetica) guer-
ra giusta, la posizione conciliare si orientava verso un trasferimento del luogo della
soluzione delle controversie dall’ambito nazionale a quello internazionale. Non a ca-
so il sofferto riconoscimento, come extrema ratio, della sola guerra di difesa era pre-
ceduto da un’affermazione che era insieme una constatazione e un appello: «fintanto-
ché... non vi sard un’autoritd internazionale competente, munita di forze efficaci»
(Gaudium et Spes, n. 79). Nella stessa linea della Pacem in terris si affermava la ne-
cessith di un supremo arbitrato che potesse avvalersi anche della forza di dissuasione
di una forza internazionale super partes in grado di imporre, se necessario, la propria
volonta anche alle parti in conflitto tentate di ricorrere alla violenza. Tendeva in que-
sto modo ad essere superato il limite maggiore della teoria tradizionale, rappresentato
dal fatto che la auctoritas abilitata a scatenare la guerra — sia pure nel solo caso della
risposta ad una ingiusta aggressione — era, nella logica degli Stati nazionali e sovrani,
una delle parti in causa. La linea che il Vaticano Il e la riflessione teologica post-con-
ciliare hanno portato avanti & stata invece quella del superamento o comunque della
limitazione della sovranita nazionale'’.

Ma un superamento della teoria tradizionale veniva operato anche in ordine al-
la legittimazione della guerra di difesa. La constatazione degli effetti comunque de-
vastanti della stessa guerra di difesa — soprattutto sullo sfondo delle potenzialita di-
struttive della guerra moderna, anche al di 1a del ricorso ad armi, come quelle atomi-
che, escluse dal concetto di diritto di difesa limitato” — induceva i padri conciliari a
«scongiurare tutti, in modo particolare i governanti e i supremi comandanti militari, a
voler continuamente considerare, davanti a Dio e davanti all’umanita intera, 1’enorme
peso delle loro responsabilitax»".

In questo contesto emergeva prepotentemente nella coscienza dell’'umanita
una forte e vigorosa volonta di pace, assai al di la dei pur importanti e significativi
movimenti pacifisti del secolo ventesimo®. Cio che a lungo era stato accettato, o
subito, come inevitabile diventava un dato intollerabile per la piti matura coscienza
dell’umanita.

"7 Si spiega, in questa linea, |'intensa attivita svolta dalla Santa Sede, dopo la seconda guerra mon-
diale, negli organismi internazionali, considerati come il vero [iogo nel quale operare per una concreta e
fattiva politica di pace. Sul tema cfr. G. DALLA TORRE, La citta sul monte - Contributo ad una teoria ca-
nonistica sulle relazioni fra Chiesa e Comunita politica, AVE, Roma 1996, in particolare al cap. su Chiesa
e comunita internazionale, pp. 293ss.

"* Si veda, in particolare 1'affermazione di cui al n. 69 della Gaudium et Spes: «Ogni atto di guerra
che indiscriminatamente mira alla distruzione di intere citth o di vaste regioni e dei loro abitanti ¢ delitto
contro Dio e contro la stessa umanita e con fermezza e senza esitazione deve essere condannato». Ma pro-
prio I’impossibilita di discriminare fra militari e civili rappresenta |’essenza stessa delle armi atomiche.

" GS, n. 80.

* Sulla presenza di questi fermenti all'indomani della seconda guerra mondiale, con tematiche che
poi il Vaticano I avrebbe in parte ripreso, cfr. G. VECCHIO, Pacifisti e obiettori nell’Italia di De Gaspe-
ri (1948-1953), Studium, Roma, 1993. Fra le voci profetiche che si levarono in quegli anni va ricordata
quella di P. MAZZOLARI, Tu non uccidere, La Locusta, Vicenza 1955.



GIORGIO CAMPANINI 431

6. “GUERRA GIUSTA” E “INTERVENTI UMANITARI’

Il quadro teologico d’insieme che in ambito cattolico si era andato delineando
nel triennio 1963-1965, e ciog nel periodo che va dalla Pacem in terris alla Gaudium
et Spes, & stato tuttavia rimesso in discussione dagli avvenimenti dei due decenni con-
clusivi del secolo ventesimo. L ipotesi drammatica di una guerra totale fra Oriente e
Occidente si ¢ andata dissolvendo dopo la caduta dei muri e, nell’ambito dei Paesi
maggiormente sviluppati, la pace non sembra correre seri pericoli. Sono andati tutta-
via emergendo nuovi fenomeni — dalla rinascita dei nazionalismi, e dei localismi, al-
I"acuirsi delle contrapposizioni etniche e religiose — che hanno riproposto ricorrente-
mente la realta della guerra e fatto emergere un nuovo problema: quello della legitti-
mitd, o addirittura della doverosita, di un intervento umanitario (al limite, anche
armato) per salvaguardare fondamentali diritti umani pesantemente violati e assicura-
re la sopravvivenza di intere popolazioni altrimenti condannate alla distruzione. La
drammatica scelta che, in determinate situazioni, si ¢ andata ponendo ¢ quella della li-
ceitd, se non della doverosita, di fare la guerra per impedire il genocidio. E, questa,
una realtd in gran parte nuova a che esige un’attenta riflessione anche da parte della
teologia morale™.

Anche con I’autorevole avallo del pit recente magistero pontificio™, si sta de-
terminando nell’ambito dell’etica cattolica una posizione di pensiero che per certi
aspetti rappresenta un ritorno all’antica teoria tomistica della liceita della guerra per
ripristinare un diritto violato, ma con due importanti modificazioni: in primo luogo,
perché a porre in essere I’ intervento non & la auctoritas principis, e ciog il singolo Sta-
to, ma la Comunité internazionale, realta super partes e dunque di per sé meno incli-
ne ad una lettura strumentale dell’intervento (anche se tale rischio non ¢ del tutto da
escludersi, essendo ipotizzabile anche una sorta di nuove imperialismo per interposta
persona); in secondo luogo perché I'intervento avviene non in ordine a generici dirit-
ti violati, né tanto meno in riferimento a questioni di ordine territoriale, ma in vista
della salvaguardia di diritti umani gravemente e patentemente violati, sino alla distru-
zione di intere popolazioni e al vero e proprio genocidio.

*! Una puntualizzazione della questione in G. MATTAI - B. MARRA, Dalla guerra all’ingerenza
umanitaria, op. cit.; ma il tema & ampiamente trattato in varie voci del citato Dizionario di teologia della
pace (cfr. in particolare i contributi di A. PAPISCA e G. TRENTIN su Ingerenza, pp. 487-493). Secondo
Papisca, in presenza di gravissime violazioni dei diritti umani «la comunita internazionale ha il diritto-do-
vere-potere di penetrare, ove necessario anche mediante 1'uso della coercizione materiale, nello spazio do-
mestico di uno Stato, a prescindere dal consenso di questo» (ivi, p. 488). Dal punto di vista teologico mo-
rale, G. TRENTIN ritiene che «si possa distinguere I’ intervento armato dalla guerra propriamente detta» e
considera sostanzialmente ammissibile, anche in prospettiva etica, la ingerenza umanitaria (ivi, p. 491).

* Numerosi sono i discorsi nei quali la Chiesa, nella sua piul alta espressione (cfr. GIOVANNI
PAOLO II, Insegnamenti, Libreria Editrice Vaticana, 1981 e ss.) si & espressa a favore di atti di ingerenza
umanitaria. cfr., da ultimo, il messaggio di Giovanni Paolo II per la Giornata della pace dell’anno Duemi-
la (in Avvenire, 1999, 14 dicembre 1999, pp. 2-3). Sul punto, oltre al citato volume di G. MATTAI - B.
MARRA, cfr. AA.VV., Educare la vita - Studi sulla “Evangelium Vitae” di Giovanni Paolo Il, a cura di
M. TOSO, LAS, Roma 1996.



432 CONTRIBUTI E DISCUSSIONI

L’intervento umanitario potrebbe essere pertanto inteso come uno sviluppo
dell’approccio internazionalista del Vaticano II 12 dove si era auspicata «una autorita
internazionale competente, munita di forze efficaci» , dunque in grado di fare valere la
propria autorita anche con la minaccia ed al limite di costruire una comunita di nazio-
ni (comunitas gentium) capace di risolvere pacificamente le controversie e di «preve-
nire la guerra sotto qualsiasi forma» *.

Riemerge dunque, ma in una prospettiva del tutto diversa, la teoria classica del-
la guerra giusta, in un contesto, tuttavia, profondamente modificato, sia per la pitt ma-
tura coscienza teologica, sia per il mutato contesto storico. In un orizzonte dal quale
viene ormai rimossa, nella parte piti avvertita dell’'umanita, ogni giustificazione o le-
gittimazione ideologica della guerra, rimane soltanto spazio per il dramma di co-
scienza che ogni volta si riaffaccia di fronte allo scatenarsi della violenza. Tollerare e
subire, nella prospettiva di una non vielenza assoluta, anche se né codarda né imbelle,
oppure fare fronte? Trasporre sul piano dei rapporti internazionali il principio evan-
gelico della non resistenza all’aggressore ingiusto o riconoscere ai popoli il diritto al-
I’auto-difesa, ed un diritto che, quando non possa essere esercitato dalle vittime diret-
te della violazione, possa venire rivendicato da una comunita internazionale diventa-
ta voce dei piit poveri e degli indifesi? Sara probabilmente questo, come del resto gia
preannunziano le vicende della fine del secolo ventesimo, il grande problema del ter-
zo millennio. Ma transita del nuovo millennio anche il forte auspicio di Giovanni
XXIII: «i rapporti fra le Comunitd politiche, come quelli fra i singoli esseri umani,
vanno regolati non facendo ricorso alla forza delle armi, ma nella luce della ragione:
e cioé nella verita, nella giustizia, nella solidarieta operante»™.

* Gaudium et Spes, n. 79 (sottolineatura nostra) e n. 84.
* Pacem in terris, n. 39 (ediz. SPIAZZI, p. 764).






nuova versione,
introduzione e commento
di

ALBERT VANHOYE

ﬁ
Haoline

Un esegeta di valore mondiale presenta uno dei testi globalmente pii intensi
e formativi dell’epistolario paolino con la sapienza tecnica e la competenza
espositiva che da decenni lo contraddistinguono.



RTLu V (3/2000), 435-436 435

o
AKX A

La teologia nel Canton Ticino:
un’opportunita culturale
per tutti

Luigi Maffezzoli
Giornale del Popolo (Lugano)

«Non mi aspettavo di trovare qui una facolta quasi adulta, anzi, ormai adulta».
Con queste parole, il cardinale Pio Laghi, gia Prefetto della Congregazione per I’Edu-
cazione cattolica, ha salutato ieri mattina i presenti all’inaugurazione del nuovo anno
accademico della Facolta di teologia di Lugano. Inaugurazione durante la quale han-
no preso la parola il nuovo rettore, don Libero Gerosa, ¢ il rettore uscente, padre Abe-
lardo Lobato, che ha tenuto una dotta lezione di congedo su “Sentieri aperti verso un
nuovo umanesimo”,

La presenza del cardinale Laghi & stata particolarmente significativa. «Dal 1990
al 1999» ha spiegato don Gerosa «ha con attenzione magnanima e dedizione appas-
sionata seguito e guidato i primi passi di quest’importante istituzione accademica. Al
Gran Cancelliere mons. Giuseppe Torti ed al sottoscritto» ha poi proseguito il rettore
rivolgendosi all’eminente prelato «& dunque sembrato pili che naturale che fosse lei a
segnare con la sua autorevolissima presenza, sia il congedo del prof. Abelardo Loba-
to, sia I'inizio del rettorato di chi vi parla». Un legame profondo, dunque, tra i primi
passi di questa avventura cominciata da mons. Eugenio Corecco - ricordato durante la



436 ViTA DELLA FACOLTA

S. Messa celebrata in precedenza nella Cappella della Facolta - e questa nuova tappa,
preludio del trasferimento che avverra nel 2001 da via Nassa al costruendo Campus
universitario dell’ USL.

Lo stesso Laghi ha ricordato che la Facolta, fondata nel 1992, «¢ uscita dall’in-
fanzia e dall’adolescenza per entrare decisamente nell’etd adulta e matura» ed ha una
«radice ottima e un fusto forte». Ricordando poi una risposta di don Gerosa ad un’in-
tervista rilasciata al “Giornale del Popolo™, il cardinale ha sottolineato che «il proble-
ma ¢ di coniugare in un modo profondo il sapere teologico con I’esperienza della fe-
de: € questo uno dei punti nodali che crea difficolta a tutte le Facolta di teologia. Su
questo anche a Lugano c’¢ molto da fare, ma le premesse sono gia date. Bisogna solo
favorire» ha proseguito Laghi «a livello di studenti, la presenza di pitt comu nita nuo-
ve che vivono gia al loro interno questa unita profonda, a livello di docenti far cresce-
re interdisciplinarieta, la capacita cio¢ di diaologare con le istanze della cultura
d’oggi». Gia oggi Lugano, seconda Facolta teologica cattolica in Svizzera dopo Fri-
burgo, come affermato da Laghi, & «estesa non solo a ricevere docenti di prim’ordine,
ma anche studenti di molte parti, e viene ad integrare la forma di istituzioni svizzere
in questo Paese che si protende culturalmente verso nord». Lo stesso don Libero Ge-
rosa, dal canto suo, si & detto confortato «dalla constatazione che il numero dei nuovi
iscritti, soprattutto ai corsi di licenza e dottorato, ¢ sensibilmente aumentato», anche
se la responsabilita «& pure aggravata dalla consapevolezza di ricevere una preziosa
ereditd, non priva di caratteri che rivelano la sua natura di sfida, nel senso pit affasci-
nante ed esigente del termine».

«Lei qui ha lasciato veramente un segno» ha detto il card. Laghi rivolto a padre
Lobato, rettore dall’ottobre 1996 all’agosto di quest’anno. Poi, congratulandosi con
don Gerosa che ne ha preso il posto, ha sottolineato ulteriormente 1’importanza di co-
niugare scienza e fede: «Risolvere la tensione fra la formazione intellettuale e scienti-
fica degli studenti e la loro formazione culturale. Una formazione integrale dell’uomo
il quale, in questa nostra societa, ha perduto il senso, lasciando posto alle ideologie del
niente. Vanno riproposte» ha concluso «la teologia dello scrittoio e quella dell’ingi-
nocchiatoio».



Graziano Borgonovo

Soggetto morale

e Chiesa

[L.utero, Erasmo, Newman
e Guardini a confronto

PIENME
Religione




Carlo Maria Martini

CENTRO AMBROSIANO

Una serie di riflessioni di alto livello spirituale sulla corporeita umana e sul-
le molteplici relazioni tra questa dimensione essenziale della persona e la vi-
ta di tutti, secondo una prospettiva fondativamente cristiana.



RTLu V (3/2000), 439-440 439

Apertura dell’Anno accademico
2000-2001

di Libero Gerosa
Rettore della Facolta di Teologia (Lugano)

Eminenza, card. Pio Laghi,
Eccellenza, mons. Giuseppe Torti,
illustri colleghi e colleghe,

care studentesse e cari studenti,

¢ per me un onore ed una gioia poter aprire ufficialmente oggi, 9 ottobre, que-
sto anno accademico 2000-2001. Se la responsabilita di questo atto accademico &
confortata dalla constatazione che il numero dei nuovi iscritti, soprattutto ai corsi di li-
cenza e dottorato, ¢ sensibilmente aumentato, essa ¢ pure aggravata dalla consapevo-
lezza di ricevere una preziosa eredita, non priva di caratteri che rivelano la sua natura
di sfida, nel senso pit affascinante ed esigente del termine.

Per questa ragione abbiamo voluto che Lei, Eminenza Reverendissima, fosse
tra noi. Infatti dal 1990 al 1999, nella Sua alta funzione di Prefetto della Congrega-
zione per I’Educazione cattolica, Ella ha seguito e guidato, con attenzione magnanima
e dedizione appassionata, 1 primi passi di questa importante istituzione accademica.
Al Gran Cancelliere, mons. Giuseppe Torti e al sottoscritto ¢ dunque sembrato pitt che
naturale che fosse Lei a segnare, tramite la sua autorevolissima presenza, sia il conge-
do del prof. Abelardo Lobato sia I’inizio del Rettorato di chi vi parla.



440 VITA DELLA FACOLTA

Nella vita di un cristiano ogni congedo ¢ un nuovo e pill profondo inizio. Per
Lei, Eminenza Reverendissima, questo atto accademico potrebbe significare un rian-
dare col pensiero grato al Signore al settembre 1941, quando inizio il corso di teolo-
gia nel Seminario dell’amata Diocesi di Faenza, oppure all’ottobre 1942 quando en-
trd, per la prima volta, nel Pontificio Seminario Romano Maggiore, avendo vinto, tra
tanti candidati, una borsa di studio.

Per Lei, illustre collega, prof. Abelardo Lobato, questo momento forse potreb-
be implicare il ritorno, con gli stessi sentimenti di gratitudine verso il Signore, al lon-
tano 1949, da ricordare non certo come anno della mia nascita, quanto piuttosto della
Sua proclamazione a “Lector in Sacra Theologia” oppure al 1952, anno in cui rice-
vette il titolo di “Doctor in Philosophia”, dato che soprattutto quest’ultima & sempre
stata la Sua passione vera accanto al Suo amore incondizionato per San Tommaso
d’ Aquino.

Per entrambi e certamente anche per tutti noi presenti, questo importante atto
accademico significa ricordare il monito tanto caro a San Bonaventura: «Unus est ma-
gister vester: Christus»' e dell’affermazione di San Tommaso: «Docere est actus mi-
sericordiae»’.

Con questi sentimenti desidero aprire ufficialmente il nuovo anno accademico.
Grazie!

'E I'assioma centrale del suo “Sermo theologicus IV” (in: Opera omnia, vol. V, 567-574), analiz-
zato in modo esaustivo da: R. RUSSO, La metodologia del sapere nel sermone di San Bonaventura *Unus
est magister vester: Christus”, Grottaferrata 1982.

* Sull’insegnamento come opera di misericordia secondo San Tommaso cfr.: M. SCHLOSSER,
“Docere est actus misericordiae”. Theologiegeschichiliche Anmerkungen zum Ethos des Lehrens, in
MThZ 50 (1999) 54-74.



Un volume di grande rilievo culturale, che associa un’elevata comprensibilita
ad una notevole fondatezza scientifica, frutto della grande competenza del suo
autore, docente e studioso di fama internazionale.




BLAISE PASCAL

CRITTI SULLA GRAZIA

Questa edizione, assai ben curata da Bruno Nacci, di alcune delle pagine pa-
scaliane inedite mentre [’autore era in vita, testimonia della vigile e dramma-
tica coscienza del grande pensatore francese sulla soglia della modernita.

L antica dottrina agostiniana della grazia come irruzione del divino nella sto-
ria viene proposta da Pascal con vigore e passione cosi da suscitare interro-
gativi importanti anche per il nostro tempo..



RTLu V (3/2000), 443-461 443

Sentieri aperti
verso il nuovo umanesimo

Abelardo Lobato
Presidente dell’Accademia “San Tommaso d’Aquino”
(Citta del Vaticano)

117 ottobre dell’anno 1996, prima che spuntasse il sole, senza fare rumore per
non svegliare i miei confratelli dell’ Angelicum, lasciavo la mia stanza affacciata sui
fori romani, e con la valigia in mano mi dirigevo alla stazione Termini, prendevo il
treno per Lugano dove arrivavo a mezzogiorno ed ero molto ben accolto. Quello stes-
so giorno iniziavo il mio servizio come secondo Rettore della Facolta di Teologia. In
questo luogo, e con questa occupazione, sono rimasto con gioia e totale dedizione fi-
no al termine del mio incarico, il 31 agosto scorso.

Quattro anni dopo quell’inizio, oggi 9 ottobre, mi presento a voi, invitato a tene-
re una lezione di congedo. Grazie a Dio posso dire come Paolo: «cursum consumma-
vi» (2Tm 4,7). Devo aggiungere che mi sono sentito onorato da questo invito, felice
dell’accoglienza che mi avete riservato, e che mi sono trovato come a casa mia lungo
questi anni di lavoro e di comunita accademica. Voglio ringraziarvi tutti per la colla-
borazione, I’esempio e lo stimolo. Questi anni lasciano in me una profonda traccia: co-
me a Roma sono diventato “romano”, qui, sia pure pill velocemente, sono diventato
“ticinese”. Questa lezione di congedo mi offre I’occasione per essere ancora con voi e
dirvi arrivederci. E un fatto singolare che per me ha pil valore della stessa lezione. Per



444 VTA DELLA FACOLTA

questo preferisco farla in linguaggio piu colloquiale che “dottorale”. Il colloquio crea
subito una atmosfera di amicizia, dove la vita conta quanto la dottrina. Si tratta del nuo-
vo umanesimo. Andiamo insieme alla ricerca dell’umanita dell’uomo nuovo quale si ri-
vela in Gesu Cristo e si propone come arduo compito del III millennio.

1. IL PROGETTO UOMO

Ho scelto come tema la riflessione sul nuovo umanesimo. Si tratta di un tema di
massima attualita, inevitabile. Non ce n’& un altro che susciti nei nostri giorni tanto in-
teresse e tanta passione culturale. Nel mese di settembre, in occasione del Giubileo
delle Universita, sono stati celebrati, quasi simultaneamente, 59 Convegni dedicati al-
I’argomento visto sotto angolature diverse. Buona parte di essi si & celebrata a Roma.
11 Papa stesso, nella seduta comune e conclusiva, nell’aula Paolo VI, ha chiesto ai par-
tecipanti, tra i quali ¢’erano pitt di 300 Rettori di Universita di tutto il mondo e pil di
diecimila docenti, «quale tipo di uomo propone oggi l'universita». Ancora una volta
egli ha invitato a collaborare alla formazione di un «nuove umanesimo, che sia auten-
tico e integrale».

L’occasione & propizia. Siamo alle porte del terzo millennio cristiano. Questa
privilegiata situazione ci spinge a una visione della totalita del percorso dell’'uomo sul
sentiero del tempo cristiano. Bisogna avere memoria di cio che si & fatto prima, nei due
millenni precedenti, per la scoperta e I’attuazione dell’uomo nuovo, essere in grado di
riconoscere quanto ci resta ancora da fare e di suscitare il coraggio per iniziare ’azio-
ne che colmi questo vuoto. Questo sembra il doveroso compito dei pensatori cristiani.
Non puo essere opera di un giorno, né di un solo uomo, ne di una sola generazione, ma
pud esserlo di un lungo millennio di lavoro in comune. Ars longa, vita brevis.

Siamo invitati a un arduo compito. Infatti non pochi dei nostri coetanei sono
stanchi, senza coraggio per andare oltre, e sono come Elia accanto al sicomoro, lonta-
no ancora dalla cima dell’Oreb, (cfr. 1Re 19,1-9) convinti che resti molto cammino per
la conquista dell’umanesimo autentico ed integrale, che stimano forse utopico. L’av-
vento del IIT millennio ci deve dare coraggio e speranza. Tutti possiamo percepire
quanto sia necessario che I’'uomo ricuperi I'umanitd perduta o mancante. Quando si
tratta dell’uomo tutto acquista valore. Tra le molte cose che 1'uomo puo e deve fare,
nessuna & cosi importante come portare a compimento la propria umanita. Risuona
oggi di nuovo, in questo inizio di millennio, la potente voce del creatore dell’'uomo che
invita tutti a questa primordiale realizzazione: «Facciamo I'uomo”!» (Gen 1,26-28).

Persuaso della priorita del compito di umanizzare, credo giunta [’ora di gridare
con Pindaro, «Diventa cio che sei!», e con Leone Magno: «Riconosci, uomo, la tua di-
gnita!». La mia riflessione sul nuovo umanesimo vuole essere una risposta all’impe-
rativo di collaborazione con Dio nella formazione dell’uomo in fieri. Dato che si trat-
ta, pero, di qualcosa da fare insieme, di un programma di lavoro da svolgere lungo il
terzo millennio, cosi da imitare il profeta Ezechiele invitato a dare spirito alle ossa ari-
de che riempono la valle (cfr. Ez 37), la mia riflessione & ben lontana dal comprende-



ABELARDO LOBATO 445

re tutta la portata dell’argomento. Essa si limitera alla ricerca dei sentieri da percorre-
re, in modo tale che possano portarci all'uomo autentico e integrale.

A questo scopo servono vie regali, ma anche piccoli sentieri, a misura di vian-
dante. La piccola Teresa del Bambino Gesii e del Santo Volto scopriva sorprenden-
temente una piccola via, in grado di portarla all’alta montagna della santita. Tutti
possiamo affermare con Alessis Carrel, che «I’'uomo, — anche quello che & in noi, &
questo sconosciuto»'. E tutti abbiamo esperienza di fame e sete di questa autocono-
scenza. Certamente nella storia del pensiero si sono fatti grandi passi, ma sovente,
come dice Agostino, extra viam. Questo accade quando si cerca I’essenza dell’esse-
re umano dove non ¢’¢. Altre volte si cammina nella via antropologica, quella che
va verso il profondo dell’'uomo, ma come osserva Kierkegaard, in senso contrario.
Le stesse vie che portano a Roma possono pure allontanare da essa. Nel nostro
tempo Heidegger ha descritto le vie del pensiero come passi nel bosco, Holzwege,
che in realta sono sentieri interrotti che non portano da nessuna parte. Abbiamo bi-
sogno di scoprire nuove vie, o sentieri, che ci portino all’uomo nuovo, autentico e
integrale.

Abbiamo un urgente bisogno di uscire del vicolo cieco dell’attuale situazione
delle antropologie e degli umanesimi che approdano alla lacuna del nulla e portano al-
la morte dell’'uomo. La questione & la seguente: come farlo? Se siamo consapevoli che
queste vie sono come quella descritta da Parmenide, che porta al non-essere, dobbia-
mo abbandonarle e cercare vie nuove per la costruzione dell’uomo nuovo. Imitando
da lontano Tommaso d’ Aquino, che ha aperto alla cultura le cingue vie che conduco-
no a Dio?, io mi azzardo a indicare cinque sentieri che, se ben percorsi, ci portano al
NUOVo umanesimo autentico e integrale.

Anche in questi sentieri, come in quelle vie, ¢’¢ un punto di partenza, un pro-
cesso e un punto d’arrivo. Si parte dall’'uomo, nella sua realth, quale si conosce nella
normale esperienza, si procede attraverso 1’essere dell’uomo, quale si scopre nelle sue
dimensioni costitutive, e si arriva allo stesso uomo, nella sua realth autentica e inte-
grale. La nostra conoscenza, attraverso le vie dell’analisi e della sintesi, parte dall’en-
te dato come oggetto confuso, e arriva dopo un lungo itinerario di allontanamento dal
singolare sensibile, allo stesso ente nella sua realta esistenziale, sul quale puo espri-
mere un giudizio che contiene la verita.

La conoscenza dell’uomo &, nello stesso tempo, la cosa pit facile e la pit diffi-
cile, come osservava Aristotele riguardo alla conoscenza dell’anima’. L’uomo ha
sempre una dimensione aperta all’infinito, dépasse infinitement I’homme, come dice-
va Pascal, e la sua grande scoperta, gia riconosciuta basilare da Socrate, & la cono-
scenza di se stesso. La via che si percorre forma parte della verita cercata.

' A. CARREL, L'uomo, questo sconosciuto, Bompiani, Milano 1945,

* Cfr. TOMMASO D’ AQUINO, Summa Theol. 1, 2, 3.

* Cfr. ARISTOTELE, De Anima, 1, 1 402a10. TOMMASO D' AQUINO (0D, De Veritate, 10,8 ad
8) afferma: «scientia de anima est certissima, quod unusquisque experitur se animam habere et actus ani-
mae sibi inesse; sed cognoscere quid sit anima, dificillimum est».



446 VITA DELLA FACOLTA

Il cammino verso 1’'uomo, in definitiva, & lo stesso uomo, un cammino che si
confonde con lo stesso camminare. L uomo & per natura homo viator, un essere che si
ritrova con una natura meravigliosa e che si sente chiamato a condurla alla sua pie-
nezza lungo tutto I’arco dell’esistenza. La struttura e il dinamismo umano coincidono:
I’'nomo & e si realizza in un processo di atto radicale, e di atti che sono ordinati alla sua
crescita incessante mentre & in cammino. Il poeta spagnolo Antonio Machado lo so-
stiene nelle sue belle espressioni: «Caminante, no hay camino, se hace camino al an-
dar»*. Alla fine del percorso dei diversi sentieri, se i passi sono stati giusti, ci trovia-
mo con il volto dell’uomo, con la verita tutta intera di noi stessi.

L’uomo si presenta ad un tempo come problema e come mistero. 1l problema si
estende sempre di pit in tutte le direzioni, poiché egli & in veritd un microcosmo che
raccoglie collective et intensive, come diceva Tommaso, tutti i livelli del cosmo e li
trascende’; e, allo stesso tempo, al suo interno abita la miseria, il male che lo spinge al
nulla. In questo contrasto di splendore e di miseria, di aspirazioni e di fallimenti, il
problema diventa mistero. E questo mistero non trova soluzione se non nel mistero di
Dio fatto uomo, imago Dei, alla cui conformazione tutti gli uomini sono chiamati®. I
sentieri portano davanti a colui che & presentato al mondo come 1'uomo per antono-
masia: Ecce homo (Gv 19.5). Questo si dice del resto anche del primo uomo, creato da
Dio in giustizia e santita, e lo ha detto Pilato di Gesu Cristo, secondo Adamo, uomo in
pienezza, perfetta imago Dei. E questa verita si deve dire anche di tutti quanti parteci-
pano della stessa natura e grazia, degli uomini conformati a lui. In questo sta lo scopo
del nuovo umanesimo.

Il terzo millennio si apre davanti a noi come nuovo orizzonte della temporalita,
nella quale I'umana liberta scopre e percorre i sentieri verso I’'uomo. In realta il pen-
siero moderno, propenso fin dall’inizio a lasciare la riflessione sull’essere, e a tornare
verso il conoscere, tende sempre di piti verso il soggetto umano, verso 1I’immanenza.
Si pud fare una “lettura” della filosofia moderna come un ingente sforzo per la com-
prensione dell’uomo. Io ho tentato di fare questa “lettura” presentando il panorama
antropologico della modernita, nella ricerca delle vie di accesso all’'uomo’.

Mentre Aristotele proponeva come oggetto della prima filosofia la ricerca del-
I’ente, la realta pili nascosta e pil presente, sempre ricercata e sempre problematica,
Tommaso invece interrogava sin da bambino i monaci, chiedendo loro: Dic mihi, quid
est Deus? La domanda su Dio sorpassa quella sull’essere.

In contrasto con questa aspirazione alla trascendenza, 1I’'uomo moderno s’inter-
roga, dopo Kant, sull’essere umano: Was ist der Mensch? 1. essere, Dio, I'uomo sono
i grandi orizzonti dell’'umana conoscenza. La nostra questione odierna & come trovare

* A. MACHADO, Antologia, de Saiz de Robles, Aguilar 1955, p. 1228.

*S. TOMMASO D’AQUINO, ST, 1, 91,1,

 CONCILIO VATICANO II, Gaudium et spes, n° 22. Cfr. Card. Ricard M. CARLES, El hombre y el mi-
sterio de Cristo, en A. LOBATO (ed.), Actas del IV Congreso Int. De la SITA, Caja Sur, Cérdoba 1991, pp. 28-37.

" Cfr. A. LOBATO, Antropologia y metantropologia. Los caminos actuales de acceso al hombre,
en “Aquinas” 30 (1987), 5-41.



ABELARDO LOBATO 447

risposta, non ad una sola ma a tutte queste altissime domande. Parmenide osserva che
Iincontro con I'ente si fa impossibile quando, al di 1a della frontiera che separa espe-
rienza e trascendenza, si sceglie la strada del non essere invece della via che porta al
cuore della verita. Anselmo risponde all’insipiente Gaunilone, che accetta nel proprio
cuore la negazione di Dio, che Dio sta sempre al di sopra di quanto noi possiamo pen-
sare: maius quam cogitari potest. E Bacon de Verulam riconosce che il pensiero debo-
le pud portare all’ateismo, ma I'uomo intelligente scopre la relazione dell’'uomo con
Dio: pleniores haustus in philosophia ad Deum semper deducere. L’ uomo della post-
modernitd, senza capacita di trascendenza, ha perso sia I’essere, sia Dio, e cerca come
sussistere nella totale solitudine della notte e del nulla. Heidegger avverte che I'uomo
¢ incapace di portare sulle sue deboli spalle 1'ingente peso dell’essere e denunzia lo
smarrimento moderno dovuto all’oblio dell’essere: Seinsvergessenheit, nel tentativo di
rifugiarsi nell’impossibile umanesimo®. Ma anche 1a dove ’essere ritorna, potra I’'uo-
mo trovare la sua verita autentica e integrale senza il ritorno a Dio?

La domanda sull’essere umano ammette una risposta, ma non senza 1’essere e
nemmeno senza Dio, e la trova nel Dio che si rivela nella storia dell’'uomo. Dopo I’e-
vento dell’incarnazione & possibile per I'uomo la perenniti e la novita. Il nuovo uma-
nesimo propone la sintesi tra uomo, essere e Dio, tra antropologia, ontologia e teolo-
gia. Il progetto uomo ¢& il grande compito proposto al III millennio cristiano. Tocca a
noi portarlo avanti, nella consapevolezza dell’ impasse delle antropologie attuali e nel
percorso dei nuovi sentieri che portano all’essere umano’.

2. LA SITUAZIONE PROPIZIA

La quarta dimensione dell’'uomo ¢ quella spazio-temporale. Siamo tutti situati
in un luogo. Il luogo ci riveste come una seconda pelle; il tempo ci misura ad ogni
istante dell’esistenza. Inoltre la nostra condizione di enti culturali ci porta ad avere
un’altra locazione e un’altra temporalitd. Tutti abbiamo un Sitz im Leben e una pecu-
liarita di inserimento nella storia. Singolare condizione quella dell’essere umano, nel-
la quale s’intrecciano materia e spirito: egli non pud essere se non in un determinato
luogo e, allo stesso tempo, non pud essere prigionero di nessun Iuogo cosmico. Max
Scheler cercava il posto dell’uomo nel mondo', e dimenticava cid che Aristotele ave-
va scoperto molto prima: che tutte le cose hanno un posto nel mondo. ma il mondo
non ha e non puo avere un luogo, perché nessun continente lo avvolge''.

Allo stesso modo I’'uomo misurato dal tempo, diventa padrone quando inverte
il processo temporale e fissa il futuro come principio, ed & in grado di concentrare nel-

* Cfr. M. HEIDEGGER, Lettera sull “umanesimo”, tr. it., Adelphi, Milano 1997.

* Cfr. A. LOBATO, Jesucristo y el proyecto hombre, en Actas del IV Cong. Int. De la SITA, 1, Caja
Sur, Cérdoba 1999, pp. 297-311.

" M. SCHELER, La posizione dell’ uomo nel cosmo, tr. it., Armando, Roma 1997,

" ARISTOTELE, IV Phys. 5, n.14. Cfr. TOMMASO D’ AQUINO, In IV Phys. Lect. 7, n® 485.



448 V/ITA DELLA FACOLTA

I’istante tutto il processo della temporalita, e nello stesso istante si apre all’eternita.
Questa condizione fisico culturale di ogni uomo, di ogni generazione, & la base della
situazione. Siamo spinti alla ricerca di un nuovo umanesimo proprio perché I’umane-
simo attuale non solo & invecchiato, ma & diventato non culla, bensi sepolcro dell’uo-
mo. L’aria di questa situazione & diventata irrespirabile.

La postmodernita si rivolta contro 1'uomo che 1'ha prodotta. L'uomo attuale &
minacciato di estinzione, di morte. In tale situazione lancia, come il capitano di una na-
ve in alto mare quando affonda, il grido S.0.S. Gli umanesimi proposti nel secolo XX
sono diventati inaccettabili. In realtd ce ne sono molti, ma in fondo, cercando I’essen-
ziale, si possono ridurre a due: I’'umanesimo dell’identita e quello della pura alterita.

L’umanesimo dell’identita & quello proposto dalle ideologie, cosi forti dopo
Hegel e cosi nefaste nella realta del secolo XX. La realta diventa tutta Geist. Il pen-
siero assorbe tutta la realta che, se da una parte sembra divina, in fondo diventa solo
umana. Bloch denunzia I'identificazione dell’ideale e del reale fatta da Hegel, che
porta a una riduzione di Dio all’'uomo: «I1 Dio di Hegel ¢ il Dio humanus, [’humanum,
cosi come riesce a divenir manifesto nella sua ampiezza e nella sua profondita»". Lo
spirito & la totalitd, ma la totalita & proiezione umana. La verita sta nell’intero. L'Io
coincide con il divenire dell’essere. Il vero, in questa totalita, «& il trionfo bacchico,
dove non ¢’e membro che non sia ebbro»". Il soggetto umano diventa assoluto e per-
¢i6 identico. Un individuo & uguale all’altro, & una mera ripetizione. Questa lettura &
stata fatta non soltanto dalla scienza, ma anche dai politici e dai filosofi. Le ideologie
si sono divise in due campi, quelle di destra e quelle di sinistra, quelle piti propizie al-
lo spirito, e quelle ridotte alla materia, al lavoro, alla societa dell’identico. Da questa
filosofia dellidentita sono sorte le dittature e i regimi dell’uguaglianza materialista.
L’individuo & diventato un numero, uno zero, un mero strumento e oggetto. L.’'uomo
reale scompare per fare posto al partito, alla classe, alla razza, alla massa. L’'uomo &
sempre un prodotto, un mezzo, mai una persona che ha dei diritti, unica e irrepetibile.

Questa via & stata dominante nella maggior parte del secolo XX. Per fortuna le
ideologie e i sistemi totalitari si sono sgretolati in gran parte prima della fine del se-
colo. Non hanno resistito al confronto con la glasnost. Il nuovo Saturno ha divorato i
figli da lui prodotti. Il tramonto delle ideologie e il crollo delle dittature & uno dei fe-
nomeni storici di primo piano del nostro tempo, di portata storica, simile alla caduta
dell’impero romano. Noi siamo testimoni di questa caduta, simboleggiata dall’abbat-
timento del muro di Berlino, ma la contemporaneita non ci ha lasciato ancora spazio
sufficiente per vedere realmente tutta la portata dell’evento. E — fatto che & pil signi-
ficativo — ci manca ancora il genio che faccia da interprete a questa realta, che faccia
emergere e sveli le menzogne di questi sistemi, come ha fatto Agostino nel De civita-
te Dei di fronte alla caduta dell’impero romano. Ogni umanesimo dell’identita porta,
come risulta chiaro in questi eventi, alla negazione e alla morte dell’uomo reale, di

" E. BLOCH, Soggetio-Oggetto, Commento a Hegel, tr. it., Il Mulino, Bologna 1975, p. 337.
" G.W.F. HEGEL, Fenomenologia dello Spirito, tr. it., La Nuova Italia, Firenze 1973, p. 38.



ABELARDO LOBATO 449

quello che il filosofo spagnolo Unamuno descriveva como I’'uomo reale, colui che
soffre, che muore, il fratello, colui che nel viso deformato manifesta, per contrasto, la
dignita dell’essere umano. Le antropologie dell’identita portano alla morte dell’uomo.
Le vittime dei regimi totalitari solo nel secolo scorso non sono alcune migliaia, ma pa-
recchie decine di milioni. Queste vittime innocenti gridano al cospetto di Dio. In no-
me dell’uvomo bisogna bandirle dalla storia. L’umanesimo che promuovono & proprio
antiumanesimo.

Di fronte all’'umanesimo dell’identita, che da tempo stava affondando, si & le-
vata la protesta e la situazione si & rovesciata. Nella cultura della postmodernita si &
aperto uno spazio alla mera alterita, alla pura differenza. Si & prodotto un movimen-
to pendolare che ha portato alla totale opposizione. Di fronte alla pura identita si pro-
clama la pura alterita. E arrivata I'ora del relativismo al di fuori di ogni principio. La
ragione viene bandita, la verita diventa sogno impossibile. Di fronte all’'uomo com-
patto, che era solo massa o partito, viene rivendicato il ruolo del singolo, del sogget-
to, delle opinioni, della pluralita pura e nuda. Siamo agli antipodi. Questa situazione &
stata capeggiata dal ruolo del cosiddetto “pensiero debole”, che ha in comune con
questa protesta solo la ribellione contro qualsiasi sorta di fondamento comune e di va-
lore assoluto nell’uomo. Di fronte alla ragione assoluta arriva il trionfo dell’istinto,
della passione, dell’assurdo. Quando tutto vale, niente vale.

Con il sopravvento della pura alterita & arrivato il nichilismo. In realta il sosti-
tuto degli idealismi ¢ il pluralismo, 1’avvento di cid che Nietzsche presagiva, all’ini-
zio del sec. XX, come “umano, troppo umano”, e descriveva come “nichilismo”. In
realta la sua profezia si & avverata, con i fenomeni culturali ben noti, come la morte di
Dio, la perdita della trascendenza, e infine la morte dell’uomo. 11 panorama della cul-
tura occidentale presenta questo aspetto di dissoluzione, di rottura con la tradizione, di
disagio.

Siamo nella crisi forte dei valori culturali, una crisi delle fondamenta, crisi per-
tanto epocale'. L’opposizione con le ideologie & assoluta, ma il risultato & identico:
I"'uomo reale, la persona del singolo, 1'uomo autentico e integrale viene ignorato. Nei
due casi & gettato nel vuoto del nulla. Sartre & uno dei grandi testimoni di questa vici-
nanza tra I'uomo contemporaneo e il nulla. La sua concezione dell’ essere nell’opera
L’Etre et le néant, il concetto di uomo come passion inutile, ¢ la pretesa del vero uma-
nesimo nell’esistenzialismo sono le prove della caduta nel nulla'.

La valutazione di questa situazione & stata fatta in molti modi. Basterebbe il ri-
cordo delle analisi di Spengler, con il suo giudizio deterministico in Untergang des
Abendlandes, il grido di protesta dei filosofi della scuola di Francoforte, che si chie-
dono se dopo Auschwitz si possa dire che 1'uomo esiste, le denuncie di Marcel e di
Heidegger, che avvertono dei pericoli in situazioni in cui gli uomini si alzano contro
I'umano, o scoprono il demonio della tecnica. Henri de Lubac descrive la tragedia del-

" Cfr. AA.VV. Il pensiero debole, Feltrinelli, Firenze 1983.
“ J.P. SARTRE, L’existentialisme est un humanisme, Nagel, Paris 1949,



450 \/ITA DELLA FACOLTA

I’umanesimo ateo, Bonhoeffer testimonia come siamo in cammino verso il nichili-
smo, Francis Fukujama annuncia la fine della storia: «se oggi noi siamo arrivati ad un
punto in cui non possiamo immaginare un mondo sostanzialmente diverso dal nostro,
in cui non si vede in che modo il futuro potrebbe costituire un miglioramento essen-
ziale rispetto al nostro ordinamento attuale, allora dobbiamo anche prendere in consi-
derazione che la stessa Storia sia giunta alla fine»'®. Si ripete la tragedia del Titanic.
Mentre i viaggiatori si divertono spensieratamente, la nave urta un iceberg e affonda!
Siamo abituati alle proteste degli ecologisti in difesa delle specie in pericolo, mentre
siamo incapaci di capire che 1'uomo, questo albero con le radici rivolte verso I"alto, si
trova in situazione di pericolo molto pitl grave. Le sue radici sono scoperte, per man-
canza di terreno dove affondare.

Una situazione drammatica & propizia per la ricerca del suo rimedio. Il pensie-
ro cristiano non pud restare indifferente davanti a una tale situazione. Proprio perché
I'uomo & in grado di trascendere le situazioni, s’impone una I”lSpObEd adeguata alla
gravita del problema. L’uomo stesso & in causa. Res nostra agitur. E scoppiato I'in-
cendio nella propria casa, bisogna domarlo ed estinguerlo per sopravvivere. Il pensie-
ro cristiano & chiamato a cercare questo antidoto. Lungo il secolo XX le proposte de-
gli umanesimi cristiani si succedono in continuita. Ha avuto grande risonanza I’opera
di Maritain sull’umanesimo integrale, como difesa del singolo di fronte all’oppressio-
ne totalitaria”. Teilhard de Chardin ha scelto un’altra rotta, quella dell’evoluzione
sempre in avanti ¢ in su, dal Phenomene humaine fino al punto omega. 11 filosofo Ni-
cola Abbagnano, cercando il profilo dell'uomo per il Duemila, trovava una via aperta
nel pensiero di Karol Wojtyla®.

In una visione retrospettiva del pensiero cristiano si avverte come esso ha rea-
gito in passato in situazioni di angoscia simili, cercando una via di uscita. Al pensie-
ro greco sull’'uomo, descritto da Platone nel mito del Protagora, e espresso da Aristo-
tele nella sintesi del Peri Psyches, sempre nell’orizzonte del cosmos, senza una chia-
ra trascendenza, rispondono i Padri con la dottrina biblica dell’ Hexemeron. L'uomo &
un essere creato da Dio e messo nel mondo come custode, come imago Dei. La prima
antropologia cristiana & del sec. IV e si trova nell’opera di Nemesio di Emessa: De
Homine, nella quale il corpo viene integrato all’esistenza umana e descritto con la pre-
cisione di un trattato di medicina, viene difesa la liberta del soggetto personale e Ia-
nima & creata da Dio. Di fronte al pensiero averroista dell’ unico uomo, risponde Tom-
maso d’ Aquino con la presentazione integrale dell’essere dell’'uvomo, partendo dal fat-
to ineluttabile dell’*“io penso” «Hic homo singularis intelligit»". Di fronte agli
umanesimi di stampo letterario del Rinascimento, che rispondono con la retorica al-

i F, FUKUYAMA, La fine della storia e I"ultimo uomo, Rizzoli, Milano 1996, p. 72.

" Cfr, A. LOBATO, Maritain y el humanismo integral, En ocasién del 51 aniversario del “Huma-
nisme integral”, Angelicum, Roma 1987.

5 Cfr. N. ABBAGNANO, L'uomo, progetto 2000, Paravia, Torino 1970.

¥ Cfr. TOMMASO D’AQUINO, De unitate intellectus contra averroistas, a cura di A. Lobato,
Citta Nuova, Roma 1989.



ABELARDO LOBATO 451

1’opera pessimista della fine del secolo XII, De miseria conditionis humanae, di Lo-
tario Conte di Segni, il pensiero cristiano spagnolo, per la prima volta nella storia, si
pone a fondo la questione dell’essere umano e cerca un’applicazione concreta. Questo
¢ accaduto nel contesto del pitt grande evento storico dopo la nascita di Cristo in Be-
tlemme: la scoperta dell’ America. nella quale vi erano altri uomini, gli “indios”. Da-
vanti alle oppressioni dei conquistatori, la coscienza cristiana dei missionari reagisce
e protesta. La voce del domenicano Montesinos grida e accusa: Acaso estos no son
hombres? Le lunghe dispute di Valladolid creano una nuova coscienza di umanesimo
cristiano esistenziale. Gli indios, come i negros, come le donne, non sono homunculi,
come pretendeva Sepulveda, il cronista imperiale di Carlo V, ma pienamente uomini,
come gli spagnoli. La difesa del P. Las Casas & esemplare e propizia la fine dello sfrut-
tamento dell’uomo come schiavo o essere di natura inferiore™.

Le situazioni storiche di antiumanesimo si ripetono. Nel nostro tempo la Chiesa
ha esaminato a fondo la questione dell’uomo e il Concilio Vaticano IT ha proposto I'uo-
mo come soggetto centrale per la Chiesa. Il capitolo I della Costituzione Gaudium et
spes presenta la soluzione al problema dell’'uomo nel mistero di Cristo. Paolo VI, in
chiusura del Concilio Vaticano II, il 7 dicembre del 1965, metteva in risalto I’ attenzio-
ne prestata dall’assise al problema dell’'uomo e chiedeva agli umanisti di riconoscere
lealmente questa sollecitudine del pensiero cristiano per I’'uvomo™. Nel suo pontificato
si parla della nuova “civiltd dell’amore™ a misura dell’'uomo e dell’uomo a misura di
Cristo. In questa linea, con accento ancora pit forte e chiaro fin dall’inizio, il magiste-
ro di Giovanni Paolo II & una costante lezione di umanesimo cristiano. Dalla prima En-
ciclica Redemptor hominis all’ultima Fides et Ratio, domina I’ attenzione e la preoccu-
pazione per I'uomo. Infatti & I'uomo la prima e principale via che percorre la Chiesa™.

In questo versante della cultura del nostro tempo, davanti al dramma reale del-
I’'uomo, la risposta cristiana & quella del buon samaritano (Lc¢ 10,30) che trova I'uomo
spogliato e ferito e lo accoglie per guarirlo. Le ferite dell’anima sono ancora pit gra-
vi di quelle del corpo. Ma anche il rimedio dell’uomo proviene sempre dall’anima. Il
pensiero cristiano ha ricevuto una preziosa eredita antropologica alla quale non puo ri-
nunciare: la concezione dell’'uomo come /mago Dei, la dignita inerente alla persona
umana, la condizione di soggetto singolo e irripetibile, il dono della liberta, la sua si-
tuazione nel centro del cosmo e della storia, la verita sull’ origine per creazione come
frutto dell’amore di Dio, il destino umano nella comunione con Dio, la rivelazione del
Dio fatto uomo, il mandato di annunziare il vangelo a tutti gli nvomini & garanzia del-
la verita tutta intera sull’uomo.

? Cfr. A. LOBATO, El obispo Julidn Garcés y la Bula “Sublimis Deus”, en AANV., Los domini-
cos y el nuevo mundo, Deimos, Madrid 1988, pp. 739-795: ID., El “novus orbis" y el hombre nuevo. El tri-
ple legado antropoldgico del tomismo del s. XVI, en AAN'V., Dignidad personal y comunidad humana, SI-
TA Ed. Balmes, Barcelona 1994, pp. 47-72.

* PAOLO VI, Il valore religioso del Concilio, Discorso (7 dicembre 1965), nn. 8-10.

*Cfr. A. LOBATO (ed.), L ’uomo via della Chiesa, Studi in onore di Giovanni Paolo I1, Angelicum,
Roma 1991.



452 \/ITA DELLA FACOLTA

Questa preziosa eredita deve essere il nucleo del nuovo umanesimo: nuovo per-
ché & perenne, umanesimo perché & a misura dell’uomo. La situazione drammatica
nella quale si trova questa eredita deve essere ancora una volta, come nel passato, pun-
to di partenza per la risposta che salva I’'uomo della minaccia del nulla, nella solidita
della verita dell’essere uomo. Si tratta di “rifare ['uomo”, come dice Mondin®, di far
crescere in umanita ogni uomo, di propiziare nel II1 millennio I'uomo reale quale & nel
progetto di Dio. Un compito culturale che diventa imperativo per tutti. Il ITII millennio
¢ lo spazio aperto per questa avventura culturale. Ci troviamo nel naufragio degli
umanesimi e non possiamo restare spettatori passivi. Il nuovo umanesimo deve esse-
re la zattera, o la nave, per la salvezza anche dell’ umanita dell’uomo™.

3. I CINQUE SENTIERI DEL NUOVO UMANESIMO

I1 moto locale ¢ il pili noto e universale. E tra i movimenti quello circolare & il
pit emergente nella natura. Le realta in movimento percorrono a modo loro un circo-
lo; cosi il sole e le stelle, le acque, i viventi, la stessa vita umana. Per sua condizione
fisica I’'uomo si sente il centro del mondo che sembra giri attorno a lui. Tutto parte da
lui e a lui sembra ritornare. L’ impero romano si espandeva nel mondo nella misura in
cui le sue vie portavano in tutte le direzioni attorno al mare nostrum. 1l punto di par-
tenza era la meta sudans, la Via Appia era la regina viarum. Da essa partivano per le
conquiste, attraverso di essa tornavano e in essa si erigevano archi di trionfo per la vit-
toria delle legioni. In modo simile la moderna civilta si fonda sulla comunicazione e
avanza nella misura in cui vi sono vie nuove d’incontro. Il Dio creatore ha aperto le
mani della sua bonta e da essa procedono i fiumi dei doni. Bonum est diffusivim sui.
Ma la sorpresa sta nello scoprire nel mondo il cosiddetto principio antropico e con-
statare che tutto risulta ordinato all’'uomo e concentrato in lui.

Nell’itinerario verso 1’'uomo si verifica in certo modo lo stesso processo circola-
re. E sempre 1’'uomo il punto di partenza, I’itinerario percorre tappe di uscita e di al-
lontanamento verso 1’alteritd, per tornare alla fine allo stesso uomo reale. Le vie del-
I"'uomo viator sono vie dell’uomo all’uomo, attraverso ['uomo. Bonaventura ha de-
scritto il suo ltinerarium mentis con molti simboli in ciascuna delle tre tappe di salita e
discesa. Tommaso ce lo ha lasciato ben chiaro nel prologo al III libro delle Sentenze.

L’uomo & come I’ orizzonte della realta: tutto viene da Dio, tutto si concentra in
lui; tutto torna a Dio mediante I’uomo, come se lui fosse I’oceano da dove provengo-
no e dove tornano le acque. Da quest’immagine possiamo partire per la ricerca del-
I’'umanesimo nuovo. A questo proposito io faccio il percorso di cinque sentieri verso
la scoperta dell’essere dell’'uomo, della sua veritd integrale e autentica. [l nuovo uma-
nesimo sard non solo possibile, ma una realta, quando 1’'umana intelligenza abbia per-

* B. MONDIN, Rifare [’'uomo, Dino Editore, Roma 1993.
* Cfr. H. BLUMENBERG, Naufragio con spettatore, 11 Mulino, Bologna 1985.



ABELARDO LOBATO 453

corso questi sentieri, € sia entrata nel mistero dell’uomo attraverso queste porte. Il
sentiero & una piccola via che deve essere fatta a piedi. Si dice aperto quando & tran-
sitabile per il viandante. Accanto ai sentieri percorribili, ce ne sono altri impervi, nei
quali i viandanti si smarriscono. I sentieri fatti dall’uomo in alta montagna e nel bosco
ci aiutano alla comprensione delle nostre fatiche e dei percorsi del pensiero.

L’essere dell’uomo ¢ complesso, problematico, non pud essere compreso quan-
do & visto da una sola dimensione. Dobbiamo fare come gli ebrei intorno alla citth di
Gerico, prima della conquista: girare attorno da tutte le parti, finché qualche muro
crolla e la porta si apre (Gs 6). L’essere dell’uomo, nella sua verita tutta intera, vuole
essere descritto da cinque prospettive: integrale, personale, relazionale, culturale,
teologale. 1" incontro con queste dimensioni dell’'umana realti si verifica nel percorso
dei cinque sentieri che noi possiamo denominare con queste stesse parole. Le cinque
vie che Tommaso proponeva per I'incontro con Dio sono simili ai sentieri che noi pro-
poniamo per accedere alla verita integrale dell’uomo e ci servono di aiuto per una ret-
ta comprensione. Tutti e cinque vanno dal fenomeno al fondamento, come propone
Giovanni Paolo II per I'incontro attuale con la trascendenza perduta®. I sentieri che
portano all'uomo devono indirizzarsi ai quattro poli dell’orizzonte umano: sursum,
verso Dio, deorsum verso il mondo, ad intra, verso il soggetto, ad extra, verso gli al-
tri. L.’uomo cammina con il suo mondo, e estende le braccia, come nel dipinto di Leo-
nardo da Vinci, verso la totalita, per I’incontro con la natura, con Dio, con se stesso,
con gli altri. Non potendo fare questo percorso, come sarebbe giusto, passo per passo
lungo i sentieri, ci limitiamo a fare come un volo in elicottero, e dall’alto potremo in-
dividuare i diversi sentieri che portano alla meta, al progetto uomo nel nuovo umane-
simo da promuovere per il III millennio.

3.1. Sentiero primo: verso l’uomo, essere integrale
p y

L’uomo & un tutto reale, esistente, nel quale i diversi elementi si concentrano in
un’enorme complessita. Aristotele I’ha descritto con la celebre frase, guodammodo
omnia, tanto grata a Tommaso™. In esso si scoprono i tre infiniti dei quali parla Teil-
hard de Chardin: grandezza, piccolezza e complessificazione. L’uomo si comprende
solo nella sua integralita.

I1 punto di partenza di questo sentiero esige un’apertura alla totalita. Quindi de-
vono essere subito chiusi i sentieri dell’esclusivitd. Non si arriva all’uomo quando si
vuole ridurlo ad una sola dimensione, della quale si voglia affermare che 1‘uomo & sol-
tanto questo. L'uomo esistente si scopre nella sua integralita quando accetta se stesso
come totalita, composta di elementi differenti, in una vera unita degli opposti. La to-
talita & un dato di esperienza, e punto di partenza. L.a mente umana inizia con la tota-
lita dell’ente. Vi & un primum quod a mente concipitur®”. Questo si dice dell’ente, ma

* Fides et Ratio, n. 83.

* ARISTOTELE, De Anima, 111, 8, 430a21. Cfr. J. GIRAU, Homo quodammodo omnia segii n
Tomds de Agino, Toledo 1995.

7 TOMMASO D’AQUINO, OD, De Veritate, 1,1.



454 VITA DELLA FACOLTA

anche nel caso dell’uomo. Nella totalita ancora confusa troviamo il dato, la realta da-
vanti a noi, I’'vomo nella sua singolariti. Questa totalitd abbraccia i differenti livelli
della realta.

L itinerario verso 1'uomo deve percorrere questi tre livelli in profonda connes-
sione: la corporeita, la psiche e lo spirito dell’uomo. Dall’inizio della riflessione sul-
I"uomo vi & la convinzione che I'itinerario va sempre al di 1a delle energie dell’itine-
rante. Un celebre frammento di Eraclito lo testimonia: «Cammina, cammina, mai ar-
riverai ai confini dell’uomo. Cosi grande ¢ il logos»*. La storia culturale lo conferma.
1l viaggio attraverso il corpo si & fatto pill veloce nel nostro tempo, grazie a nuovi stru-
menti di esplorazione. Ma da sempre I’'uomo & rimasto colpito dalla meraviglia del
corpo dell’uomo, ha tentato una sua descrizione, come fa Galeno nella sua opera De
usu partium, Gregorio de Nissa in De hominis opificio, Vesalio con De fabrica hu-
mani corporis, o il premio Nobel Ramo6n y Cajal con La maravilla del ojo humano.
Sono i medici gli itineranti privilegiati in questo viaggio. Oggi il viaggio continua ad
essere pieno di sorprese. Il sistema neurovegativo, il cervello umano in particolare, di-
venta sempre di piut centro delle ricerche e dei segreti della corporeita®. Il corpo ac-
quista maggior rilievo nella cultura attuale, grazie alle scoperte della scienza. Un tem-
po eliminato dai platonici, poi incorporato essenzialmente dai cristiani, il corpo & la
meraviglia del mondo, il grado pil alto della complessificazione della materia. Il sen-
tiero che attraversa tutte le dimensioni della corporeita & sempre aperto. La scienza
non produce neé inventa la corporeitd umana, la scopre, sempre in misura limitata e ci
indica il corpo che siamo, I’appartenenza del corpo all’essenza dell’uomo™.

Il sentiero sconfinato, ma reale attraverso il corpo dispone il viaggiatore alla
difficile scoperta dell’anima, non nella sua esistenza, ma nella sua natura, La postmo-
dernita si situa agli antipodi del platonismo e dimentica I’anima, vuole lasciarla da
parte. In realta stiamo attraversando un’epoca in cui la psicologia & molto considera-
ta, ma nella maggior parte dei casi si tratta di psicologia senza anima. La rinunzia al-
la trascendenza porta alla perdita dell’anima. Il viaggiatore intelligente, lungo il sen-
tiero che pretende di abbracciare la totalita, deve essere in grado di scoprire I’anima.
Aristotele ha iniziato questo incontro con 1’anima, uno dei grandi contributi che egli
ha dato alla cultura occidentale. Tommaso d’Aquino ha completato quest’indagine.
La piti ampia delle sue Quaestiones Disputatae & dedicata all’anima. L.’uomo & quel-
lo che & principalmente, e questo & I’anima, la quale da |’essere alla stessa corporeita®.

Il sentiero va ancora oltre. Non basta I’anima per rendere ragione della totalita,
nell’uomo alita lo spirito, e lo spirito dell’uomo & cié che si eleva pit alto nell’ uni-
verso. L.’anima, come diceva Avicenna, ha due facce come la luna: una verso il cor-
po, un’altra verso lo spirito, dato che allo stesso tempo ¢ fisica ed & spirituale. Percio

* ERACLITO, Diels FVS Frag. B, 32.

# Cfr. P. LAIN ENTRALGO, El cuerpo humano, Teoria actual, Espasa Calpe 1989.
¥ Cfr. A. LOBATO, El hombre en cuerpo y alma, Edicep, Valencia 1994,

* Cfr. ID., L'anima nell’antropologia di Tommaso d’Aquino, Angelicum, Roma 1987,



ABELARDO LOBATO 455

si puo discutere se lungo il sentiero si trovano tre componenti dell’'umano: corpo, ani-
ma, spirito, come di solito dice la Scrittura, ed & abituale nella tradizione neoplatoni-
ca, o se & piu esatto attenersi allo schema di Aristotele, in cui ci sono soltanto due ele-
menti, corpo e anima, materia e forma spirituale. Cio che conta & arrivare a integrare
nell’unita i tre livelli della realta umana.

Da questo triplice orizzonte & possibile raccogliere tutti i contrari che si trova-
no nell’'uomo: lo spirito e la materia, I’anima e la carne, la razionalita e la vita degli
istinti, la forza delle passioni e la distanza della razionalita, gli impulsi di vita e di pro-
gresso umano e la capacita del male, della perversione, dei vizi; la vita e la morte in
duello perenne, il santo e il mostro che sembrano abitare in ogni uomo. L’individuo
puo diventare tempio o stalla, amico di Dio o imitatore di Satana. La lotta tra la carne
e I’anima, tra la stessa anima e lo spirito &, in un certo senso, la struttura di fondo del-
I’uomo, il suo problema, dal quale nessuno pud dirsi lontano.

L’apertura al totale, la infinita complessita dell’uomo & constatabile da tutti i pun-
ti di vista, dalla fenomenologia, dall’esperienza quotidiana, dalle scienze della natura e
dello spirito, dalla filosofia e dalla teologia. L’'uomo & a contatto con le pietre, con le
piante, con i pesci, con i mammiferi, con gli uccelli, con gli angeli, come recita un cele-
bre testo di San Gregorio Magno. Il termine del percorso su questo sentiero & pit grati-
ficante che non i viaggi nell’universo: & I’incontro con 1'uomo reale che & ciascuno di
noi, con la propria storia, i drammi, le avventure i fallimenti e i successi. Non siamo un
frammento del tutto, ciascuno degli uomini & questo tutto, integrale, piti 0 meno unito,
un problema aperto, un mistero non risolto. La totalita non esclude I’unit, di ciascuno,
dell’lo e del Tu. Ci troviamo davanti a una realtd umana che ci sorpassa, I'uomo reale.

Il sentiero va del tutto percepito in confuso all’'uomo distinto, nella sua pluralita
di dimensioni, da quello che crede di essere a quello che realmente &. Maritain inizia-
va questo sentiero verso |'integralitad dell’umanesimo, allo scopo di salvare il singolo
dalle estreme avventure dei totalitarismi degli anni ‘30, sia nazista che comunista. An-
che in futuro il nuovo umanesimo deve partire dal percorso dell’integralita di tutte le
componenti dell’uomo.

3.2. Sentiero secondo: verso [’essere personale

Un secondo sentiero deve percorrere I’'uomo, quello che s’indirizza verso 1’es-
sere personale. Questa & la pietra angolare della concezione cristiana dell’uomo. La
parola “persona” acquista, nella modernita, accoglienza e significato. La sua radice
forse ¢ etrusca, ma il suo concetto & cristiano. Le prime applicazioni passano dalla ma-
schera usuale nel teatro alla profonda realta di ogni ente spirituale. Nella storia si par-
te dai due misteri centrali della vita cristiana, un solo Dio, ma tre persone; due nature,
divina e umana, ma una sola persona in Cristo. Con I’andare del tempo la parola pas-
sa dal teatro e dal mistero all’'vomo, che & chiamato a vivere nel grande teatro del
mondo e in una comunita di uomini, ciascuno con la propria fisionomia peculiare di
essere unico e irripetibile.

La persona & il nome della realta del singolo. Non si dovrebbe mai usare al
plurale. Infatti & il sostantivo del pronome personale, lo-Tu. Kant ha fatto conoscere il



456 \/ITA DELLA FACOLTA

concetto di persona tramite la sua distinzione tra cosa e persona. Le cose sono sempre
mezzi, che si possono scambiare perché hanno un prezzo, invece la persona & sempre
fine, non ammette scambio. Essa indica una dignita, una nobilta nell’essere, che ¢ ana-
loga e si riscontra nella scala degli enti. Il nuovo umanesimo deve essere in grado di ac-
cogliere I’'uomo come persona, e portarlo allo sviluppo della sua personalita. In quanto
persona ['uomo diventa la realta pili nobile nel mondo: dignissimum in rerum natura.
Su questo versante si devono chiudere i sentieri che riducono I’'uomo a oggetto™.

Il percorso di questo sentiero ha il suo punto di partenza in questa accezione cri-
stiana della realta personale, che implica |"alterita che deve essere rispettata sempre
nell’uomo. Il sentiero va avanti nella misura in cui svela le tre componenti della per-
sona: la totalita che precede, la natura spirituale che include, e Ia sussistenza che com-
porta il pit alto grado dell’essere. Le due note di eccellenza della persona sono il pos-
sesso della pili nobile natura, che & quella razionale o spirituale, e il pit alto modo di
essere, che & sussistere in se stesso, con liberta e autonomia®. Queste note sono inac-
cessibili al pensiero immanente, e in modo speciale al nichilista o materialista. L’ uo-
mo diventa passione inutile, oggetto da usare, atomo irrisorio nel cosmo, come affer-
ma J. Rostand™.

11 termine di questo sentiero sta agli antipodi delle antropologie riduttive. L’es-
sere personale si verifica in modo diverso in Dio, negli angeli, nell’'uomo. La persona
designa I’essere concreto nella sua natura. La persona non dovrebbe mai essere usata
come nome comune, ma solo per questo singolo unico irripetibile. Dio solo conosce
questa singolarita di ciascuno. Bgli ci chiama dal nulla, ci da il nome che designa la
nostra singolarita, e la dignita partecipata di essere persona. Il sentiero verso la perso-
na ci indica i suoi limiti, I'uomo & allo stesso tempo natura e persona, percio mette un
limite al personalismo contemporaneo, sviluppato sopra tutto da Mounier, sotto ispi-
razione maritainiana®,

3.3. Sentiero terzo: verso l’essere relazionale

Una nuova via verso 1’'uomo si percorre lungo il sentiero delle relazioni, che
possono essere chiamate costitutive. La relazione & una modalita dell’essere che va
dalle categorie all’ordine trascendentale, circuit omne ens. Da una parte ¢ la pil de-
bole e inafferrabile delle categorie in quanto la sua debolezza consiste nell’essere ac-
cidente, nell’inesse, e inoltre nell’ essere ad. Essa ha un ruolo speciale nell’intelligen-
za sicura del mistero della Trinita delle persone. Da questa radice cristiana deriva I’in-
teresse dei moderni pensatori per la relazione. Il pensiero moderno ha lasciato da parte
le qualita e si & aggrappato alla quantita per il fatto che & misurabile e crea affinita tra
filosofia e scienza matematica. Ha lasciato nell’oblio anche le sostanze e le forme per

* Cfr. A. BOCCANEGRA, L’uomo in quanto persona, in “Sapienza” 22 (1969), 410-513.

* TOMMASO D’AQUINO, 0D, De Potentia, 9,6.

* Cfr. B. MONDIN, Liberta umana e cultura della persona, in AA.NN, Peri psyches, De Homine,
Antropologia. Nuovi Approcci, Herder, Roma 1994, pp. 401-418.

* Cfr. E. MOUNIER, /I personalismo, AVE, Roma 1989.



ABELARDO LOBATO 457

fissare 1’attenzione sulle relazioni. Il pensiero personalista ha sviluppato in modo spe-
ciale il ruolo delle relazioni nell’'uomo. Queste sono constatabili nell’esperienza feno-
menologica e sono valide per la lettura della realta umana. La relazione segue la plu-
ralita delle sostanze. Il mondo € un complesso di relazioni tra tutte le sue componen-
ti. La relazione nell’ordine trascendentale coincide con I’entita, che si definisce dalla
stessa relazione. L uomo, per la sua complessita, dipende anche nel suo farsi uomo
dalle relazioni costitutive.

Il sentiero che percorre la via delle relazioni deve essere in grado di scoprire e
di dare senso all’intreccio del suo esse ad in tre campi decisivi per il nuovo umanesi-
mo: uomo-donna, individuo-comunita, uomo mondo.

Il punto di partenza & |’esperienza dei rapporti nei quali si trova I’essere uma-
no, sia ad intra che ad extra. Per natura I’'uomo & un essere familiare. Cio gli deriva
dalla sua condizione di essere sessuato. Si nasce uomo o donna, maschio o femmina.
E dall’inizio 1’uno si trova di fronte all’altro sesso, in una relazione di reciprocita, di
essere identici nella natura, ma differenti nel modo di parteciparla. Allo stesso modo
si osserva la condizione di individuo, chiamato a vivere nella condizione sociale, nel
cerchio di persone che si percepiscono come un “noi” differenti dagli altri. Ma € ben
chiaro che non esiste ’'uomo solitario senza mondo, bensi I'uomo nel mondo, I’esse-
re con la totalitd del mondo terrestre e celeste. Il sentiero che s’indirizza verso I’es-
senza dell’'uomo attraverso le relazioni deve percorrere queste tre modalita. Questo €
un lungo viaggio in cui si avvertono sia la dimensione costitutiva delle relazioni in-
terpersonali sia la sua fragilita e i costanti cambiamenti.

Un’importante novitd della cultura moderna sta nella scoperta della radice del-
la differenza dei sessi, il perché si nasce sempre e solo maschio o femmina, cosa sco-
nosciuta fino al sec. XX e, allo stesso tempo, il nuovo modo di concepire il ruolo del-
la donna nella societd. Il libro di Simone de Beauvoir, del 1948 indica il cambio di
marcia nella cultura contemporanea riguardo alla donna. Essa diventa problema uma-
no e chiede una liberazione e una giusta promozione. Edith Stein aveva presentato,
con notevole audacia e oggettivita, I’indirizzo cristiano in questo problema™. La que-
stione radicale & quella di trovare la soluzione ai problemi inerenti la differenza tra i
due sessi. La cultura moderna, per il suo rifiuto della trascendenza, non la puo trova-
re, invece nel pensiero integrale di Tommaso, che viene denigrato come antifemmini-
sta, vi € la comprensione adeguata della differenza e quindi del problema della don-
na’’. Il sentiero verso le relazioni deve percorrere tutte le spinose questioni che ri-
guardano il sesso, la sessualita, e i rapporti interpersonali tra uomo e donna.

La condizione familiare dell’'nomo porta allo sviluppo dell’umanita che si
conforma nei due momenti, nell’utero fisico, nel quale 1’'uomo & architetto di se stes-

* Cfr. A. LOBATO, La pregunta por la mujer, Sigueme, Salamanca 1965.

¥ Cfr. ID., Vardn y mujer cara a cara. El problema de la diferencia, en “Angelicum” 72 (1995),
541-578; ID., Donna, chi sei? La risposta del umanesimo cristiano, in AA.VV., Il nuovo femminismo, Re-
gina Apostolorum, Roma 2000.



458 V/ITA DELLA FACOLTA

s0, e nell’orizzonte che Tommaso descrive come “utero spirituale”, che € la famiglia,
e la scuola®, nel cui ambito I’'uomo puo procedere allo sviluppo della personalita. An-
che questo sentiero & dimenticato nella cultura odierna, con disastrose conseguenze
per il futuro dell’uomo. La crisi dell’'umanesimo ha qui una delle sue cause piu radi-
cali, dato che I'uomo &, per sua natura, un essere familiare™.

La dimensione cosmica dell’'uomo lo situa nella relazione con i corpi, con I’am-
biente, con gli elementi. L’uomo & un essere nel mondo fisico, e a lui ne & concessa la
custodia, non la distruzione e lo spogliamento. L’ecologia entra in questo rapporto del-
I’'uomo con la realta fisica che circonda I’uomo e ne possibilita la sua crescita. Anche
in questo campo la coscienza attuale denuncia ’vomo come depredatore del mondo,
pilt che custode. L’itinerario deve scrutare a fondo il compito dell’'uomo nel mondo®.

Il termine di questo sentiero & la constatazione della profondita delle relazioni
nello sviluppo umano: la reciprocita, I’amore, come architetto della vita in famiglia, la
capacita di ordinare la vita nella citta in maniera adeguata all’'uomo, I’inserimento nel
mondo. La complessita dei rapporti si estende all’infinito e svela un’altra prospettiva
dell’umanesimo cercato.

3.4. Quarto sentiero: verso ’essere culturale

A differenza di tutti gli altri esseri, ’'uomo non solo ha una natura, che ades-
$0 non viene apprezzata e riconosciuta nel suo ruolo di realtd fondante, ma viene an-
che conformato dalla cultura. Il soggetto culturale diventa anche oggetto. L’uomo fa
cultura e la cultura fa I’'uomo. La cultura & tutto quello che I’'uomo aggiunge alla na-
tura, sia a quella umana che alle realta circondanti I’'uvomo. L’ umanesimo nuovo
percorre anche questo sentiero, che si constata come la via che conforma I’umanita
nella storia. La radice sta nella capacita dell’'uomo di realizzare rapporti di domi-
nio sulla realta. Homo arte et ratione vivit. Con queste parole di Tommaso nel Com-
mento alla Politica di Aristotele, iniziava Giovanni Paolo II la sua memorabile con-
ferenza sulla cultura all’UNESCO, il 2 giugno 1980. La cultura si orienta verso la
crescita dell’essere nel mondo, mediante lo sviluppo dei tre ambiti: la terra, I’ani-
ma, il culto a Dio. Da questo rapporto & nato 1’orizzonte culturale, 1’atmosfera tipi-
ca dell’uomo: i modi di vivere in famiglia e societa, il linguaggio e i modi di comu-
nicazione, le tecniche mediante le quali domina il mondo, i valori che danno senso
alla vita, sia nell’ordine morale che in quello religioso. Il mondo terzo di Popper &
il mondo prodotto dall’'uomo come essere culturale. Questo € il sentiero che I’uma-
nita percorre adoperando la natura e dando origine alla storia. Non si tratta di qual-
cosa di esterno, ma di una profonda realta che appartiene a tutti gli ambiti dell’ hu-
manum.

* TOMMASO D’ AQUINO, 87, IL1I, 12,10.

* Cfr. A. LOBATO, La familia cristiana, identidad y misién, in AAVV., La famiglia: dono e im-
pegno, speranza dell'umanita, LEV, Roma, 1998, pp. 308-325.

“Cfr. A. LOBATO, El hombre en cuerpo y alma, Edicep, Valencia 1994; ID., Il cristiano nel tem-
po, in AA VYV, Il cristiano per il mondo, Teresianum, Roma 1975, pp. 31-55.



ABELARDO LOBATO 459

11 punto di partenza & la realta storica, constatabile nei prodotti umani. L.’ uomo
adopera il fuoco dal momento che mangia alimenti cotti; con il suo bisogno di domi-
nare la realta, con la scienza e la tecnica, ha dato corpo a un ordine nuovo, a una tec-
nosfera nella quale si muove e senza la quale ritorna allo stato primitivo. La nostra si-
tuazione nell’era dell’informatica & frutto della cultura. La mano puo essere il simbo-
lo di questo processo. La mano & uno dei due simboli, I’altro & la mente, che Aristotele
assegna all’uomo nella sua apertura all’universalita. E lo strumento del mondo. Dalla
mano si & passati agli altri strumenti che completano, come appendici, le capacita dei
sensi. La mano, dopo un lungo percorso per il dominio delle difficolta della natura ri-
torna ad essere lo strumento che domina le forze della natura, con la facilita di uno che
suona il piano™.

Il percorso di questo itinerario implica la penetrazione nei grandi campi della
civilta odierna: la lingua, come strumento di significazione, ¢ il tesoro dell’'uomo; la
vita sociale nelle sue componenti 1’urbanizzazione, I’economia, insomma tutte le isti-
tuzioni che danno senso alla realta della vita. In modo speciale la tecnica e la scienza
sono i fatti pitt clamorosi della realta attuale. Bacon anticipava questa cultura, dove
scienza e tecnica si trovano sempre pill strettamente, quando scriveva nel suo Novum
organon: scienza et potentia in unum coincidunt! 11 sapere & potere. Infatti I’alleanza
tra le due componenti caratterizza il nostro momento culturale. La novita ¢ questa. Il
potere della tecnica entra sempre pitl nella realti anche umana, I’arte non & piti netta-
mente distinta dalla natura. La tecnica & penetrata nella stessa scienza, nei mezzi di in-
dagine della realta, nella capacita di manipolazione della vita. Ma in realta questo po-
tere che promuove |'umanita, come ogni strumento, risulta ambivalente: ammette uso
e abuso. Nel nostro tempo la tecnica cade spesso nella tentazione di dominare la stes-
sa scienza, e questa non & pill un sapere astratto e indifferente, ma talvolta anche una
minaccia per I’'uomo. Heidegger denunciava il demonio della tecnica. Marcel pensa-
va che gli uomini fossero contro I’'umano. Tutti viviamo con 1’angoscia di colui che
cavalca la tigre e non trova il modo di discendere da essa mentre corre.

Sono i valori a conformare la cultura, le scienze, le tecniche e le arti. Questo
sentiero presenta anche i valori che sono il fondamento della cultura. L uomo si nutre
dei trascendentali: della verita, della bellezza, della bonta. L.’ uomo & nato per la verita
e deve conquistarla. Il valore decisivo ¢ quello che fa che I’'uvomo sia umano, e questo
¢ il valore morale. Niente & cosi fragile, nella moderna cultura, come i valori morali.
Ma I’umanesimo vero poggia sull’uomo buono, virtuoso, ed ¢ quello che sviluppa la
profonda umanita dell’uomo™.

Alla fine del percorso del sentiero si trova ["'uomo chiamato alla promozione
mediante la cultura, che rende possibile il passaggio dell’essere al divenire, alla cre-
scita nell’essere. Il problema radicale della cultura moderna era proposto da Kant co-

“ Cfr, A. LOBATO, El problema del hacer humano, in “Salmanticensis™ 13 (1966), 283-325; ID.,
L'uomo e la machina, in AAVV.. Homo loquens, ESD, Bologna 1989, pp. 185-310.
“ Cfr. A. LOBATOQ, Dignidad y aventura humana, Editorial San Esteban, Salamanca 1998.



460 VITA DELLA FACOLTA

me uso della liberta e, dato che tale uso non & garantito proprio grazie al potere della
liberta, il problema attuale pit grave & quello della paideia della liberta®.

3.5. Sentiero quinto: verso ’essere teologale

La dimensione radicale dell’'uomo non & quella orizzontale del rapporto con il
mondo umano, o del rapporto con se stesso, ma il rapporto verticale e trascendente,
con Dio. L uomo € anzitutto un progetto di Dio. L’'uomo & capax Dei. Il rapporto con
Dio ¢ costitutivo: nella sua origine |’'uomo ¢ creato da Dio, nel suo destino & ordinato
a Dio, nella sua struttura conoscitiva cerca la verita che si trova in lui, nella sfera vo-
litiva tende al bene che ha in Dio la fonte, nella dimensione del bello & attirato da Dio,
somma bellezza. Il nuovo umanesimo ha un bisogno pit radicale di percorrere il sen-
tiero che stabilisce il rapporto uomo-Dio. Niente & cosi spontaneo e insito nella natu-
ra come il riferimento a Dio, ma niente & cosi difficile nel nostro tempo come questo
ritorno al principio dell’uomo. L’uomo moderno ha tanto esaltato la liberta che la cre-
de assoluta e Dio viene concepito come il rivale che non gli lascia spazio. Se Dio esi-
ste, pensa Sartre, io non sono libero. Ma dato che sono condannato alla liberta, Dio
non esiste. Il sentiero del rapporto dell’'uomo con Dio rivela I'uomo come I’essere ri-
legato doppiamente, nell’origine e nella fine, e ne fa un essere, teologale o teotropico.

Di fronte a Dio 1’'uvomo pud comportarsi in tre modi: con indifferenza, come se
Dio non esistesse; con la negazione, percheé pensa, come Feuerbach, che non sia Dio
che crea ['uomo a sua immagine e somiglianza, ma, al contrario, sia I’'uomo che crea
dio a sua immagine, come proiezione sua; con I’ affermazione teista, che cerca la re-
lazione adeguata attraverso la via dell’amore. Tutte e tre le posizioni sussistono nella
cultura attuale®.

Il punto di partenza di questo sentiero ¢ la stessa esperienza della presenza in
ogni uomo dell’istinto forte di rilegazione: esso esiste in ogni uomo in forma insop-
primibile, quantunque oggi offuscata, ma non sepolta. Dio & percepito come assoluto
al di sopra di me, con me, dentro di me, presente nella sua assenza. L esperienza reli-
giosa & un dato, I’'uomo si trova di fronte a Dio, nella gioia e nel dolore. Il concetto di
Dio si presenta nell’esperienza del bene e nell’angoscia del nulla. Lo stesso problema
del male, cosi impellente nella nostra cultura impoverita, propone sempre la questio-
ne di Dio. Giobbe & all’origine di questa dura prova.

I1 percorso del sentiero & singolare: parte della questione dell’esistenza, dato
che Dio & sempre e per tutti un Deus absconditus, molto ancora pil della stessa ani-
ma. Nessuno 1’ha visto, nessuno pud vederlo, ma, d’altra parte, ¢ la realta che tutti de-
siderano e tutti siamo chiamati a vedere tale quale &. Nessuno ha mai visto Dio, affer-
ma Giovanni alla fine del suo prologo al vangelo (Gv 1,18). Nel suo commento Tom-

* Cfr. A. LOBATO, La paideia exigida por la verdad, in AA.VV., La formazione integrale, ESD,
Bologna 1996, pp. 273-292. ?

“ Cfr. A. LOBATO, El eclipse de Dios en la cultura actual de occidente, en AA.NY, Hombre y
Dios en la sociedad de fin de siglo, Comillas, Madrid 1994, pp. 93-112.



ABELARDO LOBATO 461

maso cerca concordanza fra le due affermazioni riguardo a Dio: nessuno lo ha visto,
lo vedremo faccia a faccia, tale quale &. La verita & che il mistero di Dio sempre rima-
ne, Deus semper maior, e solo egli stesso si comprende. Dio ¢ principio e fine veri del-
I'uomo, il quale & sua immagine. Il nuovo umanesimo ricorre a Dio quale si rivela nel-
la storia dell’umanita. In tre modi troviamo la radice teologale dell’'uomo, che si sve-
la come progetto di Dio: nell’ efernita in quanto Dio decide di farsi uomo, e uomo e
mondo sono fatti in vista di questo progetto, predestinati ad essere conformi al figlio;
nella storia nella quale Dio crea I’'uomo in giustizia e santita, si fa uomo, in carne ¢ os-
sa, e pone “la sua tenda” in mezzo a noi: in ciascun individuo, poiché crea I’anima di
ogni uomo in modo immediato e diretto; infine nel destino di ogni uomo, per la sal-
vezza e la comunione con lui®.

Il termine del sentiero & la scoperta della sacralita dell’uomo fatto a immagine
di Dio, poco minore degli angeli (Sal 8,4). L’'umanita dell’uomo dipende dalla sua di-
gnitd, della sua partecipazione al disegno di Dio.

4. PER CONCLUDERE

I cinque sentieri indicano il cammino da percorrere verso il nuovo umanesimo.
Come nel poema di Parmenide, dove vi & netta separazione tra le due vie oltre la por-
ta, quelle che non hanno sbocco e finiscono nel nulla, e quella che porta al cuore fer-
reo della verita, anche qui bisogna indicare con chiarezza le vie senza sbocco, tutte
impervie, per arrivare all’uomo autentico. Colui che percorre questi cinque sentieri
puo, invece, scoprire il mistero dell’'uomo e fondare il nuovo umanesimo.

Nel nuovo umanesimo tre novita sono fondamentali: la giusta integrazione tra
le tre dimensioni dell’essere dell’uomo, ad un tempo oggetto, soggetto e progetto;
I’armonia tra le tre attivitd umane per eccellenza, la conoscitiva, la fattiva e " attiva,
tra intelligere, facere e agere; infine, la vera conformita dell’uvomo con Cristo, 1’uo-
mo in pienezza mediante la grazia, le virth e i doni dello Spirito.

Ecce homo! All’inizio del terzo millennio siamo invitati alla formulazione del
programma del nostro lavoro. Abbiamo un millennio per fare del progetto una realta.
Il nuovo umanesimo sara veramente nuove, perché solo Dio fa nuove tutte le cose (Ap
21,5) e veramente umano, perché ogni uomo risponde al piano di Dio e si conforma a
Gesu Cristo (Rm 8,28).

* Cfr. X. ZUBIRL, El hombre y Dios, Alianza Editorial, Madrid 1984.



MECHTHILD DREYER

RAZIONALITA

SCIENTIFICA E TEOLOGIA
net secoli XI e XI1

EREDITA MEDIEVALE

LS:TeM //jacaB

1l volume presenta i due metodi in cui si esprime la razionalita scientifica in
teologia nei secoli XI-XII: il metodo “dialettico” e il metodo “assiomatico”
con le loro motivazioni e gli autori che li hanno seguiti nella elaborazione e
nella comunicazione del sapere della fede.



Libro-calendario 2001
SCRIGNI DEL VERBO |

[CONE DEGLI STROGANOV

CASA DI MATRIONA |

Formato cm 3Tx44 = pp. 50 * 24 grandi tavole a colori = Lire 25.000 (€ 12,91)

Disponibile anche in Tedesco, Francese, Inglese e Russo.

PER INFORMAZIONI: R.C. Edizioni “La Casa di Matriona”
Tel.: 035/294021 * E-mail: rcediz@tin.it

http://www.augustea.it/nuovaeuropa



PIERANGELO SEQUERI

L' ESTRO D1 DIO




RTLu V (3/2000), 465-467 465

Pierangelo Sequeri, L’estro di Dio. Saggi di estetica, Glos-
sa, Milano 2000, pp. I-XI1+490.

Quest’ultima opera di Pierangelo Sequeri é senza dubbio un grande libro,
un’opera importante, per la riflessione teologica e nell’attuale contesto (e confusio-
ne) delle scelte pastorali relative al delicato campo dell’arte per la liturgia (costru-
zioni o restauri di chiese). E uno scritto che si vorrebbe mettere in mano a tutti colo-
ro che operano su questo terreno, in modo particolare ai membri del clero, anche se
purtroppo il suo linguaggio non é sempre facile (ma chi ha mai detto che la riflessio-
ne e lo studio sono possibili senza fatica?). Scrivo questo pensando alla tristezza che
troppi luoghi di culto, troppe celebrazioni fanno pesare su chi partecipa o su chi visi-
ta. Proprio su questa rivista ho gia avuto modo di raccontare la brutta esperienza':
certe liturgie domenicali sono il concentrato della sciatteria, del cattivo gusto e, stan-
do solo alle forme esterne, non certo al contenuto dei riti, il luogo del non senso e del
brutto (in chiese anche importanti manca perfino la semplice pulizia o [’ordine ele-
mentare che cerchiamo di tenere in ogni nostra casa!). Troppi confondono ancora
Uefficienza pastorale o [’ascesi con la negazione del bello.

Con questo non intendo dire che il libro di Sequeri (nato da una raccolta di ar-
ticoli gia pubblicati, che pero presenta un forte unita) sia un manuale di suggerimen-
ti pratici e di buoni consigli. Si tratta invece di un forte riflessione filosofica e soprat-
tutto teologica sulla questione della bellezza. Altri autori, nel contesto della teologia
italiana, hanno affrontato e continuano ad affrontare questi temi (cosi Bruno Forte, e
in misura ancora piu grande Crispino Valenziano).

Il volume di Sequeri si presenta in quattro parti. Al lettore meno preparato a una
riflessione teorica si puo suggerire di cominciare dalla seconda: “Forma Ecclesiae”, e
soprattutto dalle pp. 147-217, dove si trova il testo di tre “interviste” dell’autore at-
torno al tema della cattedrale (147-164) e poi (nel capitolo 5) a quelli della cattedra
dell’altare e della luce. Si leggono, in proposito, indicazioni preziose. Per esempio, cir-
ca l'altare «1.altare cristiano & luogo della celebrazione memoriale del sacrificio di
Cristo, collegato alla memoria dei martiri. In questo senso si potrebbe pensare che val-
ga soprattutto come ‘ara’. In realta non € cosi. Il rapporto & mediato dal concetto di me-
moriale della passione del Signore, che passa attraverso la ripetizione dell’ultima cena.
Dunque passa attraverso il significato della tavola, piti che quello dell’ara... Piu alli-
neato con il significato tradizionale & invece 1’aspetto per cui I’altare & luogo che segna
la trascendenza del divino e il legame dell’umano: luogo che polarizza la preghiera del-
la comunita e la indirizza nel punto di contatto simbolico con il divino» (167). In un pe-

' Cfr. “Rivista Teologica di Lugano™ III (3/1998), 593-600.



466 RECENSIONI

riodo, come il nostro, di restauri e di costruzioni di nuove chiese si puo intuire [’im-
portanza della chiarezza a proposito del punto centrale che e [’altare.

Le pagine sulla luce sono pure, si perdoni in questo caso il termine, estrema-
mente illuminanti. La luce non ha solo la funzione di rendere visibili, di permettere la
lettura; essa e un elemento importante e delicato che fa parte della “costruzione del-
lo spazio”. Riprendo una sola osservazione: «Dunque, se tutto & in piena vista, se la
figura sta solo davanti a noi e la luce definisce indifferentemente la pura trasparenza
del campo di esperienza, fard semplicemente vedere il visibile — magari forzandolo a
venire alla luce — senza rendere I’invisibile. Chi puo ascoltarsi, sotto la luce dei riflet-
tori? La loro concentrazione luminosa in realta ci disperde, ci frantuma, ci inchioda al-
la nostra superficie riflettente» (207).

1l libro di Sequeri ¢ anche la testimonianza di un’erudizione straordinaria, per
esempio nel campo musicale (e della musica moderna). Si vedano le pp. 306-330, e
soprattutto quelle dedicate a Olivier Messiaen chiamato “musicista teologo”.

Il nostro autore non é pero soltanto legato all’ attualita. Con quest’opera ci tro-
viameo di fronte a una riflessione di alto livello attorno alla questione estetica, intesa
proprio come questione teologica.

Si e gia accennato qui alla seconda parte perché di piu facile accesso e perché
pitt vicina a problemi concreti. La prima affronta direttamente il tema dell estetica,
vista in relazione alla religione e indaga [’argomento soprattutto alla luce della teo-
logia. Questa parte & molto densa, e ci sembra particolarmente indicativo, quasi pro-
grammatico, uno dei sottotitoli: pensare teologicamente 1’arte, esteticamente la fede
(103). Nella terza parte, Figura Hominis, abbiamo una concentrazione che potremmo
chiamare antropologica, anche se il termine e riduttivo, considerata la ricchezza del-
la riflessione proposta dall’autore.

La quarta parte infine, Bellezza e Salvezza, propone di considerare il tema del-
la bellezza pini specificatamente alla luce della fede cristiana e della rivelazione tri-
nitaria. L’ultimo capitolo del libro é una riflessione fatta seguendo la Lettera del Pa-
pa Giovanni Paolo II agli Artisti (1999). Avviandosi alla conclusione, Sequeri scrive:
«La bellezza, in virtu della splendida bonta di Dio che avvolge lo slancio originario
della creazione, & cifra del mistero e richiamo cosi al trascendente. E invito a gustare
la vita e a sognare il futuro... Il dono della creativita ripete per cosi dire ’estro di Dio,
che plasma il mondo nell’orizzonte della bellezza, anche nel suo momento ‘oggetti-
vo': come emozione e soddisfazione dell’opera bella, ben fatta, intrecciata con la
bonta fondamentale dell’esistenza inventata da Dio. ‘E vide che era tob’ (bello/buo-
no), secondo la nota espressione della Genesi» (459-460).

Sequeri, quando parla della bellezza, non si pone in un atteggiamento facile: la
bellezza autentica puo essere semplice, mai semplicistica. Per questo mette in guar-
dia dall’uso di espressioni vere e importanti, ma che possono indurre in errore, per-
ché mal intese e male ripetute, o restare come fremiti superficiali. Cosi la grande fra-
se di Dostoevskij: Quale bellezza salvera il mondo?, che in realta é una provocazione
e un passo notoriamente enigmatico (418), che dunque come ogni vera provocazione
e ogni vero enigma, non puo essere facile slogan, ma duro invito a pensare.



PIERANGELO SEQUERI 467

Ancora un accenno relativo ai contenuti della riflessione dell’autore: un altro
argomento importante, sul quale si ferma all’inizio e poi torna alla fine della rifles-
sione & quello dei sensi spirituali. Anche qui troviamo stimoli importanti per una teo-
logia della fede e della bellezza.

Pierangelo Sequeri ci ha offerto un libro importante. La sua ricchezza impedi-
sce, in uno spazio limitato, una completa presentazione del contenuto. Quello che ab-
biamo voluto dare qui é soltanto un piccolo gusto, mentre ['intenzione ¢é stata quella
di un invito alla lettura. Questo nella convinzione che la bellezza si addice alla fede.

Azzolino Chiappini



COLOMAN E. VIOLA

ANSELMO D’AOSTA

Fede e ricerca dell'intelligenza

\

| STeM //}c Book |

1l saggio guarda ad uno dei pin celebri maestri del pensiero cristiano, col pro-
posito di evidenziarne il metodo di attuare una conoscenza in profondita del
mistero. Questo metodo assume forme molteplici e integrate che, se comprese
a fondo nelle loro intenzioni teologiche, costituiscono un’occasione privile-
giata per riflettere sull’essenza e sulle forme del lavoro teologico.



Fucaristia
e Trinita

RINO FISICHELLA, Un anno intensamente eucaristico

GIANLUIGI PASQUALE, Opus historiae, opus Trinitatis

XAVIER TILLIETTE, Dal Dio teista alla Trinita specula-
tiva

ALDINO CAZZAGO, Dal visibile all’ invisibile

ALBERTO ESPEZEL, Incarnazione, Resurrezione,
Eucarestia

ANTONIO MARIA SICARI, «Perché la missione?»

MARIA CECILIA DEL VOLTO SANTO, L'Eucaristia
mistero nuziale

MARIA ANTONIETTA CRIPPA, Costruire la chiesa,

costruire la modernitd

communio

Rivista Internazionale di Teologia e Cultura
numero 170, marzo-aprile 2000

L. 18.000 - Abbonamento sei numeri/anno L. 80.000
versare su CCP n° 14918205 intestato a: Editoriale Jaca Book, via Gioberti 7 - 20123 Milano

Jaca Book




Universita Cattolica
Del Sacro Cuore,
Centro di ricerche
per lo studio

della dottrina sociale
della Chiesa,

Giorgio Schianchi (ed.),

Giancarlo Bruni,

Charles Perrot,

Marie-Dominique
Goutierre,

F. Sieg - P. Kasilowski
T. Kot - J. Sulowski,

Franco Percivale

LiBRrI RICEVUTI

Primo Catalogo dei documenti sociali
dei Vescovi italiani (1991-1997)

a cura di ALESSANDRO COLOMBO
Litografia Solari, Peschiera Borromeo (Milano) 1999

Il Battistero di Parma.

Iconografia, iconologia, fonti letterarie.
ISBN 88-343-3684-4

Vita e Pensiero, Milano 1999

Quale ecclesiologia?

Cattolicesimo e Ortodossia a confronto.
Il dialogo ufficiale

ISBN 88-315-1796-1,

Paoline Editoriale Libri, Milano 1999

Gesu
ISBN 88-399-0768-8,
Editrice Queriniana Brescia, 1999

L’homme face a sa mort.
L’absurde ou le salut?

ISBN 2-84573-001-2,

Editions Parole et Silence, Saint-Maur (F) 2000

Studies on the Bible,

to commemorate the 400" anniversary

of the publication of Jakub Wujek’s translation
of the Bible 1599-1999

ISBN 83-907392-8-3, Bobolanum,

Warszawa 2000

L’ascesa naturale a Dio nella filosofia di Rosmini,
ISBN 88-311-0127-7
Citta Nuova Editrice, Roma 2000



Miguel Alvarez
Barredo,

Guzmadn I. Manzano,

Silvana Manfredi
Angelo Passaro (edd.),

José Eduardo Borges
De Pinho (ed.)

LiBRI RICEVUTI 471

La iniciativa de Dios.

Estudio Literario y teologico de jueces 1-8
ISBN 84-86042-46-1,

Universidad de Murcia, Murcia 1999

Estudios sobre el conocimiento

en Juan Duns Escoto,

ISBN 84-46042-45-3,

Universidad de Murcia,

Publicaciones Instituto Teolégico Franciscano
Murcia 1999

Abscondita in lucem,
scritti in onore di mons. Benedetto Rocco,
Salvatore Sciascia Editore, Caltanissetta 2000

Fé e Razdo: Caminhos de dialogo,
ISBN 972-651-251-4,

Universidade Catélica Portuguesa

Edizioni Didaskalia, Lisbona 2000



Finito di stampare
nel mese di novembre 2000
presso Ancora Arti Grafiche, Milano









=4




	Front matter
	Heft 1
	Heftverzeichnis 1
	Editoriale
	L' ulivo: la radice e i rami osservazioni sull'alleanza mai revocata
	"Spiegò loro in tutte le Scritture ciò che si riferiva a lui" (Lc 24,27) note sul rapporto fra esegesi e dogmatica
	La questione della predicabilità del numero in Dio secondo san Tommaso d'Aquino
	Augsburg, 31 ottobre 1999: un passo avanti sul cammino dell'unione tra le Chiese cattolica e luterana
	L' avventura della teologia morale nel secolo XX
	"Techne" et "aletheia" dal paragone alla metafora
	La diaconia della verità
	Il cristianesimo all'alba del III millennio
	Donadio, Francesco: Elogio della storicità
	Mondin, Battista: Storia della Metafisica, voll. I-III
	Laporte, Jean: Teologia liturgica di Filone di Alessandria e Origene

	Heft 2
	Heftverzeichnis 2
	Editoriale
	Marie-Dominique Chenu, ispiratore delle recenti "storie" della teologia
	La storia della teologia premesse di metodo
	Storia della teologia e storia della spiritualità relazioni tra i due saperi
	L' école thomiste au XV siècle
	Fare teologia tra Quattrocento e Cinquecento alcune linee programmatiche di studio
	Die Geschichte als "locus theologicus" bei Melchior Cano
	Teologia e linguaggio dei mistici la "Notte oscura" di san Giovanni della Croce tra poesia e prosa (premesse alla lettura della "Subida del Monte Carmelo")
	Las figuras de Francisco de Vitoria y de Domingo de Soto y su metodo teológico
	Die Theologie des Dominikanerordens, illustriert an den Kontroversen um die "Immaculata Conceptio"
	Leggere la Bibbia oggi una grande strada formativa per l'uomo contemporaneo
	Amato, Angelo: Gesù il Signore
	Stramare, T.: Vangelo dei Misteri della Vita Nascosta di Gesù (Matteo e Luca I-II)
	Berger, David: Thomas von Aquin und die Liturgie
	Epistolario "guanelliano" di Aurelio Bacciarini a cure di Alexandro Dieguez, vol. I (1906-1917) - vol. II (1917-1935)

	Heft 3
	Heftverzeichnis 3
	Editoriale
	La tâche du théologien comme puissance de la parole la contribution de Louis Bouyer à la théologie de l'incarnation
	Kant e l'ottimismo metafisico
	La fede nel Dio uni-trino in dialogo col mondo indù
	Johann Sebastian Bach (1685-1750) elementi di una teologia in musica
	Vivere politicamente all'ascolto del Vangelo linee propositive
	Oltre la "guerra giusta" la stagione de Concilio Vaticano II
	La teologia nel Canton Ticino un'opportunità culturale per tutti
	Apertura dell' Anno accademico 2000-2001
	Sentieri aperti verso il nuovo umanesimo
	Sequeri, Pierangelo: L'estro di Dio

	Back matter

