RTLu VI (1/2001), 33-56 33

Il rapporto fra teologia
e santita
in Hans Urs von Balthasar

Pier Luigi Boracco
Facolta di Teologia (Lugano)

L’argomento, anche solo a giudicare dalla fedelta che von Balthasar (= B.)
mantiene nei confronti di questo titolo, & uno dei piu cari al teologo svizzero. Compa-
re, secondo questa precisa formulazione — Theologie und Heiligkeit — per la prima vol-
ta nel 1948'"; ricompare, senza modifiche, seppure con ampliamento del testo in og-
getto, nel 1975° ed & ancora ribadito nel 1987°. Quello che B. vi dedica non & dunque
un’attenzione momentanea o episodica, ma una costante del suo pensiero e della sua
riflessione lungo una parabola di almeno 40 anni di ricerca teologica. Un tema, dun-
que, sentito come particolarmente “suo”.

'H.U. von BALTHASAR, Theologie und Heiligkeit, “Wort und Wahrheit” 3 (1948), 81-96.
*ID., Teologia e Santita, “Verbum Caro” (3/1975), 200-229.
*ID., Teologia e Santita, “Communio™ 96 (1987), 7-16.



34 RELAZIONI

1. GLI ANTECEDENTI OGGETTIVI

1.1. Sollecitazioni storiche pii recenti

Tipicamente “suo” non significa, ovviamente, che B. se lo inventi, o che costi-
tuisca soprattutto problema personale e soggettivo del teologo B, piuttosto che pro-
blema oggettivo della teologia, specie del suo tempo. Tutt’altro!

L’argomento era da tempo, forse da sempre, sul tappeto; comungque, gia dal ter-
mine della grande Scolastica, era diventata questione particolarmente spinosa. Ulti-
mamente poi, ciog a partire dagli anni *20 del XX secolo, a seguito di alcuni partico-
lari eventi ecclesiali, e dei loro risvolti teologici, si riproponeva e si candidava sul ta-
volo della riflessione teologica con i caratteri di una tale urgenza e imperiosita da
esigere una sua immediata iscrizione all’ordine del giorno da parte dei piti attenti pro-
fessionisti della teologia.

Un intervento successivo, di soli due anni, da parte di F. Vandenbroucke, dal
provocatorio titolo Le divorce entre théologie et mystique', sottolinea come la teolo-
gia rischia di occuparsi della questione quando questa & ormai da tempo compromes-
sa: i rapporti tra teologia e santita (e in special modo tra teologia e quel particolare ti-
po di santita denominata “mistica” si sono non solo logorati, ma ormai rotti. Tali rap-
porti si potranno e si dovranno ricomporre e ricucire, ma intanto la teologia sarebbe
arrivata tardi all’appuntamento. Per il momento, purtroppo, la situazione non sarebbe
altrimenti diagnosticabile che con un termine: divorzio.

Due fatti, in particolare, concorsero a dare quasi un ultimatum per la improro-
gabile trattazione ex professo dell’argomento.

a) Il Movimento Mistico

L’uno — e ci limitiamo a citare in maniera molto scarna ed essenziale — & costi-
tuito dal “Movimento Mistico” e dal ruolo da esso di fatto giocato nella promozione
di una ricomprensione teologica della “esperienza mistica”, e, alla fine, anche della
esperienza cristiana fout court’.

La convocazione che il Movimento Mistico operava, nei confronti della teologia
contemporanea pil sensibile, a comprendere teologicamente la correlazione tra perfe-
zione cristiana ed esperienza mistica — intesa, quest’ultima, come il fest della vita cri-
stiana, come la “‘sua” precisa forma di santita — concludeva, progressivamente, a met-
tere in luce che, per la comprensione del problema, occorreva rovesciarne i termini: da
comprendere non era tanto 1'esperienza specificatamente “mistica”, ma 1’esperienza
“cristiana” tout court, 1’esperienza della fede nella sua autenticita e perfezione: cioe la
santita. E, all’interno della tematizzazione e comprensione della esperienza e perfezio-

*F. VANDENBROUCKE, Le divorce entre théologie et mystique, in NRT 82 (1950), 372-389.

° Che santita e perfezione cristiana tendessero a sovrapporsi ed equivalersi fino a identificar-
si, in linea di diritto, colla esperienza mistica, & un fatto assodato all’interno del Movimento mistico.
Si veda in proposito G. MOIOLI, Teologia spirituale, in Dizionario teologico interdisciplinare, Ma-
rietti, Torino 1973, p. 38.



PiEr Luicl Boracco 35

ne “cristiana” (santitd), occorreva collocare e ricomprendere, come caso tipico e parti-
colare, I’esperienza e perfezione “mistica”,

Ed ¢ proprio secondo questi sviluppi, conclusivi dell’izer teologico innescato
dal Movimento Mistico, che B. recepira e impostera il problema: “teologia e santita”,
e non — come ancora fara ancora, ancora qualche anno appresso, il gia citato Vanden-
broucke — “teologia e mistica”.

Apparentemente tali esiti potranno sembrare una “vittoria” della teologia che
riusciva ad imporre il suo rigore metodologico ad un mondo, quello dei “mistici e spi-
rituali”, troppo incline, talora, a concedere ingenua e indebita priorita, nella gerarchia
del conoscere cristiano, a particolari e soggettive esperienze personali.

In realta non fu uno “scacco” per nessuno; fu anzi guadagno per ambedue, e in-
cremento obiettivo della verita. Il mondo dei mistici e degli spirituali — attraverso la
particolare enfasi da loro posta su quel caso specifico (certamente emblematico, ma
non unico) di esperienza cristiana costituito dalla sua versione “mistica” — era riusci-
to ad introdurre, seppure un po’ dalla “finestra”, cid che veramente ad esso premeva e
che invano, per secoli, aveva tentato di far passare dalla “porta”: ciog che non solo le
“singole e diverse esperienze della fede” erano state, per ciascuno di loro, singolare
occasione di “riscoperta” della verita cristiana, delle sue inusitate profondita, autenti-
ca “illuminazione interiore”, “intelligenza” senza confronti superiore a quella che
avevano ricevuto dalla teologia, al punto da dare al loro “credere” quasi I’evidenza del
“vedere”; ma che era strutturalmente connaturato alla “esperienza stessa della fede” di
essere non soltanto un possibile (e tanto meno un singolare) modo, o caso, di “intelli-
genza” di essa, ma proprio il modo pill adeguato, completo e totalizzante con cui il
credente vi accedeva e, al fine, la “sapeva”.

Il monito a non scambiare, o a non ridurre I’esperienza reale di Dio alla mera
intelligenza concettuale di Lui era drastico, soprattutto se rivolto a chi ex officio era
chiamato ad essere sentinella qualificata della fede!

Ma era voce, tutto sommato, di una “minoranza o €lite culturale e spirituale”,
non solo entro la Chiesa in generale, ma — soprattutto a partire dalla definitiva con-
danna del Quietismo — entro la stessa, e pilt delimitata, “categoria” dei suoi santi.
L’appello all’esperienza non era espressione di questa categoria in tofo, ma solo di un
suo settore, quello “mistico”. E se questo appello non era giunto a scuotere i “bastio-
ni” della teologia, a entrare dalla “porta”, nella sua “cittadella”, ci® era forse anche do-
vuto al fatto che esso era, tutto sommato, appello “isolato”, appello di “corrente”, o di
“settore” che non era riuscito ad improntare di sé un pitl vasto orizzonte culturale. La
aliquale “sordita” manifestata, in materia, dalla teologia era la stessa che il mondo del-
la filosofia, e della cultura in generale, riservava a questo argomento.

Per di pii1 il concetto di “esperienza”, e perfin il termine, era pregiudicato e gra-
vato da pesanti ipoteche dopo ’interpretazione riduttiva subita ad opera del prote-

& *Si veda in argomento C. GARCIA, Corrientes nuevas de teologia espiritual, Studium, Madrid
1971, pp. 14-25.




36 RELAzIONI

stantesimo e del giansenismo: ambedue convergevano infatti nella tendenza a sovrap-
porre e ad identificare I’esperienza con le “risultanze interiori”, quando non mera-
mente psicologiche, da essa generate. L.’ esperienza della “concupiscenza” (alias le ri-
scontrabili risultanze interiori di essa), costituira, allora, prova evidente del permane-
re in una condizione di peccatori. Inversamente, la realta della giustizia “imputata”
sard comprovata e testimoniata dalla sua esperienza (alias da quella sua risultanza in-
teriore costituita dalla fede fiduciale, che, appunto, dimostra di superare e sapersi li-
berare da ogni angoscia del peccato).

Analogamente, per il giansenismo la realta della presenza e della efficacia, in noi
e su di noi, della grazia attuale si controverte nella esperienza (cio¢ nella percezione
della risultanza interiore) dell’attrazione vincente (delectatio victrix) verso il bene’.

Se, dopo la Riforma, questa era “I’audience” concretamente avuta creatasi nel-
la Chiesa dal rimando (distorto) all’esperienza, era prevedibile che questa, neppure
nella versione “classica’ (mistica), potesse giungere, presto, e per la “via maestra”, al
cuore della teologia.

Né migliore ascolto poteva trovare questo rimando, di origine “mistica”, all’e-
sperienza nel contesto culturale immediatamente seguito a quello della Riforma: con-
testo profondamente segnato dal Razionalismo e dall’Illuminismo. Il cammino di ri-
duzione e secolarizzazione della fede da essi variamente intrapreso avra particolari
esiti e risvolti anche sul nostro argomento: I’ esperienza spirituale e mistica tendera ad
essere ridotta e risolta o in termini di pura metafisica (fra gli esponenti dello spinozi-
smo e dell’idealismo tedesco), o semplicemente in termini di coscienza morale (ovvio
il rimando alla corrente di ispirazione kantiana).

Se, d’altronde, I’appello dei mistici non era, o non cadeva, nelle condizioni cul-
turali migliori per “farsi ascoltare”, neppure la teologia era al meglio di se stessa, nep-
pure essa era nelle condizioni migliori per “ascoltare” tale messaggio: essa, € risapu-
to, soffre allora di una “crisi” che gia il nominalismo aveva innescato e che il pill re-
cente Illuminismo aveva aggravato. Dalle due vicende essa esce globalmente e
vistosamente indebolita, inaridita e depauperata. E, quel che & peggio — almeno per il
nostro tema — tale impoverimento si concentra e riassume nel restringimento (una ve-
ra strozzatura), imposta alla res, all’oggetto della teologia. Esso sara costituito unica-
mente dalla fede intesa come “realta oggettiva”, come fides quae creditur, secondo
I’antica terminologia scolastica , da infelligere ed esprimere in termini concettuali. Il
correlativo ineliminabile di questa fides quae, e ciog la fides qua, vale a dire I’assun-
zione autentica e personalizzata nella propria esistenza cristiana, da parte del sogget-
to credente, del dato rivelato, sara totalmente espunto dalla considerazione teologica,
pur costituendo [*altra faccia, altrettanto essenziale, della fede stessa.

Questa strozzatura comportera, inesorabilmente, per la fede e la teologia, la per-
dita di un enorme patrimonio spirituale: dimenticando che “I’integrita della fede” & da-

’ Cfr. G. MOIOLL, Esperienza cristiana, in Nuovo Dizionario di Spiritualita, Ed. Paoline, Ro-
ma 1979, p. 537.



PiEr Luicl Boracco 37

ta, appunto, e solo, dalla “obiettivita cristiana in quanto vissuta”, il tesoro di esperienze
spirituali e mistiche, di “esperienze sante” della Chiesa finira confinato in una sorta di
limbo che lo rende indisponibile a una sua intelligenza e valorizzazione oggettiva, pas-
sibile solo di un “recupero” cultuale (venerazione, devozione) e morale (imitazione).

L’errore principale della teologia non era tanto da cercare nei contenuti o nella
forma di elaborazione del “dato”: questo ne era solo la coerente conseguenza. L’erro-
re capitale, il vero suo torto storico, fu quello di aver decurtato il dato, o di non aver-
lo assunto integralmente, ma limitatamente al suo lato oggettivo!

E pur vero che tale limite aveva radici lontane, legate allo statuto della ragione
tipico della metafisica greca, aristotelica in particolare, tutto incentrato sull’“oggetto”,
e sui contenuti di verita in esso racchiusi, punto proclive a prendere in paritetica consi-
derazione le condizioni che consentono all’'uomo una sua adeguata “appropriazione”, e
serenamente rassegnato al ruolo prevalentemente “passivo”, di pura visione-contem-
plazione della verita, che gli sta dinanzi come realta che da sé si impone. E, pur tutta-
via, tutto cid non & senza responsabilita da parte della teologia, tenuto conto dello sfor-
zo secolare operato dalla mistica per richiamarla a occuparsi e valorizzaredavanti alla
teologia, I’altro versante del dato della fede: quello costituito dalla fides qua, dalla sua
assimilazione vissuta e autentica da parte del credente: quello della sua “esperienza”.

Le cose cambieranno quando, dopo Kant, il tema fara breccia nella filosofia pi
recente, che accettera di impegnarsi con vigore e passione nell’analisi critica dell’e-
sperienza-sapere, nell’individuazione delle condizioni del suo darsi e nella definizio-
ne della sua natura®. A questo punto la teologia non potra sfuggire alla provocazione,
non potra rimanere assente: sarebbe come lasciarsi sfuggire un bene che, dopo essere
nato ed aver albergato per secoli in casa propria, viene ora semplicemente “estradato”
e consegnato a prospettive di riflessione esclusivamente “secolarizzate”.

E infatti 1a teologia, pur porgendo orecchio alle nuove istanze della filosofia, o al-
meno senza estraniarvisi, non sembra ricevere 1’argomento “direttamente” da essa, af-
frontandolo, quindi, come essa, “di petto” e “a tutto campo’’; ma sembra accoglierlo per
un cammino pitl “interno”, anche se pii settoriale e pil circoscritto, cosi come candida-
to dal Movimento Mistico: quello dell’esperienza “mistica”. Vale a dire: 1"inchiesta non
si @ immediatamente orientata a interrogarsi radicalmente sul senso e sullo spazio che il
concetto di esperienza poteva avere alla luce della Rivelazione; ma si & prima indirizza-
ta e orientata a chiedersi quale poteva essere il senso e lo spazio che poteva trovare, nel-
la teologia, quella particolare esperienza che & I’esperienza mistica.

b) Ascetica e mistica nel cursus degli studi teologici

Un altro elemento di rilievo, per la rimessa a fuoco del tema “teologia e san-
titd”, sara la progressiva riesumazione e restaurazione dei corsi di ascetica e mistica
nel cursus degli studi teologici, fino a istituzionalizzarne la cattedra. E ¢io su solleci-

* Si confrontino, a proposito della introduzione ufficiale del concetto di “esperienza’” sia nel-
la filosofia che teologia, tutti i contributi offerti dalla rivista “Teologia”, nei numeri 4 (1979) e 6
(1981).



38 ReLazion

tazione degli stessi Pontefici e su iniziativa convergente delle universita romane, se-
gnatamente della Pontificia Universita Gregoriana’.

Tale istituzionalizzazione comportava che, presto o tardi, I’esperienza e perfe-
zione cristiana dovessero inevitabilmente divenire oggetto di “nuova” riflessione e ri-
comprensione teologica. “Nuova” soprattutto nel senso della “prospettiva” con cui
I'esperienza-santita occorreva venisse ristudiata, per essere capita. La revisione, pri-
ma ancora che toccare direttamente il capitolo dei “contenuti” e della stessa “ontolo-
gia” della santita cristiana, era resa urgente dalla percezione che ormai non bastava af-
frontare 1’argomento né sotto il profilo della “dogmatica” (cosa & e come si contenu-
tizza la santita cristiana), né sotto il profilo della “morale” (individuazione dei principi
e criteri normativi che ne consentano la realizzazione).

La “novita” consiste nella presa d’atto di quanto la corrente e la letteratura mi-
stica e spirituale da sempre avevano caparbiamente cercato di far comprendere alla
teologia: che cio& quest’ultima fosse inadeguata, e per questo criticata, non tanto per
le insufficienze della tale o tal’altra sua “teoria” della santitd, ma per I’incapacita di
assumerne e leggerne il “fatto”, di attribuirgli un “senso” e, quindi, di fargli uno spa-
zio adeguato nella riflessione e comprensione teologica della santita stessa. I mistici
non hanno mai contestato alla teologia il diritto e il dovere di fornire una “scienza”
della santita, né hanno principalmente appuntato, o incentrato la loro protesta su pos-
sibili e comprensibili insufficienze e lacune contenutistiche; quello che non hanno
mai inteso perdonare alla teologia & di non saper occuparsi della esperienza e santita
come “fatto” e “fenomeno” storico, carico di senso e di sapere.

Per intervenire in maniera adeguata sul “fenomeno” santita — e, ultimamente, per
reintelligere in maniera nuova e piti esaustiva gli stessi rapporti fra teologia e santit —
era necessario escogitare, individuare e “dar fondamento™ a una nuova prospettiva.

Il primo passo fu quello di vagliare orientamenti e indicazioni programmatiche
pervenuti, in tale direzione, dai teologi piti sensibili all’argomento e specificatamente
dedicatisi a questo, dai teologi “di settore”. E ben presto, specie in relazione al dibat-
tito e alle vivaci reazioni suscitate dalle proposte elaborate dal mondo domenicano e
neotomista de La vie spirituelle e poi dal benedettino A. Stolz", si avverti che una ade-
guata comprensione della esperienza e santita cristiana non poteva realizzarsi secon-
do nessuno dei modelli principali allora proposti. Né quelli pi tradizionali e scolasti-
ci (neotomistici, di La Vie Spirituelle), né quelli pit recenti, e in polemica con i primi
(la corrente gesuita di Revue d’Ascétique et Mystique, e la scuola carmelitana), né
quelli piti radicali (di A. Stolz), che finivano per prendere le distanze sia dai primi che
dai secondi.

Le insufficienze che I'una proposta immediatamente tradiva agli occhi dell’al-
tra acuivano ogni giorno di pii la consapevolezza che un’autentica comprensione teo-

? Si vedano il Motu Proprio di Pio X Sacrorum Antistitum in AAS 2 (1910), 668: la Lettera di
Benedetto XV, del 10 novembre 1919 indirizzata a padre O. Marchetti in AAS 12 (1920), 29: la Co-
stituzione Deus scientiarum Dominus di Pio XI del 24 maggio 1931.

" A. STOLZ, Theologie der Mystik, p. 1936.



PiEr Luicl Boracco 39

logica dell’argomento non poteva avvenire su un piano propriamente speculativo-de-
duttivo, come voleva appunto la corrente domenicana de La vie spirituelle, per i cui
rappresentanti (esemplificativamente, per G. Lagrange) il riferimento alla storia e al-
I'esperienza & propriamente estraneo alla teologia come tale'. Per costoro la teologia
(dogmatica) era perfettamente bastevole e capace, da se stessa — a partire dalla Rive-
lazione, o meglio dai “principi rivelati”, e deducendo da essi — non solo di individua-
re la natura e la struttura della perfezione cristiana, ma anche di dar risposta a doman-
de circa la possibilita, la normalita, 1'identita dell’esperienza mistica e la sua correla-
zione con altri tipi (quello ascetico almeno) di perfezione cristiana.

Naturalmente il “dato” fornito dalla storia della esperienza cristiana poteva an-
che essere provvidenziale per la teologia: perché poteva funzionare da “spia” che se-
gnalava “corti circuiti” sull’impianto della elaborazione teologica e, quindi, ne stimo-
lava I’autoverifica; oppure perché il ritrovare, rappresentato e testimoniato anche in
esso, quanto la ricerca teologica aveva gia autonomamente elaborato era garanzia e
conforto: la storia consacrava la verita della teologia.

In ogni caso il “dato” non era la res da comprendere, ma solo un aiuto esterno
alla comprensione. Per i teologi incontrare tale “dato” non era una necessita! Lo era,
semmai, per le “guide” e i “padri” spirituali, che vi potevano ritrovare una mappa, o
almeno una sperimentata segnaletica, per i cammini della perfezione.

L’autentica comprensione teologica di cui sopra non poteva avvenire neppure
su un piano ancor pill radicale, quale rappresentato da A. Stolz, che, separando netta-
mente “ontologia” dell’'uomo storico nel piano di Dio e “fenomenologia” spirituale,
giungeva alla conclusione che ogni discorso sulla perfezione cristiana doveva essere
svolto in programmatica indipendenza dai suoi esiti e dalle sue manifestazioni espe-
rienziali, quasi che la “esperienza vissuta” della comunione con Dio non abbia alcuna
significativa pertinenza per la “dottrina” della santita cristiana e non debba, quindi,
per s€, sollecitare o interessare pill di tanto il teologo.

Neppure I'impostazione della rivista Revue d’Ascétique et Mystique poteva ba-
stare. Era infatti correttiva, ma non risolutiva; difettava vistosamente di rigore meto-
dologico, infatti, la proposta di ancorare la “comprensione” e I’insegnamento teologi-
co della esperienza-santita ad un doppia rotaia, ad un “binario”: cioé ad un procedi-
mento speculativo-dogmatico da un lato, e storico-fenomenologico dall’altro.

J. De Guibert, punto di riferimento della rivista, muovendo dal presupposto che
tra «scienza positiva e insegnamento della fede non ¢’ solco invalicabile» e che, per-
tanto, riflessione dogmatica ed esperienza «possono reciprocamente illuminarsi»,
conclude che dogma ed esperienza costituiscono due elementi e polarita di una mede-
sima comprensione globale. Mettendoli in correlazione e a confronto la teologia non
farebbe un’operazione spuria: essa non forzerebbe, infatti, due realt che, per essere
toto coelo diverse tra loro, potrebbero solo sfociare in collaborazioni parziali, episo-

" R. GARRIGOU-LAGRANGE, La théologie ascétigue et mystique ou la doctrine spirituel-
le, in La vie spirituelle (1919), 7-19.



40 RELAzIONI

x99,

diche, e comunque segnate dall’insuperabile carattere di reciproca “estrinsecitd”; ma
anzi farebbe una operazione del tutto esigita ab intrinseco, in quanto solamente tale
procedimento di abbinamento dei due sentieri (metodo positivo e metodo speculativo-
deduttivo) potrebbe garantire alla teologia la comprensione adeguata di un “dato” che,
proprio perché tale, non pud mai essere postulato®.

Se le premesse e gli intenti erano condivisibili, perplessita suscitava 1'impiego
di un metodo che era, in realta, la giustapposizione e armonizzazione di due altri. Con
quali criteri impiegarlo? Quando, e come far convergere e rettificare 1’'uno o 1’altro per
portarli ad unita?

Tale procedimento “a doppia rotaia” consentiva si — per altro pitt sul piano
didattico che teoretico — una miglior “bilanciatura”, una miglior “tenuta di strada”,
attraverso un perpetuo reciproco riassetto fra le due polarita e una costante com-
‘pressione delle distanze che potevano intercorrere tra una “dogmatica della santita”
e la concreta “fenomenologia” che tale santitd assumeva lungo la storia. Ma se lo
“scarto” fra le due vie, fra ’emergenza storico-fenomenica della santita e la sua
comprensione teologica, si dovesse talora rivelare troppo profondo, come compen-
sarlo? Ritocchi, dosati concordismi e accomodate armonizzazioni tradirebbero im-
mediatamente il carattere empirico, e alla fine “concordistico” e “apologetico”, di
tale procedere.

La rinuncia all’uno e all’atro progetto, e il dovere — che la neonata cattedra di
ascetica e mistica reclamava ormai in termini istituzionali, e non pili lasciati alla sen-
sibilita del singolo teologo — di risolvere la quaestio, doveva condurre, fatalmente, la
teologia a comprendere che esperienza e perfezione-santita cristiana dovessero dive-
nire oggetto di riflessione e comprensione teologica non “nonostante”, ma “proprio”
nel suo variegato darsi fenomenologico lungo la storia della Chiesa. Vale a dire: la
teologia non doveva solo “dettare”, deduttivamente, cosa era santitd cristiana, ma
umilmente, e prima, “ascoltare”, “comprendere” e “interpretare” le espressioni sante
della vita cristiana.

E, per far questo, doveva anzitutto affrontare la questione della legittimita e
possibilita di un tale progetto, cio¢ la questione della sua “fondazione teologica” e,
conseguentemente, la questione dello specifico “metodo™ che esso esigeva.

1.2. Esperienza e teologia: confronto critico fra due saperi

Come ben si potra vedere, sia il Movimento Mistico come 1’intervento dei
Pontefici in ordine al ripristino degli studi e della cattedra di spiritualita, costitui-
scono valide sollecitazioni, spinte, impulsi per la teologia, perché riaffronti il “fat-
to”, il “vissuto” della santita; ma non costituiscono la spiegazione, la causa, o la ra-
gione del perché si sia realmente giunti a farlo! Tali dinamiche sottolineano 1’op-
portunita, anzi la doverosita e 1'inderogabilita, per la teologia, di un compito per
troppo tempo trascurato. Ma non forniscono o costituiscono il motivo vero per cui

* J. de GUIBERT, Les études d’ascétique et mystigue, RAM 1 (1920), 1-19.



PiEr Luici Boracco 41

tale compito sia apparso, in quel momento, tanto legittimo che plausibilmente af-
frontabile.

Perché infatti un compito possa venir consapevolmente assunto esso non deve
solo apparire, o essere, “urgente”; occorre che se ne verifichino le condizioni di ac-
cessibilita; occorre individuarne e possederne gli strumenti e avere un ragionevole
grado di previsione che questi possano effettivamente bastare. E, supposto che tale
possibilita ci sia, occorrera individuare chi appaia titolato ad affrontarla, ciog a chi
spetti di competenza.

Ora, per parecchi secoli, la teologia, e gli stessi santi e spirituali, vissero della
pacifica convinzione che la santita, in quanto appunto “esperienza” e “vissuto”, fosse
un argomento di spettanza dei pastori, di coloro che avevano cura d’anime, dei “padri
spirituali” segnatamente. In sostanza sia il mondo dei teologi che quello degli spiri-
tuali convergevano nel riconoscere che la teologia non aveva 1’apparato e gli stru-
menti adeguati per affrontare la santitd come “esperienza” e come “vita”.

Come poteva quindi, d’improvviso, diventare accessibile cid che sembrava
consapevolmente inaccessibile fino a ieri? Bastavano le pressioni e provocazioni pro-
venienti da qualche movimento interno alla Chiesa, o anche le “precettazioni” dei
Pontefici ad assumersi tale incarico, perché la teologia si trovasse miracolosamente
dotata di strumenti di lettura e d’interpretazione di cui si era da secoli sentita sguarni-
ta e sprovvista?

E vero che talora, per smemoratezza e sbadataggine, si possono dimenticare
e lasciar arrugginire in soffitta e negli armadi strumenti preziosi, e cosi inabilitar-
ci anche ad impegni e doveri sacrosanti; ma non si pud certo ridurre a un proble-
ma di maggior cura e disciplina dei propri utensili il cristallizzarsi di una vicen-
devole e imbarazzante situazione di incomprensione tra teologia e santitd, o spi-
ritualita.

E - si noti — pill imbarazzante ancora per i teologi, che per i santi. Questi, da
lunga pezza (almeno dal 1600), si erano persuasi che, per diventare santi, non occor-
reva piu di tanto “capire” la teologia; semmai valeva di pill, come meritorio, lo sfor-
z0, gratuito ed inutile, la “penitenza” (sic!), di doverla studiare! E amara confessione
dello stesso B".

I teologi invece, per i quali il “capire” e lo “spiegare” erano doveri inesorabili,
come potevano sperare di essere senz’altro intesi e lasciati in pace quando dichiara-
vano di poter fornire, si, una “teoria”, una “dogmatica” della santitd, ma di essere ina-
deguati a interpretare e comprendere il “fenomeno” santita quando si produceva, e co-
me si produceva, lungo la storia della Chiesa e secondo una gamma tipologica piutto-
Sto variegata?

Come poter passare dalla santita, come fenomeno da “ammirare” o da “venera-
re”, e, quando si poteva, da “imitare”, alla santita come fenomeno da “leggere”, da de-
cifrare, da capire?

“H.U. von BALTHASAR, Teologia e Santita, *“Verbum Caro”, p. 209.



42 ReLazIONI

Occorreva, evidentemente, giungere a riconoscere alla santita di essere non solo

3 &k

un “grado” — e precisamente quello “eminente”, “eccelso” o “eroico” — della vita cri-

L]

stiana, individuabile soprattutto per la sua “elevatezza” rispetto alla “mediocrita” delle
alture circostanti; ma di essere altresi, e forse piil, essa stessa, “parola”, “magistero”,
“docenza”, al pari della teologia — seppure, ovviamente, con linguaggi, metodi e pro-
spettive diverse; e di essere, quindi, individuabile non tanto per la “distanza” che essa,
come esemplare di vero “campione” cristiano, vistosamente infligge al “plotone” ritar-
datario dei credenti, ma per la qualita e autenticita della “lezione cristiana” che essa im-
partisce, per la bonta del “senso” che essa, col suo stesso “vissuto”, istituisce.

Ma perché la santita possa apparire anch’essa “lezione e magistero”, per-
ché sia riconoscibile non solo come dedizione e “gesto eroico”, ma come “parola
magistrale”, occorrera, prima, riscoprirla come forma di “sapere”, come “sapienza’:
potra infatti insegnare e docere nella misura in cui “sa”, nella misura in cui an-
ch’essa, a suo modo, sa fare di un credente un “dottore” e “teologo” della Chiesa.
“Sapienza” dei santi e “scienza” dei teologi non equivarranno, certo, sotto il profilo
tecnico; ma, sotto un profilo assiologico, sul piano del valore, teologia ed esperien-
za spirituale non potranno pill apparire come espressioni di due caste assolutamen-
te separate e reciprocamente intransitabili. Appartengono ormai a una sola casta,
hanno ambedue una capacita di raggiungimento autentico della verita.

Le diverse vie di approccio, i diversi metodi per cogliere la verita cristiana, non
verranno pit valutati, negativamente, come “ascientifico”, e quindi come approssi-
mativo e inadeguato, 1’uno (quello dei santi), e “scientifico”, e quindi pit “adeguato”,
I’altro (quello dei teologi). E la verita, che da entrambe scaturira, dovra essere guar-
data, nel primo caso, come risultato di una esperienza totalizzante, che coinvolge tut-
te le dimensioni dell’uomo (sensi, affetti, memoria, intelligenza, volonta, liberta), nes-
suna esclusa e nessuna privilegiata, che concorrono a far di questo incontro con la ve-
ritd un “vissuto”, un “sapere integrale”, non scientifico eppur “vero”: una “sapienza’,
appunto; e, nel secondo, come risultato di un approccio e adeguamento alla realta cri-
stiana che avviene per via esclusivamente intellettiva e concettuale, e che, ancorché
meno “integrale” del primo, rimane non solo legittimo e giustificato, ma esplicita-
mente esigito da una Rivelazione che si apre e sollecita non solo una sua globale
“esperienza”, ma anche una sua specifica “intelligenza”.

Ad ogni modo il diverso ruolo e il diverso peso assegnato, dai due metodi, al
procedimento discorsivo e all’intelligenza concettuale, non avranno incidenza, per sé,
sul valore di verita raggiunto dai due diversi approcci, quando questi fossero corretta-
mente messi in esecuzione.

Viene cosi spianata e tracciata una pista che favorira il reciproco dialogo fra
due realta che si riscoprono, entrambe, rappresentanti e portatrici di due ugualmente
validi tipi di sapere".

" G. MOIOLL, Sapere teologico e “sapere” proprio del cristiano. Note per un capitolo di sto-
ria della letteratura spirituale e della teologia, *‘La Scuola Cattolica” 106 (1978), 569-596. L’artico-



PiEr Luicl Boracco 43

Quando poi si porra sempre pit attenzione al fatto che la santiti & 1’espressione
pil autentica della fede, della vita credente, si comprendera che la sua tipica “sapien-
za” non & un dono del tutto speciale, un carisma esclusivo della categoria dei santi, ma
un dono che viene a loro dalla fede e commisurato alla obiettiva assimilazione di es-
sa: i santi sono sapienti perché sono credenti; la fede & il “loro” sapere perché piil au-
tenticamente di altri credono.

La Sapienza, dunque, & nella fede, & la fede stessa: la sua esperienza e il suo vis-
suto ne sono la pit splendida testimonianza. La teologia, d’altra parte, proprio perché
sempre intelligenza della fede — ciog della parola di Dio in quanto autorevolmente e
autenticamente accolta e trasmessa dalla Chiesa — dovra essere “intelligenza” di que-
sta “sapienza” che & la fede-santita.

Una “teologia della santita” non ¢ quindi un’opzione, ma neppure una rariti
preziosa, o un exploit, che solo di quando in quando pud “riuscire” alla teologia, per
improvvisa irruzione di un carisma dall’alto: nella misura in cui la santita & I’espres-
sione massima della fede, la teologia — che non pud che essere teologia della fede —
non potra non divenire teologia della santita. “Scienza teologica” e “sapienza santa”
non potranno vivere, quindi, in regime di semplice coabitazione, tanto meno di coabi-
tazione coatta, ma in regime di profondo connubio.

Certo, perché questa comunione di saperi potesse cominciare a realizzarsi, oc-
correva precisare in maniera pill articolata la qualita e identita di questo sapere che &
la fede-santita; e, alla luce di questo primo tipo di sapere, risituare anche 1’altro, il sa-
pere teologico, ripensandone 1’identita.

Al momento dell’intervento di B. quest’ultimo passo, avviato, non era ancor
giunto ad esiti convincenti e risolutivi. Ma che I'esperienza spirituale, che 1’espres-
sione autentica della fede, cioe la santita, costituisse “sapienza”, “sapere vero”, au-
tentico, era cosa ormai assodata per il mondo degli “spirituali” che, reagendo a un
regime di inferiorita e minorita cui questo “sapere credente” era stato sottoposto dal
“sapere teologico”, avevano, anzi, talvolta, rischiato di ribaltare semplicemente il
rapporto, concependo il “comprendere” della teologia come “esteriore” o “inferio-
re” rispetto alla “‘sapienza” che deriva dall’esperienza della fede". Ed anche il mon-
do dei teologi, che, sotto la spinta del Movimento Mistico aveva imparato a rivalu-
tare questa sapienza-esperienza, almeno a partire da quel suo “caso” tipico, costi-
tuito dalla sapienza-esperienza mistica, era ormai disponibile a tale riconoscimento.

Non sara da sottovalutare che, come abbiamo gia osservato, ad avanzare con
chiarezza la convinzione che la santita sia un sapere non & stato globalmente il “popo-
lo dei santi”, ma un ben particolare settore di esso: quello dei mistici e dei contempla-
tivi. Sono soprattutto loro a rivendicare, in prima istanza, nei confronti della teologia

1o offre una succosa — ancorché piti esemplificativa che esaustiva — rassegna di autori e testi spiritua-
li, da Ugo di Balma (XIII secolo) a Giovanni della Croce, che, in maniera progressivamente pit chia-
Ia ¢ consensuale, formulano questa motivata distinzione tra due tipi di sapere cristiano: quello pro-
prio della fede e, all’interno di esso, quello specifico della teologia.

" Cfr. ivi, p. 594.



44  RELAZIONI

non solo il loro spazio ecclesiale, ma il loro spazio specificatamente “teologico”. Sono
loro a mantenere una pili viva coscienza di sé, e della propria esperienza, come “caso e
luogo teologico™. Sono loro a credere in maniera pil risoluta che si debba esigere di
mantenere aperto un confronto per spingere la teologia a ripensare la relazione fra i due
saperi — sapere per esperienza e sapere per scienza. Sono loro a provocarlo, producen-
do una specifica letteratura in proposito, volta, anche attraverso una critica serrata alla
teologia, a non lasciar cadere 1’argomento. Sono loro, i mistici, a prendere continua-
mente parola!

A confronto sembra che siano piuttosto gli altri santi (pastori o asceti) ad accet-
tare pit passivamente la consegna del silenzio e il monito a “non immischiarsi”, ar-
rendendosi piti facilmente al riconoscimento del “monopolio teologico” della verita
cristiana. Sono soprattutto costoro — sembra — ad arrendersi ad un “isolamento coatto”
dal problema, e, ultimamente, alla marginalizzazione ecclesiale di esso.

Né¢ probabilmente poteva essere diversamente.

Forse all’origine stanno due diverse precomprensioni della santith. Chi, aiutato
dal proprio stesso itinerario, orienta a fare dell’esperienza spirituale, e mistica in spe-
cie, il punto focale della propria santita, sa, quasi per evidenza, come si giunga ad una
“soglia” oltre la quale quell’esperienza si rivela generatrice di molte scoperte di vita
cristiana, di illuminazioni e approfondimenti assolutamente non derivati da “scienza”
o da “studio”. Nessuno, meglio di un mistico, sa quanto nuovo sapere debba alle espe-
rienze fatte, quante nuove “riletture”, perfino quali nuove “visioni” gli abbia consen-
tito questa “lente”.

Per lui I’equivalenza tra esperienza e sapienza cristiana & del tutto ovvia e spon-
tanea. Ed € quindi logico che egli voglia difendere e situare tale sua forma originaria
di sapere di fronte a qualsiasi altro che, sembrando diminuirgli spazio, sembri anche
disconoscerlo e marginalizzarlo.

Chi, invece, parte da una precomprensione della santith come askesis, come
esercizio, o esito (sempre e solo nella grazia) di un esercizio, tendera a misurare la
realta di questa santita pili dalla progressiva esperienza di elasticita nel compimento di
tale esercizio. Esperienza di santita apparira quasi sinonimo di esperienza di ritrovata
agilita e destrezza nell’ambito del vissuto cristiano, tale da consentire non solo gli atti,
ma gli habitus, cio le virtl, pit “eroiche”.

Santi e mistici erano comunque ambedue giustamente proclivi a lasciare ai teo-
logi — ai tecnici — il compito e la responsabilita di istituire e formalizzare un metodo,
una via di reciproca permeazione tra i due saperi. Ad essi, ai teologi, spetta interro-
garsi su cosa significhi e cosa comporti 1’assumere, come oggetto della riflessione
teologica, il sapere originato dall’esperienza autentica della fede, dalla pienezza del
vissuto cristiano, dalla santitd. Essi dovevano trovare una risposta alla domanda cru-
ciale: come pud essere legittimo che il teologo, rimanendo fedele a se stesso, alla pro-
pria disciplina e al suo metodo, possa occuparsi della “esperienza e vissuto spirituale”
precisamente in quanto dato “storico” e “positivo™?

L aggiungersi di quest’ultimo ai mille interrogativi che gia assediavano dall’in-
terno la teologia, e che le imponevano una profonda revisione metodologica, sembra-



Pier Luici Boracco 45

va potesse sortire, come risultato, soltanto quello di aggravare la situazione e ritardar-
ne ulteriormente una soluzione. La teologia, che, dopo secoli di riserva, aveva mani-
festato risorto interesse e aveva anzi assunto una posizione e un ruolo di guida (catte-
dra) nei confronti delle domande sull’esperienza mistica e spirituale provenienti dal
Movimento Mistico; che era giunta, anzi, a reintrodurre nell’economia del manuale di
teologia una partizione dedicata a questi argomenti, (i rinati manuali di teologia spiri-
tuale o mistica), si vedeva ultimamente appesantita e penalizzata da questo fardello
che per anni aveva schivato. Se, per secoli, aveva sinceramente creduto che, nei rap-
porti tra teologia e esperienza spirituale la problematicita stava tutta dalla parte di que-
st’ultima, ora la posizione tendeva a ribaltarsi.

L’aver realmente accettato il colloquio si controvertiva, per essa, in una crisi,
meglio, in un elemento di crisi, giunto nel momento pitl inopportuno: quando altri ele-
menti gia premevano a ingrossare questa crisi.

Presto perd si notera come questo circoscritto elemento di rottura contribuira al-
la rigenerazione dell’identita globale della teologia stessa.

1.3. Gli antecedenti soggettivi

Se I’argomento teologia-santita ha gia una storia — (e piuttosto burrascosa) —
nella Chiesa e nella teologia, & pur vero che il tasso di empatia, di sensibilizzazione e
assimilazione di esso, da parte di B., & da collegare non solo a questo obiettivo punto
morto, a questo pericoloso stallo cui si era giunti nell’iter dei rapporti fra teologia e
spiritualita — contro cui reagiva sia la coscienza dei gruppi e movimenti credenti (nel
caso, quello “mistico™), sia il magistero pontificio stesso — ma anche a un proprio per-
sonale iter di formazione teologica e spirituale'®.

' Si pensi al suo incontro con Guardini e all’influsso da questi esercitato sull’allievo quanto
alla «confirmation de son opposition a Kant, a toute pensée abstraite, irréelle intérét pour les intui-
tions de Goethe, amour de la personne historique.concrete vivante» (P. BARBARIN, Théologie et
sainteté, Cerf, Paris 1999, p. 15). Cosi pure si pensi all’ambiente gesuita di formazione: «L’interesse
di von Balthasar per la mistica, intesa come approssimazione, contemplazione e adorazione del mi-
stero non nasceva dal nulla. Negli anni *30, difatti, proprio in seno alla Compagnia di Ges si era svi-
luppata una consistente tendenza che dava un’interpretazione mistica della spiritualita ignaziana so-
prattutto a partire dal Diario del fondatore. Uno dei pit convinti fondatori di questo orientamento fu
Hugo Rahner, del quale von Balthasar fu buon amico, ma anche il padre Steger... Nel mondo tede-
sco padre Steger fu uno dei primi a interpretare la spiritualita ignaziana pit dal punto di vista misti-
co che ascetico» (E. GUERRIERO Hans Urs von Balthasar, Paoline, Milano 1991, p. 79). Questa
prospettiva di lettura di Ignazio favorirebbe inoltre, secondo il citato autore, I’incontro preferenziale
con “I’ala mistica” della patristica (Origene, Gregorio di Nissa, Dionigi I’ Aregpagita) cioe con quel
filone che valorizza I’esperienza contemplativa e mistica come gia “teologia” essa stessa, come vero
sapere e autentica conoscenza. Il che favorira I’affrontamento del tema “teologia e santita” a partire
da una precomprensione “sapienziale” della santitd. Non saranno da dimenticare, in questo pellegri-
naggio culturale e spirituale di B. verso la mistica, i continui deludenti amari incontri che da studen-
te ebbe con la teologia nei suoi anni giovanili. Prima a Pullach: «un’agonia nel deserto della neosco-
lastica» (H.U. von BALTHASAR, Il filo d’Arianna attraverso la mia opera, laca Book, Milano
1980, p. 43); poi a Fourviere: «L’intero periodo dello studio nell’ordine fu una lotta accanita con lo
squallore della teologia, con ¢id cui gli uomini avevano ridotto la gloria della rivelazione: io non po-
tevo sopportare questa forma della parola di Dio, mi sarei messo a distruggere intorno a me con la



46 RELAZIONI

Vale a dire che quando B. entrera in scena su questa tematica non lo fara solo
con I’armamentario di conoscenze squisitamente proprie di un “teologo”, che gli fan-
no ravvisare che & obiettivamente suonata 1’ora giusta, per un suo intervento in mate-
ria, perché il terreno & gia stato preparato e vangato che e la quaestio ha ormai rag-
giunto uno stadio di maturazione sufficiente per giungere ad una sua adeguata elabo-
razione; vi interviene anche come ‘“‘credente”, che ha incontrato da vicino e dal vivo,
e ha condiviso il fascino di esperienze spirituali profonde, (che vanno oltre a quella,
quotidiana, di Adrienne von Speyr); esperienze che non solo si manifestavano aperte
e desiderose di scienza teologica, ma la provocavano, la smuovevano, la rinnovavano.

Egli stesso, accanto a queste esperienze spirituali, ha macerato e maturato an-
che la sua propria (la stesura di “Teologia e santitd” avviene nello stesso periodo in cui
B., per fedelta all’esperienza spirituale di Adrienne e all’Istituto S. Giovanni sorto da
essa, deve accettare quella dolorosa serie di confronti con i propri superiori, che lo ve-
dra costretto a dare, con sofferta lacerazione interiore, le proprie dimissioni dalla
Compagnia di Gesi); e, soprattutto, vive (e proviene da) un tipo di esperienza spiri-
tuale dove un dissidio tra teologia e spiritualitd non & neppure lontanamente immagi-
nabile. La permeabilita e unita fra le due realta non & una cosa che egli deve “capire”
per viverla”, ma & una cosa prima serenamente “‘vissuta” e, per questo, perfettamente
“intesa’.

In questa sua esperienza spirituale & pacificamente assodato che ¢ la fede
stessa a spalancarsi spontaneamente — senza perd mai ridurvisi o esaurirvisi — alla
comprensione e intelligenza di sé. E la fede stessa a istituire un proprio sapere e una
propria comprensione!

Era, del resto, proprio 1’insegnamento che B. aveva appreso dal Loyola: «Igna-
zio trae il suo sapere, con I’ingenuita e la prudenza che convengono ai bambini e ai
santi, direttamente dalla Rivelazione. Da una Rivelazione che gli affluisce con tanta
immediatezza dalla Scrittura e dalla Chiesa, come dall’illuminazione interiore dello
Spirito, specialmente da quella infusione universale dello Spirito presso il fiume Car-
doner. Da essa ricevette una luce cosi immensa, da confessare, alla fine della sua vita,

forza di Sansone, con tutta la mia forza avrei voluto abbattere 1’intero tempio e seppellirmici sotto» (E.
GUERRIERO, Hans Urs von Balthasar, p. 38). Di fronte a tale inconsistenza della teologia B & spon-
taneamente indotto a rivalutare il sapere proprio dei mistici e dei santi. Ma, soprattutto, sara fonda-
mentale per questo orientamento I'incontro con Adrienne von Speyr. Essa costituiva per B. la prova
provata che, anche in assenza di preparazione teologica, I’esperienza autentica della fede conferiva
una ricchezza e sapienza spirituale di fronte a cui riconoscersi apprendisti e discepoli, pronti a trascri-
vere, per anni, i suoi “‘dettati” spirituali. Ancora, si tenga presente che, nel 1939, e forse proprio per la
convinzione dello stato miserevole della teologia, B. rifiuta I’invito del Provinciale ad insegnare al-
I’Universita Gregoriana per preferirgli il ruolo di cappellano e guida spirituale degli studenti di Basi-
lea. La formazione allad una globale “esperienza” della fede appariva fin da subito al giovane B. da
privilegiare rispetto alla formazione alla specifica “intelligenza” della fede, perché la seconda non po-
teva darsi che all’interno della prima e come sua conseguenza. Anche da anziano B. sara solito ripete-
re, in maniera per noi perfin stucchevole, che egli si & sempre sentito pitt un maestro di spirito che
un professore o scrittore di teologia. (vedi A. SICARI, Theologie und Heiligkeit, in K. LEHMANN -
W. KASPER (edd.), Hans Urs von Balthasar. Gestalt und Werk, Communio, Kéln 1989, p. 198).



Pier Luici Boracco 47

che tutti gli aiuti di Dio, tutto il sapere che avesse mai ricevuto nel corso della sua esi-
stenza, non potevano essere paragonati, tutti insieme, con quella esperienza di vita...
Le Costituzioni della Societa mostrano chiaramente che non sono tollerate attenua-
zioni di sorta a un elemento: all’intimo processo per cui & lo Spirito Santo che inse-
gna. Senza voler inaugurare menomamente una “‘nuova teologia” — a cio egli non si
sentiva chiamato né abilitato — si inseri direttamente al punto giovanneo, dove sapere
e vita devono divenire identici. Gli Esercizi... hanno ripristinato quel semplice con-
cetto cristiano della verita, che & 1'uniti tra visione e atto»'.

E, se, comprensibilmente, B. non adduce mai, a testimonianza di quanto egli in-
segna in argomento, anche la propria personale esperienza spirituale, noi sappiamo
pero che questa c’¢, e che essa ¢ la prima fucina da cui santita e teologia gli appaiono
naturalmente sorgere 1’una iscritta nell’altra.

Il confronto con la temperie spirituale e teologica del mondo patristico, e, su su
fino alla grande Scolastica, lo aiuteranno ad articolare e formalizzare in maniera or-
ganica il discorso, ma non dovranno aggiungere molto a quanto, proprio perché frut-
to di diretta esperienza, ha gia raggiunto la certezza e luminosita quasi dell’evidenza
e trasparenza.

2. SANTITA DELLA TEOLOGIA

Scrivera dunque di teologia e santita, della loro unita. Ma, si nota subito che 1’o-
biettivo principale di questo intervento non & tanto quello di “render pit santa la san-
titd” attraverso il recupero di una teologia, lasciata piuttosto negletta, quanto piuttosto
di “rendere pil teologica la teologia” attraverso un confronto, mancato o inadeguato,
almeno a partire da un certo tempo in qua, con la santita. Certo B. non manchera di ri-
volgere qualche monito anche ai santi: non rinuncera, quindi, certo a rinunciare de-
nunciare il rischio di indebolimento di spessore ecclesiale e 1’assottigliarsi di referen-
zZa oggettiva cui va incontro una santita rinunciataria sotto il profilo del comprendere
e comprendersi teologico. Ma tutti avvertono che il pericolo veramente paventato da
B ¢ anzitutto lo smarrimento della teologia, I’evanescenza della sua identita di sapere
“cristiano”: & il suo rendersi “vana” perché — si veda la lezione dell’ Imitazione di Cri-
sto — nel “sapere della teologia” si hanno ormai solo deboli riscontri del “sapere “ve-
10”, quello autenticamente “cristiano”, quello di “un’esperienza” della fede che la ri-
velazione pone sempre, consapevolmente e vigilmente, al centro di ogni sua “intelli-
genza™: «Uno speculativo cristiano, quando pensa teologicamente sul serio e non
compie soltanto per addestrarsi esercizi di pensiero e, per cosi dire, schermaglie non
impegnative, fara misurare il valore del suo pensiero dal fenomeno di Cristo. Cid che
sia realmente adeguato a illuminare questa Rivelazione, a renderla atta a cogliersi in
modo pill vivo sotto un qualsiasi aspetto, cid sard non solo pensiero esatto, ma utile e

"H.U. von BALTHASAR, Teologia e Santitd, “Verbum Caro”, p. 208.



48 RELAZIONI

vero nel senso profondo. Cid che trae fuori dal centro della Rivelazione, e che, per
quanto logicamente possa essere dedotto, conduce in qualche angolo alla periferia, cio
che serve solo alla curiosita o alla vanita umana (e in verita non v’¢ nulla di pit uma-
no dello spirito dell’'uomo, quando pensa), cid appartiene al “sapere che gonfia™; ap-
punto percio, tuttavia, pur con tutta I’esattezza logica, si dimostra un pensiero vuoto,
fatto di vento inane. Vanitas & una categoria teologica»'®.

B., sicuro che la qualifica di “vero” spettava di diritto anche al sapere teologi-
co, offriva come soluzione al deficit di “spessore cristiano” della teologia del suo tem-
po una “nuova” unitd fra essa e 1’esperienza-sapere propria dei santi.

Non si potra perd non rimanere sorpresi dal fatto che B., confrontandosi con ta-
le argomento, non lo affronti allo stadio in cui giaceva sui tavoli e sull’agenda della
riflessione teologica del tempo. Nello stringato abbozzo storico delle pagine prece-
denti si & visto come tale argomento si era sempre piu chiaramente venuto a delineare
e determinare quale precisa domanda circa la possibilita di una comprensione teologi-
ca (e quindi scientifica e critica) dell’esperienza, del vissuto cristiano. Conseguente-
mente si dovra assumere 1’'interrogativo metodologico fondamentale di identificare e
discernere le condizioni alle quali appare possibile e sensata (non solo augurata per-
ché urgente, o perché se ne individuano i vantaggi) la pretesa di poter giungere a una
“teologia spirituale”, cioé a una “teologia dell’esperienza spirituale o cristiana”.

Col suo articolo Teologia e santita (a cui sostanzialmente, secondo I’economia
del XIV Colloguio Internazionale di teologia, limito il mio intervento) B. ravvisa
senz’altro, come compito e dovere urgente della teologia, di “leggere” (e anche impa-
rare da) la santita, intesa come fenomeno e dato storico. Ma non si impegna, come in-
vece iniziera a fare in Sorelle nello Spirito, a decifrare le condizioni metodologiche
che rendono viabile tale progetto. E, tutto sommato, si ha netta I'impressione che que-
sto costituisca per B. un aspetto settoriale del problema. Proponendo appassionata-
mente alla Chiesa, e ai teologi in particolare, la memoria di un tempo in cui ['unita tra
santita e teologia costituiva 1’ovvio paradigma del santo e del teologo stesso, B. ha
certamente come obiettivo di poter rendere teologicamente fruttifera la scoperta, fatta
sempre cogli occhi avveduti e critici del teologo, dei “tesori” di cui il santo & talvolta
ingenuo (cioé teologicamente sprovveduto) portatore. Ma questo non &, qui, il suo
obiettivo principale. Questo & piuttosto da intendere come sforzo per la enucleazione
pit globale di un progetto di “teologia santa”: tale perché sa “leggere” il dato costi-
tuito dalla santita; tale perché nella santita il teologo la apprende e la insegna; tale per-
ché santa & la sua stessa forma e struttura; tale perché santa € la testimonianza che es-
sa offre e santi sono i frutti che essa permette di raccogliere.

Confrontando, dunque, I’intervento di B. con la prospettiva, indubbiamente pit
settoriale ma anche pit precisa ed epistemologicamente focalizzata, dei teologi con-
temporanei che si erano lasciati sensibilizzare dal problema prima della lettura della
esperienza mistica e poi cristiana fout court, sembra di poter dire che il teologo di Ba-

" H.U. von BALTHASAR, Teologia e Santita, “Verbum Caro”, p. 216.



PiEr Luicl Boracco 49

silea per un verso voglia riallargare il ventaglio degli aspetti del problema; per un al-
tro radicalizzarlo, concentrandosi in particolare su due dei quattro versanti del proble-
ma da lui segnalati, colti come i gangli decisivi di esso. In sostanza, strettamente fon-
damentali per una ristrutturazione della teologia che le consenta di raggiungere la sua
“figura santa” sarebbe essenziale:

» riconferirle una forma e struttura globale che meglio la adegui alla forma e
struttura della Rivelazione stessa;

* che essa si costruisca entro e sulla esperienza autentica della fede, ciog della
santita.

La concentrazione su questi due elementi prioritari lascia ancor meglio traspa-
rire quali siano le reali intenzioni e convinzioni di B. quando trascura, per il momen-
to, di affrontare il problema epistemologico e metodologico sollevato dalla nascente
“teologia spirituale” o dell’esperienza cristiana. La sua convinzione & che il problema
vada ben al di Ia del concorrere a far si che la teologia possa, con metodi appropriati,
accedere a una corretta esegesi della letteratura spirituale o ad una pertinente inter-
pretazione della figura di un santo. Evidentemente tali esiti sono bene augurati e per-
seguiti. Ma la teologia, tiene a sottolineare B., non diventa santa solo perché si riav-
via, dopo secoli, a leggere e tentare di capire il “dato” offerto e costituito dalla santita.
Anche la “teologia spirituale” (cio¢ quella specifica disciplina che occuperd appunto
la neonata cattedra di ascetica e mistica) non sard una teologia pill santa solo perché
pit dedita a interpretare la letteratura, la storia, il fenomeno e il linguaggio della san-
tita, della spiritualita.

Tale concreta disponibilita della teologia ad occuparsi e a valorizzare la testi-
monianza dei santi offrira indubbi contributi alla fede e alla teologia, sara fonte di ri-
scoperte di zone della rivelazione rimaste forse in ombra sotto la luce, spesso troppo
“bianca” e “diafana”, della ragione teologica, e scandagliate piti adeguatamente dalla
luce “rossa” e “calda” di una esperienza totalizzante (ad un tempo Gesamtakt e Ge-
samtgefiihl) di Cristo. Ma non basta!

3. SANTITA DELLA TEOLOGIA E SANTITA DEL TEOLOGO

Se un progetto di “teologia santa” dovra toccare, secondo B., 1a sua prassi stes-
sa, il suo articolarsi e strutturarsi, in una parola le sue modalita di autocomprensione e
realizzazione, rimane pur vero che questo tentativo di ricostruzione di una “teologia
santa” non & perd da intendere come qualcosa che riguardi esclusivamente, e nemme-
no principalmente, le procedure, il metodo, la prassi della disciplina teologica. 1l pro-
blema rimane, per B., ben pill radicale: tocca I'impostazione della disciplina, ma toc-
ca, di pit, e prima, lo stesso soggetto che la pratica.

B. parla infatti esplicitamente di scomparsa, da un certo punto in qua, non di una
“teologia santa”, ma proprio di “teologi santi”. Peggio ancora: al dire di B. non si tratte-
rebbe di pura sparizione, ma di scomparsa che desta qualche sospetto di connivenze e
complicita, perché troppo sbalorditivamente passata sotto silenzio da parte di tutti:



50 ReLazion

«Nella storia della teologia cattolica & difficile trovare un avvenimento che sia stato in
minor misura oggetto di attenzione, e tuttavia la meriti maggiormente, del fatto che, fin
dall’alta Scolastica, ormai vi siano stati solo pochi teologi santi»".

Tale venir meno di “teologi santi” sarebbe tanto pili sorprendente e preoccu-
pante in quanto essi costituivano il paradigma piu alto e pili vero della santita stessa,
intesa non soltanto come “dono” personale, ma come “‘missione” di particolare rile-
vanza ecclesiale: «Se osserviamo la storia della teologia fino all’alta Scolastica lo
sguardo non prevenuto & sorpreso immediatamente dal fatto che i “grandi santi”, cioé
quelli che non solo con certi sforzi personali si sono portati ad una purezza esemplare
di vita, ma in modo manifesto hanno ottenuto da Dio una missione nell’ambito della
Chiesa, nella loro maggioranza erano anche dei grandi dogmatici, tanto che divenne-
ro “colonne della Chiesa”, sostegni per vocazione della vitalita ecclesiale, proprio
perché nella vita rappresentarono la pienezza della dottrina ecclesiale, e nella loro dot-
trina la pienezza della vita ecclesiale»™.

Perché si possa parlare di teologia santa non basta insegnare una santa o orto-
dossa “dottrina”: occorre, secondo B., che il teologo stesso sia «rappresentazione vi-
va della teoria nella prassi, del sapere nell’agire». Esattamente «mediante questa unita
del sapere e della vita i grandi dottori della Chiesa... si fanno capaci di divenire au-
tentici luminari e pastori della Chiesa»®'.

E, a sostegno di questo paradigma “santo” di teologia, B. sottolineera imme-
diatamente la tipicita, specificita e singolarita del “canone della verita rivelata™: «Il
concetto pieno della verita offerto dal vangelo consiste appunto in questa rappresen-
tazione viva della teoria nella prassi, del sapere nell’agire... Nel senso della rivelazio-
ne divina non vi & affatto alcuna autentica verita che non si debba incarnare in un at-
to, in un modo di condursi, a tal punto che I’incarnazione di Cristo diviene criterio di
ogni effettiva verita e che “camminare nella verita” & la modalita in cui i credenti so-
no in possesso della verita... verita divina che si presenta nella vita di Cristo in modo
da poter essere riconosciuta in virti della condotta nella verita, al tempo stesso da par-
te del dottore e degli ascoltatori, e da potervi essere verificata. Cristo infatti, archeti-
po della verita, che designa se stesso come verita, per noi ¢ canone di essa solo perché
nella sua esistenza offre la rappresentazione vissuta della sua essenza, d’esser cioe
“immagine di Dio”»>.

Sia ben chiaro, le due affermazioni non devono prestarsi a interpretazione ri-
duttivamente “morali” della santita richiesta da B. alla teologia; non si tratta sempli-
cemente di invocare una “coerenza’ del tipo: “dal momento che hai compreso e inse-
gni certe dottrine, praticale e noi ti crederemo”.

La circolarita fra dottrina e vita, segnalata da B,. non sarebbe affatto, in questo
questa riduzione puramente etica, interpretata veramente secondo il vangelo. Questa

¥ H.U. von BALTHASAR, Teologia e Santita, “Verbum Caro”, p. 200.
* Ibidem.

2 Ivi, p. 201.

* Ivi, pp. 200-201.



PiEr Luicl Boracco 51

interpretazione moraleggiante della suddetta circolarita parte infatti dalla convinzione
che si possa comunque raggiungere e comprendere la “veritd” della fede, a prescinde-
re dal viverla e sperimentarla, dal lasciarsi guidare, costruire e uniformare da essa.
L’assenza di un’autentica “esperienza” di fede sarebbe del tutto ininfluente sulla “in-
telligenza™ di essa e, tanto meno, avrebbe incidenza sul suo insegnamento. Decenza e
serieta, ethos e correttezza professionale, richiederebbero perd che ci si decida a pra-
ticarla, conferendo, con questa personale coerenza, credibilith (ma in tal caso preva-
lentemente soggettiva) alla verita.

Il “principio santita”, di cui parla B. per la teologia che preconizza, & esatta-
mente il rovescio del “principio coerenza”, che dovrebbe appunto intervenire nei
confronti di una verita che si ritiene “gia adeguatamente colta per via puramente in-
tellettiva”. Quando dice che una teologia santa suppone teologi santi, B. intende dire
che la verita cristiana, ciog la verita della fede come risposta autentica alla rivelazio-
ne divina, & cosi tipica e singolare, esige un incontro e una relazione cosi globale e
totalizzante, che solo tramite una esperienza, cioé un “accordo” — Einstimmung —
esaustivo di tutte le facolta del soggetto, si pud sperare di giungere ad una sua ade-
guata percezione. Aspetti parziali o settoriali di questa forma stratificata e pluridi-
mensionale (I'unica adeguata) di accesso alla verita cristiana non sono propriamente
conoscenza adeguata di essa, ne sono solo una riduzione.

Quanto affermato, se vale nei confronti della dimensione psicologico-emotiva
dell’esperienza, ciog nei confronti del “sentire”, vale anche nei confronti del processo
cognitivo e dei suoi esiti concettuali. In altri termini: I’“intelligenza”, anche teologica,
non puo sostituirsi ad una reale “esperienza” della fede, ma muove solo da questa, sem-
pre entro questa e su questa. Se la sua assenza radicale non consente alcun esercizio au-
tenticamente teologico, la sua insufficienza o malfermita incidera comunque sulla qua-
lita del teologare: la teologia non riempie i “buchi neri” di un’esperienza mancata o eva-
nescente.

Chi pretendesse, dunque (e B. teme che sia successo spesso, fra i teologi) di es-
sere giunto ad una “intelligenza” della fede senza alcuna vera e profonda “esperienza”
di essa, sarebbe in realta giunto solo ad una conoscenza riduttiva, talvolta “vana”, pre-
giudizievole, e perfino “menzognera” di essa: «““Se voi osserverete la mia parola... al-
lora conoscerete la verita”... “Chi dice: lo conosco , e tuttavia non osserva i suoi co-
mandamenti, & un mentitore, e la verita non & in lui”... “Chi non ama non conosce
Dio, poiché Dio & I’amore”...»%.

Il passo falso pitl gravido di conseguenze per la teologia non sarebbe, nella lo-
gica di B., I'irruzione saltuaria, entro essa, di “contenuti” eterodossi,sma proprio I’in-
filtrazione trasversale di un canone di verita meno mutuato dalla rivelazione e pit dal-
la filosofia o dalle stesse scienze della natura. Secondo tale canone la verita non ave-
va pill bisogno di essere colta mediante una globale, stratificata e articolata
esperienza: bastava la sola intelligenza razionale.

® H.U. von BALTHASAR, Teologia e Santitd, “Verbum Caro”, p- 200.



52 REeLAzZIONI

Sulle prime il nuovo edificio teologico sembro tenere; ma, a poco a poco, que-
sto spurio canone di verita fece sentire il suo peso, determinando tensioni tra il per-
manere di contenuti materialmente cristiani e ’instaurarsi di una figura complessiva
di teologia, in cui erano inseriti, che non aveva pil la stessa fisionomia, la stessa ar-
chitettura e struttura cristiana. Il disegno originario era ormai compromesso: la teolo-
gia non trovava ormai pill «nella configurazione strutturale della Rivelazione stessa il
criterio infallibile della propria forma e struttura»™. E lo stesso teologo non vedeva
sufficienti ragioni per fare dell’accesso alla verita cristiana qualcosa di pill complesso
della messa in esercizio della propria intelligenza.

Da questo punto di vista gli “spirituali”, meglio dei loro compagni teologi, eb-
bero un senso piu vigile della originarieta del “sapere cristiano™: «La vera teologia,
quelia dei Santi, nella obbedienza della fede, nella reverenza dell’amore, e mirando
sempre al centro della Rivelazione, indaga quale pensiero umano, quale problematica,
quale metodo speculativo siano idonei a illuminare il senso della Rivelazione in se
stessa. Questo significato non consiste affatto nel comunicare all’uomo cognizioni
astruse e occulte, ma nel legarlo a Dio piu strettamente nella totalita della sua esisten-
za, anche spirituale, pure intellettuale»™.

Il principio “santita della teologia” si controverte dunque nell’ affermazione del
primato dell’dell’esperienza diella fede, perché essa favoriscasolo eda questa, faccia
pud scaturire una “vera” conoscenza, una teologia veramente cristiana.

Attraverso la richiesta di riallineamento fra teologia e santita B. intende quindi
dungue porre in rilievo la questione dell’autenticita cristiana della teologia conven-
zionalmente indicata come “scientifica”: intesa cio¢ come possibilita e concreto pro-
cedimento per la comprensione organica e sistematica, di tipo perd esclusivamente
concettuale e intellettuale, della fede, quasi che questa sia identicamente e intercam-
biabilmente accessibile sia alla “scienza” che alla “esperienza”.

Il principio “santitd della teologia” si controverte, dunque, nell’ affermazione
del primato dell’esperienza della fede, perché solo da questa pud scaturire una “vera
conoscenza’, una teologia veramente cristiana.

Muovendo alla ricerca delle condizioni di autenticita dell’ operazione teologica,
B. sottolinea, anzitutto, che essa non potra mai andare disgiunta dal riconoscimento
della imprescindibilita e inesorabilita di un cammino di esperienza e “comunione rea-
le”, “vissuta”, non soltanto “pensata”, con la verita che nella fede si rivela: ciog non
potra dispensarsi — come cosa che, semmai, riguarderebbe la fede, ma non riguarde-
rebbe, per sé, la teologia — da un vero cammino di santita.

Questa conclusione, che dovrebbe essere considerata punto focale dello statuto
della teologia, se ha sofferto smentite anche di ordine “teoretico” lungo la sua storia,
soffre ancor di pill, al dire di B., della reale e “pratica” marginalizzazione cui & confi-
nata dagli stessi teologi: con una sorta di congiura del silenzio (quella stessa che

*H.U. von BALTHASAR, Teologia e Santita, pp. 216-217.
5 Ivi, p. 216.



Pier Luicl Boracco 53

avrebbe permesso di non accorgersi di un dato cosi vistoso come quello della scom-
parsa, in epoca moderna, di concreti teologi santi) questo articolo basilare della “car-
ta costituzionale” della teologia verrebbe condannato ad una sorta di oblio, o di “ri-
mozione”, che lo rende del tutto ininfluente e insignificante nella quotidiana prassi
teologica. E una memoria perduta e sepolta: non la si nega, ma non vi si “crede”, non
la si raccoglie.

Contro tale secolare tendenza del teologare B. intende ricordare e ribadire che
tale primato della fede (cio¢ della sua esperienza autentica, santa) rispetto alla sua “in-
telligenza™, non puo essere ridotto ad effato di portata e validita generale, e ma pura-
mente formale. Se esso vale per tutti i cristiani, deve valere in modo ancor pill speci-
fico, per la figura e il ruolo del teologo cristiano. Cid che & infatti assolutamente prio-
ritario, nella vita della Chiesa, come nell’esistenza di ogni singolo credente — sia, o
meno, al servizio di un ministero o di uno specifico officium, come il teologo — ¢ ap-
punto I'essere credente™.

L’autentico “teologare” entro la fede, al fine di meglio capirla, non puo avveni-
re dunque in assenza di esperienza di essa; tanto meno puo costituire gesto che mi sot-
tragga e dispensi da essa o, peggio, che vada a detrimento di essa. L’esperienza della
fede — alias, ultimamente, la santitd — non & infatti un *“ruolo”, un “ministero”, un “uf-
ficio” che possa risultare, di fatto e di diritto, non cumulabile e quindi alternativo ad
un altro, perché rischierebbe di sottrargli tempo e spazio. La fede non toglie spazio al-
la teologia, anzi la fonda, la esige, ne ¢ la vera promozione e la vera “certificazione”.
Non pone ad essa alcun limite che non sia quello costituto da se stessa, cioe dalla sua
irriducibilita e indisponibilitd, sia oggettiva, che soggettiva, a consentire a un “‘qua-
lunque tipo™ di esercizio di razionalitd umana.

Per converso, si dovra pure affermare (contro certi timori e riserve ataviche pro-
venienti dagli “spirituali”’) che I’esercizio autentico dell’operazione teologica non po-
trd mai risolversi, né sul piano della prassi e ancor meno della teoria, in soffocamento
0 inibizione del concreto impegno per la santita.

D’altronde che anche nella Chiesa si possa seriamente incorrere nel pericolo
che I'intelligenza, invece di sentirsi momento e compito interno alla fede, la sopra-
vanzi e quasi si sostituisca ad essa, non potra essere sbrigativamente disconosciuto. La
storia della spiritualita registra piti di un grido d’allarme in proposito; anzi, a far testo
dal fatidico Viae Sion lugent di Ugo di Balma, questo “pianto” e queste “lacrime” si
sono altre volte dovute versare lungo i secoli nei confronti della “scienza” teologica
per la facilita con cui si lasciava ridurre, o scambiare, con un intellettualismo di par-
venza cristiana che poco o punto aveva a che vedere con I’esperienza autentica della
fede e con la comunione “vissuta” con Cristo.

*G. MOIOLI, Sapere teologico e “sapere” proprio del cristiano, p. 594.



54 RELAZIONI

5. TEOLOGIA SANTA NEL CONTENUTO, NELLA STRUTTURA E NELLA FORMA

B., pur col suo vigoroso ed appassionato appello ad una teologia che sia santa
anzitutto perché sorretta da una reale esperienza spirituale, intende cautelarsi da ogni
possibile ricezione di esso che sembri autorizzare rigurgiti o infiltrazioni, di sapore
fondamentalista, provenienti da certo semplicismo o elementarismo “spiritualista”. B.
sa che la storia della Chiesa ha registrato anche simili casi; e anch’egli denuncia d’a-
ver visto, lungo questa storia, troppi santi arrancare penosamente sui sentieri della teo-
logia, trasformatasi, talvolta, per loro, in erte pill ripide e impervie delle famose balze
della “santa montagna’.

Perfino tra i pit dotati fra di loro, cio¢ fra i moderni “dottori” della Chiesa
appaiono ancora piuttosto deludenti i risultati ottenuti dai loro generosi tentativi di
far quadrare i due saperi, la loro “sapienza” con la loro “scienza’: «Cosi sorse, per
esempio, la dottrina sull’amore di un Francesco di Sales, del Teotimo, la cui prima
parte teoretica, nella sua debolezza, & chiaramente in contrasto con i successivi slan-
ci irrefrenabili verso Dio. Cosi nacque pure, ed & cosa certo ancor pill grave, la Sa-
lita al Monte Carmelo, che — se per altro le aride, e spesso non del tutto digerite, in-
terpolazioni scolastiche sono realmente di mano dello stesso Giovanni della Croce
— appesantisce la colomba lieve con la greve corazza dell’apparato concettuale sco-
lastico»?’. '

Esiste dunque una competenza in “sapienza” che si inceppa e si mortifica quan-
do tenta di tradursi nel linguaggio e nei concetti della “scienza”, della teologia. Dot-
tori si, dunque, costoro; non pill perd con lo stesso “pieno’” significato di un tempo, ma
con un significato solo settoriale: dottore della mistica (Giovanni della Croce), o del-
la catechetica (Canisio), o della controversistica (Bellarmino), o della morale (Liguo-
ri), o della spiritualita (Sales)™.

Come si vede, se B. non ammette, come principio, una teologia senza reale
esperienza spirituale, non & neppure tenero con quel tipo di santita dove il ricorso alla
teologia non serve tanto a “costruirsi”, quanto, semmai, a “descriversi” e “spiegarsi”
una volta gia realizzatasi in piena autonomia da essa. In tal caso la teologia sarebbe ri-
dotta al semplice ruolo di “penna o inchiostro teologico”, vale a dire a pura “cifra” tra-
duttiva, a “glossario”, che si limita a trasferire in un linguaggio piu “oggettivo” e pill
“preciso” (come gia reclamava Gerson), ¢io che ha potuto avvenire a prescindere to-
talmente da essa. E il concetto che ha presieduto alla nascita, in epoca moderna, delle
varie Clavis (celeberrima quella di Maximilianus Sandaeus) che dovevano “voltare”
in teologia I’esperienza spirituale e mistica.

Ad evitare tali esiti, B. rimarra dichiarato assertore e fautore di una teologia che
¢ “santa” non fondamentalmente quando (o perché) compito e risultato di un santo

7 H.U. von BALTHASAR, Teologia e Santita, “Verbum Caro”, pp. 209-210. Per vero tale
giudizio appare oggi eccessivo e I’oggetto meritevole di una piti pertinente ed organica ripresa.
% Ivi, p. 206.



PiEr Luicl Boracco 55

“prestato” alla teologia, ma quando (e perché) opera di un teologo ad un tempo com-
petente e veramente bagnato alle acque della santita: di un teologo che si impegna a
“vivere” la fede ed ugualmente a “studiarla”.

La “figura santa” di teologia che B. auspica chiama quindi in causa santita e
competenza. Tocca la vita del teologo, ma tocca e modifica anche la stessa struttura e
forma della teologia, la sua logica interna nella dislocazione e partizione delle sue di-
verse discipline e capitoli: cosi che il suo stesso Indice lasci trasparire con maggiore
fedelta la novita e singolarita della rivelazione di Dio in Cristo. E se questo richiedera
“un serio ripensamento dell’essenza della teologia”, il teologo dovra farlo, perché so-
lo lui puo farlo. La “teologia santa” che cosi concorrera a costruire concorrera a co-
struire anche la santita del teologo.

Di qui il perentorio invito rivolto alla teologia a “riflettere su di sé per un du-
plice aspetto: per il contenuto e per la forma”.

Persuaso che storicamente la teologia abbia pit vegliato sull’ortodossia dei pro-
pri contenuti, B. preferisce insistere sul rinnovamento della sua forma e struttura. Di
qui la sua sollecitazione a ricollocare e salvaguardare sempre al suo vero centro e pun-
to gravitazionale (trinitario-cristologico) tutta la riflessione teologica, segnatamente
quella che pil si occupa dei cosiddetti problemi-frontiera, che gli sembra piu esposta
a pericoli di dérapage e scivolamenti da tale centro.

Denunciando il rischio in cui storicamente la teologia (specie apologetica) & piil
volte incorsa — di allontanarsi cioé dal centro della rivelazione per “recarsi diretta-
mente sul posto”, “in periferia”, quasi Ii, in loco, si potessero meglio affrontare e ri-
solvere i problemi-frontiera — B. ribadira che solo e sempre situandosi al centro di es-
sa ognuno di tali problemi sara valutato nella giusta prospettiva, premessa indispen-
sabile per la ricerca di adeguate soluzioni: «La teologia trova nella configurazione
strutturale della Rivelazione stessa il criterio infallibile della propria forma e struttu-
ra, Cio che, considerato sostanzialmente, ¢ importante per la Rivelazione, deve essere
la realth importante anche per la teologia. Cio che nella Rivelazione sta solo quasi a
margine, viene citato come di passaggio, deve rappresentare soltanto un tema transi-
torio anche per la teologia. Le proporzioni della Rivelazione devono essere anche
quelle della teologia»®.

® H.U. von BALTHASAR, Teologia e Santita, “Verbum Caro”, pp. 216-217.



56 ReLazioni




