RTLu VI (1/2001), 91-103 91

L’originalita

della teologia spirituale

di Adrienne Von Speyr:

Il valore di una mistica oggettiva

Pierangelo Sequeri
Facolta Teologica dell’Italia Settentrionale (Milano)

1. MISTICA OGGETTIVA: UN OSSIMORO?

La composizione stessa della formula, che pone in assunto il profilo di una *“mi-
stica oggettiva”, ha di che suscitare qualche curiosita.

Nel senso pitt comune, la nozione di “mistica” € sicuramente attratta nell’ orbi-
ta di una determinazione tipicamente “soggettiva” dell’esperienza religiosa e cristia-
na. In questa prospettiva mistica & la qualificazione di un’esperienza tipicamente in-
dividuale che, nell’assestamento moderno della teologia spirituale cattolica, indica la
forma di una grazia del tutto singolare della visione e della percezione del divino. Es-
sa agisce in deroga al regime ordinario e generale della fede, in cui prevale il riferi-
mento all’elemento dottrinale oggettivo della rivelazione pubblica regolato dai cano-
ni della tradizione autorevole. In quanto tale, I’accesso agli stati e alle forme dell’e-
sperienza mistica, appare due volte determinato in senso soggettivo. In un senso



92 RELAzIONI

perché grazia superogatoria sempre concessa infuifu personae, ossia donata al singolo
in termini accessori rispetto alla individualita stessa della fede. In secondo Iuogo, per-
ché i dati di speciale conoscenza ed esperienza che ne scaturiscono, non aggiungono
nulla alla oggettivita della rivelazione: sia in quanto incremento di informazione (con-
tenuti di verita) sia nel senso di argomenti specifici di assenso (segni di credibilita).

La deriva illuministica dell’idea di fede religiosa ha finito per assumere la no-
zione di esperienza mistica come 1’omologo soggettivo dell’idea stessa di rivelazione
divina. In questo senso, 1’idea di esperienza mistica finisce per assumere il valore di
princeps analogatum dello stato soggettivo che si esprime convintamente in favore
della verita religiosa: il pendant psichico dell’ adesione alla forma dogmatica di una ri-
velazione presuntivamente ricevuta dall’alto, come disposizione indotta a percepire
proprio in questo modo la presunta oggettivita della verita creduta (avere una rivela-
zione come avere una visione, 0 comunque un riscontro psichico se non addirittura
sensoriale di una manifestazione del divino). Nell’ ottica della ragione secolarizzata, la
risoluzione del fatto religioso nell’esperienza mistica, significa appunto la sua globa-
le sottrazione ad ogni regime di apprezzabile oggettivita: se non quella di un fenome-
no umano dell’ atteggiarsi soggettivo. Soggettiva, in tal senso, & ’esperienza religiosa
in quanto tale, nel senso che essa non possiede un’oggettivita razionalmente apprez-
zabile: né dal punto di vista del contenuto, in quanto i suoi significati superano i limi-
ti dell’ oggettivita controllabile dalla ragione, né dal punto di vista dell’esperienza, in
quanto essa porta oltre comuni determinazioni della normalita sensoriale e psichica.

Quando parliamo dunque, in tale quadro, di “mistica oggettiva”, siamo condot-
ti apparentemente ai limiti dell’ossimoro, ovvero di una nozione costruita con concet-
ti che si respingono. E cid sembrerebbe valere, sia pure con diverso intendimento e
opposto giudizio di merito, sia per la tradizione teologica sia per quella filosofica.

A dire il vero, un’intenzione di oggettivita non manca in questi due costrutti in-
terpretativi (rispettivamente della teologia classica e della filosofia moderna). Nel pri-
mo caso, in virtli del fatto che la grazia dell’esperienza mistica in senso stretto giunge
come dono gratis datum: eventualmente propiziato, ma in alcun modo prodotto dal la-
voro dell’intelletto e della volonta. Esso & piuttosto estrinseco allo sforzo umano (“in-
fuso™): talora avvertito persino come ingresso forzato del divino, in certo senso persi-
no in contrasto con il desiderio umano. Uno stato o un modo di esperienza “irresisti-
bile”: impossibile da evitare, pill ancora che preterintenzionale. In questa direzione si
muove anche I’accertamento dell’autenticita dell’esperienza spirituale corrisponden-
te. I suoi criteri di apprezzamento religioso e cristiano, infatti, a parte quelli relativi al-
I’ortodossia dei suoi contenuti (verbali e fenomenici), includono anche gli indizi del
suo carattere non costruito e in qualche modo irriducibile alla proiezione di uno stato
mentale o sensoriale predeterminato. Analogamente, soprattutto 12 dove la dimensio-
ne del mistico viene a confinare con i processi dell’intuizione estetica (“‘estatica”™) e
intellettuale (“‘speculativa’), si produce un qualche riconoscimento della irriducibilita
del mistico in quanto disclosure — psicologisticamente, ma anche razionalisticamente,
irriducibile a mero costrutto della soggettivita individuale — del Bello, dell’Uno, del-
1"Essere, della Totalita, del Trascendente.



PIERANGELO SEQUERI 93

La nozione di mistica oggettiva, intesa a definire la singolare qualita del profi-
lo teologale e dell’eredita spirituale di Adrienne von Speyr, muove nondimeno dalla
necessita di inquadrare la sua originalita nel radicale tratto ecclesiologico del suo
orientamento.

Conviene chiarire subito la portata dell’assunto che guida la nostra ricognizio-
ne, per altro poco piti che allusiva. Seguendo — e sviluppando — la traccia di Hans Urs
von Balthasar, maieuta e redattore della testimonianza spirituale di Adrienne, inten-
diamo il tratto ecclesiologico che definisce la mistica oggettiva in senso teologico for-
te. Cid significa, anzitutto, come amplificazione esemplare della forma testimoniale
della fede cristiana: del singolo come della Chiesa. In secondo luogo, mistica oggetti-
va allude alla esemplare consegna del credente al principio cristocentrico della fede,
che significa incorporazione nella vita trinitaria del Figlio: dedizione alla volonta del
Padre ed esposizione all’abbraccio dello Spirito. Infine, 1’intuizione e la pratica della
mistica oggettiva implica 1’assimilazione di questa duplice polarizzazione quale for-
ma stessa di una vocazione carismatica che plasma la recezione dei doni mistici in
conformita al principio mariale: come libera obbedienza, castita feconda, dono dei
propri beni alla Chiesa in favore di terzi.

2. LA QUALITA SPIRITUALE DELLA FEDE: FRAINTENDIMENTI

L’evocazione della forma mistica di un’esperienza religiosa cristiana non sfug-
ge ancora, nella stragrande maggioranza dei casi, alla generale attrazione del canone
semantico che associa la speciale intensita della relazione con il divino alla qualita ti-
picamente sensibile/fusionale di un’esperienza di immedesimazione. Nella tradizione
di scuola, il carattere eccezionale di questo rapporto viene esplicitamente connotato in
deroga alla forma comune della fede, che si definisce in alternativa alla visione e al-
I'esperienza.

La ferita conseguente all’irrigidimento di questa separazione, a danno della spi-
ritualita della fede ecclesiale, ha deciso un’intera epoca'. Aggravata poi dall ulteriore
irrigidimento della contrapposizione tra fede e ragione, che anche dalla parte dell’a-
pologetica filosofico/teologica concede alla ragione cartesiana il dominio della nozio-
ne di evidenza e il presupposto naturalistico dell’ontologia, la separazione dell’assen-
sus fidei dall’esperienza spirituale ha segnato la modernitd’. E ancora non ce ne siamo
risollevati. E ben vero, infatti, che nell’epoca attuale I’inevitabile pendolo della storia
ha riportato I’accento sulla qualita spirituale ed esperienziale della fede. Lo sposta-
mento del linguaggio e della sensibilita, perod, dura fatica a generare un’integrazione

! Ottima ricostruzione e interpretazione del punto di snodo di questa dialettica, che poi si sviluppa
come contrapposizione, in V. LAZZERI, Teologia mistica e teologia scolastica, Glossa, Milano 1994.

* Approcci stimolanti a riguardo di tale intreccio, anche filosoficamente rilevante, in E. SALMANN
—A. MOLINARO, Filosofia e Mistica, S. Anselmo, Roma 1997.



94 REeLazioNI

equilibrata — non puramente compensativa o sostitutiva. Tanto meno, a quanto sem-
bra, la percezione del problema ha generato un orientamento all’approfondimento teo-
rico che deve propiziare la meditata e sostanziale revisione dell’impianto classico. Lo
stallo della teologia fondamentale (che continua a rincorrere una ragione per sua na-
tura separata dalla fede) e della teologia spirituale (che insegue 1’enfasi di un’espe-
rienza religiosa che va oltre la fede) & documento oggettivo — persino imbarazzante —
dell’insoddisfacente consistenza di questo ripensamento.

Le ragioni storiche della obiettiva divaricazione tra la forma ideologica della fe-
de ecclesiale e la spiritualita della relazione teologale sono note, ancorché tutte da in-
dagare alla luce di criteri ermeneutici nuovi e propositivi. L’effetto della controversia
con la teologia della Riforma (la “fede fiduciale”), I’ambigua assimilazione della mi-
stica alla eccezionalita del suo corredo parapsicologico (la “mistica spagnola”), I’e-
quivoca omologazione quietistica dei tentativi di correzione agostiana del cartesiani-
smo nel *600 maturo (I’affaire Fénelon), il definitivo imporsi di una ragione separata
dagli affetti con lo sviluppo del modello autoreferenziale di coscienza e la sua salda-
tura con il momento pratico dell’autorealizzazione. Questi sono, sinteticamente, i pas-
saggi culturali che hanno segnato per riflesso anche la deriva teologica della separa-
zione’. L’hanno segnata in termini di reazione, naturalmente. Ma anche con I’inevita-
bile dipendenza che sempre si genera nei confronti dell’ oggetto polemico: soprattutto
quando esso determina sempre pit largamente anche i protocolli generali dell’oriz-
zonte culturale di legittimazione delle argomentazioni ammesse. Si pud certamente
dire, con tutto questo, che la teologia cattolica si &€ impegnata con particolare puntiglio
per impedire che il dualismo si trasformasse in pura e semplice contrapposizione.
Nondimeno gli effetti della separazione sono rimasti incistati nella teorizzazione pit
diffusa: permeando largamente 1’interpretazione del canone linguistico dell’ortodos-
sia e predisponendo 1’idea di evidenza razionale e di esperienza spirituale estrinseca-
mente utilizzate a complemento della dottrina sulla fede (in termini di necessari
praeambula filosofici e, rispettivamente, di possibili effetti psicologici).

La teologia di von Balthasar ha certamente aperto la strada alla riconciliazione
delle parti di questa dannosa separazione. La riabilitazione dell’estetica della rivela-
zione, che reiscrive |’antica dottrina patristico-cristiana dei sensi spirituali nella di-
mensione costitutiva della fede (e della ragione) dell’'uomo, ¢ il nuovo inizio di cui
c’era bisogno. Non & cosi semplice trarne le dovute coneseguenze. E soprattutto, non
¢ agevole correggere abitudini che si sono consolidate come una seconda natura nel
lessico piu famigliare della stessa catechesi cristiana, La via in ogni modo ¢ tracciata:
e si tratta certamente di un punto di non ritorno.

Non € su questo punto perd che vorrei soffermarmi, sia pur brevemente. L’a-
spetto che interessa in questo contesto ¢ piuttosto la ricaduta di questa impostazione

* Sia permesso rimandare per un breve svolgimento analitico di queste connessioni a P. SEQUE-
RI, Retractatio mystica della filosofia?, in E. SALMANN -~ A. MOLINARO, Filosofia e mistica,
pp. 129-160.



PIERANGELO SEQUERI 95

estetica sulla dimensione teologale della fede. La concezione estetica della rivelazio-
ne da impulso per una pilt profonda assimilazione del profilo obbedienziale e testi-
moniale del sua figura. Un tale risvolto, in veriti, appare a prima vista piuttosto di-
stante dall’accentuazione del profilo percettivo ed esperienziale che qui viene asse-
gnato alla forma credente. Per poterlo compiutamente apprezzare € necessario in
primo luogo prendere distanza dalla fortissima inclinazione all’autoreferenzialita che
connota anche il linguaggio comune intorno alla nozione di esperienza di fede. L.’en-
fasi di questo profilo soggettivo diventa poi la denotazione stessa della forma mistica
della relazione teologale. La sua volgarizzazione, religiosa e laica, insiste facilmente
sull’aspetto singolare e ineffabile dell’esperienza spirituale, nonché sull’estraneita del
suo contatto con il divino rispetto alla forma storica della fede confessante’. In un ta-
le quadro, nonostante la sottolineatura dell’elemento estatico e kenotico dell’espe-
rienza mistica, descritta anche come esperienza di espropriazione, la singolarita del
profilo soggettivo dell’esperienza rimane in evidenza come il termine ultimo — il sen-
s0, infine — dell’evento teologale.

3. I’ESTETICA TEOLOGALE DELLA RIVELAZIONE: H. U. VON BALTHASAR

La teologia della fede di von Balthasar, senza rinunciare affatto alla sua integra-
zione con una dottrina della percezione e del rapimento, disegna le sue coordinate entro
|’orizzonte di una libera consegna (oboedientia fidei) allo splendore della manifestazio-
ne cristologica del divino all’ opera nella storia e nel mondo (condescendentia Dei).

In tale quadro, I’accesso spirituale e personale alla relazione teologale ha il suo
riscontro oggettivo nella partecipazione alla forma filiale dell’esistenza di Gesu. Tale
rimando identifica immediatamente la forma fidei: giacché essa, sotto questo profilo
relazionale, appartiene alla forma stessa di quella rivelazione del divino cui I'uomo,
credendo, si affida. [.’identificazione per altro, & gia sempre mediata nell’orizzonte
storico della relazione che, della custodia di tale differenza — quella fra I’attuazione
della relazione originaria del Figlio e il suo personale accesso nel Figlio — vive la per-
manente testimonianza. Per la Chiesa, come per il singolo, il rimando all’evidenza di
questa originaria eccedenza, storicamente e mondanamente iscritta nel canone cristo-
logico (e quindi eucaristico, biblico, apostolico) in termini universalmente accessibi-
li, & un punto d’onore. La disposizione a tale rimando appartiene alla struttura costitu-

“Tale & per esempio I’impostazione puntigliosamente perseguita, in Italia, da M. VANNINL Misz-
ca e filosofia, Piemme, Casale Monferrato (AL) 1996, che riesce a farvi rientrare — come nella piti classica
e ricorrente impostazione gnostica - persino il vangelo di Giovanni. Nella stessa linea M. HENRY, C’est
moi la verité, Centurion, Paris 1996 (tr. it., fo sono la Verita, Queriniana, Brescia 1997). Sulle origini del-
la msitica cristiana; K. RUH, Storia della mistica occidentale. Le basi patristiche e la teologia monastica
del XII secolo, tr. it., Vita e Pensiero, Milano 1995; B. MACGINN, Storia della mistica cristiana in Occi-
dente. Le Origini (I-V secolo), tr. it., Marietti, Genova 1997; M.-M. DAVY, Esperienze mistiche in Orien-
te e in Occidente. Dottrine e Profili, 1, a cura di L. Borriello, LEV, Citta del Vaticano 2000.



96 ReLazIONI

tiva della fede ecclesiale, non le consegue semplicemente come atto aggiuntivo di una
speciale ascesi o quale argomento della sua comunicazione ad extra.

In virtli di questa intrinseca disposizione al riconoscimento e all’attestazione
dell’eteronomia del fondamento, il libero affidamento della fede integra senza con-
traddizione la qualitd personale e il movimento kenotico della relazione teologale.
Lungi dal costituire un’alternativa, il doppio movimento della identificazione e della
differenziazione si sviluppa insieme. Pil cresce la qualita della declinazione persona-
le dell’appropriazione della fede, tanto pit risplende la luminosa attestazione della so-
vrana alterita del suo fondamento. Sicché la piti profonda unione con il Signore incre-
menta la pit limpida attestazione della sua universale accessibilita, quale unico prin-
cipio della felice relazione con Dio per ogni uomo. E per converso, quanto piu ¢
custodita I’'umile attestazione dell’insuperabile differenza del Signore, tanto maggio-
re & I’identificazione con Lui nello Spirito e nella verita del nostro essere realmente e
individualmente incorporati in Lui come figli dell’unico Padre.

Orbene, il decisivo colpo d’ala che von Balthasar ha dato alla teologia cattolica
(ma non solo), giusto al mezzo del secolo appena trascorso, consiste proprio nel fatto
che una simile struttura non & individuata come forma estemporanea e in certo modo
eccezionale della fede. Bensi proprio come qualita intrinseca alla fede cristiana, sia
pure realizzata con modalita e gradazioni diverse: come seme che attende di germo-
gliare o come frutto maturo di un’abitudine contemplativa aperta alla recezione di par-
ticolari doni. Una teologia fondamentale della fede, insomma, prima ancora che una
teologia spirituale della mistica. In questa descrizione della struttura originaria, sog-
gettiva e oggettiva, del credere cristiano, il momento dell’obbedienza ¢ radicalmente
sottratto alla mortificazione della sua scolastica riduzione entro i limiti di un assenso
appeso al puro non vedere, non sapere, non sentire. Per cid stesso, ne viene valorizza-
to: come forma tipica della gratitudine e del controdono, liberazione dall’ossessione
narcisistica dell’autorealizzazione e dignita del libero concedersi per amore. Simulta-
neamente, il momento dell’esperienza personale, senza il quale semplicemente non si
da la relazione al Signore istituita dalla fede cristiana, vive la sua specifica qualita
estetica proprio nella bellezza del fiat ospitale che rende disponibile la propria esi-
stenza all’inabitazione di Lui fra gli uvomini.

Di questa estetica della rivelazione e della fede — ahimé al momento perduta, bi-
sogna pur dirlo schiettamente, per quanto riguarda 1’abitudine della rappresentazione
pil spontanea del cristianesimo — rimangono le tracce nei due frammenti del simbolo
che sopravvivono alla sua scissione. Da un lato, la via dei cammini spirituali, della vi-
ta interiore, della ricerca contemplativa, della comunione mistica: come valore ag-
giunto della fede o presupposto di efficacia della testimonianza, pili che come sempli-
cita dell’imitazione del Signore nella vita di ogni giorno (a Nazareth, come lungo le
strade della Galilea o a Gerusalemme). Dall’altro, la via dell’impegno, della parola
che non finisce di nominare e rinominare, dell’azione che incessantemente fa la spola
fra il Signore il mondo: come una sorta di debito contratto a motivo della fede (quasi
che il Signore ne dovesse venire risarcito con visibilitd adeguata all’offerta) invece



PIERANGELO SEQUERI 97

che come trasparenza della sequela, che indica umilmente I’'unico Maestro di ogni
giustizia e di ogni agape. Le due meta contengono cose giuste. La loro somma com-
prende tutto I’essenziale. Ma non ¢ la stessa cosa. La personalizzazione e 1interioriz-
zazione della relazione credente non sono ancora la forma stessa della fede. Non sono
esse stesse la sua struttura e la sua storia, il modo stesso del suo venire al mondo e del
suo manifestarsi alla coscienza propria e altrui: sono pur sempre la sua implicazione e
la sua conseguenza, la sua trasformazione in esistenza personale e in vita spirituale.
Sono quello che io ne faccio, cid la fede diventa per me. Al tempo stesso la fede, nel-
la sua oggettivita, rimane la verita cui consento e aderisco, il Signore che esiste e ac-
cade indipendentemente dalla storia della mia relazione con lui. Sicché 1atto della te-
stimonianza rimane nella continua oscillazione di un’attestazione della relazione con
il Signore che rischia una duplice deriva: la soggettiva autoespressivita del credente
(di cui il Signore & infine mero predicato referenziale), o I’oggettiva formulazione del
credo (di cui il credente & mero soggetto enunciante).

4. I.A MISTICA OGGETTIVA DELLA FEDE: A. VON SPEYR

La singolarita del carisma portato in campo da Adrienne von Speyr risalta in
modo particolarmente nitido nella cornice di questa impostazione®. La sua attualita di-
viene per altro di assai facile percezione allorché si consideri la necessita presente di
rimettere sul proprio asse la struttura tipicamente testimoniale della fede ecclesiale. 11
dono ecclesiale di quella che Balthasar chiama la “mistica oggettiva”, sta proprio nel
fatto che qui I’eccezionalita del dono si concentra tutta nell’ingrandimento del tratto
comune e qualitativamente specifico della fede del discepolo. Essa infatti & gia in se
stessa, in quanto sequela e imitazione del Signore, obbedienza ad una vocazione testi-

* Tutte le opere in lingua tedesca sono edite dalla Johannesverlag di Einsiedeln. Un piano per la
pubblicazione delle opere di A. v. Speyr in versione italiana & stato presentato dalla Jaca Book di Milano.
Fra le traduzioni sino ad ora apparse possiamo ricordare: Adrienne von Speyr. Mistica oggettiva, antologia
a cura di B. Albrecht con introduzione di H. U. von Balthasar, Jaca Book, Milano 1972; A. von SPEYR,
Esperienza di preghiera, Jaca Book, Milano 1974; ID., L'uomo di fronte a Dio, Jaca Book, Milano 1978;
ID., Il mondo della preghiera, id. 1982; ID., L’Apocalisse. Meditazione sulla rivelazione nascosta, 2 voll.,
Jaca Book, Milano 1983; ID., Il libro dell’obbedienza, Edizioni Messaggero, Padova 1983; ID., L’Ancella
del Signore, Jaca Book, Milano 1986; ID., Dalla mia vita. Autobiografia dell’eta giovanile, Introduzione e
cura di H. U. von Balthasar, Jaca Book, Milano 1989; ID., Esperienza di preghiera, Jaca Book, Milano
1990. La dottrina e I’esperienza di A. non sono ancora oggetto di ricerche sufficientemente approfondite e
critiche. Per una prima introduzione si possono utilmente consultare: H.U. von BALTHASAR, La vita, la
missione teologica e I'opera di Adrienne von Speyr, in A. von SPEYR, Mistica oggettiva, pp. 11-65 (con
dettagliate notizie sulle opere manoscritte ¢ stampate); ID., Primo sguardo su Adrienne von Speyr, Jaca
Book, Milano 1975; AA. VV., La missione ecclesiale di Adrienne von Speyr, Atti del II Colloquio Interna-
zionale del pensiero cristiano, Jaca Book, Milano 1986; RONDA DE SOLA CHERVIN, Le preghiere del-
le grandi mistiche, tr. it., LEV, Citta del Vaticano 1995, pp. 199-211. Per una sintetica presentazione: P.
SEQUERLI, Speyr von Adrienne, in Dizionario di Mistica, a cura di L. BORRIELLO - E. CARUANA - M.
R. DEL GENIO - N. SUFFI, LEV, Citta Del Vaticano 1998, pp. 1162-1163.



98 RELAzIONI

moniale: dove la pura trasparenza kenotica della disponibilita a scomparire in favore
della visibilita del Signore & il tratto tipicamente personale che solo il discepolo pud
imprimere — per pura grazia del Signore - alla relazione con Lui.

Il massimo della spoliazione obbediente coincide qui con la qualita stessa della
relazione personale. Non & mera passivita dell’autoannichilimento: ¢ deliberata pas-
sione per I’inabitazione della relazione filiale con il Padre. Il carisma rende qui per-
suasiva la risoluzione della forma credente nella custodia della forma rivelata. Esso
mostra che, in tale risoluzione, la qualita di una fede servizievole e testimoniale non
ha bisogno di inglobare e requisire biograficamente la rivelazione del Signore. Al
contrario, essa gode dell’attitudine che le & donata: quella di consumarsi a vantaggio
dell’irriducibilita del Signore a quella stessa relazione che la tiene in vita. Una fede te-
stimoniale, come quella che segna la condizione del discepolo, gode dell’evidenza di
quella irriducibilita tutte le volte che essa si produce: & felice di non essere confusa
con la rivelazione del Signore quanto lo & della percezione della sua profonda relazio-
ne con Lui. Dove manchi la prima di queste condizioni, la testimonianza stessa si sot-
topone volentieri al duro esercizio del discernimento evangelico degli spiriti. Se per
caso non abbia dimenticato che il discepolo non & pit grande dell’unico Maestro; o se
abbia scordato che non & Paolo o Giovanni colui che battezza; o addirittura se non ab-
bia trasformato la rivelazione in vana argomentazione a proprio favore, e le opere del
Padre in mero strumento di autoconferma. La fede del discepolo ¢ testimoniale nel suo
stesso atto, nel gesto stesso del suo prodursi: in quanto & atto radicalmente non pos-
sessivo e non autoreferenziale. La qualita testimoniale di tutto il resto & decisa qui.
Perché se non & decisa qui, persino la predicazione del Signore ai quattro angoli della
terra e i mille prodigi compiuti in suo nome sono ambigui. L’ambiguita rivela la dub-
bia natura della stessa fede, tradita dall’autoreferenzialita della testimonianza in paro-
le e opere.

In questo senso il carisma di una mistica oggettiva «& un tipo di pura azione di
serva che rifugge ogni riflessione su sé stessa. Il servizio guarda diretto verso la mis-
sione. E’’dunque una mistica radicalmente antipsicologica, teologica e storico-salvifi-
ca. Una mistica che si autocomprende solo come carisma a servizio di tutta la Chiesa»’.

1l principio mariale di questo dono, che esalta il nucleo radicale della fede teo-
logale dell uomo, rispecchiando la forma esatta della ragion d’essere della sua figura
ecclesiale, risalta suggestivamente. In Maria «1’amore si esprime nella volonta di non
essere altro che la serva del Signore. Nessuna luce cade su di lei, tutta su Dio; nessun
accento nel suo consenso, I'intero tono & riposto nella parola di Dio. Semplicemente

SH.U. von BALTHASAR, La vita, la missione teologica e I'opera di Adrienne von Speyr, in A. von
SPEYR, Mistica oggettiva, a cura di B. Albrecht, Jaca Book, Milano 1989, p. 33. «Si potra poi rilevare a
pill riprese, nelle annotazioni sue a riguardo di mistica, che per lei teologicamente non c¢’era mai una di-
stinzione netta fra visioni veramente mistiche ed esperienze dell’abituale ‘visione dei misteri della fede,
quali qualsiasi credente riceve in dono dalla grazia e dall’inabitazione dello Spirito Santo» (H.U. von
BALTHASAR, Introduzione, in A. von SPEYR, Dalla mia vita. Autobiografia dell’eta giovanile, Jaca
Book, Milano 1989, p. 9.



PIERANGELO SEQUERI 99

trasparenza. Puro essere-lontano da sé. Puro spazio sgombrato per 1’ incarnazione del-
la parola, e in questo essere sgombro sono unite obbedienza, poverta e verginita»’,

Il questa cornice, il sigillo del carisma autenticamente cristiano mostra, nella
forma stessa della fede, I'inderogabile criterio della sua qualita cristiana: dono spe-
ciale del Signore sicuramente concesso in favore di terzi. Dono di questo tipo & gi,
strettamente parlando, la fede ecclesiale: essa & fede del discepolo che accoglie I'invi-
to della sequela e si dispone a credere nel Signore in condizioni ministerialmente dif-
ferenziali rispetto alla fede che salva: condizioni specificamente giustificate dalla ne-
cessita di una forma storica permanente della fede che attesta la signoria di Dio e la
presenza salvifica del Signore. La fede ecclesiale & gia in se stessa, nella sua origine
evangelica e nella sua radice rivelata (la chiamata, non il miracolo) destinata alla tito-
larith di questa mediazione dell’evangelo. Lo & nella sua costituzione (1’incontro con
Gesu e la risposta all’appello della sequela) e nella sua istituzione (il legame dei di-
scepoli intorno alla memoria di Lui: ascolto della sua parola, celebrazione della sua
morte e risurrezione, esercizio della fraternita e della dedizione che riflettono la giu-
stizia di Dio nella forma dei legami di agape)®. 1l senso della figura formalmente te-
stimoniale della fede cristiana (non per addizione o supplemento di propaganda e di
opere) ¢ totalmente assorbito da questa predestinazione: il cui soggetto proprio & la
Chiesa in quanto tale’.

Il carisma della fede, che si configura in Adrienne come mistica oggettiva
dell’immedesimazione con il principio mariale, esalta questa formaliti strutturale
della fede comune: incoraggiandone 1’impegnativa ascesi e sostenendone la felice
esperienza. Personalmente, vedo qui anche la felice possibilita di una rigorosa e
specifica elaborazione teologica di quello speciale carisma della fede di cui parla
Paolo, che riceve solitamente un’interpretazione genericamente intensiva: «E a cia-
scuno & data una manifestazione particolare dello Spirito per 1'utilith comune: a uno
viene concesso dallo Spirito il linguaggio della sapienza; a un altro invece, per mez-
zo dello stesso Spirito, il linguaggio della scienza; a uno la fede, per mezzo del me-
desimo Spirito; a un altro il dono delle guarigioni per mezzo dell’unico Spirito»
(1Cor 12,7-9).

La specificita del dono di poter interpretare carismaticamente la fede stareb-
be appunto nella esaltazione del tratto obbedienziale-accogliente della fede medesi-
ma, che fa apparire la sua forma radicalmente ministeriale, realizzando nella con-

" A. von SPEYR, Dalla mia vita, p. 32.

* Per la compiuta giustificazione di questo modo di argomentare la struttura specificamente testi-
moniale della fede del discepolo, come specifica articolazione della fede che salva, rimando a P. SEQUE-
RL, Il Dio affidabile, Queriniana, Brescia 20007,

* «L’obbedienza del singolo membro della Chiesa verso e nella Chiesa & per lei... evidentemente
nient’altro che la partecipazione del cristiano al pii intimo atteggiamento della Chiesa. E poiché la Chiesa &
inserita al di 12 di se stessa nell’obbedienza divino-umana di Cristo, di modo che si esige da lei qualcosa che
supera le sue sole forze, allora si esige anche dal singolo cristiano (12 dove obbedisce veramente ¢ la sua ob-
bedienza & garantita) di andare oltre le sue vedute e opinioni personali nella visione della Chiesa» (H.U. von
BALTHASAR, La vita, la missione teologica e I'opera di A. von Speyr, p. 36).



100 ReLazion

centrazione individuale del carisma 1’antidoto perfetto ad ogni moto autoreferenzia-
le della fede ecclesiale. In questo senso, anche la dialettica iscritta nel sintagma del-
la mistica oggettiva, quasi paradossale secondo 1’accezione corrente, esprime 1’az-
zardo di una immedesimazione singolare con lo Spirito della fede autentica, che ri-
chiama la fede di tutti alla sua intrinseca figura ministeriale: dove kenosis del
discepolo obbediente e glorificazione della signoria di Dio realizzano una perfetta
coincidenza.

«I carismi verisono donati da Dio e in nessun modo (nonostante 1Cor 12,31a)
acquistabili con un qualsiasi esercizio spirituale o anche solo auspicabili. Il centro di
tutto era e rimane il consenso mariano, che abbiamo descritto come disponibilita ver-
so Dio, compresa la rinuncia ad ogni limitazione»'’.

5. L’EVIDENZA DELLA FORMA FIDEI COME CARISMA ECCLESIALE

L’oggettivita di questa mistica “ecclesiale”, in quanto esperienza tipicamente
“cristiana” della fede, risalta poi anche per rapporto all’esplicito cristocentrismo dei
suoi riferimenti: nel suo doppio risvolto storico (i misteri della vita Jesu) e teologale
(I’inabitazione delle relazioni trinitarie).

Fra le coordinate pil vistose di questo legame spicca innanzitutto I'immedesi-
mazione con il triduo santo, sullo sfondo della drammatica di salvezza e perdizione.
In particolare, la penetrazione del mistero del “sabato santo”, dove il vertice della ke-
nosis del Figlio tocca anche il punto di massima universalizzazione del mistero del-
la salvazione: in cui propriamente consiste la sua gloria. Von Balthasar non esita a
definire la mistica del sabato santo di Adrienne, che lo realizza come luogo emble-
matico del discepolo disposto ad immedesimarsi fino in fondo con gli abissi dell’in-
carnazione del Figlio e della perdutezza dell’uomo, «il pit grande regalo teologico
che Adrienne von Speyr ha ricevuto da Dio e lasciato in eredita alla Chiesa»''. L’al-
tro referente fondamentale, che tiene in asse la qualita antignostica della mistica og-
gettiva di Adrienne von Speyr, ¢ il legame alla lectio scripturalis della rivelazione at-
testata. La qualita “visiva” del costante riferimento biblico di Adrienne, proprio in
questo modo appare estranea ad ogni divagazione “visionaria’: la sua forma tipica &
quella del “commentario”, che si caratterizza come esegesi spirituale di profonda im-
medesimazione e di forte drammatizzazione.

In questa luce, appaiono coerenti con il forte radicamento di questa mistica
nell’oggettivita della rivelazione storica anche altre due peculiarita dell’esperienza
spirituale di Adrienne. La prima & quella della inabitazione trinitaria (proprio nel
senso dell’essere introdotto alla vita delle relazioni divine), guidata dall’intuizione
della reciproca accoglienza (“‘obbedienza” persino) delle tre Persone. La sottolinea-

' H.U. von BALTHASAR, La vita, p. 41.
Rifvilp 301



PIERANGELO SEQUERI 101

tura di questo tratto appare chiaramente riconducibile alla “lezione” del Figlio — “au-
tore e perfezionatore della fede”, secondo la Lettera agli Ebrei, che impard nell’ obbe-
dienza I’esercizio di una perfetta immedesimazione con la volonta del Padre. Il tratto
cristologico dell’accoglienza libera e obbediente della volonta del Padre, e della doci-
lita allo Spirito, si riverbera sulle relazioni trinitarie; e stabilisce il punto di ingresso
per I'immedesimazione mistica in una relazione con Dio che enfatizza la forma com-
piuta della fede teologale.

La seconda peculiarita & la penetrazione straordinaria (per intensitd e ampiezza)
che Adrienne mostra per il vissuto dei santi cristiani che ci hano preceduto nel segno
della fede. La particolare facilita e affezione che Adrienne mostra verso questo dono mi-
stico indica una speciale disponibilita all’immedesimazione con la sostanza spirituale
del vissuto ecclesiale: che ripete I’oggettivita della sua struttura credente nella variegata
singolarita dei suoi piti alti interpreti. Ulteriore conferma del dono che ci viene attraver-
so un “carisma della fede” destinato a ravvivare per noi una pit profonda coscienza del-
I’ampio grembo spirituale in cui esso incessantemente vive e si rinnova.

Infine, vorrei accennare ad un’ultima lezione che ci giunge dalla testimonianza
di Adrienne von Speyr. Essa riguarda precisamente 1’idea della mistica. Piu che di un
“ridimensionamento” psicologico, riferito all’accentuazione degli aspetti “paranor-
mali” ed “extrasensoriali” che caratterizza la sua immagine di senso comune, parlerei
di “rigorizzazione” cristiana. Sia nel senso che il tessuto di questa esperienza, pur evi-
denziando le molte singolarita del suo percorso e delle sue manifestazioni (non tutte
necessariamente dello stesso valore o esemplari per tutti), scorpora Uintensita del suo
flusso e della sua straordinaria continuita dal contesto di una mistica del convento o
del santuario, per iscrivere la straordinarieta della sua penetrazione nel quadro di una
vita essenzialmente laica e comune. In questo senso, il carattere relativamente grezzo
della sua attestazione e la consapevole estraneita di Adrienne al gergo tecnico o devo-
to della teologia spirituale o della pieta corrente concorrono ad ampliare la percezio-
ne dello spazio e delle possibilita di attecchimento, nel “mondo™ della vita comune,
del seme di un’esperienza particolarmente intensa del “mondo” della fede®. Ma poi la
singolarit dell’esistenza teologale di Adrienne contribuisce a rigorizzare I'immagine
di un’esperienza cristiana ad alta densita spirituale attraverso I’ intonazione realmente
sapienziale — non psicologistica o intimistica — dei frutti della sua visione.

Ed & anche questa (Dio sa se ne abbiamo bisogno) un’eredita assai preziosa per
il cristianesimo della nostra epoca. Anzi, per la spiritualita della nostra epoca fout-
court. Almeno se si tiene conto del fatto che, molte declinazioni del risveglio e molte
risposte del bisogno spirituale del nostro tempo imboccano percorsi di sofisticazione
e di eccitazione divaricanti — ad un tempo — dalla dignita spirituale e dalla concretez-
za reale di cui I’uomo spirituale ha bisogno per la propria edificazione.

" Si consultino, a modo di esemplificazione, le limpide paginette raccolte sotto il tema Lavoro uma-
no ed esperienza di Dio in A. von SPEYR, Mistica oggettiva, a cura di B. Albrecht, Jaca Book, Milano
1989, pp. 233-239.



102 RELAZIONI

L’urgenza di ricondurre a tale dignita la vita dello spirito, unitamente al forte
bisogno di un pill alto profilo spirituale della semplice fede - come sequela evangeli-
ca e come ministero cristiano in cui obbedienza e agape si tengono insieme - & la mi-
gliore raccomandazione possibile per I’apprezzamento di una mistica oggettiva della
forma ecclesiale.




PIERANGELO SEQUERI 103




