RTLu VI (1/2001), 105-122 105

El carisma profético

y la teologia. E1 Comentario
de Urs von Balthasar al tratado
de los carismas

de Santo Tomas de Aquino

Abelardo Lobato
Presidente della Pontificia Accademia San Tommaso
(Citta del Vaticano)

1. INTRODUCCION

Es oportuno comenzar colocando la relacion en su puesto debido. Este se logra
desde la comprensién de tres circulos concéntricos, el sapiencial de la teologia, el
aquiniano de la Summa theologiae, y el balthasariano del comentario a Tomds. Como
es justo, esta relacion se sitda en el horizonte del Coloquio de este afo, que tiene co-
mo tema general Esperienza mistica e teologia. Ricerca epistemologica sulle propos-
te di Hans Urs von Balthasar. Dentro de ese vasto panorama se limita a una perspec-
tiva, reflejada en el titulo, El carisma profético y la teologia. Y a su vez esta conside-
racion se restringe a una obra concreta del teélogo suizo: El comentario de Von



106 RELAZIONI

Balthasar al tratado de los carismas de Santo Tomds de Aquino. También aqui bus-
camos el todo en el fragmento, la unidad en la multiplicidad. Ya sabemos que una cé-
lula contiene todo el secreto del viviente, y que en cierto modo en un grano de arena
se compendia el proceso del mundo.

Esta aproximacion a la teologia de los carismas en Tomds y Baltasar tiene su
importancia en si misma y la tiene para el mismo problema en nuestros dias. La obra
de von Balthasar que nos proponemos analizar merece atencién, no solo por su rela-
cién directa con el tema, sino por la singularidad de la misma. En efecto esta obra se
distingue por algunas caracteristicas: analiza el tratado dltimo de Tomds acerca de los
carismas, las qq. 171-182 de la ILII de la Summa Theologiae, y con ello nos lleva al
coraz6n del tema: desarrolla el tema de la relacién entre carisma y teologia; esta obra
es un cierto apax legomenon en Hans Urs von Balthasar, porque es el tinico comenta-
rio que nos ha dejado al texto de Santo Tomds, y en tercer lugar porque es el tratado
més completo que Urs von Balthasar ha escrito sobre los carismas en la teologia y en
la vida de la iglesia. Todo ello invita a una reflexién y a un estudio de la aportacion al
tema general de la experiencia mistica y la teologia.

La relacion se propone solamente una cierta aproximacion a la obra y una “lec-
tura” de la misma. En el centro de la reflexién hay que situar el pensamiento de San-
to Tomds y su teologia acerca de los carismas, en particular del carisma profético que
es el que tiene mayor relieve. Todo ello se encuentra en el texto de esas qq. finales de
la IL.ITae. El comentario de Hans Urs von Balthasar trata de ayudar a la mejor com-
prensi6n del texto, en el cual se condensa una rica tradicion y se puede percibir el eco
de las grandes disputas medievales en torno a este tema. Urs von Balthasar nos habi-
tua a no separar la reflexion de la vida, a situar el texto en su entorno histérico y ha-
cer posible la proyeccidn de la teologia en la experiencia de la vida cristiana. Por to-
do ello la relacién se compendia en los siguientes pasos: la presentacién del Comen-
tario como obra de Hans Urs von Balthasar, el tipo de Comentario que €l se propone
llevar a cabo, la amplia introduccién los problemas, y finalmente un recorrido rdpido
a través de las cuestiones que comenta. De la mano de dos grandes te6logos en sin-
tonia, Tomas y Balthasar, el tema de los carismas se expande al infinito, por un lado
es luz en nuestra noche, y por otro es fuente de nuevos problemas de teologia y vida
cristiana.

2. UNA OBRA SINGULAR DE URS VON BALTHASAR

En 1996 la editorial Johannes Verlag, Einsiedeln, de Friburgo i. Br. publicaba,
en nueva edicion, un volimen con este titulo: Thomas und die Charismatik. La obra
lleva un Vorwort que da razon de la conveniencia de editar por separado este vold-
men, y de los pocos cambios que se ha creido conveniente introducir. Porque en rea-
lidad se trata de una segunda edicién de la obra. Para comprenderla hay que situarla
en su origen: se ha gestado y nacido como un Comentario a esas cuestiones de la Sum-
ma de Santo Tomds. En el afio 1954 se publicaba por vez primera en la edicion bilin-



ABELARDO LOBATO 107

gue de la Summa Theologiae, latin-alemdn, dirigida por los dominicos'. Eran los afios
en los que los dominicos de los diversos paises demostraban una sana emulacién en
presentar a Tomds traducido a las diversas lenguas. Habia iniciado esta irradiacion to-
mista la edicion francesa de “La Revue des jeunes”. Seguia con el mismo entusiasmo
la BAC espafiola, y ya estaban en marcha la italiana, la inglesa y hasta la japonesa. La
version alemana habia sido saludada con aplauso por la elegancia, la fidelidad y la
precision. Los dominicos alemanes P. B. Dietsche, C. Dorchléchter, con un grupo de
colaboradores, cuidaban la edicién. Fueron ellos quienes invitaron a Hans Urs von
Balthasar a asumir la responsabilidad del Comentario. Desde el 11 de febrero de 1950
Balthasar ya no era jesuita. Acepté gustoso y preparé a conciencia su trabajo. Resulto
un comentario, no solo muy amplio, sino sélido y muy original. Los editores se vie-
ron obligados a imprimir el texto en caracteres muy pequefos, de tal modo que el li-
bro habia que leerlo con la lente en la mano. Se divulgé muy pronto y de hecho tuvo
una favorable acogida entre los especialistas.

Habent sua fata libelli, decian los romanos. Y asi sigue la rueda de la fortuna y
del olvido. Aquella edicién cumplié su cometido y sigue en venta como volumen 23
de la Deutsche Thomas Ausgabe. Para los editores de la obra balthasariana resultaba
conveniente una segunda edicion, ya desligada de los demds volimenes de la Summa.
Y asi se hizo, en forma mucho mas 4gil, homologada a los demds volimenes, y resul-
t6 un libro de tomo y lomo, de 632 pédginas.

El hecho de que hayan confiado a Urs von Baltasar la responsabilidad del vol.
23 indica el prestigio que se habia ganado entre los dominicos alemanes, responsables
de la edicién. De hecho la obra fue muy bien acogida. La critica ponia de relieve el
acierto en el comentario a los carismas. En torno a la interpretacién de Tomds, sobre
el tema de la vida contemplativa y activa, algunos le reprocharon no haber compren-
dido bien este tratado de los dos modos de vida en la iglesia, la vida activa y la con-
templativa, y atribuir a Tomds una comprensién muy influenciada por las categorias
de la filosoffa griega. Si en relacién con las dos vidas, activa y contemplativa, la criti-
ca tenia sus reservas, en cambio era muy positivo el juicio acerca de los carismas.

El Comentario de Balthasar es un hecho significativo que no se debe dejar en la
sombra. Quod scripsi, scripsi! A partir de esta obra hay que contar a Hans Urs von
Balthasar entre los Comentadores de Tomds. Otra cosa son los juicios de valor acerca
del Comentario. Es normal que en ello haya discrepancias. Balthasar ha elegido un es-
tilo de comentario peculiar, nuevo, distinto. En el fondo von Balthasar estd de acuer-
do con Tomés y su teologia. En ningtin momento se manifiesta contra él. Al mismo
tiempo su aproximacion a Tomds, difiere de la usual de los tomistas que anhelan se-
guir al maestro. Balthasar prefiere inspirarse en Tomds y se esfuerza por una mayor

' THOMAS VON AQUIN, Summa Theologica. Deutsch-lateinische Ausgabe (Die deutsche Tho-
mas- Ausgabe) Bd. 23.Besondere Gnadengaben und die zwei Wege menschliches Lebens, ILIIae. Qq 171-
182. Kommentiert von H. U, VON BALTHASAR, Kerle-Pustet, Heidelberg-Miinchen-Graz-Wien-Salz-
burg 1954, 19 x 13 (15) + 516.



108 RELAZIONI

actualizacién de su doctrina. Uno de los puntos en discusion entre los especialistas,
cuando se trata de relacionarlo con Tomds, es si en verdad Urs von Balthasar logré
captar el niicleo del tomismo, definido como la filosofia el acto de ser, o se quedo en
la més usual interpretacién de ser una continuacién de la filosofia de Aristoteles”.
Balthasar puede contarse entre los estudiosos de Tomds, pero no entre los tomistas de
escuela. El tomismo de von Balthasar estd asimilado en su obra. El Comentario a es-
tas cuestiones es indice suficiente de la simpatia y coincidencia de fondo, a pesar de
la distancia en el estilo y en las formas de hacer teologia’.

3. UN NUEVO ESTILO DE COMENTARIO

Hans Urs von Balthasar se propuso hacer un Comentario singular, modélico. A
lo largo de los siglos, sobre todo a partir del momento que entra en las escuelas de teo-
logia, como libro de texto, la obra de Tomds se habia enriquecido con todo tipo de Co-
mentarios. La edicién leonina, por disposicién de Leén XIII, editaba el texto de la Su-
mas con el Comentario de Cajetano y de Silvestre de Ferrara. Para el gusto y la forma-
ci6n de Balthasar ese estilo de comentario estaba superado, ya no era conveniente. Por
una parte era reductivo, se limitaba a ser un comentario de tipo esencialista, abstracto,
siempre lejano de la realidad y de la vida cuando la teologia debe integrar las tres sabi-
durias, la filoséfica, la mistica y la teologal; y por otra el estilo usual de los comenta-
rios a Tomds se puede caracterizar en una visién critica, por dos notorias deficiencias,
que en la cultura actual resultan imperdonables: una el olvido de la tradici6n cristiana
de los Padres; otra el dejar de lado la historicidad de la teologia y la historia de la sal-
vacién de cada uno de los pensadores. Un comentario que quiera ser una contribucion
al progreso de la teologia y a la actualizacién de Tomds tiene que proponerse colmar
esas lagunas con el estudio de las fuentes en que Tomds siempre se inspira, y con el res-
cate del trasfondo histérico, de polémica y de cooperacién que estaban vigentes en su
tiempo. Esas deficiencias no son de Tomds, que es un te6logo siempre vigilante y bus-
cador incansable de las fuentes de la teologia, y serd el primero en occidente en recu-
rrir a los textos de los primeros concilios, que descubre en su estancia en Orvieto, y en
el uso de los textos de los padres griegos, que busca con pasién, como en recoger las
aportaciones de sus coetdneos, de modo especial en las Cuestiones Disputadas. Bal-
thasar tiene clara conciencia de estas dos exigencias y trata de colmar esas lagunas. Es-
ta perspectiva da un perfil nuevo al comentario balthasariano.

Balthasar se encontraba con la debida preparacién para realizar el nuevo Co-
mentario, conforme a las exigencias de la altura de los tiempos. Tenia clara concien-
cia de lo que era hacer teologia y de lo que Tomads representaba en la iglesia como

* Cfr. 1.J. BUCKLEY, Balthasar’s theology of Aquinas, en “The Thomist” 59 (1995), 532 y ss.
3 Cfr. P. HENRICI, La filosofia di Hans Urs von Balthasar, en Hans Urs von Balthasar. Figura e
opera, Piemme, Casale Monferrato (AL) 1991, pp. 325-328.



ABELARDO LOBATO 109

Doctor Communis. Ese oficio de teélogo requeria partir de una experiencia de fe, una
actitud humilde y confiada para entrar con los pies descalzos en el santuario del mis-
terio. La familiaridad con Tomds y un conocimiento bastante fundado de su obra no le
faltaban a Balthasar. Se habifa iniciado en Tomds ya en los tiempos de estudiante, tan-
to en Pullach, como en Fourvigre, los dos centros de estudio de mayor prestigio de la
Compaiifa de Jesds. Ambos tenian fama de ser de lo mds exigente en la preparacion.
Cuando Garrigou Lagrange al final de los afios 40, atribuya a los jesuitas de Fourvie-
re y a los dominicos de Saulchoir, la paternidad de la nouvelle théologie y se interro-
gue hacia dénde va, porque a su parecer va hacia la inmanencia, Balthasar reacciona
diciendo que le causa estupor constatar que se haya inventado tal mito para describir
“la miseria” de Fourviére®.

Con su inquietud cultural y su intuicién de los grandes problemas, no se le ocul-
ta a Balthasar la magnitud del te6logo Tomds en la Iglesia. Lo ha estudiado porque lo
ha admirado, y ha tratado de asimilarlo porque ha comprendido su valor. Se desvia de
la orientacion trascendentalista y kantiana que han elegido en la escuela de Maréchal,
porque todo eso estd lejos de Tomds, el pensador del sentido comin y de plena con-
fianza en la capacidad de la raz6n para la verdad. Mas bien €l ha tratado de hacer su-
yo a Tomds, de incorporarlo a sus intuiciones. Tomds debe ser leido en la gran tradi-
ci6n de la teologia patristica y en su emergencia histérica, en medio de las cuestiones
disputadas de la edad media.

Su proyecto de nuevo comentario era exigente. La bisqueda de las fuentes to-
mistas, para colmar la laguna existente, le imponia una dura tarea ya que hasta el pre-
sente se ha hecho solo superficialmente. En Tomds estd viva la gran tradicion de la
Iglesia, la patristica como la medieval. Y en Tomds hay una gran leccion de la histori-
cidad del pensar humano. Su obra es mucho més apreciada cuando se descubre la po-
1émica teolégica que subyace en ella y cémo emerge en el inquieto panorama medieval
para llevar luz y penetracion a todos los problemas. Pero esas fuentes de los coetdneos
de Tomds, en parte son desconocidas, en parte solo se encuentran en textos manuscri-
tos inaccesibles. Bathasar se propone buscarlos y encontrarlos. Y a fe que lo logro.

En la amplia obra escrita de Balthasar hasta ese momento, hay que decir que
Tomds no tiene gran relieve entre los autores citados, pero si estd presente y operante
en la doctrina de un modo constante. Tiene presente al Aquinate cuando redacta su
primera obra de cardcter filoséfico, sobre La verdad, como cuando reflexiona sobre
Las tareas de la filosofia catélica en el tiempo. Para Balthasar Tomds es el pensador
que se abre al ser, que tiene clara conciencia de que el pensar el ser es para una mejor
inteligencia del misterio de Dios, que la filosofia debe hacerse en vista a la revelacion,
que es preciso llegar a pensar cristianamente. Desde estas inquietudes que brotan en
Hans Urs von Balthasar se va construyendo el estilo de comentario balthasariano:
abundancia de datos y anotaciones de la patristica y de la historia de la salvacion, eru-
dicién de primera mano que ha brotado en el estudio de los autores coetdneos de To-

‘ Cfr. P. HENRICI, Primo sguardo su Hans Urs von Balthasar, en Figura e opera, pp. 32-43.



110 RELAZIONI

maés, con los cuales dialoga y polemiza, a cuyos problemas trata de dar solucién su
obra. Entre esos autores Balthasar deja un puesto de preferencia para Buenaventura,
cuyo perfil se disntigue netamente de Tomas.

Tal estilo de comentario, profundo, erudito, eclesial, teolégico, es tinico en la
obra de Balthasar, y es una excepcién entre todos los comentarios que fueron nacien-
do en pos del comentario de la edicién bilingue francesa. Ningiin otro es tan amplio,
ninguno tiene esa originalidad de erudicién. Todo parece indicar que ninguno haya re-
alizado tal esfuerzo para apropiarse del pensamiento originario de Santo Tomds. Esta
singularidad tanto en la obra de Balthasar como en medio de los muiiltiples trabajos
analogos en las otras lenguas, le dan un sello especial. Su estilo no es tanto el de leer
e interpretar Tomds a través de Tomds, sino mas bien el de interpretar la teologia de
Tomas a la luz de la totalidad de la tradicion y en conformidad con las exigencias de
una teologia que forma parte de la experiencia cristiana en la historia.

4. ESTRUCTURA Y DESARROLLO DEL COMENTARIO

Hans Urs von Balthasar reconoce la originalidad de Santo Tomads al proponer-
se el estudio aparte del tratado de las gratias gratis datae o de los carismas. Con ello
se realiza un salto en teologia en relacién con las etapas anteriores. En su comentario
queda bien manifiesto el valor la novedad de la intuicién tomista. Agustin ha medita-
do mucho en el tema de la gracia. Con Tomas el tratado cobra nueva luz, y en ese tra-
tado de la gracia, surge el espacio apropiado para los carismas, que los medievales de-
signan como gracias gratis datae. La distincion se hace necesaria. No se trata de la
gracia que hace grato el hombre a Dios, gratum faciens, sino de auxilios, dones o gra-
cias, que se dan a algunos hombres para que puedan cooperar con Dios a la salvacion
de los demds, atin en el caso de que esos mediadores no posean la llamada gracia san-
tificante. Mediante esas gratias gratis datae, o carismas, un hombre puede cooperar a
que otro se convierta. No se le dan para el propio bien, sino para la promocién del bien
comun.

En la teologia tomista hay un puesto bien preciso para ese tipo de gracias o ca-
rismas. El esquema radical de la Summa es el circular del exitus-reditus. Toda la 11
parte trata del reditus. El sentido profundo, teologal, biblico, de este retorno lo ha ex-
puesto Tomds en su prologus al libro III de la Sentencias de Pedro Lombardo. No so-
lo se trata del Itinerarium mentis in Deum, de buenaventuriana memoria, sino de algo
mucho mas radical, de lo que Tomds describe como proceso hacia Dios: De motu ra-
tionalis creaturae in Deum. El ser humano por su misma dignidad de ser libre y por
su radicacién en lo divino, es un agente de cooperacién con Dios para el gobierno y la
vuelta de todo a su origen. Jesucristo es la via para este regreso. Cada una de las per-
sonas, creadas a imagen y semejanza de Dios, por su condicién de seres libres, deben
cooperar en el gobierno del mundo desde la buena conduccion de si mismas. La Sum-
ma ha abordado este largo camino del homo viator que vuelve al principio de donde
ha salido. Tomads, bien consciente de que sapientis est ordinare, indica que hasta esa



ABELARDO LoBATO 111

cuestién 170 se ha considerado solo el primer momento, el mds universal que es vali-
do para todos y cada uno de los seres humanos en cualquier condicién en que se en-
cuentren. Resta considerar el momento de las diferencias, todo aquello que es peculiar
y especial de la participacion en ese acto de ser. Se da una via tomista que lleva a la
fundacién de las diferencias.

Tomads encuentra, con una intuicion genial, basada en expresiones paulinas, una
triple diferencia entre los hombres, basada en los actos y hébitos del alma. Y esa dife-
rencia estd causada por la gracia que el hombre recibe en su alma y es principio de su
obrar. Por esta sencilla distincién hemos topado con los carismas en la vida cristiana.
La teologia de Tomads tiene su punto de partida en la revelacién, en la palabra, en la
escritura. Tomés ha encontrado en los textos paulinos una triple distincién de las gra-
cias, basada en los carismas: Pablo ensefia que se dan diferencias en las gracias, en las
vidas, y en los oficios o estados.

Al final de la I-ITae Tomds distingue con nitidez la gracia gratum faciens, por la
cual el hombre se une a Dios y la gratia gratis data,por la cual coopera a que otro
vuelva a Dios (ST, L.IL, 111,1). En esta cuestion constata en el texto paulino las dife-
rencias de la gracia: Divisiones gratiarum sunt (1Cor 12,4), las diferencias en las vi-
das: «divisiones operationum sunt» (1Cor 5,6). Y por ello hay distincion entre la vida
activa y la contemplativa, significadas en las diversas actividades de Marta y Maria
(Lc 10,39), Hay diversos oficios, y ministerios: «divisiones ministrationum sunt»
@ACor12:5);

La vida de la iglesia requiere hombres con gracias especiales, como los aposto-
les, profetas, evangelistas, pastores y doctores (Ef 4,11). Tales gracias son clasifica-
das en Tomds como gratias gratis datae, son carismas, son gracias diferentes. Tomds
las ha dividido en grupos, porque se refieren al conocimiento, a la locucién, o la ac-
tuacion; ad cognitionem, ad locutionem, ad operationem. Cada una de ellas compren-
de otras varias. Por ello se pueden unificar todas las que se refieren al conocimiento,
bajo el carisma de la profecia, uno de cuyos modos es el rapto. Otros carismas como
el don de lenguas, de ensefiar, de hacer milagros, completan la lista. Toda esta doctri-
na es paulina, de la carta primera a los Corintios, cc. 12-14. Tomds de Aquino ha sido
el primer te6logo que logra ordenar el admirable mundo de los carismas desde una vi-
si6én teologal. El comentario de Hans Urs von Balthasar se propone una “lectura” ca-
paz de integrar este tratado en una visién atin mds amplia, que tenga en cuenta la his-
toria de la salvacién y el rol de los carismas en la totalidad de la vida cristiana. Ese in-
tento implica un enorme esfuerzo de biisqueda de las fuentes y del desarrollo en los
dos momentos clave para teologia, la patristica y la escoldstica. Aquella estd mds pré-
xima a la vida, ésta prefiere la comprensién intelectual. Tomds vive de ambas. El Co-
mentario de Balthasar sigue muy de cerca el texto de Tomds: se presenta el texto bi-
lingue, alemé4n-latin, siguen algunas notas de tipo técnico, con aclaracién de términos
o conceptos. El texto se ocupa de cuatro grandes tratados, la profecia, el rapto, los
otros carismas, las dos vidas: activa y contemplativa. A todo ello sigue una larga in-
troduccién, y a continuacién el comentario del texto, bien encuadrado en el marco
doctrinal e histérico. Se trata de un comentario en toda regla, en el cual emergen con



112 RELAzIONI

su peso tanto €l texto, como el contexto y de modo especial la doctrina sobre los ca-
rismas.

Todo ello es meritorio de una reposada lectura. Aqui apenas podemos hacer
otra cosa que indicar el itinerario seguido por Urs von Balthasar e invitar a su estudio
y asimilacion.

5. LA INTRODUCCION DE URS VON BALTHASAR

Balthasar pone limites a su comentario y lo comienza confesando, que a pesar
de su longitud, solo pretende una aclaracion historica del texto de Santo Tomas, - ei-
ne historische Erhellung des Textes des hl. Thomas - cuyas fuentes se encuentran en
la patristica y en el contexto de la escoldstica de su tiempo. La explicacién teorética y
sistemdtica requieren una perspectiva historica, que no ha sido todavia desvelada.
Balthasar confiesa que no parte de cero. Ya hay estudios muy dignos de ser tenidos en
cuenta. El carisma de la profecia ha sido investigado de un modo muy profundo por el
P. van den Oudenrijn, De prophetiae charismate, Roma, 1926, como por los estudios
de Bruno Decker.

El tratado de la profecia, que comprende las qq 171-174 va precedido de una
docta excursion, acerca de la mutua relacion existente entre “carisma, profecia y mis-
tica”. En el afio 1948 habia publicado un denso estudio titulado “Teologia y santi-
dad”, en el cual ya se habian planteado las relaciones entre los carismas y la vida mis-
tica. Ahora el texto de Tomds le ofrece una nueva ocasién para meditar sobre el tema,
para ilustrarlo desde las fuentes histéricas. Son 8 los puntos que abarca esta larga in-
troduccién, muy congenial con el estilo de hacer teologia de Hans Urs von Balthasar.
Basta una simple enumeracion de esos puntos para advertir el interés del teélogo al
tratar de aproximarse al fenémeno de los carismas en la vida cristiana.

5.1. El puesto del tratado

Ha sido la intuicién genial de Tomads la que ha dado con el puesto apropiado a
la reflexién del tedlogo del tratado de los carismas. Ya que se trata de gracias espe-
ciales, su puesto viene después de haber tratado de cada una de las virtudes y vicios
que competen a cualquiera de las condiciones y estados de la vida cristiana. Los trata-
dos generales preceden a los especiales. Hay gracias y carismas que se refieren solo a
algunos sujetos o a algunos grupos especiales. El te6logo no debe dejar al margen las
diferencias. Para Tomds, siguiendo el pensamiento paulino, son tres los fundamentos
para establecer las diferencias que distinguen a algunos individuos en la vida de los
discipulos de Cristo por lo que se refiere a los hébitos y actos del alma espiritual: uno
las gracias o carismas, otro las formas de vida, y un tercero los oficios en el cuerpo
mistico de la Iglesia. Son diversos los carismas, pero es uno el Espiritu, diferentes las
vidas de Marta y de Maria, pero ambas viven del amor; diversos los servicios y dia-
conias, pero uno es el Sefior. Con sencillez y profundidad Tomads ha unificado ese tra-
tado de los carismas, desde las fuentes que le brinda la tradicién. El tratado de los ofi-



ABELARDO LoBATO 113

cios ha sido organizado desde una tradicién greco-romana que ha prestado atencién a
la dimensién ética del hombre. El tratado de las dos vidas, activa y contemplativa,
hunde sus raices en el evangelio, que las personifica en las dos hermanas, Marta y Ma-
ria (Lc 10,30); el desarrollo telégico ha sido constante en el periodo patristico. San
Agustin y San Gregorio Magno lo han aclarado profundamente.

En cambio el tratado de los carismas ha padecido un singular destino; la teolo-
gia lo ha dejado un tanto de lado. Ha pasado a ser absorbido por la profecia, o frag-
mentado en el andlisis de los diversos carismas en la iglesia. Tomds ha tenido la ge-
nial intuicién de integrarlo en la totalidad de la Suma, asignandole un puesto bien pre-
ciso. Una vez situado en su puesto ha tratado de comprenderlo y descifrarlo a través
de las fuentes que tiene a mano el telogo, la revelacién, Ia tradicién y larazén. Se tra-
ta de una comprensién mds adecuada de la gracia, que no solo es santificante, sino
también auxiliante, que no se limita al bien de la persona singular, sino también tiene
- en cuenta el bien de la comunidad, y la comunién misma de la vida de los discipulos
de Jesucristo.

5.2. La historia de la carismdtica cristiana

La realidad de los carismas y sus diversas funciones en la vida cristiana estd
constatada desde el principio de la vida eclesial. Tiene ya su historia. En la actualidad
ya existe una abundante bibliografia acerca del tema. Urs von Balthasar anota lo méas
saliente de la misma, como punto de partida y trata de recoger los resultados y prose-
guir en esa misma linea de penetracién para dar a conocer el puesto que la carismati-
ca tiene en la economia de la salvacion.

En el NT la palabra “charisma” es recurrente y se emplea con significados di-
versos, tiene un sentido andlogo. La encontramos en el evangelio en numerosos pasa-
Jes. Pero es Pablo quien ha alargado el uso y los sentidos. En la 1 Cor, 12-14, nos brin-
da todo un tratado de los carismas en la iglesia, de su existencia, su diversidad, su fun-
cién. Pedro en Pentecostés explica al pueblo lo que significa la irrupcién del Espiritu
en los discipulos, un fenémeno que se presenta como un “exceso” o un “lujo de la gra-
cia”, pero que tiene sus antecedentes en el AT, de modo especial en los profetas. El
pueblo de Dios es un pueblo, que se distingue de los demdas por un destino especial,
porque Dios ha querido habitar en medio de €l y distinguirlo entre todos los pueblos.
El profeta es un testigo de Dios en medio del pueblo. Asi se descubre la afinidad en-
tre profecia y carismdtica. La Iglesia de Cristo, es el Israel de Dios, el nuevo pueblo
de Dios, que lleva a su plenitud la misién ya iniciada en el AT. Por eso tiene su fun-
damento en los apdstoles, profetas, evangelistas, pastores y doctores (Ef, 4,11). Todos
ellos tienen en la vida de la Iglesia un rol de ayuda, un cardcter transitivo, son una cier-
ta sefial de vida, y concretan los servicios y diaconias que algunos deben prestar en la
marcha ordinaria del pueblo de Dios. La historia de este pueblo pone de manifiesto
desde el principio, el doble fenémeno, tanto el de la presencia y la abundancia de los
carismas, cuanto el de los desvios a que se presta. Las gracias y dones especiales pue-
den llevar a un contraste con las instituciones. Pablo las ha conocido y denunciado, el
Apocalipsis clama contra la perversién de los carismas en algunos miembros de la



114 RELAZIONI

iglesia. Hacen su aparicién las herejias. Ya en el siglo II la Iglesia se enfrenta a la he-
rejia del montanismo, condenado por el Papa Zeferino hacia el 200. Montano, antiguo
sacerdote de Cibeles, convertido al cristianismo, proponia una iglesia espiritual, solo
profética, basada en los carismas. Es larga la lista de los heterodoxos en la Iglesia. Sus
posiciones han servido para poner de relieve la verdad de los carismas y los riesgos de
sus desvios. Para tener un criterio adecuado se precisaba un discernimiento teolégico,
cosa que no acontece hasta la llegada de la Escolastica.

5.3. La gratia gratis data en la Escoldstica

Los doctores escoldsticos han iniciado la reflexion teologal sobre los carismas
en la vida de la iglesia. Tomds de Aquino es el mejor exponente. A sus manos llegan
los hilos de las miltiples reflexiones que le han precedido. Solo mediante su genio
teologal este horizonte cobra orden y con ello solucién. Su tratado de la gracia es de
un valor inapreciable. La gracia da el nuevo ser del cristiano. Es como una segunda
naturaleza, porque hace al hombre participe de la naturaleza divina, como dice Pedro
( 1 Pet, 2,12). Por la gracia pasamos de imdgenes de Dios a ser los hijos de Dios. Pe-
ro ademds de la gracia que da el ser, se dan las gracias que dan el obrar, y son como
un auxilio de parte de Dios, que no supone méritos, y que puede ser concedido para
servicio de los demas. Estos auxilios son los carismas. Tomas, como los escolésticos,
los designa como Gratiae gratis datae (ST, LII, 111,1). La existencia de tales carismas
es un hecho. Pero no esté claro en qué relacién estan con la nueva manera de ser del
cristiano que participa de la vida de Dios. Dios las concede a quien la place y son or-
denadas para el bien de la iglesia. A esta gracias se les llama carismas. No basta la na-
turaleza del sujeto para explicarlas, ni son un medio entre la naturaleza y el don de la
gracia santificante. Por ser destinadas al bien comun, se otorgan también a quienes no
viven en la amistad de la gracia con Dios. De hecho pueden darse profetas que no tie-
nen la gracia de la amistad con Dios, pero son elegidos por Dios para anunciar algo a
su pueblo.

La gracia lleva consigo la gratuidad, de donde le viene el nombre. Toda gracia
serd siempre gratis data, no debida. Si ademads del origen gratuito, implica la perfec-
cién del sujeto en el que se recibe, que lo hace grato a Dios, tenemos el grado més al-
to de la gracia, el que designa la gracia por la cual el hombre se ordena a Dios y se une
con €l. Si en cambio solo se ordena a la cooperacion para que otro se una a Dios, sin
que implique la justificacion del que la recibe: «hoc donum vocatur gratia gratis da-
ta», gracia porque estd por encima de la facultad de la naturaleza, y se concede por en-
cima del mérito de las persona que la recibe. Es la gracia que Pablo dice que se da pa-
ra utilidad de los demds (1 Cor, 12,7). En todo caso, quien recibe las gracias o caris-
mas no responde bien a las exigencias de la gracia misma, si no estd unido con Dios.
Solo esta unién por la gracia gratum faciens, lo hace ser un idoneus susceptor.

5.4. Horizonte de la profecia

Tomads ha captado muy bien lo que significa la profecia en la historia de la sal-
vacion y en la vida de la iglesia. Es la mds importante de las gracias o carismas. Entre



ABELARDO LOBATO 115

estas hay tres especies, una se refieren al conocimiento, otras a la locucién, y otras a
la operacion. Las que se refieren al conocimiento pueden ser comprendidas bajo la
profecia, que no solo se ocupa de los eventos contingentes en el futuro, sino a todo lo
que propone la fe, a los profundos misterios que escruta la sabiduria, a la discrecién
de los espiritus, a la direccién acertada de las cosas humanas que implica la ciencia.
Y bajo esta misma categoria del conocimiento se pone el rapto, como un grado de la
profecia. Los carismas que se refieren a la locucion son el don de lenguas, y el don de
hablar con sabiduria. Los carismas que se refieren a la operacién son el don de la sa-
nacion y el de realizar milagros.

5.5. La historia del concepto de profecia

El concepto y la realidad del profeta no es exclusivo del pueblo judio o de la tra-
dicién cristiana. Urs von Balthasar recorre las culturas antiguas para indagar las ana-
logias con la cultura cristiana y sorprender el rol del profeta. La tradicién judia cuen-
ta con la presencia constante de los profetas en la marcha del pueblo. Estos son mu-
chos, muy notables, y tienen su méxima expresién en Moisés que Tomés presenta
como el mayor de los profetas del AT. En las demas culturas hay un puesto para los
profetas. Los tuvo la cultura griega, como la romana presenta sus Sybilas. Pero ha si-
do la tradicion musulmana, heredera de la judia y de la cristiana, la que llevé al grado
més alto la profecia. Los pensadores religiosos del islam integran en sus obras el ca-
risma de la profecia. Era preciso dejar un espacio singular al profeta Mahoma, y jus-
tificar que la profecia implica el grado m4 alto de conocimiento. Avicena ha desarro-
llado ampliamente este concepto, que se encuentra también en el pensador judio Mai-
monides, y en el el filésofo drabe Averroes. En todas las culturas la nocién que
implica el profeta es compleja y al menos tiene dos dimensiones: el profeta es viden-
te como era llamado Samuel, porque ve el futuro, y es loguente, porque anuncia y de-
nuncia de parte de Dios lo que a € se manifiesta de modo especial. Tomds de Aquino
conoce ambas dimensiones del profeta, y prefiere la de vidente, conocedor con los di-
versos tipos de conocimiento y de luz.

5.6. El puesto del profeta en Tomds

Urs von Balthasar ha recorrido la trayectoria de Tomads en su elaboracién de la
teologia del profeta y de la profecia. Ademds del Comentario a la Carta 1 a los Corin-
tios, que es el lugar teolégico por antonomasia, Tomés ha tratado a fondo de la profe-
cia. El primer tratado completo lo presenta en La Suma Contra Gentes, 111, 154. En es-
ta obra Tomds ofrece la visién personal de los problemas teolégicos. En su obra pos-
terior desarrolla las intuiciones de esa obra juvenil, donde ya estd todo Tomds. En ese
¢. 154 Tomés propone el orden de comunicacion profética como don de gracias gratis
dadas, que se reparte en grados diferentes en la escala descendente desde Dios hasta
las creaturas inferiores. En Dios se da la plenitud, en los 4ngeles, tanto buenos como
demonios, se da una articipacién importante porque todo lo que Dios realiza lleva un
orden y lo superior gobierna lo inferior. Por ello mediante el ministerio de los dngeles
se da la profecia en algunos hombres, como en una participacién escalada desde lo



116 RELAzZIONI

mis alto a lo inferior. Lo alto comienza por la “sabiduria”, con luz espiritual, podero-
sa fantasia, o visiones corporales; sigue “la ciencia” que da un conocimiento sobrena-
tural de las cosas del mundo, prosigue, con el don de la sanacién y el poder de hacer
milagros, y con el don de la “profecia” en sentido estricto de predecir y de revelar. El
nivel inferior es el de “la fe”, y luego el de la discrecién de los espiritus. En esta esca-
la Tomds encuentra el lugar apropiado para las adivinaciones de los demonios, y para
confutar las herejias de los maniqueos, de Montano y Priscila que sostenfan que los
profetas, arrebatados, no entendian lo que decian.

Mayor atenci6n atin le dedicé Tomds a este problema en 1256, cuando inicia su
magisterio en Paris, y dedica a la profecia la cuestién 12 de las cuestiones De Verita-
te, con sus 14 articulos. La documentacion en torno al tema de la profecia es muy
abundante, tanto en las fuentes patristicas, como en las de los coetdneos, a quienes ci-
ta pero no suele nombrar. Urs von Balthasar ha seguido todas las pistas que Tomas de-
ja abiertas y con paciencia de benedictino ha logrado cosecha abundante tanto en los
padres cuanto en los teélogos.

Para Tomds el concepto de profeta proviene del AT y se realiza de modo su-
premo en Moisés, que ve a Dios cara a cara y le habla para que en su nombre comu-
nique al pueblo lo que ha visto y oido. Es tambien Profeta Cristo, vidente, enviado por
el Padre, pero teniendo en cuenta que por otra parte, es Dios, no es solo y esencial-
mente profeta, El que sigue la linea del profeta biblico es el apdstol. Son apGstoles los
que han sido enviados después de haber convivido con el Sefior; ellos trasmiten sus
mensajes y participan de los diversos carismas. Junto a ellos estd el doctor, herme-
neuta de la palabra de Dios, el predicador que cumple una funcién en la iglesia. To-
mas, de la Orden de predicadores sabe que su vocacion implica desarrollar més a fon-
do el carisma de la profecia que le compete.

5.7. Carismdtica y mistica en Tomds

Los carismas tienen otra dimension, porque hay otra especie de gracias que en-
cuentran acogida en la teologia medieval y un nuevo y fecundo desarrollo. Son los do-
nes del Espiritu Santo. Tomds le ha prestado especial atencién y ha desarrollado un
tratado que encuentra gran acogida entre los telogos, y los misticos.Los dones del
Espiritu Santo se dan al cristiano, junto con la gracia y las virtudes teologales infusas,
y se dan para perfeccién de las virtudes. La medida de la perfeccién humana no de-
pende de los limites de la razén, como propone Kant, sino de la docilidad del hombre
a ser llevado y dirigido por el Espiritu. San Agustin, meditando el sermon del Monte,
habia trazado el esquema de las correlaciones entre las bienaventuranzas, que son el
ideal del cristiano, los dones del Espiritu Santo y las peticiones del Padre nuestro. La
oracién del cristiano se hace al Padre, movido por el Espiritu. Cada uno de los dones
mueve a una peticién, y la peticién expresada por medio de Jesucristo que ora con su
pueblo lleva a la correspondiente bienaventuranza y a la produccion de los frutos del
Espiritu, que Pablo enumera. La vida mistica procede de la actuacién de los dones, tie-
ne su origen en la carismatica. Tomds estd en la base del desarrollo de la teologia mis-
tica, como verdadero maestro de vida espiritual.



ABELARDO LOBATO 117

Entre los carismdticos y los profetas hay que admitir otra especie de inspirados,
los autores de los libros sagrados, los hagidgrafos.

5.8. Las fuentes del tratado tomista de la profecia

Finalmente Urs von Balthasar se ocupa de enumerar las fuentes del tratado de
la profecia en Tomds de Aquino. En 1938 el P.Zarb habia realizado un valioso estudio
sobre el tema: Le fonti agostiniane del trattato sulla profezia di S. Tommaso d’Aqui-
no, siguiendo las orientaciones de B. Decker que habia escrutado las fuentes escolds-
ticas, en Alberto y Buenaventura de modo especial. Urs von Balthasar reune numero-
sos manuscritos medievales que contienen anénimos tratados De prophetia. Al final
de esta amplia introduccién, el lector estd en grado de seguir a Urs von Balthasar en
su comentario en torno al texto de Tomas de Aquino sobre los carismas.

6. EL COMENTARIO DE BALTHASAR

Después de todos esos preparativos Hans Urs von Balthasar estd en disposicion
de realizar su Comentario al tratado de los carismas, comenzando por la profecia y si-
guiendo paso a paso su oficio de intérprete.

Estamos invitados a dejarnos llevar de su mano. Pero ese camino tan sugestivo
y lleno de sorpresas lo dejamos al lector. Aqui solo vamos a hacer en recorrido muy
répido del primer tratado, el de la profecia en los cuatro momentos en que lo presenta
Tomas y lo comenta von Balthasar: esencia, agentes cosmicos, dngeles y hombres en
la profecia, el conocimiento profético, especies y grados de la profecia. Von Baltha-
sar propone nombres y titulos que se acomodan mejor a la mentalidad actual que una
version literal del latin medieval. Con esta presentacion recorremos los temas de las
cuatro cuestiones que Tomds dedica a la profecia, como carisma que se refiere al co-
nocimiento.

6.1. Esencia de la profecia

Art. 1. Niicleo y periferia del fendmeno. En los estudios sobre la profecia, a los
cuales hemos aludido anteriormente, Tomds ha afirmado dos cosas con claridad: el
nicleo es un acto cognoscitivo espiritual, la periferia es la comunicacién por la noti-
cia y el testimonio. Es un acto cognoscitivo de una persona responsable, duefia de si
misma, no alienada como proponen los montanistas Priscila y Montano, que defendia
que los profetas en su locura no entendian lo que decian (CG, III, 154). Buenaventura
buscaba analogias entre la fe y la profecia. En la fe tiene parte la voluntad. Para To-
mds la profecia es exclusiva del entendimiento. Conoce la distincién de Casiodoro en-
tre inspiratio y revelatio. Esta se refiere al entendimiento aquella a la voluntad. Tomas
tiene bien claro que la profecia primo et principaliter pertinet ad cognitionem; el pro-
feta es el vidente, de la raiz prophanos; aparece lo que esta lejos!. En segundo lugar
es discurso. (Se llaman Vates: a vi mentis: Praefatores: prae-fantur). En tercer lugar
implica el poder especial del milagro.



118 REeLAzIONI

Art. 2. La ordenacicén categorial: Utrum prophetia sit habitus

La profecia implica una cierta luz y una iluminacién; el profeta estd en una si-
tuacion como el maestro que tiene que ensefiar a un discipulo que no acaba de enten-
der, y tercero en relacion con las categorias, no es tanto un habito cuanto una disposi-
cién, habilitas. No es como lo piensa Avicena que lo reduce a disposicion del alma.
En el alma hay tres cosas: potencia, hdbito y passio. La luz de la profecia no pertene-
ce al profeta de un modo permanente, sino transeunte.

Art. 3. El contenido de la profecia: Utrum sit solum futurorum contingentium

La profecia se hace por una cierta luz, como es divina se extiende al pasado, al
presente, al futuro. Como las cosas que estdn lejos de nuestra condicién: cuanto mas
lejos de nuestra condicion, mas son objeto de profecia; tres grados de lejanfa: 1°: de
un hombre concreto: hujus hominis, non omnium hominum, 2°; lo que excede la con-
dici6n de todos los hombres, porque es defectuoso el entendimiento humano; 3° lejos
de todo conocimiento, porque no son cognoscibles en si. Tales son los futuros contin-
gentes, cuya verdad no estd determinada. Lo formal es lumen divinum!

Art. 4. La totalidad de la profecia: Utrum cognoscat omnia, quae possunt pro-
phetice cognosci?

Las cosas diversas se unifican solo cuando se da una realidad que las contiene.
El principio de toda diversidad es la “veritas prima”, que los profetas no ven en si mis-
mos. Solo alcanzan a ver lo que sirve al pueblo fiel: El profeta ve en “espejo de la eter-
nidad”. La imagen es de Pablo: Ahora vemos como en un espejo.

Art. 5. La conciencia de la profecia: Utrum propheta discernat semper quid di-
cat per spiritum proprium, et quid per spiritum prophetiae.

Tiene conciencia el profeta de que es Dios quien habla por su mediacion. Los
modos de la actuacifion de Dios se distinguen; per expressam revelationem, per natu-
ralem instinctum. El profeta tiene la méxima certeza: como Abraham dispuesto al sa-
crificio de su hijo. Pero lo que se conoce por instinto, es algo imperfecto en el género
de la profecia. Para Balthasar Tomas sigue a Maimoénides.

Art. 6. La verdad de la profecia: Utrum quae prophetice cognoscuntur vel an-
nuntiantur possint esse falsa?

La profecia es un cierto conocimiento impreso en el profeta por revelacion di-
vina al modo de una doctrina: La ciencia es la misma en el maestro y en el discipulo.
Por ello no es posible la falsedad... Los casos de Jonas y de Isaias, en los que la pro-
fecia no se cumple tienen solucién. Tomas coincide en la solucién con su maestro Al-
berto: distingue bien claro entre la ciencia en Dios y esa ciencia en el profeta; Dios ve
lo que va a suceder en su presencia, el profeta no. Hay una gran diferencia entre el ver
en las causas, o ver en la presencia...!



ABELARDO LOBATO 119

6.2. Cosmos, Angeles y hombres en la profecia. Q 172

Art. 1. La profecia natural U.prophetia possit esse naturalis?

Puede darse una profecia natural?. La profecia como tal puede ser natural? Co-
nocer el futuro como anticipacién en sus causas o en si mismo. Esta modalidad es so-
lo de Dios. En sus causas es posible, asi predice el médico. Atin en sus causas hay un
doble modo, el del alma en si misma, al estilo platénico, o solo por via experimental
al estilo aristotélico. Este conocer es diferente del que viene de Dios, que es infalible,
que es ilimitado, y este no. La profecia en sentido estricto no es natural, es revelada.
Urs von Balthasar rastrea la historia: Agustin Gregorio, Avicena. Para éste basta tener
una poderosa imaginacién, poder del alma sobre la materia, perfeccion del espiritu.
Hay qu e tener en cuenta el cardcter social de la profecia. En los escoldsticos habia si-
do analizado por Guillermo de Alvernia y por Alberto. Tomds recoge el pensamiento
e influjo de Avicena para dar lugar a una profecia filoséfica que se da también en Aris-
toteles: De somno et vigilia. Tomds supera en su claridad y sencillez: la profecia au-
téntica es sobrenatural.

Art. 2. El mundo de los espiritus: U.prophetica revelatio fiat per angelos?

Las cosas de Dios son ordenadas, las inferiores por las superiores, las de los
hombres por medio de los dngeles; también la profecia. En Avicena se verifica me-
diante la unién con el entendimiento Agente separado.Hugo de San Caro habia habla-
do del 4ngel como ventana de luz. Buenaventura esta de acuerdo. Tomds, se contenta
con aprobar.

Art. 3. La disposicion humana.U. ad prophetiam requiratur dispositio naturalis?.

La profecia es de inspiracién divina. Dios no necesita preparar la materia, Crea
e infunde. La profecia que se apoya en lo natural, no es auténtica profecia. Tomds to-
ma posicion contra la tradicién musulmana judia, personificada en Avicena y Mai-
moénides.

Art. 4. Estado de gracia y bondad ética: utrum bonitas morum requiratur ad
prophetiam? Dos modos de juzgar sobre la bondad de la costumbres: uno que sea con-
forme a la raiz interior, que es la gracia por la cual nos unimos a Dios. Lo que puede
ser sin la caridad puede ser sin la gracia que santifica. La profecia no responde a la
gracia gratum faciens, por ello puede darse sin la caridad. Porque se refiere a la inte-
ligencia, previa a la voluntad, y es para utilidad de la iglesia: otro, la conveniencia: a
la profecia conviene la bondad de costumbres, la maxima elevacién de la mente, que
no es compatible con los vicios!

Art. 5. La profecia de los demonios.Utrum aliqua prophetia sit a demonibus?
La profecia es conocimiento de la realidad lejana para el humano entendimien-
to. El entendimiento superior puede conocer lo que no puede el inferior. Los demo-
nios conocen por naturaleza lo que el hombre ignora. Lo muy alejado, solo Dios lo al-
canza. La profecia propiamente solo por revelacién divina; en la Escritura se habla de



120 REeLazioni

2% 66

“profetas falsos”, “profetas de demonios”. Balthasar insiste en la gran tradicién de lo
demoniaco que auin persiste.

Art. 6. La verdad de la profecia demoniaca. Utrum Prophetae daemonum ali-
quando vera praedicent.

El bien en las cosas es como lo verdadero en el conocer. Nada es malo del to-
do. No hay posible falsedad absoluta sin verdad. A veces el diablo dice la verdad..Et
sic illud verum quod daemones annuntiant a Spiritu Sancto est. Aplicacion de este ar-
ticulo a la mistica en algunos casos.

6.3. El conocimiento profético. Q 173

Art. 1. El espejo de la eternidad. Utrum Prophetae ipsam Dei essentiam vide-
ant. Guillermo de Auxerre amplia la imagen paulina y habla del speculum aeternita-
tis. Alexandro de Hales, Alberto y Buenaventura coinciden. El profeta no ve la esen-
cia, sino una imagen, mediante la ilustracién de la mente. En un sentido andlogo se
pueden decir specula.

Art. 2. Luz e imagen. Novae rerum species vel solum novum lumen?

Como las letras se ordenan en palabras y significan cosas diversas, asi las ima-
genes. El juicio se hace con la luz de lo alto. Este articulo es lo mds elaborado de To-
mds porque expone la estructura del conocer humano, desde los sentidos, la elevacién
de los dos factores, imagenes y luz, las imdgenes, con nuevo orden y luz, y el signifi-
cado de las imégenes.

Art. 3. El éxtasis. Visio prophetica et abstractio a sensibus?

Son cuatro los elementos de la revelacion profética: infusion de luz espiritual,
especies inteligibles infusas, ordenacién de las formas inteligibles, expresion de las
formas sensibles. No hay abstraccién de los sentidos, no hay alienacién A veces hay
abstracion a sensibus, por el poder divino. Balthasar expone la psicologia del éxtasis
y tiene en cuenta a Avicena.

Art. 4. La conciencia del valor. Utrum prophetae semper cognoscant ea quae
prophetant.

En la profecia el agente principal es el Espiritu Santo. Los profetas son instru-
mentos inadecuados. Pueden ser movidos ad aliquid apprehendendum, loquendum,
faciendum; a veces a las tres operaciones, a veces a dos, a veces a una sola de las tres
. El profeta debe conocer lo que hace y su sentido. Cuando es movido y no conoce, al-
go le falta, es deficiente. En todo caso en las palabras y signos el Espiritu van més alld
de lo que percibe el profeta.



ABELARDO LOBATO 121

6.4. Especies y grados de profecia. Q. 174

Artl. Especies de la profecia: praedestinationis, praescientiae,comminationis
Es una division de S. Jerénimo que Tomads respeta.

Art 2. Profecia con imagen o sin ella. Visio intellectualis et immaginaria
La profecia se ordena a manifestar la verdad, cuanto mas se manifieste mejor es
la profecia. La visi6n intelectual es mas profunda que la visién imaginaria.

Art. 3. Grados de la profecia imaginativa

La profecia es mds conocimiento que operacién:Tiene grados: el infimo es ser
movido por el instinto, como Sansén; luego, el ser movido por el instinto a conocer lo
que de suyo no excede la capacidad de la razén, como Salomén. Estos dos grados no
llegan a la profecia en sentido estricto, porque esta es siempre sobrenatural. La profe-
cia sobrenatural se diversifica: una es en el suefio, otra en la visién; por los signos en
que se exterioriza, mejor en la palabra que en la sola imagen. El grado tercero cuando
no solo tiene signos sino alguien que le habla; el cuarto, mds alta si el que habla es un
dngel, y el mas alto de todos, si es el mismo Dios. El tercer género de profecia cuan-
do se manifiesta la verdad inteligible, sin imdgenes.

Art. 4. La primacia de la profecia de Moisés
Moisés el profeta mds alto: vio la esencia de Dios; hablaba con Dios cara a ca-
ra; hablaba a todo el pueblo en nombre de Dios; obraba milagros.

Att. 5. En el cielo ya no hay profecia
El conocimiento llega a su plenitud, en la vision.

Art. 6. La profecia en la historia de la salvacidn

Ha habido una historia creciente, en etapas, ante legem, sub lege, sub gratia. En
esta se ha llegado a la revelacién del misterio trinitario. En los tres estados la primera
revelacién ha sido mds excelente. Urs von Balthasar sigue atentamente la marcha del
texto, recoge todas las aportaciones de las objecciones y las respuestas y trata de ilus-
trarlas desde el mismo niicleo de cuanto se disputa.

7. L.A EJEMPLARIDAD DEL COMENTARIO

Apenas nos hemos aproximado al Comentario de Balthasar al texto tomista. Es
de alabar la fidelidad del comentador que mantiene su proposito de acoger el texto y
trata solo de hacerlo entender en su auténtico sentido. Este le viene dado por el contex-
to de la obra, por el uso de las fuentes, por la adecuacién al cometido de la teologia.

La ilustracién de Balthasar es muy meritoria. La erudicién del comentador es
grande. Se mueve con soltura por los diversos campos de la teologia, de la historia, de
las aportaciones culturales. Para un lector superficial podria decirse que la teologia de



122 REeLAzIONI

Tomas podria asimilarse a la filosofia de Hegel, que la sacaba de su cabeza como la
arafia saca el hilo de su propio vientre. La rica erudicion y el acertado juicio de Balt-
hasar muestra lo contrario: Tomas se mueve desde el s6lido fundamento de las fuen-
tes que han llegado a sus manos. Nada esencial se le escapa, toda la tradicién est4 re-
sonando en su obra. De nuevo hay que afirmar que en Tomads todos los materiales son
antiguos, pero la forma que les da unidad y fuerza, es totalmente nueva, tomista.

No es este el lugar de resolver la cuestién disputada sobre la autenticidad del to-
mismo balthasariano. La conclusién no debe ir més alld de las premisas. Lo que si te-
nemos que afirmar como conclusién buscada es que para Balthasar comentador de
Tomas de Aquino, el carisma profético tiene mucho que ver con la teologia. Desde la
teologia ha sido posible comprender que la profecia es un gracia que procede de lo al-
to para utilidad de los demads. Es uno de los carismas de la vida cristiana, el mds am-
plio, el fundamental porque abraza una larga serie de ellos.




