RTLu VI (1/2001), 239-252 239

I’esperienza mistica

come fonte

della teologia sistematica.
Osservazioni metodologiche

Grzegorz Strzelczyk
Pontificia Universita Gregoriana (Roma)'

Un lettore attento alla produzione teologica odierna che tenta di essere al cor-
rente delle sue tendenze principali, pud notare senz’altro un interesse crescente della
teologia sistematica per i dati provenienti dall’ambito che potrebbe essere definito
“spirituale”. Si tratta di una certa integrazione metodologica della sistematica divenu-
ta negli ultimi secoli man mano troppo tecnica e distaccata dal vissuto cristiano;
un’integrazione tanto necessaria in quanto la teologia di scuola, fatta esclusivamente
da e per “professionisti”, rischia di non saper pill suscitare, rinvigorire e rafforzare la
fede del popolo di Dio e quindi di perdere la prima ragione della propria esistenza.
Sempre piu frequenti diventano i postulati della reintegrazione dei dati provenienti

' Licenziato in teologia della Facolta di Teologia di Lugano, dottorando in teologia della Pontificia
Universita Gregoriana.



240 RELAZIONI

dall’esperienza di fede in generale e dall’esperienza mistica in particolare all’interno
delle fonti della teologia sistematica. Come manifesto di questa tendenza possono
suonare le parole di Padre Chenu: «Fondati sull’unita della fede in cui la trasparenza
della parola divina e il realismo umano sono strettamente connessi, noi rifiutiamo
ogni rottura tra mistica e teologia, come tra positivo e speculativo. Non ci lasciamo
andare allo smarrimento di alcuni tomisti del XVII secolo che credettero di dover co-
struire una teologia mistica attraverso una estrapolazione dalla teologia speculativa:
il fatto & che innanzitutto avevano perso il senso religioso della teologia. La teologia,
la fede in attivita di intelligenza teologica, & davvero e propriamente un fattore di vi-
ta spirituale, Non si fa teologia aggiungendo corollaria pietatis a tesi astratte, recise
dal loro dato oggettivo e soggettivo, ma rimanendo nell’unita profonda dell’ ordine
teologale»”.

Postulati simili li possiamo trovare praticamente presso tutti i piti grandi teolo-
gi del XX secolo. Per primo deve essere senz’altro ricordato Hans Urs von Balthasar
il cui interesse per i dati provenienti dall’esperienza mistica & del tutto particolare’. Da
lui provengono le denunce, forse fra le piti dure sulla sterilita della teologia sistemati-
ca priva del legame con I’esperienza spirituale. Citiamo solo un passo:

«Si paragoni, se ne si ha il coraggio, il risultato in santita di un manuale moder-
no di teologia, con il corrispondente vantaggio tratto da un commentario scritturistico
dei Padri. L’impoverimento, derivato da questo estraniarsi reciproco dei due mondi
ecclesiali, per forza viva della Chiesa d’oggi e per sua predicazione intesa a suscitare
la fede, dovrebbe pur essere degno di nota»".

Henri de Lubac’, Yves Congar®, Karl Rahner’ — anche loro segnalano a pii ri-
prese la necessita per la Chiesa d’oggi di una teologia integrale, fatta secondo I’esem-
pio dei grandi Padri e dei santi teologi del medioevo. E senz’altro da rimpiangere che
nessuno fra loro si & preoccupato invece dell’elaborazione sistematica della questione
metodologica soggiacente che potremmo tematizzare in questi termini: 1’esperienza
mistica puo costituire un locus theologicus? In che misura e in quale modo la teologia
sistematica pud servirsi dei dati provenienti da quest’esperienza?

Sono, a nostro avviso, questioni tuttora aperte. In questa sede cerchere-
mo quindi di abbozzare — pur brevemente — lo status questionis di questa problema-

* M.D. CHENU, Le Saulchoir. Una scuola di teologia, Marietti, Genova 1982, p. 56.

*H.U. von BALTHASAR, Il nostro compito, Jaca Book, Milano 1991. Cfr. anche G. MEIATTINI,
Sentire cum Christo. La teologia dell’esperienza cristiana nell’opera di Hans Urs von Balthasar, PUG, Ro-
ma 1998.

! Teologia e santita, in Verbum caro, Morcelliana, Brescia 1985*, pp. 200-229; citazione di p. 212.

* Cfr., ad esempio, Mistica e mistero cristiano, Jaca Book, Milano 1979, pp. 3-38; Storia e spirito,
Jaca Book, Milano 1985, pp. 55-56.

® Cfr. ad esempio La fede e la teologia, Roma 1967, p. 207; Vera e falsa riforma nella Chiesa, Ja-
ca Book, Milano 1972 (prima edizione francese: 1950), pp. 15-16.

" Cfr., ad esempio, Esperienza mistica e teologia mistica, in: Teologia dell’esperienza dello Spiri-
to. Nuovi Saggi, vol. VI, Paoline, Roma 1975, pp. 523-536; Pieta in passato e oggi, in Nuovi Saggi, vol. 11,
Paoline, Roma 1968, pp. 9-35.



(GRZEGORZ STRZELCZYK 241

tica®. Affronteremo essenzialmente tre gruppi di questioni relative a: (1) lo svolgi-
mento storico della scissione tra teologia sistematica e 1’esperienza mistica’, (2) le
fondamenta del carattere fontale dell’esperienza mistica e (3) i problemi ermeneutici
che sorgono nell’accostamento ai testi nati dall’esperienza mistica per poter conclu-
dere con (4) un breve esame critico dei tentativi metodologici fin’ora effettuati.

1. QUESTIONE STORICA

La Bibbia stessa attesta una specie di conoscenza di Dio che non sia una cono-
scenza discorsiva, frutto di ragionamento, ma una conoscenza a partire dall’azione di
Dio stesso, che in certo modo si svela davanti all’'uomo. E non solo ' attesta, ne & an-
che frutto",in quanto testimonianza di un vissuto, di un dialogo tra uomo e Dio, dia-
logo attuato in Cristo che solo lo Spirito ha portato ad una piena comprensione (cfr.
Gv 14,26). E da sottolineare qui il ruolo degli scritti giovannei, che hanno proposto
tutta una serie di espressioni (ad esempio conoscenza come frutto di amore in 1Gv
4,7) destinati a marcare fortemente 1’intera teologia posteriore; le ritroviamo alla base
della riflessione sulla gnosi cristiana di Clemente Alessandrino o di Origene.

La teologia dei Padri e dei teologi medioevali fino al XII secolo, essenzialmen-
te biblica, ha conservato la sua unicita", anche se ben articolata. L.’esperienza spiri-
tuale trovava il suo posto all’interno dello schema dei quattro sensi della Scrittura
(prima di tutto nella riflessione anagogica), anzi era necessaria al compito di acco-
glienza globale della Rivelazione; assicurava in qualche modo la coerenza epistemo-
logica della teologia®. Ma gia a partire da Boezio comincia a delinearsi un modo di fa-
re la teologia che si serve pill largamente degli strumenti filosofici e logici ereditati

* Un studio pili dettagliato & stato realizzato come tesi di licenza presso la Facolta di Teologia di Lu-
gano (L'esperienza mistica come locus theologicus. Status quaestionis, Lugano 1999). Non va esclusa la
possibilita di pubblicazione di questo testo per intero.

’ Vale la pena precisare a questo punto che cosa intendiamo parlando dell’“esperienza mistica”.
Una definizione universalmente accettata di questa realtd, a nostro avviso, non esiste; si pud perd parlare di
una serie di proprieta che la caratterizzano con una certa precisione. Riprendiamo gli elementi della descri-
zione sintetica di E. ANCILLI: 1. La mistica & un’esperienza religiosa, nella quale si opera il contatto per-
sonale coscientizzato con Dio. 2. B “donata”; percid gratuita e passiva. 3. Presuppone di regola una prepa-
razione ascetica. 4. Produce una singolare conoscenza. 5. Avviene nella parte pill intima e pit unitaria del-
I'anima. 6. Di regola apre il mistico al mondo e agli altri. 7. Pud essere accompagnata dai fenomeni
secondari di natura spirituale (ad es. visioni) o psicosomatica (cfr. La mistica: alla ricerca di una defini-
zione, in E. ANCILLI - M. PAPAROZZI (a cura di), La mistica. Fenomenologia e riflessione teologica,
voll. 1-2, Citta Nuova, Roma 1984 [in seguito citato LM], vol. I, pp- 17-40, qui p. 39).

" Per i fattori della nascita della teologia neotestamentaria cfr. P. GRECH, Agli inizi della teologia
cristiana, in AA V'V, Storia della teologia, vol. I, Piemme, Casale Monferrato (AL) 1993, pp. 25-98.

" Per la questione della continuita tra la teologia dei Padri e la teologia medioevale, soprattutto
quella monastica, cfr. in particolare i lavori di J. LECLERCQ, Cultura umanistica e desiderio di Dio, San-
soni, Firenze 1988 e ID., Esperienza spirituale ¢ teologia, Jaca Book, Milano 1990.

* Cfr. V. LAZZERI, Teologia mistica e teologia scolastica, Glossa, Milano 1994, pp. 6-9.,



242 RELAZIONI

dalla filosofia classica'. La riscoperta degli scritti di Aristotele, quasi contemporanea con
la nascita dell’universita, accelera questo processo. Le distinzioni di scuola, di per sé ne-
cessarie e fruttuose, tra conoscenza razionale e quella affettiva, che ancora nella visione
teologica dei grandi scolastici, come Tommaso", Alberto Magno e Bonaventura, servi-
vano a comprendere ed esprimere meglio la struttura della conoscenza umana con la sua
pienezza sapienziale attuata nella mens, provocano la divisione. Da una parte la sistema-
tica scolastica, concentrata sull’ “oggettivo” della Rivelazione e preoccupata per la chia-
rezza didattica del discorso, non trova pilt posto nel procedimento teologico per i dati
soggettivi, esperienziali. Dall’altra la dottrina spirituale perde I’ampiezza storico-salvifi-
ca e si chiude sempre piti nello schema statico della psicologia scolastica. Nascono cosi
due discipline teologiche distinte, sia per il metodo che per 1'oggetto proprio. Negli svi-
luppi ulteriori si possono individuare due tendenze. Da una parte la teologia scolastica
ossia sistematica, assume un ruolo ermeneutico riguardo la teologia mistica (in modo ri-
flesso a partire dal XVII secolo). Dall’altra la riflessione sull’esperienza mistica tende
sempre di pit a fondare le proprie basi metodologiche in modo indipendente accanto al-
la teologia sistematica. Questo processo culmina con la fondazione di cattedre universi-
tarie di teologia ascetica e mistica verso la fine del XIX e al inizio del XX secolo.

E da sottolineare che alla base della rottura tra la riflessione teologica e I’espe-
rienza mistica sta una legittima preoccupazione metodologica circa la distinzione dei
modi dell’acquisizione della conoscenza di Dio (& doveroso richiamare qui la famosa
distinzione di san Tommaso tra teologia per studium ¢ per modum inclinationis"). Per
poter ricollegare le due realta la strada da percorrere sard quindi anch’essa principal-
mente metodologica.

2. FONDAMENTA DEL CARATTERE FONTALE DELL’ESPERIENZA MISTICA

Esaminando i testi magisteriali ¢i accorgiamo subito della scarsita di riferimen-
ti al problema dell’esperienza mistica. I primi due vanno sul verso negativo — nel con-
testo del razionalismo e del modernismo — rifiutando la posizione che vedeva nell’e-
sperienza spirituale della persona singola 1’unico criterio che avrebbe potuto permet-
tere una valutazione del valore della religione o persino dell’esistenza stessa di Dio".

" Cfr. in proposito M.D. CHENU, La teologia nel medioevo. La teologia nel secolo XII, Jaca Book,
Milano 1972, p. 325 e J. LECLERCQ, Esperienza spirituale e teologia, pp. 32-33.

" A proposito del pensiero tommasiano scrive M.D. CHENU: «tutte le tecniche della ragione sono
messe in moto all’interno e a vantaggio della percezione mistica: frazionamento dal concetto, molteplicita
di analisi e di giudizi, definizioni, divisioni, confronti e classificazioni, inferenza, medio termine, infine de-
duzione, anzi questa soprattutto, in quanto la deduzione puo essere |’ operazione caratteristica della scienza
nel punto in cui il processo di razionalizzazione raggiunge I’efficacia sua propria» (San Tommaso d'Aqui-
no e la teologia, Gribaudi, Torino 1989, pp. 32-33; sottolineatura mia).

'* Cfr. san TOMMASO D’AQUINO, STh1,q. 1, a. 6, ad 3.

16 §j tratta della costituzione Dei Filius (cfr. DH 3033) e dell’enciclica Pascendi dominici gregis di
Pio X (cfr. DH 3484). Per I'intera questione cfr. A. MAGGIOLINI, Wspdcresne... Kosciola na temat do-



GRZEGORZ STRZELCZYK 243

E stato solo il Vaticano IT a cambiare prospettiva: «Questa tradizione, che viene dagli
apostoli, progredisce nella Chiesa con I’assistenza dello Spirito Santo: cresce infatti la
comprensione tanto delle cose quanto delle parole trasmesse, sia con la contempla-
zione e lo studio dei credenti, i quali le meditano in cuor loro, sia con la profonda in-
telligenza delle cose spirituali di cui fanno esperienza (ex intima spiritualium rerum
quam experiuntur intelligentia), sia per la predicazione di coloro che, con la succes-
sione episcopale, hanno ricevuto un carisma sicuro di verita» (Dei verbum 8).

1l testo ammette |'intelligenza dell’esperienza spirituale tra i modi dell’ap-
profondimento della tradizione, accanto alla “contemplazione e studio” e all’insegna-
mento dei vescovi. E da sottolineare che non & pura esperienza che arricchisce la tra-
dizione, ma solo la sua intelligenza"! Di conseguenza, siccome 1’approfondimento
della comprensione della tradizione avviene anche tramite ’intelligenza dell’espe-
rienza mistica, 1’elaborazione di una metodologia adeguata diventa un dovere; senza
di essa la teologia sistematica non pud attingere ad una delle sue fonti e quindi non
puo cogliere il dato della tradizione in modo integrale.

L’affermazione del Vaticano II ci permette di proseguire con le nostre doman-
de metodologiche. Se & vero che 1’approfondimento della comprensione della tradi-
zione avviene anche tramite I’intelligenza dell’esperienza mistica, dobbiamo chieder-
ci come questo sia possibile, ossia porre la domanda circa il fondamento dello speci-
fico valore conoscitivo dell’esperienza mistica. A nostro avviso questo problema non
¢ stato finora studiato in modo sufficiente; indicheremo quindi solo alcune piste per i
possibili sviluppi successivi.

Senz’altro bisogna dapprima interrogarsi circa la condizione della possibilita del-
I’esperienza mistica e conseguentemente della conoscenza che da essa deriva. Non & dif-
ficile intuire che tale possibilita deve essere fondata da parte di Dio, poiché 1'uomo non
puo raggiungerlo con le proprie forze, e deve avere come conseguenza una qualche mo-
dificazione della struttura antropologica, grazie alla quale I’'uvomo pud percepire, alme-
no in modo germinale, cid che altrimenti ¢ per lui impercepibile. E senz’altro la dottri-
na tradizionale'® dell’inabitazione trinitaria che pud fornire un modello interpretativo
corrispondente alle esigenze appena descritte”. Tracciamone le linee principali.

swiadcrenia (L'insegnamento contemporaneo della Chiesa sull’esperienza), “Communio” (PL) 95 (1996),
15-32.

' Infatti nella seconda redazione di Dei verbum il testo proposto da Y. Congar parlava della
«profonda esperienza delle cose spirituali» (intima spiritualium rerum experientia). 11 passo sull“intelli-
genza” & stato aggiunto nella terza redazione dopo la discussione. Per i particolari riguardanti il processo
redazionale cfr. U. BETTI, La Rivelazione divina nella Chiesa. La trasmissione della Rivelazione nel capi-
tolo Il della costituzione dommatica Dei verbum, Roma 1970.

" Per una buona prospettiva storica cfr. R. MORETTI, L'inabitazione trinitaria, in LM, vol. 2, pp.
113-138, qui pp. 117-133 (con particolare interesse per la posizione di san Tommaso; lo studio & provvisto
di una buona bibliografia) e per un quadro storico complessivo cfr. A. DAGNINO, Inabitazione, in L. BOR-
RIELLO - E. CARUANA - M.R. DEL GENIO - N. SUFFI (a cura di), Dizionario di mistica, LEV, Roma
1998, pp. 651-655. Nella riflessione teologica odierna il tema sembra attirare un interesse assai scarso.

* La posizione primaria che abbiamo assegnato alla dottrina dell’inabitazione trinitaria non do-
vrebbe tuttavia indurci a trascurare il valore di altre concezioni, tra 1’altro strettamente legate ad essa. Basti



244 RELAZIONI

L’origine della presenza della Trinita nell’'uomo & un’azione particolare delle
stesse Persone divine che vogliono comunicarsi a lui e introdurlo nell’intimita della
loro stessa vita™, Tale partecipazione alla vita divina genera nell’nomo 1’amore e la
conoscenza®” almeno nello stato abituale. Quando essi producono nell’'uomo atti di
amore e di conoscenza particolarmente intensi — e cio richiede normalmente una libe-
ra e cosciente collaborazione dell’'uomo all’azione divina — si puo parlare di esperien-
za mistica (e di conoscenza mistica)®.

La trasformazione dell’uomo, in forza della presenza di Dio nell’anima, rende
possibile una conoscenza esperienziale di Lui. Ci chiediamo ora come questa puo at-
tuarsi nell’'uomo. Ci sembrano interessanti a proposito le due concezioni: della cono-
scenza per connaturalita e dei sensi spirituali.

Il rinnovamento dell’ interesse per la concezione di san Tommaso circa la cono-
scenza per connaturalitatem quandam, 1o dobbiamo senz’altro a J. Maritain®. Suc-
cessivamente sono stati pubblicati alcuni studi critici, tra i quali due meritano partico-
larmente la nostra menzione. Si tratta dello studio di 1. Biffi che si concentra sul livel-
lo testuale della concezione tommasiana e della tesi di M. D’ Avenia®, che analizza il
problema della conoscenza per connaturalita in prospettiva della sua applicazione in
campo morale®,

Il concetto di conoscenza per connaturalitatem quandam serve a san Tommaso
come modello interpretativo per la spiegazione della natura della «sapienza dono del-
lo Spirito Santo» (STh I, q. 1, a. 6, ad 3), cio¢ di quella conoscenza che dopo verra
chiamata “infusa” o “mistica”. La connaturalita descrive un legame appetitivo tra va-
rie cose che pud essere fondato sulla somiglianza ontologica (alla base di creazione) o
morale (in forza della virth o della grazia). A partire da questo legame Tommaso ri-
conosce la possibilita di una conoscenza (giudizio) che avviene in forza dell’unione,
di una partecipazione nella natura realizzata dall’amore, basandosi su un’unione di ti-

notare le conseguenze dirette della presenza nell’anima della Trinita, cioe I’efficacia trasformatrice della
grazia creata, delle virtd infuse e infine il dinamismo dei doni dello Spirito Santo.

» Quest’azione & normalmente legata ai sacramenti, in modo particolare a quelli dell’iniziazione
cristiana.

1 “Sj potra discutere - e lo fanno, in realtd, i teologi — se la conoscenza e I’amore siano gli elemen-
ti propriamente costitutivi della presenza d’inabitazione, o almeno le sue componenti prioritarie; ma sul fat-
to che siano necessari sono praticamente tutti d’accordo” (R. MORETTI, L ‘inabitazione trinitaria, p. 116).

 Purtroppo mancano finora studi approfonditi sulla questione dell’inabitazione trinitaria come ra-
gione dell’esperienza e, pitl specificamente, della conoscenza mistica. Bisogna quindi attendere ancora per
poter avere un quadro pili completo della questione.

 Cfr. soprattutto Distinguer pour unir ou les degrés du savoir, Desclée de Brouwer, Paris 1963, La
conoscenza per connaturalita, “Humanitas™ (1981), 383-390. Per la bibliografia dettagliata cfr. M. D*A-
VENIA, La conoscenza per connaturalita in S. Tommaso d’Aquino, Edizioni Studio Domenicano, Bologna
1992, p. 32, nota 19.

* La conoscenza per connaturalita in S. Tommaso d’Aquino, p. 32.

* Il Giudizio ,,per quandam connaturalitatem™ o ,,per modum inclinationis” secondo San Tomma-
so: analisi e prospettive, in . BIFFL, Teologia, storia e contemplazione in Tommaso d’Aquino, Jaca Book,
Milano 1995, pp. 89-127.



GRZEGORZ STRZELCZYK 245

po “naturale”, che emerge dopo a livello della conoscenza e del giudizio. Una tale co-
noscenza puo attuarsi sul piano del giudizio morale o del giudizio teologico. Que-
st’ultimo, che ci interessa di pit, avviene «in virtll della carita teologale, o della co-
munione con Dio, la quale produce una compassio e una connaturalitas rispetto alle
realta che sono oggetto del giudizio. Questo non nasce per un discere, ma per una par-
tecipazione»®, In quanto riferita a Dio, la conoscenza per connaturalita rimane sem-
pre dipendente dal grado della connaturalita data, infusa con il dono della carita divi-
na da Dio stesso (il massimo possibile corrisponderebbe alla visio beatifica). E Lui
che si lascia sperimentare anche se la capacita a questo modo di conoscere appartiene
a quanto pare alla natura stessa dell’'uomo?.

Un’altra possibilita della fondazione antropologica della conoscenza mistica
viene offerta dalla dottrina dei sensi spirituali®*. Scrive Biffi: «nella misura in cui la
realtd debba essere integralmente assunta... bisogna che ci siano organi percettivi di
affinit, per i quali essa viene soggettivizzata»™ in modo corrispondente alla varieta
dei trascendentali. I sensi corporali costituiscono qui un’analogia; tramite essi I’'uomo
coglie diversi aspetti della realta sensibile. A livello pilt profondo un meccanismo si-
mile deve permettere all’'uomo di cogliere i diversi aspetti dell’essere. Si puo dire
quindi che «lo spirito — inteso qui non secondo I’accezione propriamente cristiana —
ha un’inclinazione o un’affinita ai trascendentali obiettivi; & dotato di strutture aperte
o esigitive di verita, di bonta, di bellezza e di armonia»®. Presso un uomo spirituale
ossia cristiano iniziato, le facolta umane vengono trasfigurate in modo da essere incli-
nate verso il mistero cristiano fino a farne 1’esperienza, che investe tutta la realta del
mistero secondo la ricchezza dei suoi aspetti, espressi dalle proprieta trascendentali, e
non solo il suo componente veritativo. Dall’intensita di questa esperienza nasce il lin-
guaggio spirituale.

Molto interessante per la nostra prospettiva ¢ una delle conclusioni cui giunge
Biffi; riportiamola per esteso: «In questa prospettiva tanto maggiore sara la possibilita
di fare esperienza in profondita, e quindi rendere il mistero nella varieta dei linguag-
gi, quanto maggiore & I’intensita soggettiva dell’essere appropriato da parte dello Spi-
rito. Sempre in questa prospettiva, se il mistico si definisce come colui che piil inte-
gralmente & assunto dallo Spirito, non sorprende che la sua esperienza e quindi il suo

*1. BIFFL, Teologia, storia e contemplazione in Tommaso d’Aquino, p. 97.

 Purtroppo manca per ora un approfondimento di questa concezione condotto in funzione della
conoscenza mistica. Un tale studio dovrebbe soprattutto affrontare il problema della collaborazione tra
appetitus e intellectus, nel passaggio tra ’esperienza diretta della bonta e la comprensione di essa. Gli
studi finora svolti non danno risposta alla domanda fondamentale, cioe come sia possibile all’interno di
questo processo la concettualizzazione — anche approssimativa — dell’esperienza decisamente aconcet-
tuale.

* Seguiremo nel presentarla la riflessione di I. Biffi che ci sembra la migliore elaborazione sistemati-
ca finora svolta su questo specifico tema. Si tratta dell’articolo I “sensi” dell'uomo “spirituale”, “Teologia”
10 (1985), 251-258. Cfr. anche M. CANEVET, Sens spirituel, DSAM, vol. XIV (1989), coll. 598-617.

? 1 “sensi” dell'uomo “spirituale”, p. 253.

¥ Ivi, p. 254.



246 ReLazion

linguaggio spirituale sia pill intenso, pili ricco e diciamo anche piu difficile, pit arduo.
Ma & pur sempre un’epifania dello Spirito e una “teologia”

La concezione dei sensi spirituali che abbiamo abbozzato, a partire dalla sinte-
si di 1. Biffi, & senz’altro una delle piti importanti per quanto riguarda la possibilita
della fondazione ontologico-antropologica della conoscenza mistica. Ma finora que-
sta concezione non & stata studiata in funzione di una tale fondazione. L’articolo di
Biffi, pur donando numerosi punti di riferimento importanti, esige una ricerca ulterio-
re approfondita.

Sta di fatto, nonostante le mancanze nell’approfondimento delle fondamenta
antropologiche della conoscenza mistica, che la tradizione mistica cristiana si €
espressa sempre nei termini della conoscenza. E quindi impossibile mettere in dubbio
’esistenza di tale conoscenza, una volta accettata la possibilita dell’esperienza misti-
ca. Essa ¢ affine alla conoscenza di fede in quanto ha lo stesso oggetto: anch’essa si
riferisce alla realta del mistero cristiano™. Di conseguenza il mistico non viene a co-
noscere niente di nuovo e niente di pit di quanto sia contenuto nella rivelazione. La
conoscenza mistica non pud oltrepassare la frontiera della trascendenza di Dio. Es-
sendo perd affine alla conoscenza ordinaria del mistero cristiano dal punto di vista
dell’ oggetto, essa differisce radicalmente dal punto di vista del modo. La conoscenza
della fede, e quindi anche la conoscenza teologica, & una conoscenza razionale che
procede per via di concetti. La conoscenza mistica invece si nutre dall’esperienza e
quindi nasce dal contatto diretto con il proprio oggetto. In quanto tale essa & precon-
cettuale : da qui si comprende perché la tradizione mistica descrivendo la conoscenza
mistica usa espressioni come “non-conoscenza”, “‘conoscenza oscura”, “conoscenza
negativa™. A questo punto arriviamo al nodo della questione ermeneutica riguardan-
te la fontalita dell’esperienza mistica. La conoscenza mistica, essendo a-concettuale,
pud fornire dei dati per una riflessione che procede per via di concetti? Se la risposta
fosse negativa, la conoscenza mistica sarebbe del tutto disgiunta dalla conoscenza
concettuale e quindi non avrebbe alcun senso parlare dell’esperienza mistica come
fonte per la teologia. Ma in questo caso anche i mistici stessi dovrebbero tacere la pro-
pria esperienza o limitarsi all’affermazione dell’indicibilita assoluta di essa. Invece i
mistici parlano. Si puo constatare in loro una tensione instancabile verso I’espressio-
ne, descrizione, trasmissione della propria esperienza®. E soprattutto questo fenome-
no, sotto 1’aspetto concreto degli scritti mistici, che testimonia la possibilita della “tra-
duzione” della conoscenza mistica, pur in modo approssimativo e condizionato, in un
linguaggio pill 0 meno concettualizzato.

»31.

' [ “sensi” dell’'uomo “spirituale”, p. 257.

* Cfr. G. MOIOLI, Mistica cristiana, in: S. DE FIORES - T. GOFFI (a cura di), Nuovo dizionario
di spiritualita, Edizioni Paoline, Cinisello Balsano (MI) 1985, pp. 985-1001, qui p. 994.

* Cfr. L. REYPENS, Dieu (connaissance mystigue), DSAM, vol. III (1954), coll. 883-929.

¥ Cfr. Y. CATTIN, La regola cristiana dell esperienza mistica, “Concilium” 4 (1994), coll. 18-39,
qui coll. 23.



GRZEGORZ STRZELCZYK 247

3. QUESTIONI ERMENEUTICHE

L’inadeguatezza esistente tra I’esperienza mistica e il racconto di essa fa si che
I’accostamento ai testi dei mistici & sempre un’impresa difficile. Affinché si possa
leggere questi testi come fonti per la teologia sistematica & necessaria quindi un’ade-
guata ermeneutica. Per ragioni di spazio ci limiteremo in questa sede a una segnala-
zione dei problemi da affrontare.

All’inizio va posta la domanda circa la credibilita dei dati forniti dall’esperien-
za mistica. La conoscenza mistica ha dei limiti: generalmente un mistico non sa nien-
te di pili riguardo ci0 cui pud giungere il teologo con la propria riflessione, con lo stu-
dio®. La differenza riguarda soprattutto il modo® della conoscenza che nel caso dei
mistici € molto immediato, esistenziale, carico della componente emotiva, in quanto
proviene dall’esperienza diretta. Bisogna puntualizzare ulteriormente: I’esperienza
soggettiva dei mistici & continuamente confrontata con il contesto della fede nel qua-
le vivono e quindi con il contenuto oggettivo di questa fede. Il dogma rimane regola-
tore per la conoscenza proveniente dall’esperienza mistica, esattamente come lo € per
la teologia sistematica. La conoscenza mistica valida come locus theologicus si muo-
ve sempre all’interno dell’ambito circoscritto dal mistero di Dio e dalla tradizione ec-
clesiale.

La conoscenza mistica rimane anche condizionata in quanto nel momento del
raccontare I’esperienza, cioé nel momento della trastormazione della conoscenza mi-
stica in una conoscenza discorsiva, intervengono le facolta conoscitive umane. L’au-
tore mistico, raccontando la propria esperienza, la interpreta alla luce di proprie cono-
scenze (storia ecc.), ed & facile misconoscerlo, anche perché questo processo normal-
mente non avviene in un modo cosciente e riflesso”’. La conseguenza ermeneutica
ulteriore della mediazione interpretativa della personalita del mistico, nel processo
della creazione della sua testimonianza, & la necessita della distinzione tra il senso del-
la testimonianza mistica e la sua espressione letteraria. Facendo una tale distinzione il
teologo deve in primo luogo prendere in considerazione e valutare il livello dell’in-
tervento interpretativo, da parte del mistico stesso; in secondo luogo esaminare, con
particolare attenzione, il linguaggio con il quale il mistico esprime la propria espe-
rienza, per poter valutare le capacitd espressive di questo linguaggio e quindi indivi-
duarne il vero contenuto.

E anche da considerare la problematica dell’ oggettivizzazione dei dati prove-
nienti dall’esperienza mistica. La teologia sistematica, se non vuole ridurre la testi-
monianza dei mistici solamente ad una specie di pio contorno illustrativo per le sue te-
si, deve essere in grado di raggiungere la vera portata oggettiva di queste testimo-
nianze. Si tratta di un procedimento complesso e, a nostro avviso, finora purtroppo

* Cfr. E. ANCILLI, La mistica: alla ricerca di una definizione p. 25.

* Cfr. CH.A. BERNARD, Le Dieu des mystiques, Cerf, Paris 1994.1998, qui vol. 2, p. 271.

' Cfr. ivi, p. 312; I’autore nota che & invece sempre riflesso il giudizio circa I'inadeguatezza del rac-
conto dell’esperienza riguardo 1’esperienza stessa.



248 RELAZIONI

quasi mai considerato dalla riflessione metodologica approfondita. Ci limiteremo
quindi ad accennare solamente ad alcuni problemi ermeneutici in merito.

Il primo riguarda la finalita del discorso mistico, che di solito & immediatamente
pratica™: o perché vuole essere una guida per coloro che vogliono condurre una simile vi-
ta spirituale, o perché deve essere esposto all’esame dei pastori della Chiesa. Il discorso
mistico presuppone anche I’esistenza di una relazione, di una affinita spirituale tra colui
che racconta la propria esperienza e coloro che accolgono la sua testimonianza®. E uno dei
momenti critici per I'interpretazione di un testo mistico: il teologo che lo accosta normal-
mente non condivide né lo stesso modo di vita, né lo stesso cammino spirituale. Un’alta
conseguenza della finalitd pratica del discorso mistico & il suo carattere frammentario.
Non tutto cid che dell’esperienza si pud esprimere, viene raccontato. La finalith pedago-
gica serve da filtro e il teologo che affronta il racconto mistico deve essere cosciente che
ha a che fare con una testimonianza, per cosi dire, censurata. In secondo luogo il fine pra-
tico del discorso provoca una tendenza verso una certa sistematizzazione del discorso®. Le
singole esperienze vengono spesso tolte dalle loro circostanze storiche e inglobate nel-
I'insieme di un disegno del cammino spirituale progressivo. Queste costruzioni quasi si-
stematiche si servono spesso, per la migliore chiarezza dell’esposizione, di elementi del
linguaggio teologico-sistematico, non necessariamente conservando significati o contesti
propri dei termini o delle concezioni. Il teologo sistematico deve quindi essere estrema-
mente attento quando ritrova nel discorso mistico elementi del proprio equipaggiamento
tecnico: le somiglianze possono trarre in inganno.

Abbiamo raggiunto cosi la questione ermeneutica, forse la pill studiata riguar-
do I'esperienza mistica: il problema della specificita del linguaggio mistico*. E senza
dubbio un hnguaggm legittimo della fede, molto lontano perd dal solito linguaggio
teologico. E un linguaggio paradossale che si serve abbondantemente dell’ossimoro,
ma lintento del mistico rimane sempre positivo. Egli vuole tramite il suo linguaggio
far rivivere, in colui che legge o ascolta, I’esperienza che sta alla base del discorso. I
mezzi espressivi del linguaggio mistico — soprattutto il simbolo® — servono a proget-
tare I'esperienza nelle strutture stesse del linguaggio e quindi renderla intelligibile, in
qualche modo stabile e trasmissibile. Sembra perd sempre aperta la domanda cirea il
valore dei mezzi espressivi del linguaggio mistico, e la sua utilita per la riflessione si-

* Cfr. 8. PINCKAERS, La vita spirituale del cristiano secondo san Paolo e san Tommaso d "Aqui-
no, Jaca Book, Milano 1995, p. 23.

* Cfr. CH. THEOBALD, La “théologie spirituelle”. Point critique pour la théologie dogmatique,
NRT 117 (1995), 178-198, qui 187.

* Cfr. S. PINCKAERS, La vita spirituale del cristiano, p. 25.

* Cfr. G. PATTARQO, [l linguaggio mistico, in: LM, vol. 2, pp. 483-506; G. MOIOLI, I mistici e la
teologia spirituale, “Teologia” 7 (1982), 127-143; . LADRIERE, Langage des spirituels, DSAM, vol. IX
(1975), 204-217; Y. CONGAR, Langage des spirituels et langage des théologiens, in ID., Situation et ta-
ches présentes de la théologie, Cerf, Paris 1967, pp. 135-158; M. BALDINI, /I linguaggio dei mistici, Que-
riniana, Brescia 1990°.

“ Cfr. CH.A. BERNARD, Teologia simbolica, Edizioni Paoline, Roma 1984%. A nostro avviso & il
miglior studio esistente per quanto riguarda il processo della formazione delle espressioni simboliche.



(GRZEGORZ STRZELCZYK 249

stematica. Pare che questa debba essere valutata di volta in volta, alla fine di un pro-
cesso interpretativo adeguato che prende in considerazione la complessita degli ele-
menti che confluiscono nel processo della creazione del discorso mistico.

4. BREVE ESAME CRITICO DI ALCUNI CONTRIBUTI METOLOGICI

A nostro avviso il contributo pitt approfondito per la comprensione dell’espe-
rienza mistica come locus theologicus proviene da G. Moioli. Dopo aver sottolineato
la necessita di cogliere la testimonianza mistica senza alcune precomprensioni e trac-
ciato un quadro storico della situazione recente del rapporto mistica-teologia, 1’autore
afferma che la questione metodologica in causa & composta da due problemi fonda-
mentali. Il primo & 'universalita dell’esperienza mistica: ossia la dimensione oggetti-
va presente in ogni esperienza personale. Il secondo problema € piuttosto ermeneuti-
co e concerne il modo secondo il quale un testo mistico deve essere letto A questo
punto I’autore introduce quattro tesi di notevole portata metodologica:

« | mistici devono essere affrontati soprattutto come testimoni della fede;

« il linguaggio mistico, in quanto linguaggio di personalizzazione del rapporto
con Cristo, & uno dei legittimi linguaggi della fede;

» affrontando dei mistici che hanno riflettuto sulla propria esperienza in modo
specificamente teologico, bisogna saper distinguere cio che & frutto dell’esperienza e
¢i0 che proviene dalla riflessione teologica;

» (riportiamola per esteso in quanto coglie il nodo della questione):

«E legittimo e doveroso che il teologo faccia, nella sua ricerca di comprensio-
ne del mondo di fede, anche attenzione ai mistici: sia in quanto tali, sia in quanto
eventualmente teologi della loro esperienza. Sotto 1'uno e sotto 1’altro aspetto..., essi
potranno essere considerato “luogo” della teologia, appunto come tipici rappresentan-
ti di un certo modo di sensus fidei ed eventualmente del sensus theologicus»*.

Crediamo particolarmente interessante la sottolineatura che Moioli fa circa il
legame stretto tra il mistero cristiano e 1’esperienza mistica, ritrovando in quest’ulti-
ma il luogo nel quale il dato della fede viene colto in modo immediato nel suo luogo
proprio cioé all’interno della vita cristiana concreta. La testimonianza di tale espe-
rienza, essendo in fondo testimonianza del mistero in quanto vissuto, puo essere rico-
nosciuta come esperienza diretta del sensus fidei. Riflettendo quindi su una tale testi-
monianza il teologo pud non solo cogliere la dimensione vitale (e concretamente vis-
suta da qualcuno) delle verita della fede ma anche gli aspetti nuovi, talvolta
irraggiungibili per una pura riflessione teologica-speculativa, di queste verita.

Nell’anno 1986 & apparso un articolo dal titolo assai promettente La mystique
est-elle un lieu théologique? di M.-L.. Gondal*. Subito all’inizio I’autrice afferma che

# I mistici e la teologia spirituale, p. 138.
“ NRT 108 (1986), 666-684.



250 REeLazionN

il fenomeno mistico appartiene anche alle altre religioni, disgiungendo cosi il legame
fondamentale mistica-mistero cristiano. Invece il vantaggio pil grande che il pensie-
ro moderno possa ricavare dalla mistica sarebbe il senso di alterita, che scopre in Dio
un totalmente Altro. Gondal propone anche qualche regola ermeneutica che la teolo-
gia dovrebbe osservare nello studio della mistica®: la teologia dovrebbe sforzarsi di
mantenere il legame tra la mistica e 1’esperienza cristiana per non ridurre la prima al
puro dato concettuale. La teologia dovrebbe lasciare all’esperienza mistica la sua ori-
ginalitd propria. Essa dovrebbe avere la possibilita di spiegare se stessa. La teologia
infine non dovrebbe marginalizzare 1’esperienza mistica come un caso eccezionale
perché in essa si esprime, pur in un modo radicale, qualcosa della fede comune.

Il lettore dell’articolo della Gondal, finita la lettura, rimane perplesso. La va-
rieta delle questioni investite, la molteplicita degli approcci affrontati, non permette
un approfondimento dovuto e rende molto difficile la comprensione della logica del
procedimento dell’autrice. A nostro avviso manca nell’articolo un rigore di pensiero,
che permette di svolgere la riflessione in modo coerente. A livello metodologico il
contributo & piuttosto superficiale. Manca sia un serio fondamento del nesso mistero
cristiano — esperienza mistica, sia una riflessione sulla conoscenza mistica. Conse-
guentemente non viene affrontata la questione dell’antropologia soprannaturale: ciog
delle strutture che nell’'uomo-cristiano condizionano la possibilita della conoscenza
mistica.

La riflessione metodologica di V. Battaglia® invece & strettamente collegata a
un tentativo di elaborazione dei dati cristologici a partire dall’esperienza mistica e ne
costituisce I'introduzione e giustificazione del metodo adottato. L’ autore cerca di sta-
bilire il nesso tra la conoscenza, amore e contemplazione partendo da una breve pro-
spettiva storica del rapporto tra teologia e spiritualitd cui segue la puntualizzazione
della posizione di Dei verbum 8. Lariflessione prosegue verso la delineazione del cor-
retto atteggiamento del teologo. In seguito viene richiamata la dottrina dell’inabita-
zione trinitaria allo scopo di stabilire le fondamenta della conoscenza contemplativa
che sarebbe il frutto piti maturo della vita cristiana ordinaria. Come secondo fonda-
mento di questa conoscenza viene richiamata brevemente la concezione dei sensi spi-
rituali.

Leggendo il testo di Battaglia si ha I"impressione che il legame tra ’esperienza
mistica e la teologia sistematica sia del tutto armonioso e privo di problemi. E quasi
del tutto assente la questione ermeneutica centrale: come & possibile il passaggio tra i
dati esperienziali, quindi necessariamente riferiti a cio che ¢ singolare e soggettivo,
agli enunciati della teologia sistematica che devono avere il carattere oggettivo e uni-

* Con queste considerazioni ermeneutiche conclude la parte metodologica dell’articolo, cui segue
una breve riflessione sul battesimo come fondamento della mistica cristiana.

“ Cristologia e contemplazione, Edizioni Dehoniane, Bologna 1997; parte metodologica pp. 13-47.
L’autore preferisce parlare di “contemplazione” ed “esperienza contemplativa” piuttosto che di “esperien-
za mistica”, ma la sua concezione di contemplazione & affine al senso della nozione “esperienza mistica”
che adoperiamo; cff. la sua definizione descrittiva dell’esperienza contemplativa (p. 23).



GRZEGORZ STRZELCZYK 251

versale. Tutta la complessa questione dell’interpretazione dei testi mistici, del lin-
guaggio simbolico adoperato in essi non viene affrontata. Ma il difetto ancora piu gra-
ve & la mancanza della fondazione adeguata della stessa conoscenza contemplativa.
Le dottrine — tra I’altro giustamente rievocate — sull’inabitazione trinitaria e i sensi
spirituali non vengono approfondite. La questione pili largamente trattata della con-
nessione tra I’amore e conoscenza manca di un approfondimento dal punto di vista
dell’antropologia soprannaturale. Di conseguenza non si capisce né come ¢ possibile
la conoscenza contemplativa, né come essa si realizzi concretamente nell’ uomo.

5. OSSERVAZIONE FINALE

La conclusione del nostro breve esame non puo essere che questa: il problema
metodologico della fontalita dell’esperienza mistica, riguardo la teologia sistematica,
ha tutte le caratteristiche di una riflessione in statu nascendi. Alcune strade sono state
gia aperte tramite gli studi su aspetti particolari. Altri temi esigono un’elaborazione si-
stematica che rimane tutta da fare. E comunque possibile ormai intuire i tratti princi-
pali che dovrebbero caratterizzare la costruzione sistematica. Senz’altro si fa sentire
sempre di pill I’esigenza dell’elaborazione di una tale costruzione. Si aprono qui di-
verse strade per le ricerche ulteriori in campi molto interessanti e assai inesplorati.



252 RELAZIONI




