Articoli RTLu VI (2/2001), 319-334

La Sinagoga e la Chiesal

Azzolino Chiappini
Facolta di Teologia (Lugano)

Tra le statue della bella cattedrale di Strasburgo si vedono due figure femminili:
una trionfante, con la croce, I’altra con gli occhi bendati, la testa china, quasi in at-
teggiamento di sofferenza o di sconfitta. Secondo una diffusa iconografia medievale,
si tratta della Chiesa e della Sinagoga: la prima, vincitrice, perché salvata dalla croce
del Signore risorto; la seconda, perdente, chiusa nella sua cecita, e di conseguenza
condannata. Nell'immaginario e nel linguaggio del medio evo cristiano, I'’ebreo & «ne-
fandissimus, perfidus, reus multorum perditionis, infelix»2.

La questione dell’esistenza, del perdurare di Israele3 & un dato che sta sempre da-
vanti agli occhi e alla riflessione cristiana, che sta a volte anche come “una spina nel
fianco” della Chiesa: si tratta di una realta che riemerge sempre, con cui sempre la
comunita cristiana deve fare i conti, conti che non sono (non saranno) mai regolati4.

L’'ebraismo di fronte alla Dichiarazione Dominus Jesus

Cosi, la recente dichiarazione Dominus Jesus della Congregazione per la dottrina
della fede5, anche se il tema dell’ebraismo non é stato toccato, di fatto ha coinvolto
nelle discussioni questa questione. La pubblicazione della dichiarazione ha suscitato

1 Questo articolo prolunga la riflessione gia iniziata in un precedente saggio dal titolo L'ulivo: la radice e i ra-
mi. Osservazioni sull’alleanza mai revocata, pubblicato in RTLu V(1/2000), 5-18.

2 Cosi in un poema latino, la leggenda di Teofilo, redatto nel IX secolo. V. per esempio, G. GARDENAL,
L'antigiudaismo nella letteratura cristiana antica e medievale, Brescia 2001.

311 termine Israele ha qui sempre il suo significato religioso, biblico e teologico (a meno che sia indicato espres-
samente I'aliro significato, quello politico relativo allo stato di Israele).

n o«

4 “Spina nel fianco”, “fare i conti”, non hanno un senso peggiorativo, ma di qualche cosa che sempre inter-
pella, anche continuamente disturba, se necessario, la coscienza cristiana.

5 Dichiarazione "Dominus Jesus” circa l'unicita e ['universalita salvifica di Gesu Cristo e della Chiesa, del 5
settembre 2000.

819



Articoli

forti reazioni6, spesso negative, forse perché la presentazione & avvenuta in maniera
maldestra, e anche perché il linguaggio, che pure non diceva nulla di nuovo dal pun-
to di vista della dottrina cattolica, & stato giustamente percepito come poco dialogico.
Non @ possibile entrare nella discussione relativa a questa dichiarazione, ma mi sem-
brano condivisibili il giudizio e le affermazioni del teologo domenicano francese
Claude Geffre, che ha scritto: «Personalmente, accolgo questo testo come un avverti-
mento molto serio contro i pericoli di un pluralismo religioso che rimetterebbe in que-
stione I'unicita e 'universalita del mistero di Cristo come evento di salvezza da parte
di Dio. Per parlare pii1 tecnicamente, mi sembra difficile rendere conto della fede ere-
ditata dagli apostoli accontentandosi di una cristologia inclusivista normativa. Bisogna
mantenere una cristologia inclusivista costitutiva. Ma aggiungo subito che una tale
posizione non & per niente inconciliabile con un pluralismo inclusivo e che essa non
comporta necessariamente un esclusivismo del cristianesimo o della Chiesa nell’ordi-
ne della salvezza. Ora & proprio questo equilibrio delicato che non sembra rispettato
dal testo della dichiarazione Dominus Jesus»7.

Nello scritto della Congregazione per la dottrina della fede, di fatto I’ebraismo non
& considerato; tuttavia sono significative le reazioni del mondo ebraico a questo do-
cumento. Non potendo citarle tutte, voglio ricordare almeno due esempi del malesse-
re vissuto nel settembre 2000 dal mondo ebraico. Il 3 ottobre dello stesso anno, do-
veva svolgersi a Roma una giornata di dialogo ebraico-cristiano sul tema del “Giubileo
nella concezione giudaica e nella concezione cattolica”, con la partecipazione del rab-
bino Piatelli per una relazione e del grande rabbino di Roma Elio Toaff per la conclu-
sione. In seguito alla pubblicazione della dichiarazione Dominus Jesus e alla beatifi-
cazione di Pio IX (3 settembre), la partecipazione ebraica é stata disdetta, con la con-
seguente cancellazione della giornata. La reazione di parte ebraica alla Dominus
Jesus era dovuta al fatto che nella dichiarazione non vi & menzione della situazione
particolare di Israele nella luce della fede cristiana e al pericolo di una ripresa di qual-
che forma di proselitismo da parte cattolicas.

6 Per un ambito limitato, ma importante nella produzione teologica, il contesto di lingua tedesca, v. MICHAEL J.
RaNER (ed.), “Dominus Jesus”. Anstossige Warheit oder anstissige Kirche? Dokumente, Hintergriinde,
Standpunkte und Folgerungen, Miinster 2000. [l volume porta anche l'intervista del card. Ratzinger, apparsa
sulla Frankfurter Allgemeine Zeitung il 22 settembre 2000.

7 GEFFRE, “Préface” a M. AEBISCHER-CRETTOL, Vers un oecuménisme interreligieux. Jalons pour une théologie
chrétienne du pluralisme religieux, Paris 2001, p. IV.

8 Fatti e relative informazioni sono presenti in molti mezzi di comunicazione, stampa, agenzie, del mese di set-
tembre 2000.

320



Azzolino Chiappini

Ancora mesi dopo, in un commento a un importante articolo del cardinale
Ratzinger, apparso sull’Osservatore romano del 29 dicembre 2000, con il titolo
“L'eredita di Abramo dono di Natale”, il rabbino Riccardo di Segni del Collegio rabbi-
nico italiano, ritorna sull’argomento?. Le affermazioni del rabbino Di Segni, che sem-
brano non dire nulla di nuovo, sono importanti perché dovrebbero aiutare i cristiani,
o pit in particolare i cattolici, a capire le difficolta degli ebrei in relazione alla dottri-
na, e pill ancora al linguaggio cristiano. Per loro, un ostacolo & costituito da come &
inteso il dialogo. Di Segni scrive: «Nel documento (si tratta della Dominus Jesus)... si
sosteneva con forza la peculiarita della salvezza attraverso la fede in Gesu e si dava
un’interpretazione del dialogo interreligioso come finalizzato a trasmettere all’inter-
locutore la testimonianza della verita della fede, cosi come e intesa dal cattolicesimo».
Con altre parole, questo esprime, ancora una volta, il timore o I'impressione che il dia-
logo in senso cattolico, sia finalizzato alla missione o peggio al proselitismo, e non sia
dunque vero impegno per capire la posizione e la situazione di Israele come perma-
nente nel progetto di Dio10. «Sul dialogo i toni duri della Dominus Jesus sono scom-
parsi, ma i dubbi teologici no. Il dialogo era in quel documento il mezzo per presen-
tare agli altri (semplici ascoltatori) la fede in Cristo». Ancora due citazioni del com-
mento del rabbino Di Segni all’articolo del cardinale Ratzinger, ci interessano qui, in
quanto illustrano per noi le difficolta ebraiche relative alla Dominus Jesus. «Forse per
riparare agli incidenti autunnali nei quali gli ebrei sembravano aver perso anche la
qualifica di interlocutori di un dialogo (per quanto a senso unico)...»11. «Sul tema del-
la salvezza, infine, causa di non poco turbamento per come era stato esposto nella
Dominus Jesus, in questo articolo compare solo un fugace accenno: ‘la salvezza che

9 Si trova in www.menorah.it

10 Un altro sospetto, non infondato perché ha avuto tanta parte nella storia e nella teologia cristiana, & che si
pensi sempre a Israele come ad una realta passata, superata dalla venuta di Gesii, e percio significante sol-
tanto come preparazione di qualche cosa d’altro. Di Segni scrive: «Lo stesso articolo (di Ratzinger) parla del
‘dono supremo’, e di Gesu di Nazareth come dono che gli ebrei ‘hanno fatto a noi’. C’# rispetto della testi-
monianza ebraica di Dio; se ne conferma I'importanza attuale. Ma il ruolo ebraico si ferma sempre al mes-
saggio della Bibbia scritta (ignorando tutto cid che ¢’ insieme e dopo). In questo modo & come se gli ebrei
fossero solo dei testimoni e donatori inconsapevoli; e tutto questo in perfetta coerenza con molte tesi patri-
stiche antiche sul ruolo degli ebrei».

11 Sottolineatura mia.

321



Articoli

aveva come protagonista iniziale Israele’. Il problema non & stato risolto, ma soltanto
evitato»12,

Le reazioni e difficolta ebraiche alla Dominus Jesus hanno, a mio giudizio, una fun-
zione importante, in quanto obbligano la teologia a ripensare a fondo il problema di
Israele; e questo non tanto “per far piacere agli altri”, ma perché il tema & essenzia-
le alla stessa autocomprensione cristiana, o meglio ancora al nostro sforzo di com-
prensione del progetto di Dio. Infine, un’ultima osservazione: & necessario vigilare con
estrema attenzione al nostro linguaggio, perché espressioni che a noi possono sem-
brare positive spesso suonano alle orecchie altrui (in questo caso ebraiche), come li-
mitative o anche offensive. Da parte della teologia cattolica, non si tratta di occultare
la verita, ma di dirla a partire da un vero sforzo per capire la comprensione dell’in-
terlocutore. Se si vuole essere ascoltati, bisogna prima ascoltare.

Anche per questo motivo, pud essere utile ripercorrere le principali tappe dell’in-
contro tra ebraismo e Chiesa cattolica, che di fatto & cominciato soltanto nel secolo ap-
pena finito, con il papa Giovanni XXIII e il concilio Vaticano II.

I primi passi del dialogo

Durante il 2000, in occasione della celebrazione del Giubileo, due fatti significativi
esprimono, molto pill di tanti documenti, la posizione della Chiesa cattolical3 nei con-
fronti dell’ebraismo. Per questa ragione, nella breve presentazione dei passi compiuti a
partire dal Vaticano II sulla strada del dialogo e di una riscoperta reciproca tra Chiesa
ed ebraismo, mi sembra importante partire da quei gesti, ricordando anche che un at-

12 Sottolineatura mia. L'autore invece sottolinea iniziale, che non lo & nel testo di Ratzinger. Di Segni cosi termi-
na le sue osservazioni: «In conclusione: le difficolta emerse non sono state risolte in questo nuovo intervento,
che ha ribadito posizioni dottrinali pit1 antiche che recenti. L'immagine proposta per gli ebrei, per quanto po-
sitiva e rispettosa, ignora i progressi raggiunti nel dialogo degli ultimi decenni, riducendo il ruolo degli ebrei
a quello di testimoni della fede, portatori del ‘dono’, depositari e insegnanti della Bibbia, e potenziali conosci-
tori di Gesli, sul quale prima o poi ‘convergere’. In ogni caso, & molto importante che si parli di confronto e si
insegni il rispetto reciproco. Per questo bisogna ringraziare il cardinale Ratzinger, almeno per lo sforzo che ha
fatto nei limiti della sua visione teologica».

13 Largomento di questa parte & il cammino della Chiesa cattolica verso I'ebraismo dal concilio Vaticano II a og-
gi. Per questo, quando qui si parla di Chiesa, di solito si intende la Chiesa cattolica. Cib non significa negare
testi e prese di posizione delle comunita nate dalla Riforma, che hanno pubblicato riflessioni importanti (per
esempio, la Chiesa riformata olandese nel 1980; il Consiglio della Chiesa evangelica di Germania nel 1975; il
Sinodo della Chiesa evangelica della Renania nel 1980; anche, e prima ancora di questi, L'atteggiamento cri-
stiano nei confronti degli ebrei, da parte dell’Assemblea costitutiva del Consiglio Ecumenico delle Chiese,
Amsterdam, 1948). Neppure qui si fara riferimento, con una eccezione di cui pilt avanti, ai testi pubblicati dal-
le Conferenze episcopali cattoliche dei singoli paesi, che pure, spesso, sono importanti.

322



Azzolino Chiappini

to simbolico forte & pil1 espressivo e illuminante di un pur valido messaggio verbale.

Il 26 marzo 2000, a Gerusalemme, Giovanni Paolo II si avvicina al Muro occiden-
tale, oggi il luogo pill importante dell’ebraismo contemporaneo perché carico di sto-
ria, di sofferenza, ma anche di speranza. Il Papa @ solo, con un gesto che sembra esi-
tante tocca il muro e tra le fenditure inserisce un biglietto. L'atto di Giovanni Paolo II
riprende e ripete uno dei gesti piu significativi della pieta ebraica. Ma il testo, quello
dell’invocazione detta in San Pietro in forma di preghiera nella celebrazione peniten-
ziale del 12 marzo (I'altro dei due fatti significativi ricordati all’inizio), & soprattutto
denso di teologia. Da questo punto di vista & il limite estremo, fino a questo momen-
to, di una riflessione e maturazione che non & ancora arrivata alla sua conclusione
dentro la Chiesa cattolica: «Dio dei nostri padri, tu hai scelto Abramo e la sua discen-
denza perché il tuo nome fosse portato alle genti: noi siamo profondamente addolo-
rati per il comportamento di quanti nel corso della storia hanno fatto soffrire questi
tuoi figli, e chiedendoti perdono vogliamo impegnarci in un’autentica fraternita con il
popolo dell’alleanza».

Anche senza fare un’analisi teologica dettagliata di questo testo, tuttavia & possi-
bile sottolineare alcune affermazioni molto forti. Abbiamo prima di tutto la procla-
mazione della vocazione e della missione di Israele, scelto da Dio a partire da Abramo,
anche per testimoniare al mondo il monoteismo. C'& poi I'esplicito riconoscimento del-
la colpa e la domanda di perdono, in forma cosi chiara come mai in passato. Ma so-
prattutto leggiamo in questa preghiera I'affermazione decisa, senza limitazioni o re-
ticenze, che Israele rimane il popolo dell’alleanzal4. Se si ricordano tutti i discorsi che
leggiamo nella tradizione cristiana circa la comunita ebraica ormai esclusa, dopo
Cristo, dall’alleanza, perché una nuova alleanza sostituirebbe quella con Abramo e la
sua discendenza, e quelli proclamanti nei secoli un nuovo popolo di Dio (la Chiesa) che
avrebbe sostituito I’antico (Israele), si pud misurare il vigore e I'importanza della pa-
rola usata da Giovanni Paolo II. E si pud anche costatare la lunghezza effettiva del
cammino compiuto dalla Chiesa nell'ultimo mezzo secolo, nel ritornare!s e nel ricer-
care l'incontro con i figli di Abramo.

Partendo da questo momento cosi importante, & necessario ricordare alcune tap-

14 Daffermazione era gia stata fatta precedentemente da Giovanni Paolo II, il 17 novembre1980, nel Discorso
all’incontro con esponenti della comunita ebraica a Magonza. 11 fatto che la frase si trovi adesso nel testo
di una celebrazione come quella del 12 marzo 2000 le attribuisce un peso ancora piu forte, perché il con-
testo liturgico & uno dei luoghi dell’espressione della fede.

15 Ritornare verso Israele, pensando al termine biblico-ebraico per esprimere la conversione, che & appunto
ritorno, ritornare.

323



Articoli

pe fondamentali di questo cammino. Senza dubbio, il punto di partenzal¢ & dato dal-
la Dichiarazione del concilio Vaticano II Nostra Aetate, approvata definitivamente il
28 ottobre 196517. Nell’assemblea conciliare il dibattito era stato introdotto il 25 set-
tembre 1964 dalla relazione del cardinale Bea, all’inizio di una sessione che si rive-
lera poi molto difficile e anche piena di tensionils.

La preistoria di questo documento & abbastanza lungal?. Secondo diversi testimo-
ni, e soprattutto Loris Capovilla, segretario di Giovanni XXIII, il Papa prende coscien-
za della questione ebraica soltanto in occasione del suo incontro del 9 giugno 1960
con Jules Isaac, esponente dell’ebraismo francese che tanto si era impegnato per il
dialogo, anzi I'amicizia, ebraico-cristiana. Lo studioso presento, in quell’occasione, a
Giovanni XXIII una “Memoria” relativa alla necessita di una riforma dell’insegna-
mento cristiano nei riguardi di Israele20. In seguito a una promessa fatta dal Papa in
quell’occasione, lo stesso Giovanni XXIII incarico il card. Bea, responsabile del
Segretariato per I'unita dei cristiani, di preparare una dichiarazione da sottoporre al
futuro concilio sul tema degli Ebrei. Dopo un iter complicato?l, la dichiarazione arri-

16 (i riferiamo qui ai testi maggiori, anche se ci sono stati precedentemente i primi timidi, eppure importan-
ti, segni, come la decisione di Giovanni XXIII di togliere dalla liturgia del venerdi santo I'espressione perfi-
di giudei.

17 Dichiarazione sulle relazioni della Chiesa con le religioni non cristiane. Si puo trovare, per esempio, in
Enchiridion Vaticanum, vol. 1, Bologna 1993, nn. 853-871.

18 5i vedano anche soltanto alcuni titoli della Storia del concilio Vaticano II (diretta da GIUSEPPE ALBERIGO), vol.
IV, Bologna 1999: “La crisi di ottobre”, 192; “La tempesta di novembre: la ‘settimana nera’, 417. Molte di
queste difficolta erano legate alla questione della liberta religiosa, a sua volta in relazione al tema dell’e-
cumenismo e dei rapporti con I'ebraismo. Per capire tante cose, & importante ricordare che la rottura di
mons. Lefebvre, e di quanti lo hanno seguito, non era tanto dovuta alla riforma della liturgia quanto piut-
tosto proprio a questi temi e in particolare a quello della liberta religiosa.

19 Ci sono varie presentazioni, per esempio: PIEro STEFaNI, Chiesa, ebraismo e altre religioni. Commento alla
“Nostra Aetate”, Padova 1998.

20 La Memoria conteneva i Dieci punti di Seelisberg, redatti in occasione della Conferenza internazionale con-
tro I'antisemitismo del 1947. Alla redazione dei punti partecipd anche Jacques Maritain. Gli incontri del
Seelisberg sono stati uno degli avvenimenti pili importanti del primo dopoguerra.

21 «All'epoca della seduta inaugurale del Vaticano II (11 ottobre 1962), lo Schema sugli Ebrei non era (...) al-
I'ordine del giorno di un Concilio previsto di breve durata. Tuttavia, in risposta a una sollecitazione del car-
dinale Bea, volta a impedire che il progettato testo uscisse definitivamente dal dibattito, Giovanni XXIII gli
faceva giungere (in data 13 dicembre 1962) un foglio autografo in cui si appoggiava l'iniziativa. Al fine di
rendere pil accoglibile I'inserimento del testo sugli Ebrei nei lavori del Vaticano II nel 1963, ‘quasi per mi-
sura prudenziale’(cardinale Bea) se ne decise, per ordine di Roncalli, I'inserimento nello Schema
sull’Ecumenismo, di cui doveva formare il quarto capitolo intitolato ‘L’atteggiamento dei cattolici di fronte
ai non cristiani e in particolare agli ebrei’», in: Stefani, op. cit., 56. In seguito il testo sara staccato dal Decreto
sull’Ecumenismo e reso autonomo.

324



Azzoline Chiappini

va in concilio, come & stato ricordato sopra, il 25 settembre 1964. La discussione & su-
bito molto vivace e tesa, le posizioni marcate e contrapposte. Non potendo, in questa
sede, fare la storia del dibattito, mi sembra interessante dare almeno due citazioni
delle posizioni diverse, anche perché, soprattutto quella negativa dell’arcivescovo di
Palermo, ci permettono di misurare la strada percorsa.

Il cardinale Lercaro di Bologna: «Il popolo dell’alleanza ha, agli occhi della Chiesa
cattolica, non solo una dignita e un valore soprannaturale per il passato e per le ori-
gini della Chiesa stessa, ma anche per il presente e per cid che vi & di pil1 essenziale,
di piu alto, di piu religioso, di pili divino e permanente nella vita quotidiana della
Chiesa»22,

Il card. Ruffini di Palermo: «A nessuno certo sfugge che i Giudei seguono ancor og-
gi la dottrina del Talmud, secondo la quale gli altri uomini vanno disprezzati perché
simili alle bestie; tutti abbiamo anche verificato che essi spesso sono avversi alla no-
stra religione. Infatti, per darne conferma con un solo esempio, non é forse vero che
la perniciosa setta dei massoni, diffusa dovunque, i cui membri sono colpiti dalla sco-
munica riservata alla sede apostolica, perché suole ordire trame contro la Chiesa, &
sostenuta e favorita dai giudei? Vorrei percio che nella Dichiarazione, sottoposta alla
nostra discussione, i Giudei venissero esortati con forza a rispondere con amore al-
I’amore con il quale noi sinceramente li trattiamo»23,

Il paragrafo IV della dichiarazione, “La religione giudaica” — pure con un linguag-
gio a volte oggi superato — rimane una pietra miliare, il segno di una conversione ve-
ra della Chiesa nel riconoscimento della posizione di Israele. Cosi il Vaticano II offre
il fondamento di un dialogo che non pud pili essere interrotto, di un cammino da cui
non si pud ormai tornare indietro.

Sostanzialmente, la dichiarazione afferma la comunanza di origine della Chiesa
con Israele, il fatto che dalla sua tradizione religiosa essa ha ricevuto, e il rifiuto as-
soluto della condanna da parte cristiana. Ecco un passaggio significativo: «E quan-

22 Citato da Storia del concilio Vaticano II, 1V, 187. 11 testo & di don Giuseppe Dossetti.

23 Citato da Steria del concilio Vaticano 11, IV, 182. E il cardinale Ruffini era uno dei piu colti rappresentanti
della minoranza conciliare! In quei giorni il P. Congar scrive nel suo Diario: «Antisemitismo non morto»
(Storia del concilio, 183). Infatti, diversi interventi nell’assemblea conciliare potrebbero costituire una pic-
cola antologia dell’antisemitismo. Anche personaggi pili aperti mostravano posizioni oggi inaccettabili, I1 P.
Daniélou, in una conversazione privata (documento in Storia del concilio, 188, n.255, si esprimeva cosi: “Si
& voluto affermare che il popolo ebraico non & un popolo come gli altri: cosa che corrisponde all’ideologia
ebraica, ma non alla teologia cristiana; per noi, I'lsraele carnale ha perduto tutti i suoi privilegi, e noi sia-
mo gli eredi, ed esso non & che un popolo come gli altri, esattamente come gli altri”. Daniélou era un teolo-
go importante: ci si chiede quale era la sua lettura di Rm 9-11.

325



Articoli

tunque la Chiesa sia il nuovo popolo di Dio, i Giudei tuttavia non devono essere pre-
sentati né come rigettati da Dio, né come maledetti, quasi che cio scaturisse dalla
Sacra Scrittura. Pertanto tutti facciano attenzione a non insegnare nulla, nella cate-
chesi e nella predicazione della Parola di Dio, che non sia conforme alla verita del
Vangelo e allo spirito di Cristo».

L'ultima frase e indicativa delle intenzioni piu profonde del Vaticano II. Quella dei
padri conciliari era fondamentalmente una preoccupazione pedagogica e catechetica:
estirpare dalla comunita cristiana I’avversione, anzi I'odio di radice teologica e frutto
di una lunga storia. Questo fatto appare chiaro dalla natura e dai contenuti dei due
documenti successivi, ma legati alla dichiarazione Nostra Aetate. Si tratta degli
Orientamenti e suggerimenti per Uapplicazione della dichiarazione ‘Nostra Aetate’ del
1. dicembre 1974, e dei Sussidi per una corretta presentazione degli Ebrei e
dell’Ebraismo nella Chiesa cattolica, pubblicati il 24 giugno 198524,

La preoccupazione del dialogo con I'ebraismo & soprattutto dei cristiani e, per
quanto ci riguarda in questa riflessione, della Chiesa cattolica. Per questo a volte si
osserva che & un dialogo "speciale”, asimmetrico, dove la controparte appare spesso
assente. Cio & abbastanza vero e dipende da ragioni piti storiche, ma anche parzial-
mente teologiche (o religiose). Per questo mi sembra particolarmente interessante ac-
cennare a due documenti di parte ebraica che rispondono, come reazioni positive, ai
cambiamenti intervenuti nel campo cristiano.

Il primo documento & una testimonianza storica, in quanto non & mai stato reso
pubblico25 in maniera ufficiale. Nel 1968, in Francia, per volonta del gran rabbino del-
I'epoca, Jacob Kaplan, una commissione d’esperti2é aveva preparato un testo che do-
veva, in qualche modo, essere la risposta alle posizioni del concilio Vaticano II. Il tito-
lo del documento & /I Cristianesimo nella teologia ebraica. Diversi motivi stanno alla
base della mancata approvazione, da parte del Congresso rabbinico francese, e dun-
que alla mancata pubblicazione. Resta un testo importante, costituito da affermazio-
ni sostenute da citazioni della tradizione giudaica (soprattutto dal Talmud). Ecco al-

24 T due documenti sono firmati dal cardinale Johannes Willebrands, e pubblicati dal Segretariato per 1'unio-
ne dei cristiani (Commissione per i rapporti religiosi con 1'ebraismo).

25 B necessario ricordare che I'ebraismo non conosce un’autorita, soprattutto centralizzata, che possa parla-
re in nome di tutte le comunita e tendenze, cio# di tutto I'ebraismo.

26 La commissione era presieduta dal Rabbino Charles Touati, e aveva chiesto la collaborazione di grandi mae-
stri dell’'ebraismo francese, come Emmanuel Lévinas e Georges Vajda. Il documento & stato presentato per
la prima volta dal quotidiano Le Monde del 12 febbraio 2001 (traduzione italiana nel settimanale Tempi,
aprile 2001).

326



Azzolino Chiappini

cuni esempi (senza i fondamenti, cioé le prove dalla tradizione): «Il rifiuto del cristia-
nesimo avrebbe potuto essere evitato; i cristiani non sono idolatri: adorano il Dio che
ha creato il mondo e con gli ebrei hanno in comune un certo numero di credenze; la
‘salvezza eterna’ dei cristiani; il cristianesimo e I’islam preparano la strada del
Messia». U'importanza del documento sta nel fatto, che si puo intuire dagli enunciati
riportati sopra, che anche I'ebraismo riesce a mutare il suo modo di vedere il cristia-
nesimo.

Laltro documento proviene dagli Stati Uniti, ed & molto pitt recente. Il 10 novem-
bre 2000, un gruppo di intellettuali ha pubblicato sul New York Times un testo di otto
affermazioni, nate dalla costatazione del cambiamento d’atteggiamento dei cristiani
dopo la Shoah27: Dabru Emet — Ditevi la verita (cf. Zc 8,16)28. Come per il documento
precedente, pud essere interessante riprendere almeno i titoli degli enunciati, riman-
dando al testo completo per le giustificazioni e i brevi approfondimenti: «Ebrei e cri-
stiani adorano lo stesso Dio; ebrei e cristiani riconoscono I'autorita dello stesso libro,
la. Bibbia (che gli ebrei chiamano “Tanakh” e i cristiani “Antico Testamento”); i cri-
stiani possono rispettare la rivendicazione del popolo ebraico sulla terra d’Israele;
ebrei e cristiani accettano i principi morali della Torah; il nazismo non fu un fenome-
no cristiano; le umanamente inconciliabili differenze tra ebrei e cristiani non saran-
no risolte fino a che Dio non redimera il mondo intero, come promesso dalla Serittura;
un nuovo rapporto tra ebrei e cristiani non indebolira la pratica dell’ebraismo; ebrei
e cristiani devono lavorare insieme per la giustizia e per la pace».

Questa “raccolta” di affermazioni provenienti dal mondo ebraico fa capire un fat-
to fondamentale: quando si comincia a parlarsi, quando soprattutto si comincia a
guardarsi non con la cultura del sospetto ma con vera simpatia, possibile anche nel-
la piena fedelta alla propria tradizione, si riesce anche a vedere nell’altro cio che ap-
pare positivo e che rende possibile il dialogo. Noi cristiani abbiamo atteso troppo tem-
po per avere questo sguardo, ma finalmente abbiamo cominciato e i frutti iniziano a
maturare (o almeno i primi fiori a fiorire).

Per finire, un accenno alla Chiesa cattolica in Svizzera per ricordare un testo re-
cente e importante29. Si tratta della Dichiarazione della Conferenza dei vescovi sviz-

27 11 15 novembre, la Dichiarazione era firmata gia da 216 interessati.

28 Pubblicato in italiano prima da Tracce — Litterae communionis, 27(2000), 9 ottobre 2000. Poi anche /i Regno
- documenti, 21/2000, 1. dicembre. Originale inglese: www.icjs.org

29 Una traduzione in lingua italiana si trova in Dialoghi, numero 162 (giugno 2000): “Svizzeri né irreprensibi-
li né gloriosi. Il documento dei Vescovi sulla ‘Shoah’ e il razzismo”, 15-19.

327



Articoli

zeri sull’atteggiamento della Chiesa cattolica in Svizzera nei confronti del Popolo
ebraico durante la seconda Guerra mondiale e oggi, del 14 aprile 200030, La dichia-
razione parte dalla storia e molto francamente riconosce le mancanze e responsabi-
lita del Paese. Nella quarta parte propone una breve riflessione teologica su “Chiesa
ed ebraismo”, dove ritroviamo il tema ripetuto a piu riprese da Giovanni Paolo II, da
cui siamo partiti, del popolo dell’alleanza.

A proposito della storia di questo cammino sulla via del dialogo, voglio concludere
con una bella citazione della dichiarazione dei Vescovi svizzeri: «Alleanza ed elezione
indefettibili appartengono al nucleo centrale della fede e della coscienza del Popolo
ebraico. Esse sono legate alla responsabilita del Popolo ebraico di annunciare Dio a tut-
ti i “popoli della terra”. Nelle Scritture, Dio promette alle nazioni la loro partecipazio-
ne all’alleanza di Dio (Is 49,6; Za 9,9; cf. Is 19, 19-25). Secondo un’antica tradizione
ebraica, la voce di Dio si & fatta sentire sul Sinai in 70 lingue per raggiungere tutti i po-
poli della terra. Ogni popolo e ogni uomo appartiene in modo privilegiato al Creatore
di cui & anche il collaboratore e, di conseguenza, Dio aspetia da ogni uomo che eserci-
ti la giustizia e il diritto verso i suoi simili. Tutti i popoli e tutte le lingue, compresa la
Chiesa, sono invitati a riconoscere 1’alleanza di Dio con il Popolo ebraico».

Ripensare (ancora) il dialogo con I’ebraismo

Quanto abbiamo ricordato, I'inizio del dialogo cristiano-ebraico31, & legato a varie
circostante storiche, come la grande figura di Giovanni XXIII e il Vaticano II, ma an-
che e dolorosamente la presa di coscienza da parte dei cristiani della tragicita unica
della Shoah e delle loro gravi colpe storiche in quell’evento e nella sua secolare ge-
stazione. La storia tracciata sopra, quella degli ultimi quaranta anni, & una storia po-
sitiva. Da parte cristiana e pero arrivato il momento in cui capire meglio la realta di
Israele, per mettersi in un atteggiamento pil giusto nei suoi confronti E’ dunque an-
che necessario capire che questo dialogo va continuamente ripensato, soprattutto a
partire da un ascolto sempre rinnovato dell’altra parte e da uno sforzo di compren-
sione delle sue esigenze.

30 J1 documento & stato preparato dalla Commissione di dialogo ebraico/cattolica romana.

31 In ambiente cristiano, si parla spesso di dialogo ebraico-cristiano, ma sembra pii rispettoso usare I'altra
formula (dialogo cristiano-ebraico). La prima espressione (dialogo ebraico-cristiano) pare indicare un dia-
logo imposto all’ebraismo, mentre, essendo l'iniziativa, o forse anche e soprattutto il problema, cristiani,
noi possiamo soltanto offrire o proporre questo dialogo e non darlo come acquisito e voluto da Israele.

328



Azzolino Chiappini

A questo proposito, ci sembra particolarmente interessante accennare alla posi-
zione di uno dei maestri dell’ebraismo contemporaneo, che & anche uno, anzi I'espo-
nente maggiore dell’ebraismo ortodosso americano, Rav Joseph B. Soloveitchik32. Nel
1964, egli ha pubblicato un articolo dal titolo “Confrontation”, sulla questione delle
relazioni tra ebrei e cristiani e sulle condizioni inevitabili da parte ebraica per la pos-
sibilita di tale dialogo33. Soloveitchik mette in evidenza la doppia posizione degli ebrei:
«Noi ebrei abbiamo avuto il peso di un doppio compito da assolvere; dobbiamo infat-
ti far fronte al problema di un doppio confronto. Noi pensiamo a noi stessi sia come
esseri umani che condividono il destino di Adamo nel suo rapporto con la natura, che
come membri di una comunita del patto che ha conservato la propria identita sotto le
condizioni pit1 sfavorevoli. Noi ci riteniamo portatori di un doppio peso carismatico,
quello della dignita dell’uomo e quello della sacralita della comunita del patto. Questo
ruolo difficile & stato affidato da Dio, che si & sempre rivelato sia a livello della crea-
zione universale che nel patto privato, affinché ci impegnassimo in una doppia mis-
sione — quella umana universale e il confronto del patto esclusivo».

Questa doppia appartenenza fonda la situazione di Israele, e pone anche le condi-
zioni della sua esistenza con gli altri, che & di partecipazione all’'umanita intera, al suo
destino, ai suoi compiti, ma anche di particolarita assoluta in conseguenza del patto34.
L'identita ebraica si giuoca a partire da questa doppia appartenenza, e «pud essere
compresa soltanto dal punto di vista della singolarita e dell’alterita». Da qui deriva
una conseguenza fondamentale35, che deve essere ben chiara a chi vuol entrare in
dialogo con I’ebraismo, e che dunque deve essere sempre presente, quando i cristia-
ni pensano a un dialogo cristiano-ebraico. «E’ evidente che un confronto tra due co-
munita di fede & possibile soltanto se & accompagnato da una chiara assicurazione che
entrambe le parti potranno godere di eguali diritti e piena liberta religiosa. Noi rifiu-

32 Egli era il discendente di una importante famiglia e della scuola di Volozhyn, che ha avuto il grande mae-
stro Rabbi Hayyim di Volozhyn, autore di L'anima della vita (Nefesh Hahayyim), uno dei classici dell’ebrai-
smo moderno. A proposito di Rav Soloveitchik, e per una sintesi del suo pensiero, v. il mio Amare la Torah
piu di Dio, Firenze 1999, 110-117. In italiano una raccolta di testi, J. B. SoLovEITCHIK, Riflessioni sull’'ebrai-
smo, Firenze 1998.

33 A distanza di anni, questo articolo mantiene la sua importanza. L'originale si trova in Tradition, 6/2, 1964.
Una traduzione parziale in Alef Dac, 31-32, agosto 1986. E’ la traduzione usata qui. Il testo italiano si tro-
va anche in www.morasha.it/alefdac; Una riflessione simile, con argomenti uguali, si trova nella raccolta di
testi dell'autore, citata nella nota 32, nel capitolo “Forestiero e residente”, 177-185.

3% SOLOVEITCHIK insiste: «Un doppio peso carismatico: quello della dignitd dell'uomo e della sacralita della co-
munita del patto».

35 Conseguenza che SOLOVEITCHIK sviluppa poi in quattro condizioni per un confronto.

329



Articoli

teremo ogni tentativo da parte della comunita dei molti di coinvolgerci in un incontro
peculiare in cui il nostro interlocutore vorra ordinarci di porci sotto di lui che nel frat-
tempo si collochera non sul nostro stesso piano ma al di sopra di noi... Siamo una co-
munita di fede totalmente indipendente: non ruotiamo come un satellite». Questo si-
gnifica che la teologia cristiana e la Chiesa deve, come primo passo, ed & un passo dif-
ficile e forse anche doloroso a causa di duemila anni di storia e di abitudini di pen-
siero, spesso addirittura rette da intenzioni amichevoli, cessare di pensare Israele in
rapporto a se stessa, alla propria esistenza e alla propria storia3e.

Soloveitchik propone come atteggiamento necessario per gli ebrei che vogliono
confrontarsi con i cristiani le direttive date da Giacobbe (che &, ricordiamo, anche
Israele) ai servi mandati incontro a Esau: E diede quest’ordine al primo: “Quando ti
incontrera Esa, mio fratello, e ti domandera: Di chi sei tu? Dove vai? Di chi sono que-
sti animali che ti camminano davanti?, tu risponderai: del tuo fratello Giacobbe: é un
dono inviato al mio signore Esail; ecco egli stesso ci seque”. Lo stesso ordine diede an-
che al secondo e anche al terzo e a quanti seguivano i branchi. “Queste parole voi ri-
volgerete ad Esau quando lo troverete” (Gen 32,18-20). Questo il commento del Rav:
«Quale era la natura di queste istruzioni? Il nostro approccio e rapporto con il mon-
do esterno & sempre stato di carattere ambivalente, intrinsecamente antitetico, certe
volte sconfinante nel paradossale. Noi ci rapportiamo a, e contemporaneamente ci ti-
riamo fuori da, noi ci avviciniamo e allo stesso tempo ci allontaniamo dal mondo di
Esail. Quando il processo di avvicinamento & quasi compiuto noi cominciamo imme-
diatamente a ritirarci subito nell'isolamento. Noi collaboriamo con gli esponenti di al-
tre comunita di fede in tutti i campi dello sforzo umano costruttivo, ma contempora-
neamente alla nostra integrazione nel quadro sociale generale, noi ci impegniamo in
un movimento di arretramento e ritorno sui nostri passi. In una parola, noi apparte-
niamo alla societa umana, e al tempo stesso, ¢i sentiamo come stranieri ed estranei»37.
Nell'interpretazione di Soloveitchik, le prime due domande espresse da Giacobbe si
riferiscono all’identita di Israele, comunita del patto; la terza (riguardante le greggi)

36 «Come individualith di fede, la comunita dei pochi & dotata di un suo valore intrinseco...senza essere rap-
portata al quadro di riferimento di un’altra comunita di fede». La comunita dei pochi &, evidentemente, quel-
la di Israele, che non deve piit essere pensata o vista in rapporto alla Chiesa. Per questo anche i termini di
“fratelli”, spesso usati dai cristiani con le migliori intenzioni, non sono sempre capiti o graditi dalla comu-
nita ebraica.

37 Continua: «Il nostro primo patriarca, Abramo, si & presentato con le seguenti parole: ‘Sono uno straniero e
un ospite assieme a voi’. E' possibile essere entrambi allo stesso tempo?». Si potrebbe ricordare che que-
sta & anche la sitnazione paradossale del cristiano nel mondo.

330



Azzolino Chiappini

ai suoi rapporti con I'umanita, con gli altri38. Nel confronto religioso e nel dialogo, gli
ebrei devono essere fermi sulle prime due questioni: «riguardo alle prime domande -
di chi siete e dove andate — Giacobbe ha raccomandato ai suoi inviati di rispondere
negativamente, in maniera chiara e precisa, con sicurezza e coraggio. Egli ordino lo-
ro di dire a Esali che la loro anima, la loro personalita, destino metafisico, avvenire
spirituale e impegni sacri appartengono esclusivamente a Dio e al suo servo Giacobbe.
‘Sono del suo servo Giacobbe’, e nessun potere umano puo avere possibilita di suc-
cesso nel recidere il legame eterno tra loro e Dio». Se i cristiani, nel loro desiderio di
dialogo con Israele, non tengono lealmente in considerazione questa coscienza dell’i-
dentita ebraica, per gli ebrei questo dialogo sembrera sempre un pericolo o un tra-
bocchetto. L'unica possibilita di dialogo sta nell’accettazione di questo fatto: Israele &
(non: & stato) e si considera oggi e sempre interlocutore di un patto che ha avuto co-
me iniziatore Dio medesimo; egli ha la convinzione che dimenticando e mettendo in
ombra questo fatto tradisce Dio e la sua propria storia e identita.

L'orizzonte del dialogo cristiano-ebraico

Un’opera recente3?, che mi sembra molto interessante e importante da diversi pun-
ti di vista, riassume in maniera efficace alcuni temi necessari nel dialogo cristiano-
ebraico, e che i cristiani devono continuamente aver presenti. Il primo & quello del-
lalleanza mai revocata: senza questo riconoscimento, leale e non tattico da parte cri-
stiana, non é possibile alcun dialogo autentico. Dal punto di vista teologico, I’affer-
mazione di un’alleanza tra Dio e Israele, che perdura anche dopo la nascita, la vita e

38 «La terza riguarda gli aspetti temporali della vita. Riguardo alla terza domanda, Giacobbe disse ai propri
inviati di rispondere affermativamente. ‘E’ un dono per il mio signore, Esalt’. Si, siamo disposti a prendere
parte a ogni impresa civica, scientifica e politica. Ci sentiamo obbligati ad arricchire la societa con i nostri
talenti creativi e a essere cittadini attivi e costruttivi».

39 Si tratta della pubblicazione citata nella nota 4. E’ la tesi di dottorato presentata dall’autrice, MoNIQUE
AEBISCHER-CRETTOL, alla facolta di teologia dell'Universita di Friburgo (CH); & anche un’opera molto matura
e di estremo interesse nell’ambito delle discussioni e ricerche attuali e urgenti relative a una teologia cri-
stiana del pluralismo religioso. Considero estremamente interessante il fatto che AEBISCHER-CRETTOL rifletta
al rapporto tra cristianesimo ed ebraismo proprio nella conclusione (Pistes de travail vers une théologie
chrétienne du pluralisme religieux, 682-739), e che addirittura parli «del valore paradigmatico del dialogo
giudeo-cristiano» (708-734). Inoltre & notevole, in un’opera dedicata non esplicitamente all’ebraismo, la ric-
chezza e I'uso delle informazioni a questo proposito: per questa ragione mi sembra meritevole di essere ci-
tata in una riflessione sul dialogo cristiano-ebraico.

331



Articoli

I'opera di Gesit di Nazaret, mi sembra oggi una certezza40. Nel piano di Dio Israele
mantiene una posizione unica, rimane per sempre il popolo del patto. Gli ebrei devo-
no avere la certezza che i cristiani e la teologia cristiana, nel desiderio di dialogo con
loro, li considera cosi, e soltanto cosi, e che non vi sono altre intenzioni nascoste che
in qualche modo hanno suono di annessione. Lannessione pud rivestire e prendere
diverse forme: da quella del proselitismo, a qualche altra che, con ragioni molto no-
bili, magari nel ricordo di un’eredita parzialmente comune, intende legare I'ebraismo
al cristianesimo.

Altro punto ricordato da Monique Aebischer-Crettol & il tema del messianismo*!.
Nella storia e nel pensiero del giudaismo il tema messianico & estremamente com-
plesso, molto di pil1 di quanto di solito pensano i cristiani42. Tuttavia si pud afferma-
re che il giudaismo & una religione messianica: «E’ con il Talmud della terra d’Israele
che il giudaismo diventa una religione messianica — ma una religione profondamente
diversa dall’altra importante religione che rientra in questa classificazione, il cristia-
nesimo. Infatti, in ultima analisi il messia del giudaismo doveva essere un sapiente,
che prometteva non il perdono escatologico dei peccati, ma la santificazione ultima e
definitiva d’Israele: eternita ora, eternita allora, con pochi mutamenti da un tempo al-
'altro»43. In questo dialogo, non si pud scordare che, soprattutto nel I secolo e nel
mondo antico e medievale, il tema messianico ha costituito un argomento alla base
della rottura e poi delle continue polemiche tra Sinagoga e Chiesa. Oggi perd & possi-

40 Rimando al mio articolo, gia ricordato, pubblicato in RTLu V(1/2000), 5-18, L'ulivo: la radice e i rami.
Osservazioni sull’alleanza mai revocata. In quel testo, appare il mio sostanziale accordo con le tesi soste-
nute da N. Lourink, L'alleanza mai revocata. Riflessioni esegetiche per il dialogo tra cristiani ed ebrei,
Brescia 1991 (originale tedesco 1989).Come ho ricordato anche in questo articolo, I'affermazione & entrata
nel magistero di Giovanni Paolo II.

41 Q.c., 713-722,

42 V. per esempio, J.-C. ArTias, P. GISEL et L. KAENNEL, Messianismes. Varitions sur une figure juive, Labor et
Fides, Genéve 2000; Il Messianismo nella storia, numero 1/1993 della rivista Concilium.

4

w

J. NEUSNER, “Quando il giudaismo & diventato una religione messianica?”, in Il Messianismo nella storia,
Concilium 1/1993, 85. L'autore (82-83) riporta anche questo bel passo del Talmud sull’'umilta di Israele, co-
me condizione della sua scelta da parte di Dio: «'Non perché eri piti grande di altri popoli Dio ti ha fatto og-
getto del suo amore e ti ha scelto’ (Dt 7,7). Il Santo, sia egli benedetto, disse a Israele: “Ti amo perché, an-
che quando pongo la mia grandezza su di te, tu ti umili di fronte a me. Io posi la mia grandezza su Abramo,
eppure egli mi disse: ‘Non sono che polvere e cenere’ (Gen 18,27); su Mose ed Aronne, eppure essi dissero:
‘Sono un verme e non un uomo’ (Sal 22,7). Ma con i pagani le cose non stanno in questo modo. Ho posato la
mia grandezza su Nimrod, ed egli disse: ‘Venite, costruiamo una citta’ (Gen 11.4); sul faraone, ed egli dis-
se: ‘Chi sono quelli, tra tutti gli dei delle nazioni?’ (2Re 18,35); su Nabucodonosor, ed egli disse: ‘Ascenderd
sulle altezze delle nubi’ (Is 14,14); su Chiram, re di Tiro, ed egli disse: ‘Siedo sul trono di Dio, nel cuore dei
mari’ (Ez 28,2)», Tb Hullin 89a.

332



Azzolino Chiappini

bile una rilettura44 comune dei testi e delle interpretazioni messianiche. Il cristiane-
simo, inoltre, deve avere coscienza che non si trova ancora nella fase del pieno com-
pimento (situato come e nel gia ma non ancora); infatti la comunita dei discepoli di
Gesll deve restare orientata verso il futuro, verso un Regno di Dio non ancora com-
piuto, verso un’altra manifestazione, e, questa, ultima e definitiva, del Cristo di Dio.
Se Israele attende e spera, e sa che soltanto la piena fedelta alla Torah portera l'eta
messianica, la Chiesa, da parte sua, & posta sotto il segno e 1'orizzonte escatologico. Il
compimento, per Israele e per la Chiesa, sara soltanto opera di Dio, che definitiva-
mente e per sempre, trasformera il cosmo e la storia dell'umanita4s. Questo non si-
gnifica ricercare concordanze a qualsiasi costo, ma avviarsi sulla strada di «presen-
tazioni diverse non esclusive»46, per capire alla fine che «lo scisma originario (&) se-
gno del dialogo originario»47.

Per concludere

Questo dialogo originario non puo che partire per i cristiani da quella che & la lo-
ro origine e che possiamo ricordare con un’affermazione a prima vista paradossale,
ma vera: Gesu di Nazaret & stato non un cristiano, ma un ebreo. Non si tratta di una
frase ad effetto, neppure di una attenuazione del dogma della fede cristiana; anzi, pro-

44V, oltre alle indicazioni della nota 42, C. THoMA, Das Messiasprojekt. Theologie Jiidisch-christlicher
Begegnung, Augshurg 1994.

45 Il tema messianico nell'ebraismo & estremamente complesso. Non & possibile trattarlo qui, ma spero di ri-
tornarvi in un articolo dedicato solo a questa questione. Considero molto pertinenti le osservazioni di M.
AEBISCHER-CRETTOL, 719, che cita un’altra opera molto importante, S. KESHAVIEE, Le Roi, le Sage et le Bouffon.
Le grand tournoi des religions, Le Seuil, Paris 1998 (la citazione viene da p. 17). “’Come ...riconoscere in
Gesii I'Emmanuele, - il Dio con noi — quando i suoi porta-parola non hanno cessato di testimoniare nei no-
stri confronti di un Dio contro di noi?’. Ecco il rimprovero che gli ebrei rivolgono ai cristiani. La controver-
sia, chiaramente, porta sul ruolo salvifico di Gesi e pill strettamente su quello della Passione...Nella sua
comprensione della salvezza, I'ebraismo attribuisce al popolo ebraico in quanto tale un ruolo essenziale. La
salvezza che Dio offre a Israele si esercita in permanenza nella storia. L'uscita dall’Egitto, il Sinai, la tra-
versata del deserto con i rotoli della Torah per il mondo, ecco la salvezza. Senza le parole d’Israele: ‘Tutto
quello che il Signore ha detto, noi lo faremo’ (Es 19,8), non ¢'# salvezza. Di conseguenza, la salvezza non &
in primo luogo un concetto teologico, non & dapprima una liberazione dal peccato o dalla colpevolezza, non
& un’aspirazione verso I'al di 1a. ‘Lo scopo della salvezza & la costituzione di un popolo santo, presso il qua-
le la giustizia e la pace dominano e dove la salvezza & I'espressione di una comunione intatta con Dio’”
(L'ultima citazione viene da H. Ucko, “Christus durch die Brillen der Anderen betrachten”, Auf der Suche
nach einer neuen Christologie: Von Jesus, dem Juden, erzihlen, ed. Hedwig-Dransfeld-Haus e. V., Bendorf/
Rhein 1994, 62.

46 M. AEBISCHER-CRETTOL, 722-725.
47 M. AEBISCHER-CRETTOL, 725-734.

333



Articoli

prio perché afferma l'incarnazione, ciog la piena e vera umanita del suo Signore, la
Chiesa deve partire da qui. Quello che confessa come il Signore risorto, il segno e il
dono dell’amore di Dio all’'umanita, e per la salvezza dell'umanita, & pienamente uo-
mo, e come uomo ¢ stato totalmente ebreo. Da qui nasce per noi I'urgenza del dialo-
go con Israele, e non perché vogliamo cambiare Israele che rimane I'alleato eletto del
Dio di Gesil. Questa chiarezza, di nuovo, ci riporta alla nostra origine: il Dio di Gesu,
quello di cui ha parlato, che ha servito nell’obbedienza, & il Dio di Abramo, di Isacco,
di Giacobbe, il Dio dei padri. Non & un altro, non & diverso, anche se noi crediamo che
Gest1 ci ha fatto conoscere qualche cosa di pit1 del mistero di Dio, che pero - fede cri-
stiana e teologia devono sempre ricordarlo - anche nella confessione trinitaria rima-
ne insondabile e ineffabile.

La Chiesa deve riconoscere che le parole rivolte al servitore di Dio, sono parole det-
te anche e per sempre a Israele: Mi disse: E’ troppo poco che tu sia mia servo per re-
staurare le tribu di Giacobbe e ricondurre i superstiti di Israele. Ma io ti rendero luce
delle nazioni perché porti la mia salvezza fino all’estremita della terra (Is 49,6). La
vocazione del servitore di Dio Israele & anche una vocazione per tutta 'umanita, che
i cristiani devono imparare ad ascoltare.

Di fronte alla Chiesa, la Sinagoga non & cieca e muta e umiliata. Dobbiamo veder-
la non come nell’iconografia delle cattedrali medievali, ma sullo stesso piano della
Chiesa, a dialogare con lei, come lei figlia di Dio. Forse, nelle nuove cattedrali, non si
riprodurra alcuna iconografia su questi temi. Ma il quadro vero & gia disegnato dal li-
bro dell’Apocalisse: un grande popolo, di tutte le tribii di Israele, dodici, cioe nella lo-
ro pienezza, con la moltitudine immensa di ogni nazione, razza, popolo e lingua, e tut-
ti assieme davanti al trono cantano: Amen! Lode, gloria, sapienza, azione di grazie,
onore, potenza e forza al nostro Dio nei secoli dei secoli. Amen (cf. Ap 7, 4-12).

334



