Dibattiti RTLu VI (2/2001), 373-380

Per una civilta dell’amore e della pacel

Card. Christoph Schénborn
Arcivescovo di Vienna

I. La meravigliosa esposizione 7000 anni di arte persiana nel Museo d’arte stori-
ca di Vienna, nel quale si possono ammirare capolavori del Museo nazionale iraniano
di Teheran, ci da un assaggio della grandezza e ampiezza delle culture che esisteva-
no ed esistono in Iran, essendo questo paese una delle pilt importanti sorgenti della
cultura e della civiltd umana, ’humus di grandi creazioni artistiche, culturali, politi-
che e soprattutto religiose. Percid & per me un grande onore poter essere ospite del
Vostro paese, che visito per la prima volta. Considero questo invito come un momen-
to importante di quel “dialogo delle culture”, a cui le Nazioni Unite, su proposta del
loro presidente, Seyed Mohammad Khatami, hanno dedicato I'anno 2001 (I’anno 1379
nel Vostro calendario).

«Chi vuole capire il poeta, deve andare nel suo paese», dice Johann Wolfgang Goethe
nel West-dstlichen Divan. Posso modificare le parole di Goethe, dicendo: «Chi vuole ca-
pire gli uomini, deve andare nel loro paese». “Dialogo delle culture”, questo & in primo
luogo un dialogo tra uomini appartenenti a culture e civilta diverse. Non sono queste ul-
time infatti che fanno il dialogo, ma sono gli uomini. Questi entrano certamente in dia-
logo come uomini, che sono influenzati dalla loro cultura, cosi come dalle altre; che per-
cepiscono le altre civiltd come un arricchimento, ma anche come una minaccia, che so-
no affascinati dalle altre culture, ma hanno allo stesso tempo paura di esse.

Percio le culture e le civilth nella loro diversita non sono soltanto stimolo per un
dialogo aperto e disposto a recepire, ma anche causa di un confronto aggressivo e pau-
roso. Per questo non esiste solo il dialogo tra le civiltad, ma anche continuamente lo
scontro tra le stesse (Clash of Civilizations).

Qual ¢ la situazione dei nostri paesi, delle nostre culture, delle nostre religioni? Ci

1 11 presente testo & la traduzione della conferenza tenuta dal Cardinale Christoph Schonborn all'universita
Imam-Sadr di Teheran nel mese di febbraio 2001 durante la sua visita in Iran, dedicata al dialogo interreli-
gioso tra cristiani e musulmani.

373



Dibattiti

mettiamo in rotta di collisione o percorriamo la strada del dialogo? Non voglio ri-
spondere a questa domanda con una retorica superficiale, ma provare ad entrare in
quella drammaticita, nella quale emerge come una domanda, che ci viene posta quan-
do siamo faccia a faccia con Dio. E questa domanda sulla Sua volonta che dobbiamo
comprendere e compiere quale compito vero della nostra vita. Noi viviamo questa ri-
cerca della volonta di Dio, che & allo stesso tempo ricerca della felicitd della nostra vi-
ta, in un mondo che cambia velocemente, che tende sempre pit all'unita, nel quale
ogni giorno viviamo sempre pil fortemente in dipendenza reciproca, diventando per-
sone accomunate dallo stesso destino. Abbiamo bisogno 'uno dell’altro, non abbiamo
altra possibilita oltre a questo “stare insieme”. Siamo legati tuttavia da una storia lun-
ga, nella quale sono presenti anche lo scontro, la battaglia e i conflitti.

Non ci stupisce quindi il fatto che I’appello al “dialogo delle culture” abbia incon-
trato parecchio scetticismo sia nel nostro mondo occidentale, sia forse anche nel
Vostro. Ritengo tuttavia, con profonda convinzione, il dialogo come compito attuale,
senza pero assumere un atteggiamento relativistico, che confonde il dialogo con una
cosa a piacimento; e nemmeno senza prendere sul serio le paure e le preoccupazioni
di tanti uomini che da noi, e sicuramente anche da Voi, considerano il dialogo come
una trappola pericolosa.

Il dialogo non significa la rinuncia a opinioni proprie. Esso & la via verso una com-
prensione reciproca, cosi come la via per evitare malintesi, che sono stati e sono an-
cora la causa di conflitti.

Io vengo a Voi come cristiano, come teologo, che ha insegnato teologia per tanti
anni all’'universita, come Vescovo cattolico di una grande citta europea (che rispetto
a Teheran & certamente piccola), come Cardinale della Chiesa latina. Io vengo a Voi
con la mia storia di austriaco (con tutto cid che significano le relazioni con I'Islam per
il nostro paese), che ama la sua patria e che & allo stesso tempo europeo per convin-
zione. lo vengo a Voi come qualcuno che ha un profondo rispetto per tutti gli uomini
di fede. E io vengo con grandi domande nel cuore: come Voi riuscite ad unire la reli-
gione con la modernita? Come Voi vivete da fedeli in questo mondo, che si globalizza
cosli velocemente? Qual & la situazione della vostra gioventli? Come vivono i vostri gio-
vani la relazione tra la tradizione e la tecnica, tra la concezione del mondo religiosa
e quella scientifica? Come Voi proteggete le famiglie dagli influssi distruttivi, senza iso-
larle dal tempo odierno? Vorrei porVi queste domande, perché se le pongono tante
persone anche da noi.

So che - per ricevere una risposta a queste domande — dovrei avere il tempo per il
“dialogo della vita”, che & possibile soltanto tramite un cammino assieme, lungo e pa-
ziente. Solo sulla base di questo “dialogo della vita” diventa veramente fruttuoso an-

374



Christoph Schénborn

che il dialogo delle idee, delle teorie, il dialogo filosofico, teologico, religioso. Quello
che da noi avvicina la gente alla religione sono queste domande che riguardano la vi-
ta: come risolvi la tua vita? Come riesci a rimanere interiormente una persona felice
in questo tempo frenetico? Come affrontila sofferenza? Come la morte? Come fai espe-
rienza di Dio, della Sua misericordia e la Sua preoccupazione per te nella tua vita?
Queste domande della vita commuovono i cuori. Queste domande della vita. Si desi-
dera vedere uomini che siano credibili e convincenti, piuttosto che sentire delle dot-
trine. Sono richiesti testimoni e modelli. Madre Teresa di Calcutta ha fatto vedere che
tali testimoni hanno un influsso capace di unire oltre ogni confine di lingua, di cultu-
ra e anche di religione. Essi sono il dialogo della vita personificato. Per questo sono
segni della speranza per tante persone.

IL. Cid che sono in grado di fare alcune grandi figure, riusciranno a farlo anche le
nostre culture, le nostre religioni? Si riuscira a convivere tra est e ovest, tra Asia ed
Europa, tra la civiltd moderna e le grandi tradizioni, tra Islam e Cristianesimo (per
enumerare alcuni poli di tensione), cosl da non arrivare a un Clash of civilizations, al-
la discriminazione reciproca o addirittura alla persecuzione, come & accaduto nella
storia e accade ancora oggi?

Esigenza di verita e dialogo: sono conciliabili?

Vorrei ora indicare il motivo che mi porta a sperare tutto questo. Lasciatemi co-
minciare con il punto pit difficile: le nostre due religioni, il Cristianesimo e I'Islam, si
intendono come religioni universali e missionarie; esse non sono soltanto per un po-
polo o un determinato paese, ma per tutti gli uomini di tutte le nazioni. Dai loro fon-
datori, per meglio dire dalla rivelazione, hanno ricevuto la missione di portare la lu-
ce di questa rivelazione divina a tutti gli uomini, come messaggio e via della salvezza
e della vita. Percid le nostre religioni erano missionarie fin dal primo momento e lo
sono infatti fino ad oggi. Questo costituisce un fattore irrinunciabile dell’identita del-
la nostra fede.

Questo &, secondo la nostra fede, I'ultima missione che Gesu Cristo, dopo la risur-
rezione dalla morte, ha affidato ai suoi apostoli da adempiere fino alla sua venuta: «Mi
@ stato dato ogni potere in cielo e in terra: andate dunque e ammaestrate tutte le na-
zioni» (Mt 28,18).

Ubbidienti a questo mandato i cristiani si impegnano a portare a tutti gli uomini il
vangelo. Ma anche I'Islam si ritiene la conclusiva e definitiva rivelazione di Dio, che

375



Dibattiti

ha voluto per tutti gli uomini e che deve portare tutti gli uomini sulla via della vera e
originaria venerazione di Dio.

Puob essere — una tale esigenza di verita — conciliabile con un atteggiamento di dia-
logo? Non & anzi la causa di tanti conflitti, perfino di guerre religiose? Percio oggi in
Occidente e opinione molto diffusa che un “dialogo delle culture” potrebbe esistere
soltanto se le religioni rinunciassero alla loro esigenza di verita. Per questo c’e stata
una profonda attenzione quando Papa Giovanni Paolo II ha espresso nella Fides et ra-
tio la sua convinzione che la fede e la ragione sono conciliabili, anzi che la fede nella
rivelazione di Dio non fa venir meno la ragione, ma ha hisogno del suo aiuto e del suo
appoggio. Ha destato interesse anche I'intervento del presidente Khatami in occasio-
ne dell'impressionante dialogo religioso nella citta di Goethe, a Weimar, quando, nel
luglio 2000, esprimeva chiaramente la sua convinzione che il “dialogo delle culture*
sia conciliabile con l'accettazione di una verita oggettiva e la sua riconoscibilita.
Dialogo e, cosi diceva, una via per avvicinarsi alla verita: “Il dialogo delle civilta e del-
le culture & un concetto che & nato dallo sforzo continuo di avvicinarsi alla verita e di
arrivare alla sua comprensione”.

Se vedo bene, noi - cristiani e musulmani — siamo uniti da una certezza (che ci se-
para nello stesso tempo): che Dio ha donato la sua rivelazione definitiva. Tuttavia se da
una parte ci atteniamo a questa certezza, sappiamo dall’altra che — come dice 1’apo-
stolo Paolo — «la nostra conoscenza e imperfetta» e che ora, in questa vita terrena,
«vediamo come in uno specchio, in maniera confusa» (1Cor 13,9.12). Noi siamo desti-
natari della rivelazione di Dio nella nostra limitatezza storica, locale e temporale, che
Spesso non percepiamo coscientemente e che ci conduce anche a malintesi, spesso cau-
sa di conflitti. Nello stesso tempo queste condizioni storiche contengono anche grandi
possibilita per mettere in atto la rivelazione donataci, i suoi comandamenti nella vita
concreta attraverso creazioni culturali e istituzioni politiche. La storia dei nostri paesi
da testimonianza della forza creativa e culturale delle religioni.

Senza questa “inculturazione” della religione, quest’ultima rimane astratta e sen-
za riferimento alla vita. Perd 1'“inculturazione” della religione & sempre anche una
nuova sfida per non nascondere, anzi per non falsare, il nucleo religioso, il centro vi-
vo della religione con le condizioni culturali, politiche e economiche, all’interno delle
quali la religione viene vissuta. Percio I'elemento della riforma fa parte della storia
concreta delle nostre comunita religiose come un costante compagno.

Il grande Papa Giovanni XXIII, che & stato sorprendentemente eletto capo della
Chiesa cattolica all’etd di 78 anni, ha convocato — anche quello inaspettato per molti —
un “Concilio ecumenico” a Roma: il Vaticano Il pud essere considerato per molti aspet-
ti quasi una rivoluzione nella Chiesa cattolica. Il pensiero centrale del Papa era quel-

376



Christoph Schénborn

lo di esprimere in modo nuovo e comprensibile, per tutti gli uomini di oggi, la immu-
tabile verita della fede nelle mutate condizioni della societa: «Altra cosa & infatti — co-
si diceva durante I'apertura del Concilio - il deposito stesso della fede, vale a dire le
verita contenute nella nostra dottrina, e altra & la forma con cui quelle vengono enun-
ciate, conservando ad esse tuttavia lo stesso senso e la stessa portata». Si e rivolto con-
tro i “profeti di sventura”, che vogliono vedere soltanto i lati oscuri del nostro tempo.
Egli incoraggiava a esaminare e interpretare la fede e le sue fonti «alla luce dei me-
todi di ricerca e della lingua del pensiero moderno nella fedelty alla fedey.

La distinzione fra verita immutabile e le sue manifestazioni storiche mutabili non
& senza dubbio facilmente individuabile. Occorre la fatica della ricerca («ein suchen-
des Ringen»), la disponibilita all’ascolto, al dialogo, e anche I'apertura a un cambia-
mento. Occorre nello stesso tempo la saldezza e la fedelta a cid che & sostanziale, che
rimane sempre valido, insieme alla sapienza per distinguere il sostanziale dal muta-
bile. Esattamente a questo punto del processo di distinzione, il dialogo & un grande
aiuto, possiamo infatti imparare, I'uno dall’altro, come poter usare queste domande
originarie in modo giusto.

II1. Posso cosi definire, nella mia terza e ultima parte, due ambiti, sui quali si puo
e si deve affermare il “dialogo delle culture”.

1. Le nostre comunita religiose hanno un determinato inizio storico, anche se han-
no la loro origine nell’eternita di Dio. Fa parte del piti avvincente compito del dialogo
domandarsi quali sono le vie dell’“inculturazione” concreta delle religioni: come si &
diffuso il Cristianesimo, come I'Islam? Come entrambe le religioni si sono “realizzate”
socialmente e politicamente? Come si & sviluppato il rapporto tra 'autoriti religiosa
e quella politica? Quali influssi derivanti da altre culture sono stati importanti? Per of-
frire soltanto alcuni esempi: gli Armeni festeggiano oggi 1700 anni dalla cristianizza-
zione dell’Armenia. In tutte le vicende tempestose della sua lunga storia, rimaneva
sempre fermo il nesso tra I'identita dell’Armenia e la religione cristiana in questo pic-
colo ma ammirabile paese. Diversa & stata la storia della “Chiesa, apostolica orienta-
le”, che si pud anche denominare Chiesa persiana: essa ha avuto «uno slancio enor-
me, nonostante le durissime persecuzioni da parte degli appartenenti alla religione
ufficiale dello stato, al mazdeismo, ed & riuscita a diffondersi nel corso dei secoli fino
alla Cina, al Tibet e all'India».

3T



Dibattiti

Imparare dalla storia, per capire il presente

In un tempo che — a causa di tanta fretta e frenesia — rischia di perdere la sua me-
moria, & un fattore molto importante all’interno del “dialogo delle culture” quello di
custodire la memoria e di conoscere le connessioni storiche, per capire meglio il pre-
sente. La mia prima dissertazione era incentrata sul patriarca di Gerusalemme,
Sophronius, che doveva lasciare la cittd di Gerusalemme al califfo “Umar” nell’anno
638, nel sedicesimo anno della Higra. Mi commuove ancora adesso il fatto di aver stu-
diato quel momento della storia mondiale che ha avuto un influsso fino ad oggi. Pili
difficile dello studio della storia & la distinzione tra gli sviluppi buoni e quelli meno
buoni nella storia, nei quali 'essenziale della religione e della missione data da Dio &
stato dimenticato o addirittura tradito. E difficile rimanere nel giusto giudizio sulla
storia, quanto & indispensabile confrontare onestamente e apertamente la storia, il
chiaro e 'oscuro. L'anno scorso Papa Giovanni Paolo II osava lanciare un tale sguar-
do retrospettivo sulla storia e poneva la domanda: «Dove abbiamo deviato dalla vo-
lonta di Dio, dove siamo stati infedeli a Dio?». E il Papa invitava alla «purificazione
della memoria», senza la quale, cosi diceva, non possiamo andare avanti nel futuro.
Gest Cristo diceva: «La verita vi fara liberi» (Gv 8,32). Non dobbiamo temere la verita
sulla storia, perché Dio e veritiero, ma anche misericordioso. Dobbiamo temere sol-
tanto la menzogna.

2. Nel “dialogo delle culture” oggi si parla sempre pili delle grandi questioni eti-
che. Nel mondo globalizzato anche i problemi e le sfide sono globali: la sapienza e po-
tenza tecnica e scientifica e riscontrabile in tutto il mondo. Oggi possiamo pit di quel-
lo che dobbiamo. Le nostre possibilitad tecniche sono cresciute pit velocemente della
nostra comprensione etica riguardo al loro corretto uso. LU'energia atomica e I'inge-
gneria genetica richiedono una grande responsabilita etica. Ma proprio qui grandi in-
teressi economici giocano un grande ruolo. Mettere in pericolo 'ambiente minaccia
tutti gli uomini del mondo. Nessuno, e anche nessun paese, & piti un’isola. Possiamo
soltanto fare la strada insieme. Per questo due cose, cosi mi sembra, sono necessarie:
la formazione della coscienza personale e, insieme a questo, il principio della respon-
sabilitd. Sembra essere un patrimonio comune delle nostre religioni il fatto che la leg-
ge di Dio @ scritta nel cuore dell’'uomo. Egli non impara solo “dall’esterno”, ma cono-
sce “dallinterno”. Il Concilio Vaticano II I'ha formulato in modo bellissimo: «Nell’in-
timo della coscienza I'uomo scopre una legge che non é lui a darsi, ma alla quale in-
vece deve obbedire e la cui voce, che lo chiama sempre ad amare e a fare il bene e a
fuggire il male, quando occorre, chiaramente dice alle orecchie del cuore: fa questo,
fuggi quest’altro. 'uomo ha in realtd una legge scritta da Dio dentro al suo cuore; ob-

378



Christoph Schénborn

bedire & la dignita stessa dell'uomo, e secondo questa egli sara giudicato» (GS 16,9).

Tanto pit il nostro mondo diventa complesso, quanto pii crescono le esigenze eti-
che, quanto piii diventa importante maturare la coscienza, sentire la sua voce. La co-
scienza @ si, come dice ancora il Concilio Vaticano II «il nucleo piit segreto e il sacra-
rio dell'uomo, dove egli si trova solo con Dio, la cui voce risuona nell’intimita propria»
(GS 16,10), ma proprio questa voce nell’intimita del cuore richiama a cid che & vero e
valido per tutti. Guai a un popolo, a un paese, nel quale essa viene eliminata. Nel na-
zionalsocialismo e nel comunismo abbiamo visto quale effetto distruttivo hanno avu-
to queste ideologie senza Dio, le quali hanno cercato di distruggere la voce di Dio nei
cuori degli uomini. Noi vediamo oggi il pericolo di una civilta globale, la quale crede
- costruendo solo sui beni materiali e tecnici — «di voler realizzare il bene dell’uomo
eliminando Dio, che @ il piti grande bene».

Proprio il nostro tempo, modificandosi cosi velocemente, ha bisogno molto urgen-
temente di uomini “coscienziosi”, che siano pronti ad assumere e sostenere la re-
sponsabilita. Nel dialogo tra le civilta si tratta anche di prendere la responsabilita del
nostro sapere o potere odierno. Questo richiede, oltre all’ascolto della voce della co-
scienza, anche la conoscenza specifica di un settore. Fare delle cose in modo “appro-
priato”, adeguato al relativo settore. Il comunismo ha tentato di mettere I'ideologia al
posto della conoscenza specifica di un settore, e il risultato & stato catastrofico. Quando
medicina, economia, politica dimenticano o addirittura rifiutano I’ordine divino come
loro fondamento, diventano presto una medicina, un’economia e una politica che dan-
neggiano e distruggono 1'vomo. Vedo proprio in quest’ultimo punto una particolare
possibilita per il “dialogo delle culture”. La medicina nei paesi occidentali non sconfi-
na nella smisuratezza tecnologica, mentre in altri paesi non & possibile nemmeno la
minima cura medica? L'economia globalizzata non sconfina al punto di arrivare ad es-
sere senza misura? Questo ci chiama sempre piit a un equilibrio pi giusto, a una pit
grande decisione comune in tutti, o piuttosto porta a una monopolizzazione nelle ma-
ni di alcuni? Le sfide sono le stesse per tutti noi, hanno bisogno di risposte comuni.
Dobbiamo, come il Presidente Khatami diceva nel 1999 davanti all’'UNESCO, «passa-
re dalla fase della tolleranza negativa alla fase dell’aiuto reciproco... Non bisogna sol-
tanto tollerare I'altro, bisogna anche collaborare con lui».

Infine lasciatemi applicare tutto questo a quella porzione del mondo a cui appar-
tiene il futuro: la gioventii. Quale esempio daremo noi, adulti, guide religiose, politici,
educatori, alla gioventi? Se non affrontiamo le sfide del nostro tempo in un dialogo
vero e aperto, esiste il rischio che la gioventu si allontani scettica e delusa dalla reli-
gione, come & successo in Europa dopo il dramma delle infinite guerre religiose.
Lateismo europeo, che ha dato al mondo tanta sofferenza, & stato anche il risultato

379



Dibattiti

delle lotte di potere delle fazioni religiose. Solo un rinnovamento religioso che ripar-
ta dalle fonti della preghiera, della mistica, della carita vissuta, solo testimoni e mo-
delli credibili, hanno riaperto 'accesso alle religioni per la nuova generazione.
Abbiamo in comune il fatto di credere che un giorno dovremo rendere conto davanti
a Dio di quello che abbiamo fatto o di quello che abbiamo mancato di fare. Ci aiuti Dio,
I'onnipotente e misericordioso, a far si che viviamo la nostra religione secondo i gran-
di modelli come servizio e dedizione davanti a Dio e per gli uomini, come amore ver-
so Dio, che si diffonde su tutti gli uomini, secondo i grandi modelli quali un al-Hallag,
un Rumi, o una madre Teresa ’hanno vissuta. Cosi saremo anche fedeli alla missio-
ne, che — in modo diverso - ci e stata data da Dio e per gli uomini.

(traduzione di Elke Freitag)

380



