Articoli I RTLu VI (3/2001) 457-473

Krankheit, Heilung und das Gebet um Heilung

Michael Schulz
Facolta di Teologia (Lugano)

Heilungsgottesdienste, Gebete um Heilung haben in der kirchlichen und auBer-
kirchlichen Praxis eine neue Bedeutung und Verbreitung erlangt. In einer Instruktion
der Glaubenskongregation Uber die Gebete um Heilung durch Gott vom 14. September
2000 werden Moglichkeiten und Grenzen von Bittgebeten und Gottesdiensten zur
Wiedererlangung der Gesundheit abgesteckt. Dieser Artikel versteht sich als Beitrag
zur Diskussion. Zuerst wird ein theologisches, die Erbsiindenlehre berticksichtigen-
des Verstindnis von Krankheit und Heilung entwickelt. Vor diesem Hintergrund er-
geben sich Uberlegungen zum Sakrament der Krankensalbung, zum Heilsdienst des
Kranken sowie zum Gebet um Heilung, die dabei auch als Wunder erhofft werden
kann. Es wird ersichtlich, daB sich das christliche Gebet um Heilung jenseits von
Esoterik und Magie bewegt; es setzt ganz auf die Verwirklichung des géttlichen
Heilswillens. Es driickt das freie, vom Heiligen Geist getragene Ja des Menschen zum
freien Selbstangebot Gottes im Christusereignis aus — auch und gerade dann, wenn
es vordergriindig nicht erfiillt wird.

1. Krankheit als AnlaB zur Gottesfrage

Wer Heilung sucht, ist krank — in welcher Form auch immer. Wer ein Verstandnis
von Heilung gewinnen will, muB deshalb ausloten, was Krankheit besagt. Dieser
wechselseitige Verstehenszusammenhang weist iiber sich selbst hinaus auf das je-
weilige Menschen- und Weltbild. In einem mechanistischen Weltbild kann Krankheit
nur als Storung der Maschine Kérper betrachtet werden. Der Arzt tritt als Ingenieur
auf und repariert den Schaden. Dieses banale Verstandnis von Krankheit und Heilung
ist weitgehend auf dem Riickzug, obgleich oft noch in der westlich gepragten Welt
Krankheit als eine Art Betriebsausfall betrachtet wird. Man bringt seinen Leib zum

457



Articoli

Arzt wie ein defektes Auto in die Werkstattl.

Eine schwere Erkrankung greift dieses naive Verstéindnis jedoch an. Nicht nur ein
Korperteil ist defekt; das ganze Mensch ist krank. Alle bislang giiltigen
Lebensoptionen miissen sich angesichts der Lebensgefahr bewéhren, die mit der
Krankheit heraufgezogen ist. Moglicherweise liegt in einer falschen Einstellung zum
Beruf oder zur Umwelt eine, wenngleich nicht die einzige Ursache der Krankheit, so
daB auch hier eine Verdnderung angezeigt sein kann2. Dariiber hinaus werden die
mitmenschlichen Beziehungen des erkrankten Menschen einer mitunter harten
Probe ausgesetzt. Die Krankheit zieht die Umgebung des Kranken buchstéblich in
Mit-Leidenschaft. Im Rahmen der Krebstheraphie hat sich die Psycho-Onkologie eta-
bliert, um der umfassenden Krise, in die der Kranke stiirzt, wenigstens ansatzweise
zu entsprechens. Vereinzelt wiichst in Kliniken wieder die Akzeptanz, Seelsorger in
die Betreuung von Kranken zu integrieren. Fiir den Kranken steht eben alles auf dem
Spiel, nicht nur seine biologischen Funktionen sind gefihrdet.

Die Krankheit bringt den Menschen vor sich selbst, setzt ihn mehr als die “selbst-
verstdndliche” Gesundheit in' ein ganz bewulBites, zunidchst noch ungeklirtes
Verhiltnis zu sich selbst. Wenn der Mensch durch die Krankheit in bewufiter Weise
vor sich selbst gebracht wird, besteht die Chance, daBl ihm aufgeht, wie es Karl
Rahner ausdriickt, «das Wesen der Transzendenz» zu sein4. Die Krankheit, die den
Menschen als ganzen betrifft und ihn deshalb seiner - nunmehr bedrohten — Ganzheit
bewuBt werden 148t, verweist auf das, was die Erfahrung der Ganzheit des Lebens
erst ermoglicht: die Tatsache, daBl der Mensch iiber die biologischen Bedingungen

1 Vgl. zum Verstdndnis der Krankheit den Beitrag des Dominikaners P. J. PHILBERT, Gesundheit und
Gesundheitsfiirsorge aus der Sicht der Ersten Welt, in Concilium 34 (1998) 474-480. Das Heft 5 der
Zeitschrift Concilium, aus dem dieser Aufsatz stammt, widmet sich ganz dem Thema Krankheit und
Heilung. Als eine Tendenz der westlichen Medizin bezeichnet Philibert die Sicht des Arztes, der auf die
Gewebe und Kérperfliissigkeiten des Patienten schaut und nicht auf den Patienten, der mit seiner ganzen
Lebensgeschichte zu ihm kommt. Die westliche Medizin verdanke ihren Fortschritt zwar der biologisch-
materiellen Betrachtung des Menschen. Man hoffe auf Gentherapie zur Lisung von Krebs und
Erbkrankheiten. Dennoch sei das Bediirfnis nach einer umfassenderen Sicht von Gesundheit und Krankheit
deutlich spiirbar. Ein «monokausaler Diagnoseansatz» (479) werde allméhlich iiberwunden. Vgl. auBer-
dem M. NUCHTERN, Die Kritik an der wissenschaftlichen Medizin und die Attraktivitdt der westlichen “al-
ternativen” Heilmethoden, in Concilium 34 (1998) 487-495. ‘

2 Vgl. P. CHRISTIAN, Interdependenz von Mensch und Umwelt in der Entstehung von Krankheiten, in
Weltgestaltung als Herausforderung (Grenzfragen 3), hrsg. v. Norbert A. Luyten, Freiburg-Miinchen 1973,
176-192.

3 Vgl. F. MEERWEIN — W. BrAUTIGAM (Hrsgg.), Einfiihrung in die Psycho-Onkologie, Bern u.a. 19985.

4+ K. RAHNER, Grundkurs des Glaubens. Einfiihrung in den Begriff des Christentums, in Simtliche Werke 26,
hrsg. v. d. Karl-Rahner-Stiftung unter Leitung v. K. Lehmann u.a., Ziirich-Diisseldorf-Freiburg 1999, 1-
442, hier 36.

458



Michael Schulz

seines Lebens hinausexistiert auf das Unendliche zu. Der Bezug auf die Unendlichkeit
erlaubt erst die begrenzte und bedingte Ganzheit des eigenen Lebens zu iiberschau-
en und es so in seiner Endlichkeit zu erfassen. Oft verschiittet der Alltag die Erfahrung
dieser Bezogenheit auf das Unendliche; die Krankheit hingegen, die den Menschen in
seiner Ganzheit krisenhaft vor sich bringt, lenkt den Blick auf die letzte Bedingung
dieser Ganzheitserfahrung.

Dadurch wird die Krankheit zur theologischen Frage, zur Gottesfrage, in deren
Horizont sich auch der Sinn des eigenen, bedrohten Lebens entscheiden muB. Die
Krankheit wird zur Frage, wie es um die konkrete Gestalt dieses Bezugs zum
Unendlichen steht. Wenn der Bezug auf das Unendliche jedoch nicht nur vom
Menschen her gegeben ist, sondern wenn sich aufgrund dieses Bezugs zumindest
auch die philosophische Denkbarkeit begriinden 1d3t, daB sich ebenso das Unendliche
auf den Menschen beziehen kann, dann ist einsichtig, dal sowohl die Krankheit als
auch ihre mogliche Uberwindung in der Heilung zu Medien und Realsymbolen eines
gegenseitigen Verhiiltnisses vom Unendlichen und vom Menschen werden kénnen.

Vom Menschen aus gesehen stellt sich zuerst die Frage nach der Bestimmung des
unendlichen Horizontes. Es handelt sich dabei um eine Frage, die an sich immer an-
steht und theoretisch und/oder im Lebensvollzug beantwortet wird, die aber in der
Krankheit eine neue Dringlichkeit gewinnt: Ist das Unendliche nur eine Chiffre fiir
das sich entziehende Ritsel allen Seins, das ohne Antwort bleibt? Signalisiert die
Unendlichkeit also nichts anderes als die Vergeblichkeit allen Fragens nach einem
letzten Sinn und Halt, so da8 die verstirkte Wahrnehmung des Unendlichen in der
Krise der Krankheit nur die Unertréglichkeit der eigenen Lebenssituation steigert?

Verhielte es sich so, dann wire die in der Krankheit erfahrene Haltlosigkeit und
die Bedrohung der Ganzheit des Lebens nur die vorldufige Besiegelung eines im
ganzen sinnlosen und heillosen Lebens. Dessen Vergeblichkeit besiegelie endgiiltig
der Tod: Das Sinnlose geht an seiner eigenen Nichtigkeit zugrunde. Eine Heilung der
Krankheit wire nicht mehr als ein Aufschub, der die Sinnlosigkeit des Ganzen nur
verschleierte. Der Sinn der Krankheit bestdnde also in der Demaskierung des nur
zum Schein gesunden und heilen Lebens. Das Unendliche wére nicht nur erkennt-
nistheoretisch das Nichtendliche, ein Horizont des Nichts, vor dem sich das Seiende
als solches abzeichnet. Auf der Ebene der Realitit wire das Unendliche in jeder
Hinsicht die Negation des Endlichen. Tod und Krankheit miiten als Medien und an-
thropologische Selbstmitteilungsweisen des Unendlichen qua des Nichtendlichen be-
griffen werden. Ein nicht mehr verstindlich zu machendes Geschick der Natur wire
demnach der Motor, der dieses Leben hervorbringt, um es wieder zu verschlingen.

Bekanntlich gibt der Arzt Bernhard Rieux in Albert Camus’ Roman Die Pest (1947)

459



Articoli

auch angesichts der Nichtigkeit und Vergeblichkeit des Lebens nicht auf, gegen den
Unsinn der tédlichen Krankheit anzukdmpfen. Diese Humanitéit angesichts der dro-
henden Vernichtung und der Sinnlosigkeit des Ganzen mag beeindrucken wegen ih-
rer Selbstlosigkeit, die gerade wegen der Hoffnungslosigkeit des Lebens nochmals ei-
ne Radikalisierung zu erfahren scheint. Es stellt sich trotzdem die Frage, ob das
Problem der Verschleierung nicht bestehen bleibt, wenngleich sittliches, sinnvolles
Handeln angesichts des Nichts richtig und geboten sein mag5. Wire der
“GnadenschuB” nicht doch ehrlicher? Wenn man sich gegen dieses “SchluBmachen”
mit dem auf den Tod erkrankten Leben wendet — weil es inhuman wére —, dann an-
erkennt man faktisch einen Sinn des Lebens oder zumindest einen Sinnwunsch, der
auch angesichts von Krankheit und Tod bestand hat bzw. nicht vergeblich wird. D.h.,
durch Handeln gesetzter partikulirer Sinn setzt sich eine unzerstorbare Sinnganzheit
voraus. Bereits deren bloBe Moglichkeit verlangt, daB das Unendliche sich nicht in
der Negation des Endlichen erschopft und sich dem Menschen nicht mit letzter
Priizision in Krankheit und Tod selbst mitteilt. Das Unendliche miifte die Definition
der Endlichkeit des Lebens aus seiner Fiille an Wirklichkeit und Sinn heraus vor-
nehmen. Wenn das Unendliche als Seinsfiille die Grenzen des Lebens abgesteckt und
zugleich dessen Ganzheit erkennbar werden ldB8t, besteht die Hoffnung (die
Sinnméglichkeit), daB das Leben in Krankheit und Tod in diese Fiille hineingeborgen
wird. Krankheit und Tod wiirden demnach als Grenzen des Lebens zu betrachten
sein, die aber auf ein Jenseits der Grenze hinweisen, die die Lebensganzheit bewahrt.

Dafiir, daB das Unendliche in der Tat eine Fiille des Seins anzeigt und nicht nur
das Nichtendliche darstellt oder allein eine Idee der Fiille und des universalen Sinns
signalisiert, spricht die Einsicht, daB das Nichts nichtig ist und darum weder etwas
zu begriinden noch etwas zu enthiillen vermag, nicht einmal die Endlichkeit des
Seienden oder die Begrenztheit von Sinn. Das Nichts kann nédmlich keinen wirklichen
Uberstieg iiber das Endliche begriinden, weil es weniger ist als das Endliche; das
Endliche transzendiert das Nichts, nicht umgekehrt. Das Nichts enthiillt nur dann et-
was, wenn es Chiffre wird fiir die Andersartigkeit einer Realitéit, die das Endliche
iibersteigt.

Diese transzendente Realitit wird erkannt, sobald man begreift, dal das Endliche

5 Vgl. dazu J. SpLETT, Gotteserfahrung im Denken. Zur philosophischen Rechifertigung des Redens von Gott,
Freiburg-Miinchen 19954, 63-70, bes. 66; DErs., Denken vor Gott. Philosophie als Wahrheits-Liebe,
Frankfurt am Main 1996, 102.

460



Michael Schulz

das Nichts nicht nur um “ein Endliches”, wie man zunéchst annehmen konnte$, son-
dern um “ein Unendliches” tibertrifft. Der Abstand zwischen Nichts und Endlichem
betrigt nicht nur “ein Endliches”, der von einer endlichen Wirkung iiberwunden wer-
den kionnte; der Abstand ist unendlich und setzt eine unendliche Wirkkraft voraus,
weil jede endliche Wirkkraft nur zu einer relativen Setzung von Sein in der Lage ist,
d.h. nur unter der Voraussetzung, daB bereits etwas existiert, zumindest potentiell,
aktiv werden kann. Der Sprechakt eines Menschen, durch den ein anderer sprechen
lernen soll, setzt das Sprachvermoégen des anderen voraus und kann es nicht selber
hervorbringen. DaB iiberhaupt etwas ist, und sei es nur etwas Endliches, bezeichnet
darum einen absoluten Anfang im Sein, der nur von einer absoluten, unendlichen
Macht gesetzt werden kann. Also muf} eine unendliche Realitdt als Ursprung dieser
Wirkmacht angenommen werden?. Dieser gottliche Daseinsgrund kann auch die
Existenz der Sinnganzheit des Lebens garantieren.

Das im Tod seine begrenzte Ganzheit erreichende Leben des Menschen ist wie in
seinem Anfang auf diesen Daseinsgrund bezogen. Er kann allein dem Tod die
Zweideutigkeit nehmen, ndmlich durch seine Grenzziehung einerseits die Ganzheit
des Lebens zu konstituieren, aber sie ebenso fiir immer zu zerstéren. Danach hitte
der Mensch den Tod anzunehmen, damit er in jeder Hinsicht “ganz” werden kann. In
der Krankheit, die den Tod antizipiert, so wire hinzuzufiigen, wird auf dieses
Ganzwerden im Tod vorgriffen. Es sei eben gerade die Krankheit, die den Menschen
in besonderer Weise vor sich selbst und das Ganze seines Lebens bringt.

6 Vgl. z.B. die Auffassung des J. Duns Scotus, Rep. Par. IV d. 1 q. 1 n. 7: Viv XXIII 534 f.: «Prima non, cum
enim dicit quod esse est proprius effectus Dei, hoc est falsum, quia quodcumque agens, quod potest crea-
re compositum, vel formam in materia, potest creare esse composti (...) esse est talis effectus universalis-
simus secundum virtutem, falsum est, quia esse non est nobilissimus effectus Dei, sed imperfectissimus,
quia per se includitur in effectu eius imperfectissimo; nihil enim est in universo ita imperfectum, quin in-
cludat esse, et omne agens quodcumque potens super aliquod, potest super esse».

7 Vgl. THoMAS VON AQUIN, S.th. I 45, 5: «... creare non potest esse propria actio nisi solius Dei. Oportet enim
universaliores effectus in universaliores et priores causas reducere. Inter omnes autem effectus, univer-
salissimum est ipsum esse. Unde oportet quod sit proprius effectus primae et universalissimae causae, quae
est Deus». Thomas interpretiert auf diese Weise den Satz aus dem Liber de causis: «Prima rerum crea-
tarum est esse».

461



Articoli

2. Gottesverdunklung in der Krankheit oder die Erbsiinde als
Erlebnishorizont des Krankseins

Allein, zu diesem “kiihlen” rationalen Verstindnis von Krankheit und Tod vermag
man sich kaum existentiell durchzuringen. Die Dramatik der Krankheit und die Hérte
und Grausamkeit, die das Sterben vieler Menschen kennzeichnen, scheinen eine glat-
te Reduktion des Todes und der Krankheit auf die bloBe Erfahrung der eigenen
Endlichkeit und begrenzten Ganzheit zu verbieten. Es geht offenbar um mehr. Salopp
gesagt, erhebt sich die Frage, ob jener Daseinsgrund die Endlichkeit nicht so hétte
erschaffen konnen, daf} die Erfahrung ihrer begrenzten Ganzheit etwas milder und
weniger schmerzhaft und apokalyptisch ausfillt. Warum die unendliche Angst in der
Krankheit, warum die Schrecken des Todes? Gerade die Erkenntnis des
Daseinsgrunds aufgrund der aus sich heraus nicht erklirbaren Endlichkeit verliert
durch die Erfahrungsqualitdt von Krankheit und Tod wieder ihren Sinn: Vom Nichts
oder von einem blinden Geschick als Ursprung des Lebens mag man nichts anderes
erwarten als grausame Nichtigkeit und sinnloses Leiden; Klage und Anklage in
Krankheit und Sterben gehen unter dieser Voraussetzung ins Leere, eben nichts und
niemand ist verantwortlich. Ist jedoch ein Daseinsgrund erfaft, trifft ihn offenbar al-
le Verantwortung und Klage. Denn die von ihm erhoffte Daseinserhellung verwandelt
sich allem Anschein nach ins Gegenteil. Das Nichts als letzte (Nicht-) Antwort scheint
faBt besser zur Verzweiflung in Krankheit und Sterben zu passen, als die Erkenntnis
eines Daseins- und Sinngrundes, der das nicht zu halten vermag, was er zunéchst
verspricht, ndmlich Sinn und Sein. Er nimmt eher die Ungestalt eines Abgrundes an,
weil weder seine Wirkmacht noch seine eigene Sinnhaftigkeit hinreichen, eine ande-
re Endlichkeit zu generieren als die erfahrene und erlittene. Krankheit und Tod wer-
den zu Medien der Selbstmitteilung eines Seinsgrundes, der selber in hochstem Mal
problematisch zu sein scheint. Der Mensch fiihlt sich verlassener als zuvor und um
eine Hoffnung betrogen.

Der Ansatz der Gottesfrage bei der Grenzerfahrung von Krankheit und Tod gerit
offenbar zu einer Erfahrung der Begrenztheit Gottes; die Moglichkeit einer Theologie
von Krankheit und Tod verdunkelt sich paradoxerweise gerade in dem Moment, in
dem man den unendlichen Gott an den Rindern der Endlichkeit in den Blick bekom-
men hat.

Krankheit und Tod als Merkmale des endlichen Lebens miiiten zumindest eine
andere Qualitdt gewinnen, sollten sie primér als Kennzeichen des endlichen Lebens
angenommen werden konnen und nicht den Daseinsgrund in Frage stellen, auf des-
sen Existenz sie indirekt hinweisen. Krankheit und Tod miilten innerlich geheilt wer-

462



Michael Schulz

den bzw. miiBten Aeil sein: Sie miiten als Hérten eines Lebens erscheinen kénnen,
das dennoch im Heil ist, weil ihm der Daseinsgrund in einer Intensitét nahe ist, die
ausreicht, daB sich weder eine Krankheit noch der Tod zwischen den Menschen und
diesen gottlichen Grund zu schieben vermag und beider Fremdheit ausdriicken kann.

Soll also der unendliche Grund nicht in sich widerspriichlich erscheinen, sondern
allméchtig und in umfassender Weise als sinnstiftend (gut/giitig) bezeichnet werden
konnen, so ist anzunehmen, da3 der Mensch das Geschopf eines unendlichen, perso-
nalen Gottes ist, der den Menschen allein auf das Angebot seiner intensiven, frei ge-
schenkten Nihe hin erschaffen hat und Krankheit und Tod von vornherein in sein un-
mittelbar wahrnehmbares Licht unzerstdrbaren Sinns tauchen wollte. DaBl dem
Menschen Krankheit und Tod zu den “Sakramenten” des Unheils und der
Sinnlosigkeit wurden, wiirde demnach nicht in der Verantwortung Gottes liegen. Der
gegenwirtige Mensch, so ist zu folgern, erlebt sich nicht in der Weise, erst recht nicht
in der Krankheit, wie er sich von Gott her erleben sollte. Wenn die Krankheit als
Selbstentfremdung und als Verdunklung des Schipfers erlitten wird, stellt sich die
Frage, ob nicht der Mensch selbst diesen bitteren Erlebnishorizont der Krankheit de-
finiert hat. Diese Definition kénnte nur in einem Akt der Siinde liegen; in diesem Akt
wire die angebotene Sinndhe Gottes ausgeschlagen und die Ferne Gottes herbeifiihrt
worden. In der dunklen Erfahrung von Krankheit und Tod verdichtete sich dann
“nur” die Erfahrung der selbstgewéhlten Gottesferne und Finsternis.

Da offenbar die meisten Erkrankungen nicht unmittelbar mit einer individuellen
Stinde als deren Folge und als Erlebnishorizont der jeweiligen Krankheit in
Verbindung gebracht werden kénnen und auch der Heilige Krankheit zunéchst nicht
anders erlebt als der Siinder, so legt sich die Schlu3folgerung nahe, daf eine Siinde
im Anfang der Menschheitsgeschichte eine alle Menschen betreffende Entfremdung
von Gott bewirkt und dadurch den apriorischen, jeder personlichen Tat vorgegebe-
nen Erfahrungshorizont von Krankheit und Tod konstituiert hat. Krankheit und Tod
in ihrer jetzt erlebten Form miiften als Realsymbole dieser Entfremdungssituation
betrachtet werden.

Mit anderen Worten: Ohne eine Theologie der Ur- und Erbsiinde wird man ge-
danklich kaum eine Art “innerer Heilung” von Krankheit und Tod erreichen und nicht
Gott als Sein- und Sinngrund des endlichen Menschen angesichts von Krankheit und
Tod rechtfertigen kénnen. Wenn der Mensch ein Wesen der Transzendenz ist, ent-
scheidet sich seine Selbst- und Wirklichkeitserfahrung in der Entscheidung iiber sein
Gottesverhiltnis. Krankheit und Tod sind demnach sowenig wie Gesundheit und
Heil/Heilung abstrakte, verobjektivierbare GriéBen oder Untersuchungsgegenstinde.
Sie werden grundlegend durch die heilsgeschichtliche Gestalt des Verhiltnisses von

463



Articoli

Gott und Mensch definiert und fungieren als Medien dieses Verhéltnisses.

3. Krankheit und Tod im Licht heilsgeschichtlich-soteriologischen
Denkens

Nun ist natiirlich die Erbsiindentheologie alles andere als eine gegenwiértig leicht
handhabbare Verstehenshilfe fiir die theologische Qualitéit von Krankheit, Leid, Tod
und Heil/Heilung, was freilich nicht sofort gegen sie spricht oder sie als obsolet ge-
wordene Standartantwort8 entlarvt. Die Schwierigkeit, den durch die Aufklarung
maBgeblich ausgelosten Verlust einer dezidiert heilsgeschichtlichen, gesamtmensch-
heitlichen Sicht des Verhéltnisses zwischen Gott und Mensch zugunsten einer ten-
denziell deistischen und auf das individuelle Subjekt verengten Perspektive nicht oh-
ne weiteres iiberwinden zu kénnen, belastet die Erbsiindentheologie genauso wie den
Versuch, ein theologisch-heilsgeschichtliches Verstindnis von Krankheit, Tod und
Heilung zu gewinnen. Es ist jedoch zu hoffen, daB die bereits angesprochene, neue
Sensibilitét fiir das gesamtmenschliche Phinomen von Krankheit und Tod, die auch
hinter der europdischen Hospizbewegung? steht, dazu beitréigt, eine “erlebnistheolo-
gisch-heilsgeschichtliche” Korrektur bei Explikation des Gott-Mensch-Verhéltnisses
einzuleiten und auf alle Lebensbereiche des Menschen, nicht nur auf geistige, zu be-
ziehen. Ein an der Heiligen Schrift orientiertes Verstdndnis von Krankheit, Tod und
Heilung verlangt eine heilgeschichtliche Theologisierung der Anthropologie und der
Kosmologie. Ein adiquates Verstindnis der Erlésung durch Jesus, der als der
Christus alle unsere Krankheiten getragen hat (Mt 8,17 / Jes 53,4) und den Fluchttod
(Gal 3,13) des von Gott entfremdeten Siinders zum Heil der Welt und zur umfassen-
den Heilung des Menschen am Kreuz gestorben ist, wird andernfalls ebensowenig zu
gewinnen sein. Wodurch sich das Leiden und Sterben Jesu von dem unsrigen abhebt,
wodurch es heilswirksam wird, 148t sich nicht gegensténdlich vermessen, sondern
nur im Rekurs auf die Heilsgeschichte begreifen. Wie Krankheit und Tod in einer
heilsgeschichtlich-soteriologischen Perspektive zu betrachten sind, sei im Folgenden
skizziert.

Weil Jesus nicht von Gott entfremdet ins das Dasein tritt (Hebr 7,26; 1 Joh 3,5),
jedoch als der Sohn in die Gestalt des Fleisches der Siinde gesandt wurde (R6m 8,3),

8 So jedoch A. KREINER, Gott und das Leid, Paderborn 19953, 22.
9 Vgl. H. PoMpEyY, Art. Hospiz, Hospizbewegung, in LThK3 Bd. 5 (1996) 288 (Lit.).

464



Michael Schulz

weil also der neue Adam unter die Bedingungen des alten Adams tritt und gerade so
fiir diesen seinen menschlichen Willen ganz im Tun des gittlichen Willens verwirk-
licht, wird Jesu Leiden und Sterben sowie die Erfahrung der Gottverlassenheit am
Kreuz innerlich umqualifiziert: Zwar trigt dieses Leiden und Sterben die Gestalt des
Leidens und Sterbens des alten Adam und nicht die des paradiesischen Menschen;
aber es handelt sich um kein Leiden und Sterben, das die Gottverlassenheit des
Siinders ausdriickt und besiegelt. In Jesu Leiden und Sterben verwirklicht sich viel-
mehr die umfassende und uneingeschrénkte Solidaritdt des menschgewordenen
Gottessohnes mit dem Geschick des Siinders. Die Symbole der Entfremdung von Gott,
Leiden (Krankheit), Sterben und Tod, werden zu Symbolen der Solidaritdt mit dem
Siinder - so sehr, daB Jesus in seiner Heiligkeit und Gerechtigkeit den Tod des Siinders
durchleidet und in sein Verhéltnis zu Gott, dem Vater, hineinnimmt und zur Siinde
wird (2 Kor 5, 21). Indem der Siinder in das Sohnesverhéltnis Jesu zum Vater hin-
eingenommen wird, wird auch seine Entfremdung von Gott innerlich geheilt — ge-
schieht Heilung der Folgen der Ursiinde, was Jesu Auferstehung aus dem Fluchtod
des Siinders eschatologisch manifest macht.

Krankheit, Leiden und Sterben kinnen jetzt fiir den gerechtgemachten Siinder
ebenfalls zu Symbolen der Solidaritit werden: Er kann eigene Krankheit als
Verbindungssymbol mit Christus begreifen; er ist nicht mehr allein, Gott ist in Christus
bei ihm. Die Krankheit ist theologisch-soteriologisch geheilt: Sie driickt nicht mehr
Gottesferne, sondern Gottesndhe aus. Im sinnstiftenden Licht dieser Nihe wird die
Krankheit nicht einfach leichter oder angenehmer; indem sie aber ihre Sinnlosigkeit,
d.h., ihre Gottesferne verliert und zum Symbol fir die Verbindung mit Christus und
dessen Einheit mit dem Vater geworden ist, wird sie auch zum Symbol der Solidaritét
mit allen kranken Menschen sowie mit der Menschheit, die in ithren verschiedenen
Leiden und terroristischen Abgriinden offenkundig macht, daB sie das sinnstiftende
Licht Christi noch nicht iiberall zu ihrem eigenen Licht gemacht hat.

Gerade in der Krankheit mit Christus und mit leidenden Menschen verbunden
kann der Kranke als sekundéirer Mittler im einen und einzigen Mittler zwischen Gott
und den Menschen tiitig werden: In Ausiibung seines allgemeinen Priestertums bit-
tet er leibhaftig in seiner Krankheit um die Annahme der von Christus realisierten
Erlésung; er betet fiir die Annahme der Krankheit und Tod umdefinierenden neuen
Verbindung mit Gott. Diese Bitte ist wirksam kraft der von Christus begriindeten
Verbindung aller Menschen mit Gott und untereinander. Eine Form, diese neue
Verbindung anzunehmen, ist die Bitte darum, dal andere das Heil annehmen.

465



Articoli

3. Krankensalbung und Heilungsdienst

Im Sakrament der Krankensalbung wird der Kranke zu diesem priesterlichen
Heilungsdienst gestirkt10. Damit dieser Heilungsdienst des Kranken gelingt, ist die
Krankensalbung nach Moglichkeit mit dem BuBisakrament und auch selber mit dem
Zuspruch der Befreiung von Siinde verbunden. Zwar steht hinter der Verbindung von
Krankensalbung und Siindenvergebung wiederum nicht die Annahme, der Kranke
sei an seiner Krankheit personlich schuld. Aber es wird im Blick auf persinliche
Siinden der theologische Horizont der Ursiinde angesprochen, in dem allein ein theo-
logisches und soteriologisches Verstdndnis der Krankheit zu gewinnen ist!l. Die bei
der Spendung des Sakraments zur Sprache kommenden personlichen Siinden sind
Anzeige fiir die iiberindividuelle wie individuelle Vernetztheit im Unheil, weshalb
auch der tiberzeugte Christ seine Krankheit als Absturz in die Sinnlosigkeit erfahren
kann, aus der er sich wieder befreien lassen muB. Zur Heilung des Menschen gehort
darum zuerst die sakramental vermittelte Uberwindung der Siinde in allen ihren
Dimensionen. In dieser Hinsicht wirkt das Sakrament der Krankenheilung - sofern
der Kranke kein innerliches Hindernis entgegensetzt — unfehlbar, nicht weniger in be-
zug auf die Stirkung seiner Gemeinschaft mit Christus und allen Menschen. Zur un-
fehlbaren Wirkung gehort die korperliche Heilung nicht. Aber zu Recht wird um sie
gebetet!2.

Jesus und die ihn in seinem Handeln reflektierende Urgemeinde machen deutlich,
daf} das Schwerere darin besteht, die durch die Siinde abgerissene Verbindung mit

10 Vgl. dazu vom Vf., Sakramentale Theodizee: die Krankensalbung. Anthropologie, Theologie und
Spiritualitit eines Sakramentes, in Theologie und Glaube 91 (2001) 69-86, bes. 84 ff.

11 Vgl. die Nr. 2 der Praenotanda des Rituale Romanum Ordo Unctionis Infirmorum (19942): «Sicher ist
Krankheit eng mit der existentiellen Schwiche des Menschen als Siinder verbunden, doch kann man sie
nicht schlechthin als Strafe, die dem einzelnen fiir seine persionlichen Siinden auferlegt wird (vgl. Joh 9,3),
betrachten». S. ebenso die Pastorale Einfiihrung der Bischdfe des deutschen Sprachgebietes, Nr. 4: «Die
Heilige Schrift sieht in Krankheit und Leid Zeichen dafiir, daB die Beziehung unserer Welt zu Gott durch
Schuld und Siinde gestort und unsere Welt noch nicht unter die volle Herrschaft Gottes zuriickgefiihrt ist
(vgl. Lk 13,16)». Zuriickgewiesen wird jedoch die generelle Annahme, Krankheit sei immer Folge person-
licher Siinde, was jedoch, wie beim MiBbrauch von Nikotin und Alkohol, durchaus der Fall sein kénne. Vgl.
C. LARCHET, Krankheit, Leiden und Tod in ihrem Bezug zur Ursiinde, in Concilium 34 (1998) 517-525.

12 In seinem Artikel Die Krankensalbung zwischen physischer und spiritueller Heilung, in Concilium 34 (1998)
517-525, diskutiert G. GRESHAKE die Wirkungen dieses Sakramentes: Er weist zunéchst ein MiBverstindnis

466



Michael Schulz

Gott wieder aufzurichten, als eine Lihmung zu heilen (Mk 2,9). Die Siinde ist ndim-
lich durch keine #rztliche Kunst oder andere menschliche Fahigkeiten zu iiberwin-
den, sondern nur durch die géttliche Exousia, iiber die kein Mensch von sich aus, erst
recht kein Siinder verfiigt. Die Genesung zeigt jedoch die Uberwindung des
Unheilhorizontes an, den die Krankheit symbolisiert. Als Mensch schaut man vor al-
lem auf die Heilung und betrachtet sie als das eigentliche Wunder. Dieser
Selbstverstindlichkeit stellt sich Jesus entgegen. Geheilt werden muB auf jeden Fall
das den Menschen konstituierende Gottesverhiltnis, «alles andere wird dann dazu-
gegeben» (Mt 6,33).

Es sind aber nicht nur kranke oder sterbende Glieder des Leibes Christi zum
Heilungsdienst im Gebet gerufen, sondern die ganze Kirche. Darum gehdrt zur
Leitourgia der Kirche immer das Gebet um die Heilung kranker Menschen. Die
Ernsthaftigkeit des Gebets driickt sich in der Diakonia aus: im téitigen Krankendienst
der Gemeinde, ebenso in der Begleitung Sterbender.

Indem man die Sterbenden nicht allein 14Bt, sondern gerade ihnen hochste
Aufmerksamkeit schenkt, trigt man der Umqualifizierung des Todes am Kreuz Jesu
zum Zeichen der Liebe und zur Verbindung mit Gott und der Menschen untereinan-
der Rechnung: Der herannahende Tod macht nicht mehr nur einsam, gott- und men-
schenverlassen, sondern der Sterbende darf sich in Solidaritit mit betenden
Menschen wissen, die ihm bezeugen und “quasi-sakramental” vermitteln, daB Christi
Liebe zum Menschen stirker ist als das Symbol villiger Verlassenheit, als der Tod in
seiner hamartiologischen Qualitét.

Die erwihnte Hospizbewegung kann darum ein Ort werden, in der sich der kirch-
liche Selbstvollzug in Leitourgia, Diakonia und Martyria besonders verdichtet. Diese
Verdichtung von Kirche verwirklichen erst recht viele Ordensschwestern und
Ordensbriider in ihrem Dienst an kranken und sterbenden Menschen sowie andere

zuriick, daB die mittelalterliche Umformung der Krankensalbung in die Letzte Olung die moglicherweise
eintretende physische Heilung des Empféingers zugunsten rein geistiger Wirkweisen ausgeblendet habe.
Thomas von Aquin (S.th. suppl. 30, 2c) habe vielmehr die kirperliche Wiederherstellung des Kranken un-
ter der Voraussetzung angenommen, daB sie zur geistigen Heilung des Menschen beitrage. Wiirde man hin-
gegen — um die Letzte Olung wieder in die Krankensalbung zu transformieren — nun bei der Beschreibung
der Wirkung des Sakramentes alles Gewicht auf die korperliche Genesung legen, laufe man Gefahr, von ei-
nem Sakrament zu sprechen, dessen Wirkungen ausbleiben kann, so daB man das Sakrament am Ende
entleere. Deshalb schligt Greshake eine integrative Sicht vor, die die Alternative - geistige Wirkung (Letzte
Olung) oder physische Wirkung (Krankensalbung) - iiberwindet, wobei dem spirituellen Aspekt sicherlich
der Primat zugesprochen werden miisse.

467



Articoli

kirchliche haupt- und ehrenamtliche Mitarbeiter in der Krankenhausseelsorge, z.B.
auch der Krankenhausbesuchsdienst einer Pfarrgemeinde.

4. Gebete um Heilung in der Diskussion

Zur Diskussion stehen zur Zeit Gebetstreffen und Gottesdienste, die ganz dezidiert
der Bitte um Genesung von Kranken dienen sollen. Man setzt auBerdem darauf, dal
das Charisma der Krankenheilung, das die Urkirche kennt, nicht allein zu deren
Auszeichnung gehort, sondern zu jeder Zeit Kennzeichen der Kirche Jesu Christi ist.
Gebete um Heilung verbinden sich darum mit #duBeren Gesten wie der
Handauflegung, bei der von einem besonders geisthegabten Gemeindemitglied der
Segen Gottes fiir die Kranken erbeten wird. Diese Gottesdienste kennen insbesonde-
re auch verschiedene Gemeinden, die sich nicht in der Gemeinschaft mit der evan-
gelischen oder katholischen Kirche sehen. Aber auch innerhalb der evangelischen
und katholischen Kirche finden verstirkt Gebetsfeiern statt, in denen man um die
Heilung von kranken Menschen sowie um das Charisma der Heilung bittet13.

Am 14. September 2000 veroffentlichte die Kongregation fiir die Glaubenslehre
eine Instruktion iiber die Gebete um Heilung durch Gott, in der einerseits die
Legitimitét der Bitte um Heilung unterstrichen wird (Art. 1), ebenso die Moglichkeit
entsprechender Gebetstreffen oder offizieller liturgischer Feiern, die von einem ge-
weihten Amtstriager geleitet werden (Art. 2-4). DaB auch Heilungen in
Heilungsgottesdiensten moglich sind, wird eigens betont, und darum gebeten, ent-
sprechende Zeugnisse kirchlichen Autoritidten vorzulegen (Art. 9). Es wird auf
Wallfahrtsorte hingewiesen, an denen Heilungen im Zusammenhang von Gebeten
und Gottesdiensten bezeugt werden, z.B. auf Lourdes (Abschnitt 5). Weder diese
Bittgottesdienste noch erfolgte Heilungen setzten jedoch ein Heilungscharisma vor-
aus, das von einer bestimmten Person oder Personengruppe ausgeiibt wird. Es wird
freilich auch nicht ausgeschlossen, daB Gott einzelnen dieses Charisma schenken

13 Vgl. C. B. Jouns, Heilung und Befreiung aus pfingstkirchlicher Perspektive, in Concilium 32 (1996) 283-242;
M. FEREL, “Willst du gesund werden”? Das Verstdndnis von Krankheit und Heilung als Orientierung fiir die
Seelsorge, in Wege zum Menschen 48 (1996) 359-374; R. Deviscu, Healing Hybridity in the Prophetic
Churches in Kinshasa, in Social compass 43 (1996) 225-232; M. SCHOFFELEERS, Gebetsheilung und Politik.
Der Quietismus der Heilungskirchen im siidlichen Afrika, in Concilium 34 (1998) 565-570; K. T. BERTIN, Le
ministere de guérison en Afrique. Chance et défi pour I'Eglise, in Nouvelle revue théologique 122 (2000)
416-430; R. ZANCHETTA, Malattia, salute, salvezza. Per un’antropologia soteriologico-liturgica, in Rivista li-
turgica 87 (2000) 327-339.

468



Michael Schulz

kann - wem, das konne vorab niemand entscheiden. Dieses Charisma sei auch nicht
an eine bestimmte Personengruppen in der Gemeinde gebunden, etwa an den Leiter
eines Gottesdienstes oder an eine Gruppe, die an diesem Gottesdienst teilnimmt
(Abschnitt 5). Zum anderen unterstreicht die Glaubenskongregation, da Gebete um
Heilung, Gesten und Zeichen sowie liturgische Feiern vor MiBbrauch und einem
falschen Verstdndnis geschiitzt werden miissen. Hysterische Anwandlungen, kiinst-
liche oder sensationelle Elemente seien in jedem Fall auszuschlieen (Art. 5 §3). Erst
recht sei kein Heilungscharisma machbar, z.B. durch Autosuggestion etc., sondern
eben Gabe des Geistes Christi, der weht, wo er will. Streng verboten wird,
Exorzismusgebete auBlerhalb des von der Kirche vorgegebenen Rahmens und ohne
besondere Beauftragung zu sprechen (Art. 8). Offenbar besteht in diesem
Zusammenhang besonders die Gefahr des MiBbrauchs und der esoterischen
Deformation des amtlichen Gebetes. Magie und Zauberei haben keinen Platz im
christlichen Gebet.

Zum geistesgeschichtlichen Hintergrund der Instruktion sei angemerkt: Im
Riickblick auf die Diskussion der letzten Jahrzehnte {iber das Phiinomen der Wunder
oder gar des Gebets um ein Heilungswunder, sticht ins Auge, da8 bis in siebziger
Jahre des 20. Jahrhunderts hinein, die Maglichkeit von Wundern14 und entspre-
chenden Gebeten miihsam zu erstreiten waren. Auch unter nicht wenigen Katholiken
galten die Heilungswunder von Lourdes als verdédchtig oder als Schwindel. In einem
mechanistisch-deistischen und fortschrittsgldaubigen Weltbild konnte man sich die
Welt nicht als fiir Gottes Wirken offenes System vorstellen; man setzte allein auf die
Wunder der Wissenschaft. Demgegeniiber ist ein neues Interesse an
Wunderheilungen erwacht, obgleich das mechanistische Weltbild nicht einfach ver-
schwunden ist und sich jeder dankbar zeigt fiir Medikamente der klassischen
Medizin, die Heilung bewirken15. Diese Wunderheilungen stehen oft im
Zusammenhang mit charismatischen Personlichkeiten, die in gottesdienstlichen
Feiern agieren. Aber auch auBerhalb des Christentums ist ein dhnliches Interesse an
Heilungen festzustellen, das durch Heiler vermittelt wird. Dieses Interesse steht oft
im Zusammenhang mit einer Weltsicht, die mit dem Schlagwort der Ganzheitlichkeit
oder des Holismus charakterisiert wird und teilweise esoterisch-magische, theoso-
phische und gnostische Elemente in sich trigt, aber auch christliche Vorstellungen

14 Vgl. H. J. POTTMEYER, Zeichen und Kriterien der Glaubwiirdigkeit des Christentums, in W. KerN u.a. (Hgg.),
Handbuch der Fundamentaltheologie, Bd. 4, Tiibingen-Basel 20002, 265-299, hier 270 ff.; R. BAUMANN, Art.
Waunder, in NHThG Bd. 5 (1991) 286-299.

15 Vgl. H. GASPER, Art. Wunderheilungen, in LThK3 Bd. 10 (2001) 1319-1320.

469



Articoli

rezipiert (Fritjof Capra u.a.). Unter der Metapher New Age soll dieses ganzheitlich-
spirituelle Weltgefiihl das wissenschaftliche Weltbild weitgehend ablosenté.

Die sich in der Esoterikwelle und im bunten neuen religiosen Markt bekundende
Sehnsucht nach Ganzwerdung und Heilung ist vom christlichen Standpunkt aus ver-
stindlich, wenngleich Ziel und Weg zu unterscheiden sind17. Inakzeptabel ist z.B. ei-
ne esoterisch-neomagische Weltsicht, in der man sich etwa Wunderheilungen durch
eine Priexistenzdiagnostik verspricht und dabei eine Variante der
Reinkarnationslehre voraussetzt. Danach sei die aktuelle Krankheit die Folge von
Siinden in einem Leben vor dem gegenwirtigen. Durch Hypnose tritt man die Reise
in die Vorzeit an, entdeckt den eigenen Siindenfall und versucht nun durch Siihne
oder sonstige Praktiken die Schuld abzutragen und dadurch die Krankheit loszuwer-
den18, Wie erldutert, ist auch nach christlicher Vorstellung die Verséhnung des
Menschen mit sich bereits als eine Form der Heilung zu betrachten, die sich aller-
dings nicht in einem reinen SelbstfindungsprozeB ereignen kann, der die grundle-
gende theologische Dimension ausschlieBt oder als sekundér betrachtet. Ein sich
durch die Erbsiinde und personliche Siinde selbst entfremdetes Selbst kann immer
nur ein sich selbst fremd gewordenes finden. Gottes Heil in Christus vermag allein ein
neues Selbstverhiltnis zu begriinden, das sich ebenso in einem psychischen und kor-
perlichen Heil- und Ganzwerden niederschlagen kann. Heil und Heilung sind Gnade
und kénnen durch keine ganzheitlichen Praktiken herbeigezwungen werden.

Abwegig ist ebenso ein von lifestile- und wellness-Trends geprégter Begriff von

16 Vgl. M. Fuss, Art. New Age, in LThK3 Bd. 7 (1998) 792-793.

17 Vgl. T. KORBEL, Wunsch nach Heil und Heilung. Techniken und Angebote des parareligiosen Marktes, in
HerKorr 53 (1999) 33-37. In diesem geistigen Umfeld wird z.B. der visionir und prophetisch begabten Ab-
tissin und Naturkundlerin hl. Hildegard von Bingen (1098-1079) eine schillernde Aufmerksamkeit zuteil.
In neueren Publikationen riickt die hl. Hildegard zum alternativen Ratgeber auf. Vgl. etwa die
Hildegardbiicher aus dem Econ-Verlag, die unter die Rubrik “Econ Ratgeber” fallen. Damit soll nicht ge-
sagt sein, daB diese Biicher grundsitzlich abzulehnen seien. Ihr Inhalt muB aber dem Kriterium stand-
halten, das fiir Hildegard selber maBgeblich war: ihr kirchlicher Glaube. Hildegard sieht sich nicht nur ein-
fach als «Ratgeber zur sinnvollen und gliicklicheren Lebensgestaltung» (Buchdeckeltext des von der
Heilpidagogin H. STrRickErschminT verfaBten Buches Heilige Hildegard - Heilung an Leib und Seele,
Diisseldorf 1996). Hildegard sieht in allem den Widerschein Gottes, der sich in Christus geoffenbart hat und
sich in Kosmos und Kirche vermittelt. Ihr Heilwissen steht in diesem Horizont; es dient dem einen Heil-and,
dessen Heil Heilung und Gliick einschlieBt, sich aber nicht darin erschopft.

18 Als Protagonistin der modernen Esoterik und angedeuteten Heilungsvorstellung gilt Helena Blavatsky
(1831-1891). Ziel ist ein kosmisches Lebensgefiihl der Harmonie. Dazu dient die Synthese verschiedenster
religivser und pseudoreligitser Strémungen. Danach kénnen Erkrankungen auch durch ein falsches
Denken ausgeliist werden, durch das sich der Mensch vom kosmischen Lebensstrom absondert. Heilung
bestehe in der Riickkehr zur Einheit mit dem géttlichen Kosmos. Vgl. dazu C. BoCHINGER, Art. Esoterik. I
Religionsgeschichtlich; B. Grom, Art. Esoterik. IIl. Neureligiose Aspekte, in LThKS Bd. 3 (1995) 884-886.

470



Michael Schulz

Gesundheit und Heilsein, der Leiden, Krankheit und Alter ausschlieBt und auch al-
ternative Medizin bis hin zu spirituellen Versenkungsiibungen dem Paradigma fit for
Jfun and for ever unterstellt1.

Offenbar befiirchtet die Glaubenskongregation, daB auch christliche
Heilungsgottesdienste in ein neureligitses und esoterisches Fahrwasser geraten kon-
nen und so die Grenze zum Aberglauben, zum platten Unsinn und zur Manipulation
verwischt wird. Andererseits kann man es begriifen, daB eine eindimensionale
Weltsicht eine Relativierung erfihrt, die wunderbare Heilungen kategorisch aus-
schloB und eine Wallfahrt zur Genesung von einer Krankheit nur als Humbug licher-
lich machen konnte. Aber am Ende kann keine irrationale Weltanschauung stehen.
Die im und durch den Logos erschaffene Welt ist “logisch” und daher der Ratio zu-
giinglich - einer Ratio, die aber nicht mit einer rein mathematischen oder rationali-
stischen zusammenfillt, sondern eine theologische und weisheitliche Sicht der Welt
erlaubt.

5. Gebete um Heilung — Erhorung und Erfiillung: diesseits und
jenseits

In dieser Weltsicht ist Gott das Innerlichste aller Wirklichkeit20. Gott kann daher
einzelne natiirliche Kriifte iiber sich selbst hinausheben und eine wunderbare
Heilung herbeifiihren, um seine sinnstiftende und heilende Néhe in einem wirksamen
Zeichen zu offenbaren und um andere Menschen zum Glauben zu fiihren2!.

In beeindruckender Weise schildert der ehemalige Ordensgeneral der Jesuiten,
Pedro Arrupe (1907-1991), drei Heilungswunder, die sich bei Gottesdiensten in
Lourdes ereigneten oder dort ihren Anfang nahmen22. Zu diesem Zeitpunkt war
Arrupe noch Medizinstudent und teilweise mit bei der Untersuchung dieser
Wunderheilungen beteiligt. Die Erfahrung dieser Wunder beeinflufite seine neue
Berufsentscheidung. Ein unerschiitterlicher Glaube hatte offenbar diesen Menschen

19 Vgl. A. Forrzik, Hauptsache gesund, in HerKorr 55 (2001) 217-219.
20 Vgl. THOMAS VON AQUIN, S.th. 18, 1. 3.

21 Zur metaphysischen Klirung dessen, was im Wunder geschieht, und um ein Wunderverstindnis zu relati-
vieren (wenngleich nicht auszuschlieBen), das sich auf ein “Durchbrechen der Naturgesetze” fixiert, hat K.
RAHNER, Grundkurs des Glaubens, 87-90, 179-182, 247-253, den Begriff der aktiven Selbstiranszendenz
entwickelt, zu der Gott die Dinge — unableitbar Neues wirkend - von innen heraus erméchtigt.

22 Vg, dazu P. M. LaMET, Pedro Arrupe. Un’esplosione nella Chiesa, Milano 1993, 45-51.

471



Articoli

zur Gesundheit verholfen - ein Glaube, der aus der Gnade seine besondere
Wirksamkeit zog. Die Gebete um Heilung bei diesen Gottesdiensten waren nicht von
auBergewohnlicher Art. In einer theologischen Weltsicht rechnet man damit, da8 Gott
dem in Freiheit erschaffenen Menschen bestimmte Gaben, auch eine Heilung, auf ein
durchaus gewdhnliches Gebet hin zukommen 148t.

Gebetsbitte und stellvertretende Fiirbitte sind in jedem Fall menschliche Zeichen
fiir die grundsiitzliche Bereitschaft, Gottes Heil zu wollen und anzunehmen. Gott
iiberfillt den Menschen sozusagen nicht mit seinen Gaben ungefragt oder ungebeten;
er 1Bt sich bitten, nicht weil er diese Bitte brauchte, sondern um des Menschen wil-
len, der Gottes freie Gaben nur wiederum mit seiner eigenen Freiheit annehmen
kann: Das Bittgebet driickt diese Offenheit der menschlichen Freiheit aus?3. Diese
Freiheit muB Gott allerdings zuvor mit seiner Gnade beriihren und zum freien Vollzug
der Bitte ermichtigen. Gott klopft zuerst an die Tiir des Menschen (Offb 3,20), bevor
dieser seine Tiir aufmacht, hinaustritt, um in der Kraft der Gnade an Gottes Tiir an-
zuklopfen (Mt 7,7). Erhérung ist jeder menschlichen Bitte — auch um Heilung - zuge-
sagt, Erfiillung jedoch nicht. Warum?

Wie im Falle Jesu, der aus seiner Todesangst errettet werden wollte (Mk 14,36),
kann eine Bitte zwar erhort, aber nicht unmittelbar erfiillt werden, wenn die
Erfiillung eine Gestalt annehmen soll, die iiber die in der Bitte angesprochene Form
weit hinausgeht. Da Jesus mit dieser “Ubererfiillung” in Form seiner Auferstehung
zum Heil der Welt rechnen konnte (Lk 22,16.18)24, war das Ziel seiner Gebetsbitte
nicht, Gottes Willen abzuindern, sondern sich ganz fiir diesen Willen zu 6ffnen. Das
die Vaterunser-Bitte rekapitulierende «dein Wille geschehe» am Ende der Bitte Jesu
im Garten Getsemani markiert deshalb keine fatalistische Kapitulation oder eine
Zuriicknahme seiner “eigentlichen” Bitte. Jesu Bitte um Rettung (um Heilung seiner
Lebenssituation) vollendet sich im Appell an den gottlichen Willen, in dem alles Heil,
auch das eigene, beschlossen liegt, und der unter allen Umsténden zum Durchbruch
und zur Verwirklichung kommen soll.

Die erbetene Verwirklichung des Willens Gottes ist also in jedem Fall das Beste,
das jedem Beter zuteil werden kann, auch wenn sie zunéchst nicht, wie bei Jesus

23 Vgl. zum Folgenden H. SCHALLER, Das Bittgebet. Eine theologische Skizze (Sammlung Horizonte, N.E. 16),
Einsiedeln 1979, 167-190; s. auch G. GRESHAKE, Theologische Grundlagen des Bittgebetes,in ThQ 157 (1977)
27-40, bes. 33, 36 ff.

24 Zur Frage nach Jesu Vorauswissen seiner Auferweckung vgl. H. SCHURMANN, Gottes Reich — Jesu Gschick.
Jesu ureigener Tod im Licht seiner Basileia-Verkiindigung, Freiburg u.a. 1983, 210-213; J. GNILKA, Jesus
von Nazaret. Botschaft und Geschichte (HThK.S 3), Freiburg u.a. 1990, 284 f.

472



Michael Schulz

selbst, die unmittelbare Erfiillung der Bitte darstellen mufB. D.h., die Bitte um Heilung
fiir sich und andere kann im Leeren verhallen — scheinbar. Sie ist aber aufgehoben
und erfiillt in der eschatologischen Selbstgabe Gottes an den Menschen in Christi
Leben, Tod und Auferstehung und in der Sendung des Heiligen Geistes, der alles
Beten tragt und zum Dialog mit Gott macht.

In Jesu Auferstehung hat Gott sich als der Arzt des Lebens erwiesen (Ex 15,26 /
Mk 2,17). Seine #rztliche Kunst zeigt er auch in den Heilungen, zu denen der
Auferstandene die Jiinger erméichtigt (Mk 16,18). Die Heilungen beglaubigen die
Osterbotschaft der Apostel; sie sollen als Wetterleuchten der Auferstehung das
menschliche Leben wunderbar verkliren und zum Glauben an Jesus, den Heliand,
fiihren — zu einem Glauben, der sich im Bittgebet um Heilung duBert und der zugleich
weiB, daB Gott jede Bitte mit der Gabe des ewigen Lebens “{ibererfiillt”.

Summary

Currently there is an upcoming discussion about the understanding and praxis of
healing and of prayer for healing both in and outside of the Church. The Congregation
for the Doctrine of the Faith published an instruction On Prayers for Healing, dated
14th, September 2000, to outline the possibilities and limits of prayers and services
for healing. This article seeks to contribute to the discussion. It expresses a develo-
ped theological concept of illness and of healing as salvation, the place of healing-mi-
racles, and includes the doctrine of original sin and redemption. The anointing of the
sick and prayer for healing are considered from this background.

473



