Articoli I RTLu VI (3/2001) 475-491

Il laico: “ministro” di guarigione?
(Aspetti canonistici

s Libero Gerosa
Facolta di Teologia (Lugano)

Il 14 settembre 2000, festa dell’Esaltazione della Santa Croce, a norma del can.
34 del Codice di Diritto Canonico la Congregazione per la Dottrina della Fede pubbli-
ca una «Istruzione circa le preghiere per ottenere da Dio la guarigione»!. I motivi
principali che hanno suggerito ed orientato la redazione di questo documento sem-
brano essere stati sostanzialmente due. Da una parte, di fronte al «fenomeno per cer-
ti versi nuovo» del «moltiplicarsi di riunioni di preghiera, alle volte congiunte a cele-
brazioni liturgiche, con lo scopo di ottenere da Dio la guarigione»2, I'autorita eccle-
siastica si & innanzitutto sentita in dovere di favorire tutto cio che di buono c¢’é in que-
sto fenomeno esercitando un «giusto discernimento» dottrinale e disciplinare affin-
ché queste riunioni di fedeli diano i frutti sperati per il bene spirituale loro e di tutta
la Chiesa. Dall’altra, ed in seconda battuta, la stessa autorita con il suo intervento de-
sidera offrire agli Ordinari I’aiuto necessario per correggere eventuali abusi e tutto
cio che va evitato affinché lo svolgimento di questi incontri di preghiera non scada in
«forme simili all’isterismo, all’artificiosita, alla teatralita o al sensazionalismo»3.

Sia gli aspetti positivi che quelli negativi di queste riunioni di preghiera sono sta-
ti gia da tempo lucidamente percepiti anche da autori coinvolti in prima persona in
questo grande fenomeno spirituale e carismatico che percorre la Chiesa Cattolica, e
anche altre Chiese e Comunita cristiane, all’inizio del terzo millennio. Infatti, nella
ricca letteratura in merito non manca chi ricorda che se le guarigioni hanno avuto
un ruolo non indifferente nella prima evangelizzazione operata da Pietro e dagli al-
tri apostoli4, non si puo certo escludere a priori che esperienze analoghe possano rap-

1 ]l testo dell'Istruzione si trova in L'Osservatore Romano, 24 novembre 2000, 6 (= IstrGuar).
2 Cfr. 'Introduzione della IstrGuar.
3 Cfr. art. 5 § 3 delle Disposizioni disciplinari, contenute nella Ila parte della IstrGuar.

4 Cfr. Atti 3 e il commento di B. HERON, Gebet um Heilung: Die Herausforderung, Miinsterschwarzach 1994,
22-24, nonché il “Begleitwort” di A. Kothgasser allo stesso libro (9-11).

475



Articoli

presentare un momento importante e positivo anche per la grande sfida della nuova
evangelizzazione, lanciata da Papa Giovanni Paolo II. Certo, la positivita di questo fe-
nomeno sara tanto piu efficace in ordine all'evangelizzazione e alla missione della
Chiesa nel mondo, quanto pit1 i loro principali attori saranno capaci di superare i non
pochi pericoli spirituali e pastorali ad esso connessi5. In particolare, come afferma
energicamente Emiliano Tardifé, & necessario evitare il grave errore di concentrare
I'attenzione dei fedeli sulla persona “carismatica” anziché su Gesu Cristo stesso, 1'u-
nico vero guaritore degli ammalati. Oggi come duemila anni fa, educare il popolo ad
uno sguardo di fede su questi fenomeni e una grande responsabilita; dopo la guari-
gione dello storpio presso la porta del Tempio detta “Bella”, anche Pietro incontra le
sue difficolta: «Uomini d’Israele, perché vi meravigliate di questo e continuate a fis-
sarci come se per nostro potere e nostra pieta avessimo fatto camminare quest’uo-
mo?» (Atti 3,12).

Magistero e sensus fidei dei fedeli sembrano dunque ancora una volta integrarsi
reciprocamente e in modo armonico, per lo meno sulla sostanza delle questioni ri-
guardanti il fenomeno delle guarigioni. Lo conferma sia il fatto che I'Istruzione, con-
tro una certa tendenza teologica postconciliare, parla gia nel titolo di “guarigione”,
sia e soprattutto il fatto che nella parte dottrinale della stessa Istruzione due interi
paragrafi sono dedicati al “carisma di guarigione”, il terzo ed il quinto. Entrambi i
paragralfi, ricchi di citazioni bibliche?, sono chiaramente informati dalla lezione con-
ciliare sui carismi e sul loro ruolo nella comunione ecclesiale. Ed & proprio a questo
contesto che occorre rifarsi se si vuole offrire alle preghiere di guarigione, liturgiche
e non liturgiche, una base normativa capace di favorirne un «retto svolgimento»8.

5 A tale riguardo vale la pena di leggere interamente i cap. 8 e 9 di F. Mac NutT, Beauftragt zu heilen. Eine
praktische Weiterfiihrung, Graz-Wien-Koéln 1979, 71-75 e 76-81.

6 A tale riguardo cfr. E. TARDIF — PH. MADRE, Das Charisma der Heilung und Gebete um Heilung,
Miinsterschwarzach 19993, 12-13.

7 D’altronde non poteva essere diversamente, visto che circa un quinto dei quattro vangeli & costituito da pe-
ricopi dedicate a guarigioni operate da Gesu; cfr. B. HERoN, Gebet um Heilung, cit., 19.

8 Cfr. IstrGuar, Introduzione,

476



Libero Gerosa

1. La lezione del Concilio Vaticano II su carismi e sacramentali

1.1. 1l significato ecclesiologico costituzionale dei carismi

Il Concilio Vaticano II fa un uso tutto sommato sobrio dei termini Charisma e
Charismaticus®. Paradossalmente pero tale sobrieta non mette in ombra i carismi,
ma finisce per evidenziare maggiormente sia la natura specifica dei carismi in rap-
porto agli altri doni dello Spirito Santo, sia il loro ruolo ecclesiologico decisivo.

Da una lettura attenta di LG 12,2, in cui & ampiamente diffuso il senso neotesta-
mentario di carisma, risulta chiaramente che i Padri del Concilio Vaticano II voleva-
no mettere a fuoco la sua natura specifica attraverso cingue asserzioni: (a) i carismi
sono «grazie speciali» (gratias speciales), (b) dispensate liberamente dallo Spirito
«tra i fedeli di ogni ordine», (c) con le quali «li rende adatti e pronti» (aptos et promp-
tos) ad assumere diverse funzioni al servizio di una «maggiore espansione della
Chiesa»; (d) questi stessi carismi si distinguono in «straordinari» e «piti semplici o pitt
largamente diffusi», (e) ma tutti indistintamente sottostanno al «giudizio dell’autorita
nella Chiesa» per quanto riguarda la loro genuinita e, qualora risultassero tali, non
possono essere estinti.

In LG 4,1 si afferma: «Egli (lo Spirito Santo) introduce la Chiesa nella pienezza del-
la verita (cfr. Gv 16,13), la unifica nella comunione e nel ministero, la provvede e di-
rige coi diversi doni gerarchici e carismatici...». In questo testo si sottolinea come 1'u-
nitd misteriosa della comunione ecclesiale e realizzata dallo Spirito Santo attraverso
due tipi diversi di doni concessi simultaneamente e costantemente alla Chiesa: quel-
li gerarchici e quelli carismatici. Simile verita dogmatica se da una parte impedisce
di opporre il carisma al ministero e quindi di ridurre unilateralmente la Chiesa ad
una comunita carismatica, dall’altra impedisce pure di ridurre altrettanto unilate-
ralmente il mistero ecclesiale ad una struttura piramidale incentrata sulla gerarchia.
Sia i doni gerarchici, sia quelli carismatici provengono dallo stesso Spirito di Cristo e
possono, seppure secondo modalita diverse, essere considerati entrambi come strut-
ture o funzioni ex institutione divina (LG 22,1 e LG 32,1).

9 1l termine Charisma ricorre undici volte (LG 12,2; 25,3; 30; 50,1; DV 8,2; AA 3,3-4; 30,11; AG 23,1; 28,1;
PO 4,2; 9,3), mentre I'aggettivo derivato Charismaticus solo tre volte (LG 4,1; 7,3; AG 4); per un’analisi det-
tagliata di questi testi cfr. G. RaMBALDI, Uso e significato di “Charisma” nel Vaticano Il. Analisi e confronto
di due passi conciliari sui carismi, in Gregorianum 66 (1975) 141-162; L. GERrosA, Il “carisma” e Uedifica-
zione della “communio” secondo il Concilio Vaticano II, in Strumento internazionale per il lavoro teologi-
co: Communio 129 (1993) 102-106.

477



Articoli

Infine nel leggere AA 3, 3-4 il canonista ¢ immediatamente colpito dall'impor-
tanza data dai Padri conciliari al «diritto e dovere di ogni credente» di esercitare il
carisma ricevuto dallo Spirito Santo. Senza intaccare minimamente I'importanza ca-
nonistica di una simile asserzione non si pud pero evitare di osservare che tale “di-
ritto e dovere” & un’applicazione necessaria del principio generale d’ordine costitu-
zionale affermato da LG 12,2 secondo cui i carismi possono essere donati a fedeli di
ogni categoria. Nel passo del Decreto sull’apostolato dei laici, ancor piu che in quel-
lo della Costituzione dogmatica sulla Chiesa, 'autenticita di tale interpretazione &
confermata dall’esplicito richiamo al diritto di seguire il proprio carisma, che va eser-
citato «in comunione con i fratelli in Cristo e soprattutto con i propri pastori».

Da questi tre testi conciliari si possono dedurre altrettante linee di demarcazione
entro le quali & possibile precisare il ruolo ecclesiologico-costituzionale del Carisma:
1) il Carisma & una grazia speciale, diversa dalla Parola e dal Sacramento, ma al-
trettanto strutturalmente orientata all’edificazione della communio ecclesiale; 2) in
quanto tale, il Carisma non & riducibile né ad un talento personale, né ad un dono
dello Spirito elargito indistintamente attraverso il battesimo; 3) la sua relazione di
complementarietd con il ministero da una parte dimostra che il Carisma appartiene
alla Costituzione della Chiesa e dall’altra smaschera la falsita dell’opposizione d’ori-
gine romantico-protestanie fra Carisma ed Istituzione. A partire da questi principi,
ed in particolare dall'ultimo, & piti facile capire perché nella teologia dogmatica con-
temporanea sia ormai un dato acquisito con certezza che nella Chiesa la Costituzione
sia una categoria o entita pit grande dell'Istituzione. Ad esempio, il teologo Hans Urs
von Balthasar, in piena sintonia con una lunga tradizione dogmatica, arriva a defini-
re I'Istituzione ecclesiale come una sorta di «kenotische Verfassung», ciod come una
riduzione kenotica del mistero della Chiesa, atta ad impedire - attraverso la logica
dell’obbedienza ecclesiale che garantisce il permanere della Memoria Christi — una
privatizzazione dell’esperienza ecclesiale10.

Per misurare tutta I'importanza canonistica di questa definizione balthasariana
dell’Istituzione ecclesiale & perd importante rendersi conto che 'equazione fra
Istituzione e sacramento dell’ordine & falsa, perché ogni sacramento e dunque anche
il battesimo, che conferisce il sacerdozio comune ed il sensus fidei, @ nella Chiesa ele-
mento istituzionale. Pertanto I'Istituzione ecclesiale non & riducibile al sacerdozio mi-
nisteriale. Ad essa appartiene anche il sacerdozio comune che, assieme al sensus fi-
dei, costituisce il fondamento della partecipazione di tutti i fedeli alla missione della

10 Cfr. Pneuma und Institution. Skizzen zur Theologie, vol. IV, Einsiedeln 1974, 129-130 e 229-233.

- 478



Libero Gerosa

Chiesa nel mondo. Ne & una prova inconfutabile il fatto che il sacramento del batte-
simo, da sempre considerato la ianua sacramentorum, costituisce il criterio di diffe-
renziazione tra la qualita costituzionale di religione cristiana — propria di molte set-
te fondate esclusivamente sulla fede in Cristo attraverso la Parola - e la qualita co-
stituzionale-istituzionale di ecclesialita che, per essere tale, esige almeno lo spesso-
re sacramentale del battesimoll. E proprio nel battesimo affiora paradigmaticamen-
te la valenza giuridica di tutti i Sacramenti e di conseguenza anche della Parola, la
quale, pur non essendo sempre annunciata in concomitanza con la celebrazione dei
Sacramenti, ha perd sempre, almeno nelle parole della forma sintetica e definitoria
di ogni sacramento, la funzione di produrre I'effetto soteriologico e socio-giuridico del
segno simbolico sacramentale.

Per questa ragione, se per istituzione si intendono le strutture stabili e costitutive
di una realta sociale, bisogna convenire che questa struttura e conferita alla Chiesa
dal Sacramento e dalla Parola, che si compenetrano a vicenda, dando origine tra I’al-
tro a quella figura centrale di soggetto canonico che & il Christifidelis, soggiacente ed
immanente in tutti i tre stati di vita ecclesiale e dunque nelle persone dei laici, dei
preti e dei religiosi. La Chiesa come Istituzione non coincide percid semplicemente
con l'organizzazione dei pubblici poteri, cioé dell’autorita. L'Istituzione ecclesiale si
invera sempre attorno ai due poli del battesimo e dell’ordine sacro, convergenti con
gli altri Sacramenti nell'Eucaristia, in cui si manifesta altresi il principio strutturale
della Costituzione della Chiesa. Infatti nell’Eucaristia é rappresentata tutta la Chiesa,
perché questo sacramento & nel contempo la fons et origo nonché il culmen di tutta
la vita della Chiesa, come afferma il Vaticano II (SC 10). In essa giunge percio a com-
pimento quel processo di integrazione fra Istituzione e Costituzione iniziato nel bat-
tesimo, quale initium et exordium di tutti i gradi della comunione ecclesiale.

Da quanto fin qui esposto si pud trarre la seguente conclusione, valida sia per la
teologia dogmatica sia per il diritto canonico: nella Chiesa, 1'Istituzione consiste so-
stanzialmente negli sviluppi giuridico-strutturali assunti storicamente sia dal sacer-
dozio comune, sia dal sacerdozio ministeriale; la Costituzione, invece, non & un’en-
tita rigida (starre Grasse), perché oltre che con la Parola e il Sacramento deve fare i
conti con un suo terzo elemento primario: il Carismal2. Essa comprende percio tutti

11 Cfr, E. CoRECco, Battesimo, in Digesto delle Discipline pubblicistiche, cur. R. Sacco ed altri, vol. IT (1987),
213-216.

12 Che la Costituzione della Chiesa non sia un’entita rigida & dimostrato anche dal fatto che essa non & ga-
rantita da un tribunale supremo, ma semplicemente dall’assistenza dello Spirito Santo, promesso da Cristo;
cfr. K. MORSDORF, Kirchenverfassung. I. Katholische K., LThK, vol. VI (Freiburg im Br. 1961), 274-277, qui
274-275.

479



Articoli

quegli elementi che sono strutturalmente necessari all’esistenza stessa della Chiesa,
all'individuazione della sua identitd quale soggetto anche giuridico. Questa conclu-
sione puo essere pil facilmente compresa nelle sue conseguenze giuridiche se il ca-
nonista non dimentica che entrambi gli aspetti delle realtad ecclesiali, ossia la
Costituzione e I'Istituzione, sono soggetti all’'intervento costante dello Spirito Santo il
cui opus proprium & la costruzione della communio, in cui 'uomo pud ritrovare pie-
namente la sua liberta!3. Proprio a motivo di questa duplice ascendenza pneumato-
logica della communio al canonista recano uguale preoccupazione due diverse ed op-
poste convinzioni: «...sia la posizione che nega e sottovaluta la funzione ecclesiale del
diritto canonico per sottolineare I'importanza dei carismi, sia quella che esalta I’ele-
mento giuridico, perché tanto 'una quanto I’altra... sembrano unilaterali. Ambedue
coincidono, in definitiva, nel concepire il diritto della Chiesa come qualcosa che ha
senso solo alla luce del dato istituzionale e nel vedere il dinamismo carismatico come
qualcosa che, per la sua vitalita, resta ai margini del diritto»14.

In questa giusta prospettiva, giuridico non & dunque sinonimo di istituzionale, e
le due categorie di Istituzione e Costituzione hanno nella Chiesa un significato diver-
so da quello da loro assunto nell’ordinamento giuridico della Stato moderno15.

Se si riflette poi sul fatto che neppure le costituzioni statuali moderne appaiono
cosi esaustive come sembrerebbe pretendere la tradizione giuridica liberale — tant’e
che esistono diritti fondamentali (come ad esempio il diritto alla vita) che pur aven-
do carattere costituzionale non sono formalizzati positivamente nelle carte costitu-
zionali —, si evidenzia come, per meglio definire 1'Istituzione e la Costituzione nella
Chiesa, sia necessario al canonista distaccarsi dal riferimento costante ai modelli sta-
tuali. Infatti, a differenza dello Stato moderno, la Chiesa non solo non possiede una
Costituzione formale, ma la sua Costituzione materiale contiene un elemento strut-
turante che non permette di identificare la Costituzione con I'Istituzione. Questo ele-
mento strutturante & il Carisma che, essendo donato dallo Spirito Santo alla Chiesa
per edificare la comunione attraverso la realizzazione dell’equilibrio fecondo della bi-
polarita istituzionale (chierici e laici) che la caratterizza, svolge un ruolo ecclesiolo-

13 Cfr. J. RaTzINGER, Der Heilige Geist als “communio”. Zum Verhdltnis von Pneumatologie und Spiritualitit
bei Augustinus, in C. HEITMANN — H. MUHLEN (hrsg.), Erfahrung und Theologie des Heiligen Geistes, Miinchen
1974, 223-238.

14 P. LoMBARDIA, Carismi e Chiesa istituzionale, in Studi in onore di Pietro Agostino d’Avack, vol. II, Milano
1976, 957-988, qui 965.

15 Per uno studio comparato delle due nozioni di Istituzione e Costituzione nel diritto statuale e in quello ca-
nonico, cfr. L. GERosA, Carisma e diritto nella Chiesa. Riflessioni canonistiche sul “carisma originario” dei
nuovi movimenti ecclesiali, Milano 1989, 108-179.

480



Libero Gerosa

gico di cerniera fra Istituzione e Costituzione; ruolo che svela tutta la sua forza costi-
tuente in rapporto alla costruzione della communio. Richiamando I'lstituzione alla
priorita assoluta dello Spirito e relativizzando il potere di qualsiasi elemento od or-
gano della Costituzione gerarchica della Chiesa, affinché nessuno di essi diventi as-
solutamente autarchico, il Carisma vivifica 1'Istituzione stessa e I’aiuta a superare lo
scoglio della competitivita propria ad ogni forma di potere, che nella Chiesa si & sem-
pre tradotto in preminenza della gerarchia sui laici o viceversa dei laici sulla gerar-
chia.

Questo particolare ruolo ecclesiologico del Carisma ha certamente un suo peso
specifico sotto il profilo giuridico, misurabile attraverso la sua capacita di essere —
per lo meno nella sua forma compiuta, ossia nel cosiddetto “carisma originario” o
“carisma di fondazione” —, con la Parola e il Sacramento, fonte di rapporti di comu-
nione giuridicamente vincolantil6. Esso rimane pertanto un punto di riferimento im-
prescindibile anche per precisare il significato canonistico e liturgico dei cosiddetti
“carismi straordinari”, come ad esempio il “carisma di guarigione”. A questo riguar-
do, perd, un altro punto di riferimento imprescindibile rimane la lezione conciliare
sul ruolo dei sacramentali nella realizzazione della comunione ecclesiale.

1.2. Sacramentali e comunione ecclesiale

Proprio perché la comunione ecclesiale non & una realtd statica bensl dinamica,
che si realizza per gradi ed informa tutta la vita del fedele, il Concilio Vaticano Il non
solo evidenzia la dimensione ecclesiale di ogni sacramento, ma rivaluta anche il ruo-
lo dei sacramentali quali segni e strumenti con cui i fedeli «vengono disposti a rice-
vere l'effetto principale dei sacramenti e vengono santificate le varie circostanze del-
la vita» (SC 60). Per questa ragione nel Catechismo della Chiesa Cattolica, pubblica-
to nel 1992, nell'ultimo capitolo della sezione dedicata ai sette sacramenti della
Chiesa si parla dei sacramentali, definendoli come «segni sacri per mezzo dei quali,
con una certa imitazione dei sacramenti, sono significati e, per impetrazione della
Chiesa, vengono ottenuti effetti soprattutto spirituali. Per mezzo di essi gli uomini ven-
gono disposti a ricevere I'effetto principale dei sacramenti e vengono santificate le va-
rie circostanze della vita» (CCC 1667).

Per la stessa ragione alla fine della normativa codiciale sui sacramenti tanto nel
CIC (cann. 1166-1172) quanto nel CCEO vengono raccolte alcune disposizioni gene-

16 Per una simile analisi, cfr. L. GERosA, Carisma e diritto nella Chiesa, cit., 79-90 e 180-198.

481



Articoli

rali riguardanti i sacramentalil?. Fra di esse, il can. 1166 recita: «I sacramentali so-
no segni sacri, con i quali, in certo qual modo ad imitazione dei sacramenti, sono si-
gnificati effetti anzitutto spirituali ed ottenuti mediante I'impetrazione della Chiesa».
A differenza del CIC/1917 il legislatore ecclesiastico del 1983 usa qui per la prima vol-
ta il termine conciliare di signa sacra a proposito dei sacramentali. Questi ultimi so-
no dunque segni della fede, che inverano in un modo del tutto particolare la struttu-
ra sacramentale e salvifica della Chiesa. In altri termini si tratta di mezzi per ottene-
re una grazia specifica attraverso I'impetrazione della Chiesa (ex Ecclesiae impetra-
tione). E proprio a livello della loro modalita di intervento e della loro efficacia i sa-
cramentali differiscono sostanzialmente dai sacramentil8. Mentre questi ultimi han-
no una validita escatologica irreversibile, perché agiscono ex opere operato, i sacra-
mentali hanno un’efficacia limitata, perché agiscono ex opere operantis Ecclesiael?.
Lefficacia degli effetti spirituali di cui parla il can. 1166 & infatti ottenuta solo in for-
za della dignita morale del ministro che compie il rito e del fedele che lo accoglie.

Anche alla normativa codiciale vigente soggiace la distinzione classica fra due ti-
pi fondamentali di sacramentali: le consecrationes e le benedictiones. Mediante la
consacrazione (consecratio o benedictio constitutiva) una persona (per libera scelta)
0 una cosa (per legittima scelta) viene destinata in modo duraturo al culto o al mon-
do del sacro dalla Chiesa orante: per esempio la consacrazione delle vergini o di un
altare; la professione religiosa o la benedizione dell’Abate. Mediante la semplice be-
nedizione o benedictio invocativa, quale speciale preghiera di un ministro della
Chiesa, si possono ottenere su persone o cose una particolare protezione divina e dei
particolari benefici divini. E certamente quest ultimo tipo di sacramentale che va tenu-
to presente per rispondere alla domanda circa la possibilita del fedele laico di assumere
il ruolo di ministro di guarigione. Prima perd & necessario considerare pii1 da vicino al-
cune altre distinzioni fondamentali, che fanno da quadro di riferimento alle disposizioni
disciplinari elaborate dalla Congregazione per la Dottrina della fede alla luce della lezio-
ne conciliare, testé riassunta, su carismi e sacramentali nella comunione ecclesiale.

17 Anche se a tale riguardo solo nel CCEO si rinvia esplicitamente alle norme del diritto particolare (can. 867
§ 2), per principio questo rinvio vale anche per il CIC, che al can. 1167 § 2 prescrive di osservare accura-
tamente i riti e le formule approvate dall’autorita della Chiesa nell’amministrazione dei sacramentali.
Questa autorita pud senz’altro essere la Conferenza dei vescovi o il vescovo diocesano.

18 Essi differiscono anche per il numero (i sacramenti sono sette, mentre il numero dei sacramentali & inde-
finito) e per I'origine (i sacramenti sono stati istituiti da Gesii Cristo, mentre i sacramentali — come affer-
ma esplicitamente il can. 1167 § 1 - sono istituiti, interpretati, mutati ed aboliti dalla Chiesa). Quest'ultima
questione & perd controversa, cfr. M. LOHRER, Sakramentalien, in LKD, 449-451.

19 Cfr. H.J.F. REINHARDT, Die Sakramentalien, in HdbKathKR, 836-839, qui 836.

482



Libero Gerosa

2. “Carismi di guarigione”, liturgia e diritto canonico

Sarebbe un’impresa avventata voler riassumere in poche battute il salto di qua-
lita che, dopo il Concilio Vaticano II, la rivalutazione della dimensione pneumatologi-
ca della Chiesa20 e del ruolo dei carismi ha impresso all’ecclesiologia e alla canoni-
stica. Ancora piti difficile appare una valutazione complessiva delle sue ripercussio-
ni a livello della scienza liturgica21. D’altronde non si pud dimenticare che molte del-
le nuove prospettive di sviluppo teologico di questa rivalutazione sono state solo ab-
bozzate dai Padri conciliari. Proprio a proposito della dimensione pneumatologica di
comunione, Paolo VI affermava nell'udienza generale del 6 giugno 1973: «Alla cri-
stologia e specialmente all’ecclesiologia del Concilio deve succedere uno studio nuo-
vo e un culto nuovo allo Spirito Santo, proprio come complemento immancabile al-
I'insegnamento conciliare»22. Tale studio non pud prescindere da una presa in con-
siderazione seria, anche da parte di tutte queste discipline teologiche e non solo da
parte della teologia spirituale o mistica, dei cosiddetti “carismi straordinari” e del lo-
ro significato in ordine alla costruzione della comunione ecclesiale. Sotto questo pro-
filo, la recente Istruzione della Congregazione per la Dottrina della fede costituisce
certamente un passo importante nella giusta direzione. Nella parte dottrinale, dedi-
cata allo studio di uno dei “carismi straordinari” emotivamente pit importanti: il co-
siddetto “carisma di guarigione”, I'Istruzione fissa tre coordinate fondamentali per la
sua corretta comprensione ed il suo retto esercizio. Innanzitutto alla luce dell'inse-
gnamento paolino in 1 Cor 12 e di quello conciliare in LG 12 & chiaramente afferma-
to che tale “carisma di guarigione”, donato dallo Spirito Santo, «non & attribuibile a
una determinata classe di fedeli»23, ma & «concesso a una persona» singola affinché
la stessa possa «ottenere grazie di guarigioni per altri»24. In secondo luogo questo po-
tere di «guarire gli infermi» (Mt 10,8), viene donato a singoli fedeli «all’interno di un
contesto missionario, non per esaltare la loro persona, ma per confermarne la mis-

20 Nella sua Enciclica Dominum et vivificantem del 18 maggio 1986 (AAS 78 [1986] 809-900), Giovanni Paolo
1l arriva a definire il Concilio Vaticano II come un Concilio «sostanzialmente pneumatologico».

21 Cfr. M. KUNZLER, La Liturgia della Chiesa (= AMATECA, Vol. 10), Milano 1996, 34-42.

22 Insegnamenti di Paolo VI, vol. XI (1973), Citta del Vaticano 1974, 477; qui citato da: Y. CONGAR, Implicazioni
cristologiche e pneumatologiche dell’ecclesiologia del Vaticano II, in L'ecclesiologia del Vaticano II: dina-
mismi e prospettive, a cura di G. ALBERIGO, Bologna 1981, 97-110, qui 109.

23 IstrGuar 5,5.

24 IstrGuar 3,4.

483



Articoli

sione»25. In terzo ed ultimo luogo, di fronte ai problemi pastorali e liturgici posti dal-
le «riunioni di preghiera organizzate al fine di ottenere guarigioni prodigiose» si af-
ferma giustamente che occorre «distinguere tra quelle che possono far pensare ad
un “carisma di guarigione”... e le altre senza connessione con tale carisma»26, Se &
fuori di dubbio I'importanza dell’aver fissato con chiarezza queste tre coordinate fon-
damentali nella parte dottrinale dell’Istruzione, piti differenziata e complessa sem-
bra essere la valutazione del modo con cui al loro interno sono state elaborate le nuo-
ve disposizioni disciplinari, contenute nella seconda parte dell’Istruzione.

2.1. Celebrazioni liturgiche e preghiere di guarigione

A livello del rapporto fra preghiere di guarigione e liturgia, nella seconda parte
dell’Istruzione sono chiaramente affermate due distinzioni molto importanti per di-
sciplinare tutta la materia: la distinzione fra preghiere di guarigione ed esorcismi,
nonché la distinzione fra semplici preghiere di guarigione e celebrazioni liturgiche
vere e proprie.

In merito alla prima distinzione, 'art. 8 § 2 delle disposizioni disciplinari recita:
«Le preghiere di esorcismo, contenute nel “Rituale Romanum”, devono restare di-
stinte dalle celebrazioni di guarigione, liturgiche e non liturgiche». L'esigenza di que-
sta distinzione netta & teologicamente e disciplinarmente fondata. Infatti, il
Catechismo della Chiesa Cattolica afferma: «I.esorcismo mira a scacciare i demoni o
a liberare dall’influenza demoniaca, e cid mediante 1’autoriti spirituale che Gesii ha
affidato alla sua Chiesa. Molto diverso & il caso di malattie, soprattutto psichiche, la
cui cura rientra nel campo della scienza medica. I importante, quindi, accertarsi, pri-
ma di celebrare I'esorcismo, che si tratti di una presenza del Maligno e non di una
malattia» (1673). Proprio per questa ragione, a norma del can. 1172 del CIC, soltan-
to un preshitero che abbia ottenuto una «licenza peculiare ed espressa»27
dell’Ordinario del luogo pud pronunciare legittimamente, e nel rispetto delle norme
liturgiche fissate dalla Chiesa, esorcismi sugli ossessi.

In merito alla seconda distinzione, quella fra preghiere di guarigione liturgiche e
non liturgiche, le disposizioni disciplinari dell'Istruzione non sono del tutto chiare e
complete. Infatti, da una parte non corrispondono pienamente a quanto fissato in mo-

25 JstrGuar 3,1.
26 IstrGuar 5,3.

27 Cfr. anche: CONGREGATIO PRO DOCTRINA FiDEL, Epistula Inde ab aliquot annis ordinariis locorum missa, in men-
tem normae vigentes de exorcismis revocantur 29 septembris 1985, prot. N. 291/70; AAS 77 (1985) 1169-
1170, qui numero 1.

484



Libero Gerosa

do normativo dal Codice di diritto canonico a tale proposito, dall’altra si soffermano
su alcuni particolari secondari, come il «luogo sacro» (art. 1) e le «vesti sacre» (art.
3 § 1), senza invece menzionare esplicitamente altri aspetti, giuridicamente ben piu
importanti, come la necessita che tali celebrazioni siano presiedute da persone legit-
timamente investite o deputate dall’autorita ecclesiastica. In altri termini, mentre a
norma dell’art. 2 dell'Istruzione le preghiere di guarigione si qualificano come «li-
turgiche» semplicemente «se sono inserite nei libri liturgici approvati dalla compe-
tente autorita della Chiesa», a norma del can. 834 § 2 le condizioni affinché un atto
di culto possa essere definito liturgico sono due: il suo svolgersi secondo un rito ap-
provato dalla Chiesa ed il suo essere esercitato o guidato da un fedele a cio deputato
dall’autorita ecclesiastica2s. Il rispetto simultaneo di entrambe le condizioni, un rito
approvato ed un ministro ad esso deputato, & fondamentale se si vuole evitare che si
creino veri e propri paradossi2? o che i fedeli confondano le «libere preghiere non li-
turgiche con le celebrazioni liturgiche propriamente dette»30. Del resto I'espressione
codiciale persona legitime deputata, usata dal legislatore ecclesiastico, & volutamen-
te molto ampia perché un fedele pud essere deputato a presiedere celebrazioni litur-
giche o a svolgere in esse un determinato servizio liturgico in diversi modi: attraver-
so un’ordinazione sacramentale, il conferimento di un ministero, un incarico o - in
caso di necessita (29) - semplicemente in forza del battesimo e della cresima. Certo,
questa pluralita di forme & molto probabilmente sottintesa dal rinvio dell'Istruzione

28 A tale riguardo cfr. L. MULLER, Begriff, Trdger und Ordnung der Liturgie, in HAKKR (2. Aufl. 1999) 778-786,
qui 783. Sul carattere vincolante di queste norme disciplinari inerenti alle azioni liturgiche cfr. pure A. Cuva,
Diritto liturgico, in Nuovo Dizionario di Diritto Canonico, a cura di C. CORRAL SALVADOR — V. DE PAoLIS — G.
GHIRLANDA, Milano 1993 (= NDDC), 382-292, qui 383.

29 Che il rispetto dei libri liturgici non sia sufficiente per definire un’azione liturgica vera e propria risulta an-
che dal numero 13 della Costituzione sulla sacra liturgia del Concilio Vaticano II, dove si definiscono i co-
siddetti pia exercitia del popolo cristiano, come via crucis, rosario, ecc., che non sono delle vere proprie
celebrazioni liturgiche. Infatti, diversi commenti al testo conciliare dimostrano I'insufficienza di tale di-
stinzione, come giustamente annota Michael Kunzler (La Liturgia della Chiesa, cit., 53): «Secondo
Rennings, tale distinzione & arbitraria. “Essa ha, ad esempio, come conseguenza che la recita del brevia-
rio di un singolo sacerdote in uno scompartimento ferroviario & liturgia, mentre la processione pubblica
del Corpus Domini con la partecipazione del vescovo, di molti chierici e laici, non & liturgia, ma solo un sa-
crum exercitium di una Chiesa particolare” (H. RENNINGS, Obiettivi e compiti della scienza liturgica, in
Concilium 2 [1969] 139-157). Anche Adam si oppone ad un forte restringimento di significato: “Ogni volta
che una Chiesa particolare con il suo vescovo, o anche una singola comunita o un singolo gruppo in ac-
cordo con la dottrina della Chiesa, si riuniscono per ascoltare la parola di Dio e per pregare e cantare in-
sieme, 1 & presente il sommo sacerdote Cristo (cfr. Mt 18,20). Pertanto anche un tale culto a Dio scaturi-
sce dal mistero pasquale e si compie per la glorificazione di Dio e di coloro che lo celebrano. Perché un ta-
le evento di culto verso Dio non dovrebbe corrispondere all’essenza propria della liturgia?” (A. Abam,
Grundriss Liturgie, Freiburg-Basel-Wien 1985 [19925], 17; tr. it. Corso di liturgia, Brescia 19902)».

30 IstrGuar, art. 5 § 2.

485



Articoli

ai «libri liturgici approvati», ma la raccomandazione contenuta nell’art. 1 circa la
convenienza che tale celebrazioni «siano guidate da un ministro ordinato» qualora si
svolgessero in una chiesa o in altro luogo sacro potrebbe trarre in inganno il lettore
disattento, o che abbia dimenticato il principio stabilito dal Concilio Vaticano II circa
I’opportunita che di benedizioni riservate se ne conservino pochissime affinché «al-
cuni sacramentali, almeno in circostanze particolari e a giudizio dell’Ordinario, pos-
sono venir amministrati da laici dotati di specifica qualita»31. D’altra parte, i riti li-
turgici della “Benedizione dei malati” e della “Benedizione in occasione di incontri
comunitari per gli infermi”, contenuti nel nuovo Rituale Romano32, non sono privi di
lacune e dovranno percio essere — anche a norma dell’art. 3 § 2 e dell’art. 4 § 1 del-
la stessa Istruzione — opportunamente adattati dalle Conferenze Episcopali e dai
Vescovi diocesani.

Due fra queste lacune potrebbero facilmente non invogliare i movimenti cari-
smatici a ricorrere a questi riti liturgici approvati. Innanzitutto, nonostante questi
stessi riti prevedano formule speciali nel caso in cui il loro ministro sia un fedele lai-
co, tuttavia in essi non ricorre mai la parola “guarigione”, per lo meno nella loro ver-
sione italiana, in vigore dall’aprile 199333, E cido non puo non lasciare perplessi, per-
ché non solo le benedizioni costitutive, ma anche quelle invocative — come appunto la
benedizione di un infermo - sono sacramentali che, come afferma il Catechismo del-
la Chiesa Cattolica, «derivano dal sacerdozio battesimale» (CCC 1669) e come tali
«preparano a ricevere la grazia e dispongono a cooperare con essa» (CCC 1670). Ma
& oggettivamente difficile che il fedele infermo sia preparato a ricevere questa gra-
zia, se nella formula di benedizione non & nemmeno menzionata la possibilita di una
guarigione, qualora la stessa potesse giovare alla salvezza spirituale dell’interessa-
to. In secondo luogo, se e giusto che in questi riti di benedizione degli infermi I'im-

31 CONGREGAZIONE PER IL CuLto DIviNo, Decreto del 31 maggio 1984 per la promulgazione del nuovo Rituale
Romano, in Benedizionale, a cura della CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Citta del Vaticano 1992, 17-18.

32 Cfr. nn. 226-261 e 262-281 del Benedizionale.

33 Questa affermazione potrebbe bastare in questa sede per mettere in dubbio il giudizio di chi vede nell’edi-
zione italiana non solo un vero e proprio adattamento, ma anzi un esempio di utilizzo intelligente della pos-
sibilitd di adattamento offerta dalla editio typica; cfr. A. PERLASCA, [ laici e il “munus Sanctificandi
Ecclesiae”, in I laici nella ministerialita della Chiesa, a cura del GRUPPO ITALIANO DOCENTI DI DIRITTO CANONICO,
Milano 2000, 219-263, qui 254.

486



Libero Gerosa

posizione delle mani sia riservata ai presbiteri e ai diaconi34, & altrettanto vero che
la possibilita del ministro laico di tracciare il segno della croce sulla fronte di ogni in-
fermo dovrebbe essere messa maggiormente in rilievo ed estesa anche alla benedi-
zione in occasione di incontri comunitari per gli infermi35. Infatti, non solo nel segno
della croce «e riassunta tutta I’essenza dell’avvenimento cristiano»36é, ma e pure in-
negabile il suo essere «connesso con il benedire»37. E questo benedire, «come prima
e benevola espressione del sacerdozio universale di tutti i battezzati», deve «tornare
molto pitl fortemente a far parte della vita quotidiana e abbeverarla conl’energia del-
I’amore che proviene dal Signore»38, I'unica capace di liberare I'uomo da ogni sua
forma di infermita.

Constatate queste lacune nei riti di benedizione degli infermi approvati e le diffi-
colta nel definire con chiarezza i profili delle azioni liturgiche vere proprie, significa
che il “carisma di guarigione”, cosi ben definito dall’Istruzione ed elargito dallo
Spirito Santo anche a fedeli laici, pud trovare una sua piena espressione solo nelle
preghiere di guarigione non liturgiche? Questa possibilita non va considerata neces-
sariamente in modo negativo, dato che I'Istruzione all’art. 5 § 1 rinvia al c. 839 § 2
del CIC, a norma del quale le competenze degli ordinari dei luoghi in ordine alle pre-
ghiere non liturgiche sono molto pii1 ampie di quelle per le preghiere liturgiche vere
e proprie. Tuttavia anche a livello di quelle liturgiche, in cui 'opera moderatrice del-
la Sede Apostolica si fa ovviamente piti rigorosa3?, non sono da escludere possibili svi-
luppi ulteriori, come sembra si possa dedurre dal pili recente magistero pontificio cir-
ca i ministeri liturgici laicali.

2.2. Fedeli laici e ministeri liturgici
Dopo il Concilio Vaticano II & chiaro che tutti i fedeli, e dunque anche i laici, sono
chiamati in forza dei sacramenti del battesimo e della confermazione ad esercitare

34 Cfr. n. 244 del Benedizionale. Il motivo & analogo a quello per cui I'amministrazione del sacramento del-
I'unzione degli infermi & riservato ai soli presbiteri (cfr. can. 1003 § 1 e CCC 1516). Infatti, & nel contesto
della missione affidata agli Apostoli che Gesii «li rende partecipi del suo ministero di compassione e di gua-
rigione» (CCC 1506; cfr. Mc 6,12-13 e Mc 16,17-18: «nel mio nome... imporranno le mani agli ammalati e
questi guariranno»).

35 Iindicazione data al n. 246 non @ ripresa al n. 280 del Benedizionale, sminuendone in parte la forza sim-
bolica.

36 J, RATZINGER, Introduzione allo spirito della liturgia, Cinisello Balsamo (Milano) 2001, 174.
37 M. KunzLER, La liturgia della Chiesa, cit., 169.

38 J. RATZINGER, Introduzione allo spirito della liturgia, cit., 180.

39 Cfr. can. 838 del CIC.

487



Articoli

in diversi modi e diversi gradi una corresponsabilita nell’annuncio della Parola di Dio,
nella celebrazione dei sacramenti e nel governo o guida di tutta la comunita cristia-
na. Nell'Esortazione apostolica Christifidelis laici, Papa Giovanni Paolo II riprenden-
do questo insegnamento conciliare anche in merito ai cosiddetti ministeri liturgici lai-
cali, invita poi a riconoscerli e a promuoverli: «La missione salvifica della Chiesa nel
mondo - afferma al n. 23 della Christifidelis laici — & attuata non solo dai ministri in
virtl1 del sacramento dell’Ordine ma anche da tutti i fedeli laici: questi, infatti, in virta
della loro condizione battesimale e della loro specifica vocazione, nella misura a cia-
scuno propria, partecipano all’ufficio sacerdotale, profetico e regale di Cristo. I pa-
stori, pertanto, devono riconoscere e promuovere i ministeri, gli uffici e le funzioni dei
fedeli laici, che hanno il loro fondamento sacramentale nel Battesimo e nella
Confermazione, nonché, per molti di loro, nel Matrimonio» (ChL 23,1-2).

11 lavoro pastorale di riconoscimento e promozione dei ministeri liturgici laicali &
pero tutt’altro che finito, dato che le distinzioni fissate e disciplinate dal legislatore
ecclesiastico al can. 230 del CIC non hanno avuto un riscontro positivo nella pratica
liturgica e pastorale di molte Chiese particolari. Infatti, nel fissare al citato canone la
disciplina canonica relativa ai ministeri liturgici laicali, diversi dai ministeri ordina-
ti, il legislatore ecclesiastico distingue in ordine di importanza i ministeri “istituiti”,
del lettorato e dell’accolitato riservati ai laici di sesso maschile (can. 230 § 1), dai mi-
nisteri “temporanei”, esercitabili in forza del Battesimo e della Confermazione da
qualsiasi fedele laico (can. 230 § 2), e dai ministeri “straordinari”, che possono es-
sere assunti, quale incarico di supplenza (can. 230 § 3), da qualsiasi fedele laico che
abbia i requisiti richiesti dal diritto vigente (can. 231 § 1). Nella pratica liturgica e pa-
storale di molte Chiese particolari questo ordine di importanza si & pero capovolto.
Le ragioni sono molte e di diverso tipo, ma fra le principali si devono sicuramente an-
noverare sia il fatto che a livello normativo codiciale il legislatore ecclesiastico non
ha recepito la lezione conciliare sui carismi, nemmeno a livello della loro forza ag-
gregativa40, sia I'insistenza con cui nei dibattiti teologici in merito alla questione dei
ministeri laicali — e soprattutto liturgici4l — ci si & riduttivamente limitati a conside-
rare il rapporto sacramento dell’ordine/ministeri laicali, dimenticando I'importanza
del rapporto carismi/ministeri laicali. Non a caso, nella sua Lettera apostolica al ter-

40 Concordano su questo giudizio: E. Corecco, Aspetti della ricezione del Vaticano II nel Codice di diritto ca-
nonico, in Ius et communio, Vol. 2, a cura di G. BorcoNovo e A. CATTANEO, Casale Monferrato 1997, 646-705;
L. GErosa, Carisma e diritto nella Chiesa, cit., 216-217.

41 A tale riguardo una vera e lodevole eccezione & costituita dal libro recentissimo di M. KunzLer, Das
Charisma der Liturgie. Zu Theologie und Ausgestaltung der liturgischen Laiendienste, Paderborn 2001.

488



Libero Gerosa

mine del Grande Giubileo dell’Anno 2000 Novo millennio ineunte, Giovanni Paolo II
riprende e precisa il significato pastorale e normativo del verbo “riconoscere”, gia
usato nell’Esortazione apostolica Christifideles laici, ed afferma con tono profetico:
«B necessario... che la Chiesa del terzo millennio stimoli tutti i battezzati e cresima-
ti a prendere coscienza della propria attiva responsabilita nella vita ecclesiale.
Accanto al ministero ordinato, altri ministeri, istituiti o semplicemente riconosciuti,
possono fiorire a vantaggio di tutta la comunita, sostenendola nei suoi molteplici bi-
sogni: dalla catechesi all’animazione liturgica, dall’educazione di giovani alle piu va-
rie espressioni della carita» (NMI 46,1). Ora, anche se nel testo appena citato non ri-
corre il termine carismi, & evidente che 1’espressione “semplicemente riconosciuti”
si riferisce soprattutto a quei servizi laicali svolti nella comunita ecclesiale a partire
da un dono carismatico e dunque, come tali, da considerare complementari a quelli
“istituiti”, cioe conferiti con un’istituzione liturgica ma fondati semplicemente sui sa-
cramenti del battesimo e della confermazione. Entrambi i tipi di servizi laicali, quel-
li istituiti e quelli riconosciuti, presuppongono un nesso esplicito con I'autorita ec-
clesiale che li istituisce e li riconosce e quindi pongono tra I'altro indirettamente an-
che la questione circa il significato teologico e giuridico dellincarico o mandato ve-
scovile, importante anche per disciplinare I'esercizio del “carisma di guarigione”.

3. Conclusione: “carisma di guarigione”, una forma di ministero
liturgico laicale?

1l dibattito canonistico sull’esatto significato del termine “mandato”, usato dal
Concilio Vaticano II nel contesto dell’apostolato dei laici42, & tuttora aperto. Tuttavia,
alcuni dati sembrano essere acquisiti: si tratta di qualcosa di pitt che un semplice
nihil obstat, ma implica qualcosa di meno del concetto tradizionale di missio cano-
nica43. Esso & un’attestazione da parte dell’autorita che il fedele interessato, nello
svolgere quella determinata funzione & in comunione con la Chiesa44. 1l fatto che nel
CIC tale termine viene usato in diversi e disparati campi del diritto della Chiesa#> in-
duce a concludere che si possa applicarlo anche ai ministeri liturgici laicali, istituiti

42 Cfr. AA 24.

43 | la conclusione di F. J. UrruTiA, Mandato d’insegnare discipline teologiche, in NDDC, 661-663, qui 662.
44 Cfr. can. 209 del CIC.

45 Cfr. cann. 42, 134 § 3e 479 § 1, 229 § 3 ¢ 812, 1013, 1105, 1484 e 1486 § 1, 1620.

489



Articoli

0 riconosciuti, soprattutto se lo si applica come “mandato vescovile”. Cid apre ampie
possibilita per sviluppare una disciplina canonica atta a garantire un retto esercizio
del “carisma di guarigione”, sia a livello delle preghiere liturgiche, sia e soprattutto
a quello delle preghiere non liturgiche.

Infatti, analogamente alla delega, termine usato soprattutto a livello dell’eserci-
zio della potesta di governo#6, il mandato vescovile non viene concesso mediante I'uf-
ficio ma direttamente alla persona4?, fedele prescelto in base a criteri legati alla sua
preparazione o al suo essere investito di un particolare carisma. Chi riceve un man-
dato vescovile non puo esercitarlo oltre i limiti fissati dal mandato stesso, che sem-
pre ed in qualunque momento pud essere revocato dall’autorita ecclesiastica com-
petente. Con I'istituto canonico del mandato vescovile & dunque possibile sia favori-
re un effettivo discernimento dell’autenticita di un determinato carisma, sia discipli-
narne il suo retto esercizio al servizio del bene di tutta la comuniti e della crescita
della comunione ecclesiale. Sui criteri di discernimento dell’autenticita del carisma
di guarigione non manca letteratura4s e comunque prima di conferire un mandato
vescovile va accuratamente verificato che il fedele in questione, oltre ai noti requisi-
ti di pietas, scientia, prudentia e vitae integritas®?, si contraddistingua effettiva-
mente per la costanza nell’amore agli infermi. Sulle modalita atte a disciplinare il
retto esercizio dello stesso carisma, in questa sede basta ricordare che un simile
mandato vescovile deve essere espresso e non semplicemente presunto50. Contenuti
specifici e limite del mandato vescovile sono dunque chiaramente fissati con un atto
amministrativo caso per caso. E tutto cid & tanto pili importante quanto pill un de-
terminato carisma, come appunto quello di guarigione, puo essere facilmente con-
fuso con doti o talenti naturali del tutto estranei al dinamismo della grazia sopran-
naturale.

46 Cfr. ad esempio E. OLIvARES — F. J. URRUTIA, Delegata potestd, in NDDC, 333-335.
47 Cfr. can. 131 § 1 del CIC.

48 Cfr. ad esempio tutto il capitolo “Der verwundete Heiler” di E. Mac NutT, Beauftragt zu heilen, cit., 71-83,
nonché il capitolo “Das Charisma der Heilung empfangen” di E. TArDIF, Das Charisma der Heilung, cit., 15-
17

49 Questi quattro requisiti, fissati dal can. 1172 del CIC come premesse indispensabili per la concessione ad
un presbitero della licenza di pronunciare esorcismi, possono essere analogamente applicati al conferi-
mento di un mandato vescovile ad un fedele carismatico.

50 Cfr. a tale riguardo il commento al can. 1172, sulla «peculiare ed espressa licenza» per pronunciare legit-
timamente un esorcismo, di H. PReE, Der Exorzismus im geltenden kanonischen Recht, in Communio in
Ecclesiae Mysterio. Festschrift fiir W. Aymans zum 65. Geburtstag, hrsg. von K.-TH. GERINGER — H. SCHIMTZ,
St. Ottilien 2001, 417-438, qui 434.

490



Libero Gerosa

Se il Vescovo del luogo riconosce come autentico il carisma di guarigione donato
dallo Spirito Santo ad un fedele a lui giurisdizionalmente soggetto, e lo fa attraverso
un mandato vescovile, questo fedele — anche se laico — puo esercitarlo in modo legit-
timo sia individualmente, sia durante incontri comunitari di preghiera per gli infer-
mi51, Nel secondo caso, per evitare ogni possibile fraintendimento, sarebbe opportu-
no lasciare ad un altro ministro, ordinato o istituito, la presidenza della celebrazio-
ne. Se quest'ultima avverra con il permesso esplicito dell’Ordinario del luogo e se-
condo i riti prescritti52 sara da considerarsi a tutti gli effetti come “preghiera di gua-
rigione liturgica”, altrimenti si trattera di un incontro di preghiera di guarigione non
liturgica, a cui partecipa con una funzione particolare, non esclusa la presidenza, un
fedele a cui e stato riconosciuto di aver ricevuto il “carisma di guarigione”. Anche in
quest’ultimo caso, la comunione con la Chiesa non verrebbe meno perché la situa-
zione sarebbe ben diversa rispetto a celebrazioni organizzate con lo scopo di impe-
trare delle guarigioni in cui si attribuisce in modo arbitrario un preteso “carisma di
guarigione” a tutta «una categoria di partecipanti, per esempio, ai dirigenti del grup-
po»53, In questo modo, grazie ad un’applicazione corretta del “mandato vescovile”,
tanto nelle celebrazioni liturgiche quanto nelle semplici preghiere di guarigione non
liturgiche, sarebbe garantito il realizzarsi della comunione ecclesiale che ogni fede-
le, chierico, religioso o laico che sia, deve sempre — a norma del can. 209 - conser-
vare nel suo modo di agire.

51 Per uno studio delle conseguenze del diritto e dovere del fedele che ha ricevuto un carisma di esercitarlo
per I'edificazione della Chiesa (cfr. AA 3, 3-4) a livello dei diritti di riunione e associazione, fissati ai cann.
215-216 del CIC, cfr. L. GERosA, Carisma e diritto nella Chiesa, cit., 205-220.

52 Cfr, IstrGuar 4,3 e 3,1.

53 IstrGuar 5,5.

491



