Contributi RTLu VI (3/2001) 515-541

Gli elementi costitutivi della Chiesa locale
e la loro articolazione

Arturo Cattaneo
Pontificia Universita della Santa Croce (Roma)

Il Vaticano II & stato un concilio eminentemente ecclesiologico, nel quale la Chiesa
ha riflettuto sulla propria autocomprensione al fine di poter realizzare sempre me-
glio la sua missione. Le riflessioni intorno alla sua natura misterica e comunionale,
la nuova sensibilitd pastorale ed ecumenica che sono emersi in tale contesto, contri-
buirono alla riscoperta della Chiesa localel.

Fra i primi commenti ai testi conciliari si puo ricordare 'osservazione di J.
Ratzinger, secondo cui «uno dei fatti piti importanti di questo Concilio & I’aver rimes-
so in onore il plurale “le Chiese”, che era passato completamente in secondo piano»2.

Cio ha trovato conferma negli studi che seguirono ad opera di tanti altri autori.
Bastiricordare E. Lanne che ha parlato di rivoluzione copernicana, nel senso che «or-
mai non & pit la Chiesa locale che gravita attorno a quella universale, ma & 'unica
Chiesa di Dio in Gesu Cristo che si rende presente in ogni celebrazione della Chiesa
locale per I'azione continua dello Spirito Santo»3. A sua volta, H. Legrand osservo che
«questo accento posto dal Vaticano Il sulla responsabilita e sulla diversita delle Chiese
locali non pud mancare di ripercuotersi, per onde concentriche, sull'insieme dei piit
attuali problemi della vita ecclesiale, sulle relazioni con le altre Chiese cristiane e con

1 Intesa qui, come spesso fa il Vaticano II, il magistero postconciliare e la maggior parte dei teologi in senso
equivalente a Chiesa particolare e la cui piena manifestazione canonica si da nella diocesi (cfr. CD 11/a).

2 J. RATZINGER, Il nuovo Popolo di Dio, Brescia 1971, 249 (or. ted. 1969, la citazione & del cap. VIII che rac-
coglie il testo di una conferenza tenuta nel 1966).

3 E. LANNE, L'Eglise locale et I'Eglise universelle. Actualité et portée du théme, in Irénikon 43 (1970) 490:
«Désormais ce n’est plus 'Eglise locale qui gravite autour de de I'Eglise universelle, mais I'Eglise unique
de Dieu en Jésus-Christ qui se trouve présente dans chaque célébration de 1'Eglise locale par I'action con-
tinuelle de 1'Esprit Saint». Di «rivoluzione copernicana» parla anche H. LEGRAND, La realizzazione della
Chiesa in un luogo, in AAVV., Iniziazione alla pratica della teologia, vol. 111, a cura di B. LAURET e F. REFOULE
- edizione italiana a cura di M. FALcHETTI —, Brescia 1986, 156.

515



Contributi

il mondo»4. Fra i canonisti W. Aymans e stato uno dei primi a percepire la rilevanza
di questo aspetto della dottrina conciliare, affermando fra 'altro che la communio
Ecclesiarum, quale articolazione dell'unica Chiesa, va considerata «uno dei concetti
fondamentali dell’ecclesiologia del Concilio Vaticano II»5.

Con proprieta si parla di riscoperta della Chiesa locale, poiché essa & ben presen-
te sia nei testi neotestamentari, sia nelle testimonianze di numerosi Padri della
Chiesa. La storia mostra che, contrariamente all'importanza mantenuta dalla Chiesa
locale in Oriente®é, nella Chiesa latina — soprattutto per il progressivo aumento del ruo-
lo del papato a partire dal secolo IX e, in modo particolare, dalla riforma gregoriana
nel secolo XI7 - si & sviluppato un regime di organizzazione unitaria che ha portato a
sottolineare la dimensione universale della Chiesa a scapito di quella particolares. Al
riguardo, Yves Congar ha osservato che «questa teologia dell’'unita esprime un aspet-
to importante della realtd, ma non tutta la realta»?. In essa manca effettivamente
un’adeguata comprensione delle diversita in virtu delle quali I'unita risulta cattolica.

4 H. LEGRAND, Inverser Babel, mission de I’Eglise, in Spiritus 11 (1970) 323-324: «Cet accent mis sur le re-
spect, la responsabilité et la diversité des églises locales, ne peut manquer de se répercuter, par ondes con-
centriques, sur 'ensemble des problémes les plus actuels de la vie en Eglise, comme sur ses relations avec
les autres églises chrétiennes et le monde».

C1

W. AymaNs, Die Communio Ecclesiarum als Gestaltgesetz der einen Kirche, in Archiv fiir katholisches
Kirchenrecht 139 (1970) 69; le citazioni sono prese dalla traduzione italiana dell’articolo: La “communio
ecclesiarum” legge costitutiva dell’'unica Chiesa, in IDEM, Diritto canonico e comunione ecclesiale. Saggi di
diritto canonico in prospettiva teologica, Torino 1993, 3.

6 Lo sviluppo in Oriente dell'idea dell’autocefalia ha purtroppo oscurato fino quasi a perdere di vista il sen-
so della Chiesa universale e il significato del ministero petrino.

7 Cfr. K. ScHATZ, La riforma gregoriana e linizio di un’ecclesiologia universalistica, in AA.VV., Recezione e
comunione tra le Chiese, Atti del Colloquio internazionale di Salamanca 8-14 aprile 1996, a cura di H.
LEGRAND, J. MANZANARES e A. GARCIA Y GARCIA, Bologna 1998, 147-159. Per uno sguardo sul diverso sviluppo
storico fra oriente ed occidente nella concezione della Chiesa universale e della Chiesa particolare cfr. Y.
CONGAR, Dalla comunione delle Chiese ad una ecclesiologia della Chiesa universale, in AA.VV., L'episcopato
e la Chiesa universale, a cura di Y. ConGAr e B. D. Dupuy, Roma 1965, 279-322; originale francese: De la
communion des Eglises & une ecclésiologie de U'Eglise universelle, in AANV., L'épiscopat et I’Eglise uni-
verselle, Paris 1962, 227-260.

8 Lo stesso Concilio Vaticano II ha riconosciuto che la legittima facolta di cui godono le Chiese particolari di
«regolarsi secondo le proprie discipline... non fu sempre rispettata» (UR 16). Ratzinger ha tuttavia ricor-
dato che «per quanto nefaste siano potute essere per molti aspetti le conseguenze del centralismo della
riforma gregoriana, il suo nucleo era essenziale: la liberazione della Chiesa dal predominio esercitato su
di essa dall'impero e la restaurazione dell’unita del ministero ecclesiastico e del suo carattere spirituale»:
J. RATZINGER, Elementi di teologia fondamentale, Brescia 1986, 168.

9 Y. CoNGAR, La Chiesa come unita nella pluralita, in AA.VV., Mysterium Salutis, vol. 7, a cura di J. FEINER e
M. LOHRER, Brescia 1972, 488.

516



Arturo Cattaneo

L'accentuarsi della funzione unificante svolta dalla Chiesa di Roma e dal Romano
Pontefice ha avuto senz’altro effetti positivi per lo sviluppo della Chiesa universale,
per combattere le eresie e per difendere la liberta delle Chiese locali nei confronti del-
I’'autorita civile, ma — come & stato osservato da P. Coda — «cio ha portato con sé due
pericoli principali: da una parte il pericolo della uniformita, per cui ogni Chiesa lo-
cale doveva adeguarsi ad un unico modello, senza poter esprimere fino in fondo, pur
nell'unita delle cose essenziali, la sua propria originalita; e d’altra parte il pericolo di
insistere troppo sull’aspetto giuridico ed esteriore della Chiesa, perché se una Chiesa
locale & vista come una semplice “provincia” di una realtd pitt vasta, 1'aspetto pill
profondo della Chiesa stessa, come mistero che si rende tutto presente in ogni singo-
la Chiesa locale, passa in sottordine rispetto alle strutture che garantiscono di fatto
che questa porzione di Chiesa sia effettivamente integrata nel tutto della Chiesa uni-
versale»10,

L'ecclesiologia apologetica, sorta nel contesto della Controriforma e il cui princi-
pale rappresentante fu il teologo e poi cardinale Roberto Bellarmino, perduro fino al
secolo XX inoltrato. A partire dal secolo XIX, essa fu inoltre dominata da categorie
giuridiche che evidenziavano I’aspetto societario della Chiesa e la presentavano so-
prattutto quale societas inaequalis, societas hierarchica e societas perfecta. Da que-
sto punto di vista si deriva logicamente che societas perfecta & solo la Chiesa univer-
sale e non la diocesi, mancandole la pienezza della potesta di giurisdizionell. Tutto
cio portava anche a sottolineare la potesta del Papa a scapito di quella dei vescovi.
Nel celebre trattato fus Decretalium F. X. Wernz — il canonista che maggiormente
ispird I'opera della codificazione del diritto canonico, conclusasi nel 1917 — afferma
che al Romano Pontefice «e affidato il mondo intero come una diocesi»12.

Occorre comungue distinguere una legittima e necessaria visione della Chiesa uni-
versale da una visione universalistica della Chiesa. La prima - che si trova ampia-
mente presente nei testi del Vaticano II — & la considerazione della Chiesa di Cristo
quale realtad misterica che trascende e fonda le diverse concrete realizzazioni; la di-
mensione universale della Chiesa viene evidenziata da nozioni quali “corpo di Cristo”,
“sposa”, o “sacramento universale di salvezza”. Quando si parla di “visione univer-
salistica” si intende invece — come precisa L. Sartori — «quella concezione ecclesiolo-

10 P. Copa, Chiesa particolare e Chiesa universale. Mistero d'unita nella molteplicita, in AA.VV., La Chiesa sal-
vezza dell’uomo, vol. II, Roma 1986, 258.

11 Cfr. Y. CoNGAR, Autonomie et pouvoir central dans I'Eglise, in Irénikon 53 (1980) 298.

12 F. X. WERNz, fus Decretalium, t. 11, pars 2: Jus Constitutionis Ecclesiae Catholicae, Prato 19155, 501: «... cui
soli universus orbis terrarum datus est in dioecesim».

517



Contributi

gica che pone come “primum” non la chiesa come idea, come valore, come “inten-
zione divina”, bensi la chiesa come fatto storico-geografico sul modello dell'imperium
o0 regnum civile: dove “locale” o “particolare” connota qualcosa che viene dopo, che
non realizza effettivamente il tutto, ma bensi lo divide, come la provincia o il comu-
ne o il borgo frazionano uno stato politico»13. Ed & proprio questa concezione di ca-
rattere giuridico-amministrativo che viene superata dal Vaticano II grazie soprattut-
to alla visione misterica della Chiesal4,

Non sorprende quindi che la riscoperta della Chiesa locale operata dal Vaticano
Il abbia suscitato vasto interesse e apprezzamento. Una riscoperta che non ha potu-
to evitare qualche incertezza terminologica e non & riuscita ad offrire un’esposizione
organica del tema. Le affermazioni conciliari hanno comunque offerto una solida ba-
se su cui, negli anni successivi, si sviluppd un’importante teologia della Chiesa locale.

Il testo conciliare che offre, nel modo pit complessivo, una descrizione della
Chiesa locale & contenuto nel decreto Christus Dominus 11 che afferma: «La diocesi
& una porzione del popolo di Dio, che ¢ affidata alle cure pastorali del vescovo coa-
diuvato dal suo presbiterio, in modo che, aderendo al suo pastore e da lui unita per
mezzo del Vangelo e della Eucaristia nello Spirito Santo, costituisca una Chiesa par-
ticolare, nella quale & veramente presente e opera la Chiesa di Cristo, una, santa, cat-
tolica e apostolica».

Non & difficile rendersi conto che ci si trova di fronte ad una vera e propria defi-
nizione della Chiesa locale, trovandosi sintetizzati i suoi elementi essenziali: i fattori
genetici (il Vangelo, I'Eucaristia e lo Spirito Santo); I'elemento sostanzialel5 (una por-
zione del popolo di Dio, nella quale & veramente presente e opera la Chiesa di Cristo)
e 'elemento ministeriale (il vescovo - suo pastore — coadiuvato dal suo presbiterio).
Il testo esprime, in un certo senso, anche la missione della Chiesa locale: rendere pre-
sente e operante la Chiesa di Cristo, una, santa, cattolica e apostolica.

Questa enumerazione appare veramente completa e articolata se viene esamina-
ta secondo la concettualizzazione delle diverse cause. Essa comprende infatti, nel-

13 L. SARTORL, La Chiesa locale nel Vaticano II. Riflessioni sulla “Sacrosanctum Concilium”, in Ut unum sint 33
(1971) 4.

14 Cfr. P. FIETTA, L'insegnamento del Vaticano II: i fondamenti di una teologia della Chiesa locale, in Credere
Oggi 41 (1987) 68.

15 L'espressione & di P. RoprIGUEz, Chiese particolari & Prelature personali. Considerazioni teologiche su una
nuova istituzione canonica, Milano 1985, 111: «La portio Populi Dei [...] si configura come elemento so-
stanziale (nel senso che in esso trovano ragione gli altri elementi)». Un’espressione simile & quella di «ele-
mento personale fondamentale», proposta da G. GHIRLANDA, La Chiesa particolare: natura e tipologia, in
Monitor ecclesiasticus 115 (1990) 560.

518



Arturo Cattaneo

l'ordine: la causa materiale (la porzione del popolo di Dio); la causa efficiente stru-
mentale soggettiva (il vescovo con la collaborazione del suo presbiterio); la causa for-
male (la sua coesione interna: 'essere congregata); la causa efficiente strumentale
oggettiva (i mezzi salvifici: Vangelo, Eucaristia — ricapitolativi di Parola e sacramen-
ti); la causa efficiente principale (lo Spirito Santo, che e lo Spirito di Cristo inviato dal
Padre). Tutto contribuisce a realizzare la presenza operativa della Chiesa di Cristo,
una, santa, cattolica e apostolica.

Oltre a questo testo fondamentale, vanno ricordate diverse altre affermazioni con-
ciliari che hanno contribuito a focalizzare detti elementi costitutivi.

Riguardo ai fattori genetici il testo piit rilevante & LG 26 nel quale si menziona il
Vangelo, «con la cui predicazione vengono radunati i fedeli»; I'Eucaristia, grazie al-
la quale «la Chiesa vive e cresce senza sosta», inoltre, «per mezzo della carne e del
sangue del Signore & strettamente unita tutta la fraternita del corpo» ed «eé presente
Cristo, per virtl del quale si raccoglie la Chiesa una, santa, cattolica e apostolica»; lo
Spirito Santo, in virtli del quale la Chiesa locale & «in un dato luogo, il popolo nuovo
chiamato da Dio, e in una totale pienezza» (LG 26).

Riguardo alla porzione del popolo di Dio che costituisce una Chiesa locale va ri-
cordato soprattutto LG 23, secondo cui essa dev’essere formata «a immagine della
Chiesa universale».

LG 23 & rilevante anche riguardo all’elemento ministeriale. Si afferma infatti che
il vescovo & «il principio visibile e il fondamento dell’'unita» nella Chiesa particolare
lui affidata; in LG 27 si precisa poi che egli la pasce come vicario e inviato di Cristo
con una potesta «propria, ordinaria e immediata». Riguardo al presbiterio, si osser-
va che i preti «costituiscono con il loro vescovo un unico presbiterio, sebbene desti-
nato a uffici diversi. Nelle singole comunita locali di fedeli essi rendono, per cosi di-
re, presente il vescovo, con cui sono uniti» (LG 28) e, riguardo ai diaconi si dice che,
«in comunione con il vescovo e col suo presbhiterio, sono al servizio del popolo di Dio»
(LG 29).

Riguardo alla missione delle Chiese locali, il Concilio ha accennato ad alcuni aspet-
ti del loro ruolo, additando nella legge dell'incarnazione la loro profonda giustifica-
zione: «La Chiesa, per poter offrire a tutti il mistero della salvezza e la vita portata
da Dio, deve inserirsi in tutti questi raggruppamenti [uniti da vincoli culturali stabi-
li] con lo stesso movimento, con cui Cristo stesso, attraverso la sua incarnazione, si
legd a determinate condizioni sociali e culturali degli uomini con cui visse» (AG 10).

Nel successivo sviluppo ecclesiologico, i menzionati spunti conciliari sono stati ri-
presi ed approfonditi dando luogo ad uno sviluppo dottrinale del quale verranno ora
ricordate le linee di forza.

519



Contributi

1. I fattori genetici

Nell’ecclesiologia postconciliare e stato dato grande rilievo alla considerazione
della Ecclesia de Trinitate, additando la Trinita quale causa efficiente e esemplare
della Chiesa. Cio ha permesso di focalizzare la comunione ecclesiale alla luce del mi-
stero di comunione trinitario; tale comunione appare quindi quale «unita sostanzia-
le, che fonda la stessa distinzione relazionale e vive e si esprime in essa. La Chiesa &
una comunione, nel senso forte che questo termine assume alla luce della fede trini-
taria. Perciod, e del tutto inaccettabile pensare che “la Chiesa di Cristo non sia nulla
di pit di una somma di Chiese e comunita ecclesiali, divise ma pur sempre in pos-
sesso di una certa unita”16. E percio il riferimento alla vita trinitaria resta per la
Chiesa costitutivo ed essenziale»17.

Nella prospettiva ecclesiologica — e particolarmente in rapporto alla Chiesa loca-
le — la riscoperta del ruolo dello Spirito ha permesso una nuova comprensione di di-
versi aspetti che sono stati cosl sintetizzati da H. Legrand: la presa di coscienza che
nella Chiesa «tutti sono chiamati a prendere parte alla sua costruzione, ciascuno se-
condo i propri carismi»; la «diversita dei ministeri, situando il ministro ordinato non
al di sopra della Chiesa, ma in essa»; la consapevolezza che I’elargizione dei doni del-
lo Spirito a ciascuna delle Chiese richiede il loro «vicendevole riconoscimento»; la
comprensione che «lo Spirito di Pentecoste, principio di identita e insieme di diver-
sita per la Chiesa, & anche lo Spirito che rende la missione possibile oggi»18. L'a. sin-
tetizza ’azione dello Spirito nelle Chiese locali quale dinamismo che coniuga «l'unita
con la diversita» (p. 165). L. Gerosa, in uno studio su Carisma e diritto nella Chiesa,
ha osservato che «il carisma vivifica I'“Istituzione” stessa e 'aiuta a superare lo sco-
glio della competitivita propria di ad ogni forma di potere, che nella Chiesa si & sem-
pre tradotto in preminenza della gerarchia sui laici o dei laici sulla gerarchia»19.

Per quanto concerne il rapporto fra lo Spirito ed i mezzi salvifici, mi sembra inte-
ressante osservare il senso dell’inciso pneumatologico (Spiritum Christi habentes) che
venne introdotto nell'importante testo di LG 14/b sull’incorporazione alla Chiesa. Il

16 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione Mysterium Ecclesiae (12.V1.1973), in AAS 65
(1973) 398.

17 B. ForTE, La Chiesa della Trinita, Milano 1995, 230.
18 H. LEGRAND, La realizzazione della Chiesa in un luogo, cit., 164-165.

19 1. GEROSA, Carisma e diritto nella Chiesa. Riflessioni canonistiche sul “carisma originario” dei nuovi movi-
menti ecclesiali, Milano 1989, 126.

520



Arturo Cattaneo

significato esatto di questo inciso ha suscitato un vivace dibattito20. Mi limito ora a ri-
levare il ruolo che esso ha nell’insieme del periodo. La costruzione participiale indi-
ca che non pubd venir considerato alla stregua degli altri fattori di incorporazione qui
indicati («i vincoli della professione di fede, dei sacramenti, del governo ecclesiasti-
co e della comunione»), costituendone il principio dinamico. Esso indica infatti come
devono essere vissuti i diversi vincoli di incorporazione, affinché quest’ultima sia pie-
na. In tal senso W. Aymans ha rilevato: L'inciso pneumatologico «non indica mera ma-
nifestazione esterna della fede, ma testimonianza di un sincero convincimento; non
mero sacramentalismo esterno, ma autentica vita sacramentale; non una socialita
inerte, ma partecipazione generosa alla vita della comunita»21,

Riguardo ai mezzi salvifici, la predicazione della Parola di Dio & il primo dei fat-
tori che edificano la Chiesa (fides ex auditu, Rm 10,17)22, In questa prospettiva si apre
il decreto sull’attivitd missionaria della Chiesa: «Gli apostoli stessi, sui quali la Chiesa
fu fondata, seguendo I’esempio di Cristo, “predicarono la parola della verita e gene-
rarono le Chiese”»23 (AG 1)24.

E ben noto come il Vaticano II nelle considerazioni ecclesiologiche abbia dato am-
pio spazio alle riflessioni sul ruolo della Parola di Dio. Per la Chiesa il Vangelo & do-
no (essa nasce dal Vangelo), ma anche missione (essa & chiamata a portarlo fino ai
confini della terra). La Chiesa & in tal senso «comunita evangelizzata ed evangelizza-
trice»25, «Il fenomeno forse piu caratteristico dell’economia della salvezza cristiana
e lo spazio dato alla Parola, non come semplice enunciazione sapienzale o legale, né
come formula magica, ma come annuncio, interpellanza personale, che attraversa la
storia e si fa prossima nel nostro oggi»26.

20 Cfr. G. GANSWEIN, Kirchengliedschaft gemdss dem Zweiten Vatikanischen Konzil, St. Ottilien 1996, 86-98.

21 W. Aymans, Die kanonistische Lehre von der Kirchengliedschaft im Lichte des II. Vatikanischen Konzils, in
Archiv fiir katholisches Kirchenrecht 142 (1973) 409: «Nicht Lippenbekenntnis, sondern wahres
Glaubensbekenntnis; nicht &uBerer Sakramentalismus, sondern echtes sakramentales Leben; nicht tote,
sondern hingebende Kirchengemeinschaft!». Sulla questione cfr. anche L. GErosa, Carisma e diritto nella
Chiesa, cit., 167-170 e A. CATTANEO, Appartenenza alla Chiesa e salvezza nella prospettiva del Vaticano II,
in Rivista teologica di Lugano 4 (1999) 325-336.

22 Risponde a questa considerazione I'ordine seguito prevalentemente dal Vaticano Il nell’esposizione dei tria
munera Christi: docendi (o propheticum), sanctificandi (con al centro I'Eucaristia) e regendi (o pascendi).
Sulla precedenza cronologica nella genesi della Chiesa cfr. DV 2,8 e 17, PO 4 e AG 1.

23 SANT'AGOSTINO, Esposizioni sui Salmi, 44, 23: PL 36, 508; Cchr 38, 150.
24 Cfr. anche DV 17.
25 Esort. ap. Evangelii nuntiandi 13.

26 T, Crrring, Parola, eucaristia, carismi fanno la chiesa locale, in Credere Oggi 41 (1987) 82.

521



Contributi

H. Legrand ne ha parlato rilevando un triplice aspetto27. Il Vangelo & in primo luo-
go messaggio di conversione («convertitevi e credete al Vangelo», Mc 1,15). Ma «il
Vangelo & pili che una parola e un messaggio, esso & anche I'inaugurazione, in seno
alla storia, del processo e della riconciliazione del mondo» (p. 166). In terzo luogo, «il
Vangelo & comunione con Dio e dei fratelli cristiani in un luogo» (p. 168). Il Vangelo
non & un semplice messaggio morale, ma una realta di salvezza. Per mezzo del
Vangelo «Dio instaura dei rapporti nuovi tra lui e noi, tra noi e altri fratelli cristiani.
[...] Questi rapporti [...] sono suggellati nel battesimo e nell’eucaristia» (p. 168). La.
sottolinea inoltre «l'inclusione vicendevole tra parola, pratica e comunione per la te-
stimonianza della Chiesa locale» (p. 168). L'intima connessione fra Parola e sacra-
menti si manifesta soprattutto nelle celebrazioni liturgiche, come la teologia post-
conciliare ha ampiamente ricordato e approfondito.

La Chiesa congregata dalla Parola giunge alla sua pienezza con I'Eucaristia (fon-
te e culmine di tutta la vita cristiana, cfr. LG 11). Cid & testimoniato da uno dei primi
testi del NT: «Il pane che noi spezziamo non & forse comunione con il corpo di Cristo?
Poiché c’e un solo pane, noi, pur essendo molti, siamo un corpo solo: tutti infatti par-
tecipiamo dell’'unico pane» (1Cor 10,16-17). B. Forte conclude il suo studio sull’ec-
clesiologia eucaristica, osservando che «tutti gli aspetti del mistero ecclesiale sono,
nel Vaticano II, collegati all’Eucaristia». Il fatto non & per niente casuale, anzi, se-
condo l'autore, «& questo il grande merito del Vaticano II: aver attinto dalla sorgen-
te e in ascolto del tempo presente la fecondita di un rapporto, che una certa conce-
zione giuridica e visibilista della Chiesa aveva piuttosto lasciato in ombra: il rappor-
to, appunto, fra I'Eucaristia e la Chiesa»28. Diversi autori, prendendo spunto da LG
26, hanno sottolineato che, soprattutto a causa del suo radicamento eucaristico, la
Chiesa locale non pud essere considerata come una parte della Chiesa29, tema che
sara esaminato nel prossimo paragrafo. Un’altra conseguenza della sorgente eucari-
stica della Chiesa locale & - ha pure rilevato H. Legrand - «l'impossibile autarchia
della Chiesa locale e la vera natura del diritto che tiene insieme la comunione delle
Chiese» (p. 172).

27 H. LEGRAND, La realizzazione della Chiesa in un luogo, cit., 166-169.

28 B. FoRTE, La Chiesa nell’eucaristia. Per un’ecclesiologia eucaristica alla luce del Vaticano II, Brescia 1975;
ristampa 1988, 318.

29 Al riguardo vanno ricordate le riflessioni di K. Raungr sulla Chiesa locale quale concentrazione e attuazio-
ne della Chiesa universale.

522



Arturo Cattaneo

2. Lelemento sostanziale: la portio Populi Dei

I’aver abbandonato la prospettiva territoriale per seguirne una personale o co-
munionale & stato riconosciuto quale importante progresso conciliare. La Chiesa lo-
cale non ¢ infatti pit definita sulla base di un territorio (come avveniva nel CIC 1917),
ma su quella di una portio Populi Dei. Quest’ultima costituisce I'elemento sostanzia-
le, il quale — nota P. Rodriguez — «ha carattere di fine per il duplice elemento mini-
steriale [vescovo e presbiterio] che la compone e che attraverso il suo ministero la
struttura in Chiesa»30. Quando il Concilio parla di “Popolo di Dio” la prospettiva &
quella della comune dignita e vocazione cristiana, non si sta quindi riferendo solo ai
laici, ma a tutti i fedeli, compresi i vescovi ed i sacerdoti. L'aver rimesso a fuoco que-
sta prospettiva & stato considerato uno dei grandi progressi ecclesiologici conciliari,
un progresso che si & manifestato nell’uso veramente chiave del termine christifide-
lis31. Non & certamente un caso che la Lumen gentium affermi la correlazione (ad in-
vicem ordinantur, n. 10) fra sacerdozio comune e sacerdozio ministeriale proprio nel
capitolo dedicato al “Popolo di Dio”.

A proposito dell’espressione conciliare portio Populi Dei si & spesso sottolineata la
scelta del termine portio al posto di pars32. H. Legrand, nel solco di quanto aveva os-
servato Y. Congar gia prima del Concilio33, & stato uno dei primi autori a far notare
la rilevanza di tale cambiamento, nel senso di cercare un termine pili adeguato ad
esprimere il mistero della Chiesa locale, la quale non costituisce una frammentazio-
ne della Chiesa universale, ma la sua realizzazione in virtii del mistero dell’Eucaristia.

30 P. RODRIGUEZ, Chiese particolari & Prelature personali, cit., 99.

31 Sul tema una delle prime e piii chiare monografie & quella di A. DEL PorTiLLO, Laici e fedeli nella Chiesa,
Milano 1969, la ultima edizione & del 1999.

32 [l precedente schema conciliare diceva: «Dioecesis est pars quaedam dominici gregis».

33 Fra le sue varie affermazioni su pud ricordare la seguente: «L'Eglise totale, aux yeux des théologiens catho-
liques, n’est pas constituée par I'addition ou la somme matérielle des Eglises particuliéres. Au point de vue
des biens spirituels du salut, chaque communauté locale groupée autour de son évéque est “I'Eglise de Dieu
pour autant qu’elle est (ici ou 13)”. Nous sommes, par le baptéme et I'eucharistie, agrégeés a I'Eglise uni-
verselle, qui se réalise localement. C’est ce qu’on exprime dans la langue de I'Ecole quand on dit que I'E-
glise est un tout homogene dont toutes les parties réalisent la nature», Y. CoNGAR, Conclusion, in AAVV., Le
Concile et les conciles, Chevetogne 1960, 251-252.

523



Contributi

La Chiesa locale non & percid una pars in toto, ma piuttosto una pars pro toto34. Il ter-
mine portio — ha pure osservato Legrand — «& stato scelto per esprimere la cattoliciti
della Chiesa locale. [...] Il popolo di Dio che costituisce la Chiesa locale ha e deve ave-
re tutto cid che caratterizza teologicamente il popolo di Dio»35.

In altri termini, il Concilio ha qui ripreso elementi neotestamentari e dell’eccle-
siologia patristica «rivalorizzando la pienezza della Chiesa locale»36. Riguardo al ter-
mine portio A. Contri ha osservato che esso «& usato da Catone nell’espressione pro
portione col significato di “secondo le parti di ciascuno, osservando le proporzioni” e
da questa espressione Cicerone, confermato anche da Quintiliano, ricavd proportio
per tradurre il greco analogia e Varrone per tradurre ana logon. Nell’epoca impe-
riale portio assume anche il significato di proporzione e portione quello di propor-
zionalmente»37.

Questa caratteristica della portio Populi Dei & stata cosi illustrata da un documento
della Conferenza episcopale spagnola: «La chiesa particolare [...] deve essere capa-
ce di accogliere tutte le ricchezze che lo Spirito di Dio suscita nei suoi membri. Una,
menzione particolare meritano le famiglie religiose e le diverse forme e istituzioni di
consacrazione secolare»3s.

Nelle considerazioni in merito alla cattolicitd della Chiesa locale si & ormai con-
solidata l'idea che la sua essenziale cattolicita implica non solo la pienezza dei mez-
zi salvifici e dei ministeri, ma anche la possibilita di accogliere la varieta dei carismi

34 Cfr. H. LEGRAND, La nature de l'église particuliére (CD, n. 11), in AA.VV., Vatican II. La charge pastorale des
évéques, a cura di W. ONCLIN e altri, Paris 1969, 105. L'autore ricorda qui gli interventi di due padri conci-
liari dei quali & venuto a conoscenza — come spiega nella nota 1 a p. 103 - grazie alla documentazione af-
fidatagli dal cardinale P. Veuillot. H. Legrand osserva quindi che «pour bien manifester cette originalité des
rapports existant entre I'Eglise particulitre et I'Eglise universelle, on substitua donc I'expression “portio”
a celle de “pars™. L'a. conclude osservando che, in tal modo il Concilio ha voluto «mettre en sa véritable
lumiere le mystére méme de 1'Eglise particuliére, tel que notre texte s’efforce de le décrire».

35 H. LEGRAND, La catholicité des Eglises locales, in AA.VV., Enracinement et universalité. La catécheése Jface
aux nationalités, aux religions et aux cultures. Cahiers de I'Institut Supérieur de Pastorale Catéchétique,
Paris 1991, 169: «Ce terme de portion a été choisi pour exprimer la catholicité de I'Eglise locale. [...] Le
peuple de Dieu de I'Eglise locale a et doit avoir tout ce qui caractérise théologiquement le peuple de Dieu».
Nello stesso senso, si & osservato che con il termine di portio si indica «una parte que conserva todas las
cualidades y propiedades del conjunto»: L. MARTINEZ SistAcH, Naturaleza teoldgico-candnica de la Iglesia
particular, in AA.VV,, Estudios candnicos en homenaje al Prof. D. L. De Echeverria, Salamanca 1988, 273.

36 H. LEGRAND, La nature de I'Eglise particuliére (CD n. 11), cit., 107: «Vatican II & [...] remis en valeur la plé-
nitude de I'Eglise locale».

37 A. CoNTRI, La teologia della Chiesa locale e i suoi orientamenti fondamentali, in Euntes Docete 25 (1972)
356.

38 CONFERENZA EPISCOPALE SPAGNOLA, Testimoni del Dio vivente, ne 1l Regno-Documenti 17 (1985) 550.

524



Arturo Cattaneo

e delle vocazioni. Si comprende cosi la rilevanza del territorio (eventualmente com-
binato con il rito) quale criterio pit adeguato nel garantire questa cattolicita della
Chiesa locale.

3. Lelemento ministeriale

3.1. 1l vescovo

La rivalutazione conciliare della Chiesa locale & andata di pari passo con la riva-
lutazione del ministero episcopale. Si & cosi passati da un sistema di concessione dei
poteri dal papa ai vescovi a quello della riserva al papa3?. Di conseguenza, i vescovi
«reggono le Chiese particolari loro affidate come vicari e inviati di Cristo» e «non de-
vono essere considerati vicari dei romani pontefici, poiché esercitano una potesta che
& loro propria» e (LG 27). Sul tema esiste ormai un’abbondante bibliografia e un am-
pio consenso.

Per quanto capitale sia il ruolo del vescovo nella Chiesa locale, egli non si trova
al di sopra di essa, ma al suo servizio. In altri termini, «il vescovo non fa la Chiesa,
egli non & che il suo primo servitore»40. Il Vaticano II ha infatti ribadito che nella
Chiesa il ministero sacro & essenzialmente un «servizio alla comunita dei fedeli»41,
In questo senso, G. Canobbio ha rilevato che il Concilio dice: «I singoli vescovi sono
il visibile principio e fondamento dell’'unita nelle [e non dice delle] loro Chiese parti-
colari (LG 23)»42.

Giuseppe Colombo ha rilevato che la presenza della “pienezza ecclesiale” in ogni
singola Chiesa implica la necessita dell’episcopato del rispettivo pastore. Al riguar-

39 Cfr., fra i numerosi studi al riguardo, E. Corecco, 7l vescovo capo della Chiesa locale, protettore e promoto-
re della disciplina locale, in Concilium 4/8 (1968) 106-121.

40 H. LEGRAND, La nature de I'église particuliére (CD, n. 11), cit., 116: «L'évéque ne fait pas 'Eglise, il n’en est
que le premier serviteur».

41 «Episcopi igitur communitatis ministerium cum adiutoribus presbyteris et diaconis susceperunt» (LG 20).

42 Cfr. G. CanoBIo, Il vescovo visibile principio e fondamento dell’unita nella Chiesa particolare, in AA.VV., Il
vescovo e la sua Chiesa, a cura di G. CaNoBBIO e altri, Brescia 1996, 70-73. Nella stessa linea & stato anche
notato: «El episcopado en si mismo no genera la unitas Ecclesiae, él se pone al servicio del Corpus verum,
del sacramentum unitatis, el verdadero factor de unidad del Corpus mysticum. La aedificatio Ecclesiae se
realiza en su sentido mds profundo cuando por el ministerio episcopal se alimenta a los fieles con el Corpus
verum, realizandose en estos su conversion en Corpus mysticum: la Ecclesia Corpus Christi effecta, recor-
dando la expresion utilizada por Henri de Lubac», P. GoyreT, El obispo, pastor de la Iglesia. Estudio teold-
gico del munus regendi en Lumen gentium 27, Pamplona 1998, 278.

525



Contributi

do, egli condivide in parte I'impostazione proposta da Rahner in L’episcopato nella
Chiesa*3, ma osserva che il discorso non procede «dal collegio episcopale alle Chiese
locali; e neppure propriamente dalle Chiese locali al collegio episcopale; ma va dal-
la natura della Chiesa, che si attua nelle Chiese locali, al collegio episcopale, per cui
il collegio episcopale appare corrispondente alla natura della Chiesa»44. In tal sen-
s0, sintetizza il teologo milanese, il collegio episcopale & tale che «ogni membro del
collegio ha tutto il potere ministeriale e conseguentemente & in grado di costituire la
Chiesa nella sua espressione completa» (p. 25).

La necessita della Chiesa locale di avere un vescovo quale proprio capo non ri-
sponde quindi a mere ragioni pragmatiche45. La presenza del vescovo, che presiede
la Chiesa lui affidata in nome di Cristo, deve infatti «garantire la pienezza della sua
Chiesa»#6 e considerarsi quale «condizione indispensabile della realizzazione parti-
colare della Chiesa»47. Il vescovo «assicura la successione apostolica, requisito im-
prescindibile perché in essa si realizzi la totalitas del mistero della Chiesa»48. E sta-
to inolire fatto notare che il suo ministero «si trova inserito nella sacramentalita di
cui la Chiesa non pud prescindere da quando il Cristo & diventato invisibile; cio ri-
sponde alla stessa economia che la porta a congregarsi nella celebrazione eucaristi-
ca per fondersi in comunione per e con Cristo»49.

Altro aspetto di grande rilievo per la Chiesa locale & il ruolo di cerniera, o di me-
diazione, fra Chiesa universale e Chiesa locale svolto dal vescovo30. Da un lato, egli

43 K. RanNeR, Uber den Episkopat, in Stimmen der Zeit 173 (1963-1964) 161-191; trad. it.: L'episcopato nella
Chiesa, Brescia 1964.

4 G. Corompo, Teologia della Chiesa locale, in AA.VV., La Chiesa locale, a cura di A. TessaroLo, Bologna 1970, 28.

45 Al riguardo si & osservato in modo espressivo: «Los textos conciliares ponen de relieve que la funcién del
obispo no se puede imaginar, ni dejarla reducida a la de un coordinador o “agente de tréfico” de la vida
diocesana»: B. AvaREz AFONSo, La Iglesia diocesana. Reflexion teoldgica sobre la eclesialidad de la didce-
sis, Tenerife 1996, 226. In questo senso, si & spesso ricordata la celebre frase di San CipriaNo, Lettera 66,
8: «Scire debes episcopus in Ecclesia esse et Ecclesiam in episcopus».

46 H. LEGRAND, La nature de l'église particuliere (CD, n. 11), cit., 108: «... garant de la plénitude de son Eglise».
47 G. Canoslo, Il vescovo visibile principio..., cit., 73.

48 A. ANTON, Chiesa locale/regionale: Riflessione sistematica, in AA.VV., Chiese locali e cattolicita, Atti del
Colloguio internazionale di Salamanca 2-7 aprile 1991, a cura di H. LEGRAND, J. MANZANARES @ A. GARCIA Y
GARcIA, Bologna 1994, 593.

49 J.-M. R. TiLLarn, L'Eglise locale. Ecelésiologie de communion et catholicité, Paris 1995, 173: «La diakonia
de I'évéque [...] se trouve tissé dans la sacramentalité méme de I'Eiglise de Dieu qui la requiert depuis que
le Christ lui est devenu invisible, selon la méme économie qui la fait se rassembler dans I'Eucharistie afin
de s’y souder en communion par et dans le Christ».

30 Cfr. ibid., 118-119. Cir. anche H. LEGRAND, La realizzazione della Chiesa in un luogo, cit., 174.

526



Arturo Cattaneo

rappresenta la sua Chiesa nell’ambito della communio Ecclesiarum, dall’altro rap-
presenta la Chiesa universale nell’ambito della propria Chiesa5!.

1l vescovo assicura che nella porzione del popolo di Dio lui affidata si rende pre-
sente la totalita del mistero della Chiesa e, quindi, il corpo episcopale, riunito sem-
pre intorno al suo capo. Cid & stato chiaramente esposto dalla Congregazione per la
Dottrina della Fede nella Lettera Communionis notio (1992) quando - in connessio-
ne con la mutua interiorita tra Chiesa universale e Chiesa particolare - afferma:
«Affinché ogni Chiesa particolare sia pienamente Chiesa, cioé presenza particolare
della Chiesa universale con tutti i suoi elementi essenziali, quindi costituita a imma-
gine della Chiesa universale, in essa dev’essere presente, come elemento proprio, la
suprema autorita della Chiesa: il Collegio episcopale “insieme con il suo Capo il
Romano Pontefice, e mai senza di esso” (LG 22). Il Primato del Vescovo di Roma ed
il Collegio episcopale sono elementi propri della Chiesa universale “non derivati dal-
la particolarita delle Chiese”52, ma tuttavia interiori ad ogni Chiesa particolare.
Pertanto, “dobbiamo vedere il ministero del Successore di Pietro, non solo come un
servizio ‘globale’ che raggiunge ogni Chiesa particolare dall’‘esterno’, ma come gid
appartenente all’essenza di ogni Chiesa particolare dal ‘di dentro’s3”» (CN 13).

La stessa Lettera Communionis notio ha inoltre fatto notare che «unita
dell’Eucaristia ed unita dell’Episcopato con Pietro e sotto Pietro non sono radici in-
dipendenti dell’'unitd della Chiesa, perché Cristo ha istituito I'Eucaristia e
I’Episcopato come realta essenzialmente vincolate. I'Episcopato & uno cosi come una
e I'Eucaristia: I'unico Sacrificio dell'unico Cristo morto e risorto. La liturgia esprime
in vari modi questa realta, manifestando, ad esempio, che ogni celebrazione
dell’Eucaristia & fatta in unione non solo con il proprio Vescovo ma anche con il Papa,
con I'ordine episcopale, con tutto il clero e con I'intero popolo. Ogni valida celebra-
zione dell’Eucaristia esprime questa universale comunione con Pietro e con lintera
Chiesa, oppure oggettivamente la richiama, come nel caso delle Chiese cristiane se-
parate da Roma» (CN 14).

51 Cfr. H. LEGRAND, La nature de I'église particuliére (CD, n. 11), cit., 110; K. MORSDORF, L'autonomia della
Chiesa locale, in AA.VV., La Chiesa dopo il Concilio, Atti del Congresso Internazionale di Diritto Canonico
celebrato a Roma 14-19 gennaio 1970, Milano 1972, vol. I, 163-185; originale tedesco in Archiv fiir katho-
lisches Kirchenrecht 138 (1969) 388-405; pubblicato anche ne Il Diritto Ecclesiastico 83 (1972) ivi 278; P,
RobriGuEz, Chiese particolari & Prelature personali, cit., 118; L. GERosa, El Obispo, punto de convergencia
de las dimensiones universal y particular de la Iglesia, in AA.VV., Iglesia universal e Iglesias particulares,
Actas del IX Simposio Internacional de Teologia de la Universidad de Navarra, a cura di P. RopRIGUEZ,
Pamplona 1989, 431-444.

52 GIOVANNI PAoLO 11, Discorso alla Curia romana, 20.X11.1990, n. 9.

53 GIOVANNI PaoLo 1, Discorso ai vescovi degli Stati Uniti d’America, 16.1X.1987.

527



Contributi

3.2. I presbiteri

Lesort. ap. Pastores dabo vobis ha sottolineato la comprensione «essenzialmen-
te “relazionale” dell’identita del presbitero» (n. 12). Il sacerdote «& inserito sacra-
mentalmente nella comunione con il vescovo e con gli altri presbiteri per servire il
popolo di Dio. [...] In questo contesto ’ecclesiologia di comunione diventa decisiva
per cogliere I'identita del presbitero, la sua originale dignita, la sua vocazione e mis-
sione nel popolo di Dio e nel mondo» (n. 12). «Il ministero ordinato ha una radicale
“forma comunitaria” e pud essere assolto solo come “un’opera collettiva”. Su questa
natura comunionale del sacerdozio si & soffermato a lungo il Concilio, esaminando
distintamente il rapporto del presbitero con il proprio Vescovo, con gli altri presbi-
teri e con il fedeli laici» (n. 17). «All'interno della comunita ecclesiale, la carita pa-
storale del sacerdote sollecita ed esige in un modo particolare e specifico il suo rap-
porto personale con il presbiterio, unito nel e con il Vescovo» (n. 23).

Il Vaticano II, grazie soprattutto ai contributi offerti dagli studi patristici e stori-
co-liturgici ha in effetti saputo far riemergere la realta del presbiterio, ben presente
nella Chiesa primitiva, poi perd gradualmente persa di vista54. In diverse occasioni
il Concilio si riferisce ad esso e lo concepisce come I'insieme dei sacerdoti che, uniti
al vescovo e sotto la sua autorita, partecipano al compito di pascere una porzione del
popolo di Dio (cfr. LG 28 e 29; CD 11, 15 e 28; PO 7 e 8; AG 19 e 20; SC 41).

Per quanto concerne la ragione teologica del presbiterio, si & spesso osservato che
la collaborazione preshiterale non risponde a mere ragioni pragmatiche o di conve-
nienza. In tal senso, alcuni autori hanno visto nel presbiterio un elemento che con-
tribuisce a strutturare la Chiesa locale sinodalmente, in un modo analogo a quello
della Chiesa universale55. Se la Chiesa particolare fosse strutturata in un modo com-
pletamente eterogeneo rispetto alla Chiesa universale, come potrebbe il Concilio di-
re che le Chiese particolari sono «formate ad immagine di quella universale» (LG 23)

54 Qltre allo studio di M. SEMERARO, Per una fondazione teologica del presbiterio, in Lateranum 64 (1988) 135-
156, mi sia concesso rimandare ~ anche per ulteriori dati bibliografici - anche al mio studio su I presbite-
rio della Chiesa particolare. Questioni canonistiche ed ecclesiologiche nei documenti del magistero e nel
dibattito postconciliare, Milano 1993.

55 La differenza tra la struttura della Chiesa universale e quella particolare & stata cosi evidenziata da W.
Aymans: «Ogni Chiesa particolare & bensi formata ad immagine della Chiesa universale, non perd nel sen-
so che le componenti di una Chiesa particolare si comportino nei suoi confronti come le Chiese particolari
rispetto alla Chiesa universale. La Chiesa particolare non si costituisce “nelle e a partire dalle” parrocchie,
dato che la parrocchia non possiede tutti i mezzi salvifici; essa & la forma principale con cui la Chiesa par-
ticolare esplica la sua missione, ma non I'unica», W. AyMANs, Synodalitiit - ordentliche oder ausserorden-
tliche Leitungsform in der Kirche, Relazione al VII Congresso Internazionale di Diritto Canonico, Parigi
1990, in AA.VV.,, La synodalité. La participation au gouvernement dans I'Eglise, pubblicato in L'année ca-
nonique, hors série, vol. II, 29 (la traduzione & mia).

528



Arturo Cattaneo

e come potrebbe esortarle a «rappresentarla nel modo piu perfetto» (AG 20)? Uno
degli autori che si & soffermato a riflettere sulla questione é stato E. Corecco. In un
suo contributo sul presbiterio ha fatto notare: «Sarebbe impensabile che la Chiesa
universale possa realizzarsi nella Chiesa particolare secondo la dimensione sinoda-
le che le e propria, se la Chiesa particolare non avesse a sua volta carattere sinoda-
le, ma fosse strutturata monisticamente. [...] Evidentemente la struttura sinodale
della Chiesa particolare puo essere solo analogica rispetto a quella della Chiesa uni-
versale»6, L'a. conclude cosl affermando che «la ragione ontologica primaria dell’e-
sistenza del Presbiterio & di natura ecclesiologica» (p. 440).

L’a. evidenzia anche la diversita fra il rapporto Romano Pontefice - Collegio epi-
scopale e quello vescovo - preshiterio, dato che «i presupposti sacramentali e giuri-
sdizionali nei due tipi di rapporto sono diversi» (p. 441). Questa considerazione fa si
che non si possa dire, senza rischi di gravi malintesi, che il governo della Chiesa lo-
cale sia affidato collegialmente al presbiterio, al cui interno si troverebbe il vesco-
V057,

Nella dottrina conciliare sul presbiterio, non si sono potute evitare alcune incer-
tezze, che hanno dato origine a diverse interpretazioni, soprattutto circa la sua com-
posizione. Si tratta cioé di sapere se al presbiterio appartengono solo i sacerdoti in-
cardinati o tutti i sacerdoti che collaborano a pascere quella porzione del popolo di
Dio38.

Il decreto Ad gentes si & chiaramente pronunciato a favore della seconda conce-
zione, affermando che «i sacerdoti del luogo attendano con molto zelo all’opera di
evangelizzazione nelle giovani Chiese, collaborando attivamente con i missionari

56 E. Comrecco, Sacerdozio e presbiterio nel CIC, in Servizio Migranti 19 (1982), qui citato da E. Corecco, Jus et
communio. Scritti di Diritto Canonico, a cura di G. BORGONOVO e A. CATTANEO, vol. 1, Casale Monferrato 1997,
439. In uno studio sulla sinodalita lo stesso a. aveva osservato: «La struttura sinodale della Chiesa parti-
colare, fondata sulla partecipazione dei presbiteri alla pienezza dell'ordo episcopalis e sulla communio hie-
rarchica con il vescovo, capo del presbiterio, &, di conseguenza, solo analogica rispetto a quella del colle-
gio episcopale, dove tutti i vescovi posseggono in proprio il ministero ecclesiale sacramentale e giurisdi-
zionale e non come partecipazione o derivazione dall'ufficio primaziale del Papa», E. Corecco, Voce
Sinodalita, in Nuovo Dizionario di Teologia, Roma 1979, 1490.

57 Cfr. A. CATTANEO, Il presbiterio della Chiesa particolare, cit., 154-160.

58 Questa incertezza @ stata rilevata da numerosi autori. Di opinione diversa & invece G. Incitti, secondo il qua-
le i testi conciliari offrono con definitiva chiarezza «una descrizione dei presbiteri diocesani, i soli che co-
stituiscono il presbiterio diocesano», escludendo quindi «che anche i preshiteri religiosi possano essere
considerati membri costitutivi del presbiterio diocesano»: G. INcirti, Il presbiterio diocesano e i presbiteri
religiosi. I - Il Concilio Vaticano I, in Quaderni di diritto ecclesiale 12 (1999) 435. Se cid fosse vero si do-
vrebbe concludere che I'esort. ap. Pastores dabo vobis, il principale documento del magistero postconcilia-
re sul tema, ha seguito una linea in netto contrasto con quella conciliare.

529



Contributi

stranieri, con i quali costituiscono un unico presbiterio, riunito sotto I’autorita del ve-
scovo» (AG 20).

11 decreto Christus Dominus sembra invece considerare quali membri del presbi-
terio solo i preshiteri incardinati o addetti alla Chiesa particolare. Tra i collaborato-
ri del vescovo & contemplato, nel n. 28, il clero diocesano e, dopo aver ricordato che
tutti i sacerdoti partecipano all'unico sacerdozio di Cristo, si afferma: «Nell’esercizio
della cura delle anime la principale responsabilita spetta ai sacerdoti diocesani, co-
me coloro che, incardinati o addetti a una Chiesa particolare, si consacrano total-
mente al suo servizio per pascere una sola porzione del gregge del Signore. Percio
essi costituiscono un solo presbiterio e una sola famiglia, di cui il vescovo & il padre»
(CD 28). A proposito dei religiosi che partecipano alla cura delle anime e alle opere
di apostolato sotto I'autorita dei sacri pastori il decreto afferma comunque che sono
da considerarsi «in certo qual vero modo come appartenenti al clero della diocesi»
(CD 34).

Anche Presbyterorum Ordinis sembra, in un primo momento, seguire una conce-
zione ristretta riguardo la composizione del presbiterio. Afferma infatti che i presbi-
teri «formano un unico presbiterio nella diocesi al cui servizio sono assegnati sotto
il proprio vescovo» (PO 8). Il decreto mette pero poi in evidenza la varieta che ca-
ratterizza il ministero presbiterale (parrocchiale o sopraparrocchiale, ricerca dottri-
nale o insegnamento, mestiere manuale o altre opere d’apostolato) e allo stesso tem-
po osserva: «E chiaro che tutti lavorano per la stessa causa, ciod per 'edificazione
del corpo di Cristo, la quale esige molteplici funzioni e nuovi adattamenti, soprattut-
to in questi tempi». Il decreto pone quindi come base del presbiterio non tanto la re-
lazione giuridica proveniente dall’incardinazione, quanto la concreta funzione pa-
storale con cui i presbiteri contribuiscono all’edificazione di una Chiesa locale. Come
conseguenza di tale unita di missione, il decreto conclude il paragrafo osservando:
«Pertanto, & assai necessario che tutti i presbiteri, sia diocesani che religiosi, si aiu-
tino a vicenda, in modo da essere sempre cooperatori della verita» (PO 8).

I successivi pronunciamenti della Santa Sede hanno seguito la concezione di AG
20, considerando cioé che appartengono al preshiterio di una Chiesa locale non so-
lo i sacerdoti incardinati in essa, ma anche tutti quelli che operano pastoralmente
nella stessa. In modo particolarmente esplicito si & pronunciata I’esort. ap. Pastores
dabo vobis affermando: «Dell’'unico presbiterio fanno parte, a titolo diverso, anche i
presbiteri religiosi residenti e operanti in una Chiesa particolare. La loro presenza
costituisce un arricchimento per tutti i sacerdoti e i vari carismi particolari da essi
vissuti, mentre sono un richiamo perché i presbiteri crescano nella comprensione del
sacerdozio stesso, contribuiscono a stimolare e ad accompagnare la formazione per-

530



Arturo Cattaneo

manente dei sacerdoti» (n. 74)59.

I Codice di Diritto Canonico, pur non contenendo norme sul presbiterio, ha tut-
tavia offerto un’importante indicazione a tale riguardo stabilendo chi possiede dirit-
to attivo e passivo di elezione in ordine alla costituzione del consiglio presbiterale
(che rappresenta istituzionalmente il presbiterio). Vengono qui inclusi i sacerdoti non
incardinati che, «dimorando nella diocesi, esercitano qualche ufficio a vantaggio del-
la medesima» (can. 498 § 1, n. 2).

Se per quanto riguarda I’aspetto teologico e giuridico il preshiterio & una figura
chiaramente delineata, per quanto si riferisce invece alla sua effettiva operativita
sembra che in diverse Chiese locali esso stenti ad assumere pienamente il suo ruolo
sub et cum episcopo nel governo della portio Populi Dei.

4. 11 dinamismo della correlazione fra I’elemento sostanziale e
quello ministeriale

Da quanto esposto, dovrebbe essere chiaro che la distinzione fra elemento so-
stanziale da un lato e i fattori genetici con I’elemento ministeriale dall’altro, non pud
essere intesa come se il primo elemento fosse meramente passivo. In tal senso, par-
lando della portio Populi Dei, va ricordato che il Vaticano II - e la riflessione teologi-
ca successiva — ha rimesso in evidenza il compito attivo che spetta a tutti i fedeli nel-
I'edificazione della Chiesa e «ha rivolto una rinnovata attenzione al sacerdozio co-
mune dei fedeli»€0. Dal punto di vista ecclesiologico & ormai saldamente acquisito che
«i ministri non possono realizzare da soli la missione della Chiesa, I’edificazione del
Corpo di Cristo nel mondo: & la comunita cristiana tutta intera, organicamente strut-
turata con laici e ministri sacri, a doverla realizzare»61.

39 Nello stesso documento si osserva anche: «I sacerdoti, che appartengono ad ordini e a congregazioni reli-
giose, sono una ricchezza spirituale per I'intero presbiterio diocesano, al quale offrono il contributo di spe-
cifici carismi e di ministeri qualificati, stimolando con la loro presenza la Chiesa particolare a vivere piut
intensamente la sua apertura universale» (PdV 31). In senso contrario si & espresso G. Incitti, secondo il
quale «voler mescolare vocazioni e condizioni giuridiche diverse potrebbe non rendere ragione del pro-
prium di ciascuna con gravi conseguenze sia in tema di spiritualitd come in campo operativo-pratico», G.
Incrrr, 1l presbiterio diocesano e i presbiteri religiosi, cit., 428.

60 CommISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Themata selecta in ecclesiologia (7.X.1985), Citta del Vaticano 1985,
in EV 9, n. 1728.

61 P. RopriGUEZ, L'Opus Dei nella sua realta ecclesiologica, in P. RobriGuez, F. OcAriz e J.L. ILLANES, L'Opus Dei
nella Chiesa. Ecclesiologia, vocazione, secolarita, Casale Monferrato 1993, 81,

531



Contributi

La prospettiva che focalizza I’aspetto sostanziale della Chiesa — la comune dignita
e finalita dell’essere cristiano (cfr. LG 32) - non deve occultare I’esistenza di un’altra
prospettiva che considera I’agire sacramentale e ministeriale della Chiesa. Emerge
cosi quella distinzione fra “elemento sostanziale” e “elemento ministeriale” che
esprime il dinamismo originario proprio della Chiesa e quindi di ogni Chiesa locale,
dato che in ognuna di esse «& presente e opera la Chiesa una, santa, cattolica e apo-
stolica» (CD 11).

Il Concilio ha colto e sintetizzato questa strutturazione originaria, quando si & ri-
ferito alla Chiesa quale «comunita sacerdotale strutturata organicamente» (LG 11).
Una struttura costituita fondamentalmente dalla correlazione (relazione reciproca)
fra il sacerdozio comune e quello ministeriale (cfr. LG 10 e 32). Dopo il Concilio si &
scritto pit sul significato ontologico della differenza essenziale fra le due forme di sa-
cerdozio, che sul dinamismo della loro essenziale correlazione o complementarita
nella vita e nella missione della Chiesa®2.

Limportanza e I'attualita della questione & stata rilevata da H. Legrand nel suo
gia citato contributo del 1983. Nel capitolo II (dedicato ai ministeri della Chiesa lo-
cale) egli si riferisce spesso alla necessitd di «una maggiore collaborazione tra pa-
stori e fedeli» (p. 195) e di una miglior intelligenza dell’articolazione o dell’interdi-
pendenza fra il ministero pastorale e il sacerdozio comune dei cristiani, articolazio-
ne «di cui non sono state ancora sfruttate tutte le ricchezze» (p. 215).

Egli fa notare che «teologicamente, tutto cio esige soprattutto preti molto piu sen-
sibili che nel passato alla dimensione relazionale della loro identita teologica al fine
di giungere ad un’articolazione soddisfacente con le responsabilita proprie dei loro
fratelli cristiani. Se la teologia dei ministeri e quella della Chiesa locale non verran-
no articolate in una vera ecclesiologia di comunione, c’é da temere che tutti gli sfor-
zi che si potranno fare, fossero anche eroici, venendo meno il loro punto di applica-
zione, rimangano sterili» (p. 197).

Il tema & stato anche fatto oggetto di riflessione da parte della Commissione
Teologica Internazionale che, nel documento su Temi scelti di ecclesiologia (1985),
ha offerto la seguente interessante precisazione: «Dal punto di vista della finalita del-
la vita cristiana e del suo compimento, il primato spetta al sacerdozio comune, an-
che se, dal punto di vista dell’organicita visibile della Chiesa e dell’efficacia sacra-

62 ['importanza di questo dinamismo & stata colta con precisione da J. HErvADA che in numerosi studi ha ri-
volto I'attenzione a questo binomio; sul tema cfr. A. Viana, Sacerdocio comiin y ministerial. La estructura
“ordo-plebs” segiin Javier Hervada, in AA.VV., Escritos en honor de Javier Hervada, Volumen especial de
“lus Canonicum”, Pamplona 1999, 219-245.

532



Arturo Cattaneo

mentale, la priorita spetta al sacerdozio ministeriale»63. La necessita di quest’ultimo
si spiega considerando che, nell’economia cristiana, tutto giunge al Padre per mez-
zo di Cristo e inserendosi nel suo mistero pasquale. Il culto cristiano — inteso qui nel
senso vitale dato da Paolo in Rm 12,1 — potra giungere alla sua pienezza grazie al-
I’azione ministeriale del sacerdozio gerarchico. Cio & stato ben sintetizzato dall’esort.
ap. Pastores dabo vobis (1992) nelle seguenti affermazioni: «I presbiteri [...] pro-
muovono il sacerdozio battesimale di tutto il popolo di Dio, conducendolo alla sua
piena attuazione ecclesiale. [...] Ai presbiteri & dato da Cristo nello Spirito un parti-
colare dono, perché possano aiutare il Popolo di Dio ad esercitare con fedelta e pie-
nezza il sacerdozio comune che gli & conferito» (n. 17).

Questo dinamismo della struttura originaria della Chiesa & stato illustrato da P.
Rodriguez in uno studio su Sacerdozio ministeriale e sacerdozio comune nella strut-
tura della Chiesa%4. Egli si sofferma ad approfondire il significato di quella priorita
differenziata, di cui ha parlato la CTI nel documento appena citato. L'a. sottolinea la
priorita “sostanziale” del sacerdozio comune e la priorita “funzionale” del sacerdo-
zio gerarchico. Quest’ultimo appartiene «all’ambito del medium salutis, caratteristi-
co della fase pellegrinante della Chiesa; il sacerdozio regale dei battezzati appartie-
ne invece all’ambito dei fini, del fructus salutis, dato che consiste nella stessa comu-
nione con Cristo — Sacerdote e Vittima —, comunione che costituisce propriamente il
cuore dell’esistenza cristiana e che giungera alla pienezza nella vita eterna»6s,

Inoltre, egli fa notare che la sostanza cristiana — chiamata da sant’Agostino no-
men gratiaess e christifidelis dal Vaticano II - la congregatio fidelium non se la for-
nisce da se stessa, ma e frutto dello Spirito inviato da Cristo e operante nella Parola
e nei sacramenti. «Si comprende cosi che il servizio specifico prestato alla congre-
gatio dai ministri della Parola e dei sacramenti non sia per i fedeli una “possibilita”
fra le varie che vengono offerte e agiscono all’interno della congregatio, ma una con-
dizione radicale di esistenza; infatti — nell’economia della salvezza istaurata da Cristo
—, “utilizzare” questo ministero & essenziale, affinché nella congregatio fidelium ri-

63 CoMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Themata selecta in ecclesiologia, cit., n. 1731.

64 P. RoDRIGUEZ, Sacerdocio ministerial y sacerdocio comiin en la estructura de la Iglesia, in Romana 3 (1987)
162-176.

65 Jbid., 172: «El sacerdocio ministerial pertenece [...] al orden del medium salutis, caracteristico de la fase
peregrinante de la Iglesia; por el contrario, el sacerdocio regio de los bautizados pertenece al orden de los
fines, del fructus salutis, pues consiste en la comunién misma con Cristo, Sacerdote y Victima, que es el
corazén mismo de la existencia cristiana, que se plenificard en la vida eternay.

66 Sermo 340, 1 (PL 38, 1438). Citato in LG 32.

533



Contributi

manga impressa la sostanza di cio che e cristiano»67.

La Chiesa nella sua fase pellegrinante risulta quindi articolata sulla base di que-
sta correlazione originaria. Essa viene poi arricchita dalla multiforme azione dello
Spirito che elargisce i suoi doni fra i fedeli di ogni ordine (cfr. LG 12), facendo sorge-
re una gran varieta di vocazioni e di missioni, fra di loro complementarit. Da tutto
cio derivano naturalmente importanti conseguenze pastorali, come diversi autori
hanno rilevato69.

L'unitad dinamica delle due forme di sacerdozio cristiano @ stata focalizzata da L.
Gerosa alla luce dei nessi che un “carisma originario” puo stabilire con i due poli isti-
tuzionali della Chiesa; egli giunge a tale osservazione considerando che «la loro ori-
gine cristologica trova un riscontro operativo di natura carismatica»70.

Anche J.-M. R. Tillard si & soffermato a riflettere su questa correlazione, alla qua-
le dedica un punto del volume sulla Chiesa locale, intitolandolo: “Il dinamismo co-
munionale della koindnia”71. Egli rileva che «la Chiesa locale va sempre vista in una
prospettiva che include ministro e comunita, episkopos e laos, ordo e plebs, nella loro

67 P. RoprIGUEZ, Sacerdocio ministerial y sacerdocio comiin en la estructura de la Iglesia, cit., 174: «De ahi
que el servicio especifico que prestan a la congregatio los ministros de la Palabra y de los Sacramentos no
sea para los fieles una “posibilidad” que se ofrece entre las miiltiples que se operan dentro de la congre-
gatio, sino una radical condicién de existencia: “usar” ese ministerio — en la economia de la salvacion in-
staurada por Cristo — es esencial para que en la congregatio fideliurm quede hincada la sustancia de lo cri-
stiano».

68 I'esort. ap. Vita consecrata (1996) ha osservato che lo Spirito «costituisce la Chiesa in una comunione or-
ganica nella diversita di vocazioni, carismi e ministeri». Ha inoltre ricordato che le vocazioni particolari
«sono al servizio I'una dell’altra, per la crescita del Corpo di Cristo nella storia e per la sua missione nel
mondo» (VC 31, cfr. anche n. 16).

Fra gli altri, cfr. A. Tessarolo che gia nel 1970 aveva osservato: «La pastorale percid non & piu concepibile
come I'azione dei preti sui laici, per portarli a una vita cristiana piu intensa. La pastorale & il concorso or-
dinato e attivo dei ministeri e carismi di tutti i battezzati per lo sviluppo e la crescita di tutti i valori e del-
I'intera comunita ecclesiale. [...] Non i pastori da soli, né i laici da soli; ma pastori e laici insieme, i quali
insieme collaborano e reciprocamente si aiutano per scoprire e vivere i modi piu adatti, rispetto a quel luo-
go e a quelle persone, per I'ascolto della Parola, per la celebrazione dell’eucaristia, per dare testimonian-
za di Cristo di fronte al mondo», A. TESsAROLO, La pastorale della chiesa locale, in AAVV., La Chiesa loca-
le, a cura di A. TessaroLo, Bologna 1970, 305-306.

6!

)

7

S

L. GErosa, Carisma e diritto nella Chiesa, cit., 155. Egli precisa inoltre che senza la dimensione pneuma-
tologica I'Istituzione rimarrebbe sterile. «Il suo manifestarsi, invece rinforza tanto pit I'Istituzione eccle-
siale quanto pil tale dimensione pneumatologica dimostra la propria capacita di coniugare il sacramenta-
le con il personale, il comunitario con il soggettivo, e dunque un’analogia operativa con il carisma» (ibid.).

71 J.-M. R. TiLLARD, L'Eglise locale, cit., 153: «Le dynamisme communionnel de la “koinénia”» (titolo del pun-
to che si estende fino a 158).

534



Arturo Cattaneo

correlazione»72. Quest’ultima, precisa I’a., si verifica nei tre aspetti della vita eccle-
siale: sacerdotale, profetico e reale. Egli osserva inoltre che questa complementarita
strutturale non si limita a qualche evento particolare in cui la Chiesa locale si riuni-
sce intorno al vescovo, e ancora meno pud venir ridotta all’attivita di organismi qua-
li il sinodo diocesano o i consigli pastorali73. Essa ha luogo essenzialmente grazie ai
contatti che permette la coesistenza nello stesso luogo, dagli incontri periodici
nell’Eucaristia domenicale fino a quelli nella vita quotidiana. «In tutto cid radicano
il colloquio pastorale e I’esercizio della cura animarum, i quali non giovano solo ai
laici che si dirigono al loro pastore, ma anche a quest'ultimo, manifestandogli la si-
tuazione concreta del popolo di Dio lui affidato»74. E cosi conclude I’a. queste rifles-
sioni: «Tutti sono uguali in dignita e onore, ma non tutti sono ministri. Tuttavia & con
tutti — nella loro sinergia — che lo Spirito edifica la Chiesa di Dio in un luogo deter-
minato»7s,

Riguardo all’esercizio del sacerdozio comune, va ricordato che il Vaticano II ha
riscoperto il ruolo dei fedeli laici, ossia di coloro che si trovano a vivere immersi nel-
le realti secolari e la cui vocazione specifica & «cercare il regno di Dio trattando le
cose temporali e ordinandole secondo Dio» (LG 31). Essi sono chiamati, viene poi pre-
cisato, «a contribuire, quasi dall’interno a modo di fermento, alla santificazione del
mondo mediante I'esercizio della loro funzione propria e sotto la guida dello spirito
evangelico» (LG 31). Tale riscoperta conciliare della vocazione-missione dei laici ha
avuto nei decenni che precedettero il Concilio diversi precursori. Fra i teologi va men-
zionato soprattutto Yves Congar76. Fra coloro che alla chiarezza teologica seppero
unire una grande capacita di realizzazione si puo ricordare il beato Josemaria
Escrivd, il quale con 1'Opus Dei ha dato vita, a partire dal 1928, ad un vasto feno-
meno apostolico e pastorale «che fin dagli inizi ha anticipato - in parole di Giovanni
Paolo II - quella teologia del Laicato, che caratterizzo poi la Chiesa del Concilio e del

72 [hid., 154: «Tout regard porté sur I'Eglise locale doit donc, de ce fait, saisir ministre et communauté, epi-
skopos et laos, ordo et plebs, dans leur corrélation».

73 Cid non significa evidentemente che tali organismi siano inutili. L'a. osserva infatti un po’ oltre che essi «re-
glent et garantissent 'exercice nécessaire de cette synergie communautaire que, utilisant un néologisme
quelque peu barbare, nous préférons qualifier de communionnelle» (156).

74 Jhid., 156: «La s’enracinent 'entretien pastoral, 'exercice de la “cure d’ames” qui ne profitent pas seule-
ment aux laics s’adressant & leur pasteur. Ils servent aussi celui-ci, en lui manifestant la situation concre-
te du peuple que Dieu lui confie».

75 Jbid., 158: «Tous sont égaux en dignité et honneur. Tous ne sont pas ministres. Néanmoins avec tous, dans
leur synergie, I'Esprit fait 'Eglise de Dieu en ce lieu».

76 Fra i suoi scritti sul tema il pii1 importante e Jalons pour une théologie du laicat, Paris 1953.

535



Contributi

post-Concilio»77.

5. I rapporti tra fattori divini e umani

Nel solco di quanto afferma CD 11, sono stati illustrati —quali fattori genetici del-
la Chiesa locale - il Vangelo e I'Eucaristia, che agiscono in virtii dello Spirito e al cui
servizio si trovano - in modo particolarmente qualificato — i ministri sacri. In realta,
ifattori divini (Parola, sacramenti, carismi) non si danno mai allo stato puro, ma sem-
pre con la mediazione di parole umane e in un contesto storicoculturale. Inoltre, la
loro azione e indirizzata a suscitare la libera risposta dell’'uomo, ossia la fede, la qua-
le non & qui esplicitamente contemplata. Tuttavia — con parole di Giovanni Paolo II —,
si puo qui ricordare che «la sintesi tra cultura e fede non & solo una esigenza della
cultura, ma anche della fede. [...] Una fede che non diventa cultura, & una fede non
pienamente accolta, non interamente pensata, non fedelmente vissuta»78.

Una caratteristica dello sviluppo teologico postconciliare — come si & avuto occa-
sione di osservare nei capitoli precedenti — & 1'aver tematizzato il significato eccle-
siologico dei fattori umani, storici e sociali, spesso globalmente compresi con il ter-
mine di “cultura”. La questione che si pone & quella di sapere in che senso ed in che
misura questi fattori sono rilevanti nel costituirsi della Chiesa locale.

Il tema & stato preso in considerazione dall’esort. ap. Evangelii nuntiandi quan-
do ha osservato che «il Vangelo, e quindi I'evangelizzazione, non si identificano cer-
to con la cultura, e sono indipendenti rispetto a tutte le culture. Tuttavia il Regno, che
il Vangelo annunzia, & vissuto da uomini profondamente legati a una cultura, e la co-
struzione del Regno non puo non avvalersi degli elementi della cultura e delle cultu-
re umane» (EN 20).

Alcune riflessioni che illuminano la questione qui contemplata si trovano anche
citato studio della CTI su Temi scelti di ecclesiologia?. Anche se il documento non
parla esplicitamente delle Chiese locali, offre interessanti considerazioni riguardo al-
la questione ora contemplata. Una sezione del documento si riferisce alla Chiesa co-
me “mistero” e come “soggetto storico”, facendo notare che si tratta di due dimen-

77 Giovanni Paovo 11, Gesi vivo e presente nel nostro quotidiano cammino, Omelia della Messa celebrata il
19.VIII.1979, in Insegnamenti di Giovanni Paolo II, 1I/2 (1979) 142.

78 GIOVANNI PAoLo 11, Discorso ai partecipanti al Congresso Nazionale del Movimento Ecclesiale di impegno cul-
turale, 16.1.1982, in Insegnamenti di Giovanni Paolo II, V/1 (1982) 131.

79 Le citazioni si riferiscono ai numeri del documento.

536



Arturo Cattaneo

sioni che si danno simultaneamente e fra le quali non esiste giustapposizione, ma una
correlazione. Infatti, il carattere misterico della Chiesa ne determina la natura di sog-
getto storico il quale, a sua volta, rivela il mistero (cfr. n. 3.1).

Il ruolo degli elementi umani nella realizzazione della Chiesa & contemplato nel-
la sezione successiva quando si osserva: «Nell’evangelizzazione delle culture e nel-
I'inculturazione del Vangelo si produce uno scambio misterioso: da un lato, il Vangelo
rivela a ogni cultura e libera in essa la verita suprema dei valori che racchiude; dal-
I’altro, ogni cultura esprime il Vangelo in maniera originale e ne manifesta aspetti
nuovi» (n. 4.2).

Nella questione ora esaminata confluiscono diverse considerazioni che proven-
gono dagli approfondimenti sul tema della cattolicita e su quello dell'inculturazione.

Riguardo alla cattolicita, il tema emerge chiaramente nel seguente testo conci-
liare: «Le giovani Chiese [...] hanno la capacita meravigliosa di assumere le ricchez-
ze delle nazioni. [...] La vita cristiana sara commisurata al genio ed alla indole di cia-
scuna cultura, e le tradizioni particolari insieme con le qualita specifiche di ciascu-
na comunita nazionale, illuminate dalla luce del Vangelo, saranno assunte nell’'unita
cattolica» (AG 22).

Negli approfondimenti postconciliari, va ricordato Congar quando rileva che «la
natura propria della cattolicita esige che le riconosciamo una sorgente dall’alto e una
dal basso: Dio-Trinita e 'umanita»80. Riguardo alla seconda, egli rileva che «il Cristo
plenifica la Chiesa, ma & anche plenificato da essa. [...] Le due cose sono vere insie-
me. Il Cristo ci riempie della sua pienezza, ma nel suo Corpo mistico secondo il qua-
le deve crescere fino alla pienezza (Ef 4,13) egli & compiuto o plenificato da noi; ri-
ceve dunque dagli uomini e dalla creazione» (p. 594).

Nella stessa linea, Komonchak ha osservato: «La Chiesa locale nasce solo dall’in-
contro della liberta divina e umana che genera una sua esperienza cristiana distin-
tiva. E I'integrazione di queste esperienze concrete nella sintesi cattolica che costi-
tuisce la vera sfida della cattolicita. [...] La realizzazione della cattolicita richiede I'ar-
monia sinfonica di tutte le speciali esperienze ecclesiali locali»81. Di conseguenza,
conclude I'a., «un’ecclesiologia generale degli elementi formali della Chiesa deve in-
cludere come dimensione necessaria e intrinseca una considerazione della liberta
co-costitutiva dei soggetti umani della realizzazione della Chiesa» (p. 457).

Anche J. Castellano ha osservato: «Se la Chiesa & la convergenza del divino e del-

80 Y. CoNGAR, Proprieta essenziali della Chiesa, cit., 587.

81 J. A. KOMONCHAK, Chiese locali e cattolicita. La problematica teologica contemporanea, in AA.VV., Chiese lo-
cali e cattolicita, cit., 453.

537



Contributi

I'umano, la sua radice divina & la Trinita, ma essa & pure il campo e la vigna di Dio,
© piantata in questa terra, come popolo in cammino vive in un luogo, ha una storia,
vive un presente e un futuro. [...] Occorre valorizzare questa realti mondana della
Chiesa particolare, configurare I'immagine terrena, umana di questa Chiesa che vi-
ve qui e oggins2,

Riguardo al tema Chiesa locale e cultura, & stato rilevato il pericolo di sottolinea-
re, a volte unilateralmente, la rilevanza antropologica, e di riflesso anche ecclesiolo-
gica, della cultura nella costituzione delle Chiese locali. Cid porta a quel particolari-
smo nei confronti del quale G. Colombo ha osservato: «Le culture non possono esse-
re I'elemento costitutivo caratterizzante delle chiese locali»$3. L'a. ha inoltre preci-
sato che la diversita delle culture «se, da un lato, & un valore necessario nel senso di
ineliminabile o irrinunciabile, dall’altro perd & un valore secondario e precario, per-
ché piu determinato che determinante e sempre contestato: un po’ come la materia
rispetto alla forma, ma in una concezione in cui la materia & continuamente premu-
ta e modificata dalla forma» (p. 37).

Una certa critica a queste affermazioni di Colombo & stata formulata da J. A.
Komonchak, il quale si chiede «se questo non semplifichi eccessivamente la natura
dell’esperienza cristiana stessa, qualora la precomprensione culturale venga pre-
sentata semplicemente come “materia” informe che riceve la sua determinazione
dalla “forma” degli elementi distintivi, generatori della Chiesa. Come ha messo in evi-
denza D. Valentini, questo fa correre il pericolo di considerare I'elemento umano nel-
la costruzione della Chiesa come meramente passivo e ricettivo e quindi di “inter-
pretare parola di Dio, eucaristia e carismi dello Spirito come realta che, in qualche
modo, passano sopra 'uomo”84»85,

Komonchak propone quindi di considerare i fattori umani (culturali, sociali ecc.)
non come semplice “materia” ricettiva, ma quali «principio formale delle Chiese lo-
cali» (p. 450). Egli descrive quindi il rapporto tra fattori umani e divini nell’edifica-

82 J. CASTELLANO CERVERA, La chiesa particolare e la parrocchia. Spazio eucaristico di comunione e di missio-
ne, in AA.VV., Terzo Millennio. Ipotesi sulla parrocchia, a cura di G. TANGORRA e C. ZUCCARO, Reggio Emilia
1999,5136.

83 G. CoromBo, Teologia della Chiesa locale, in AA.VV., La Chiesa locale, a cura di A. TEssAR0LO, Bologna 1970,
35:

84 D. VALENTINL, {1 nuovo Popolo di Dio in cammino: punti nodali per una ecclesiologia attuale, Roma 1984, 56.

85 J. A. KOMONCHAK, Chiese locali e cattolicita, cit., 448. Egli aggiunge: «Questo mi sembra sia un punto deci-
sivo: la liberta dei soggetti umani dell’autorealizzazione della Chiesa, che non puo essere separata dalla lo-
ro concreta situazione storica, non & collegata alla liberta divina come materia da formare; di fatto essa
costituisce un elemento intrinseco del principio formale stesso» (ibid., nota 44).

538



Arturo Cattaneo

zione della Chiesa locale, osservando che, naturalmente, «é il Vangelo che determi-
na una discretio spirituum all’interno di particolari culture, ed @ il Vangelo, e non le
peculiarita culturali, che principalmente generano una Chiesa. Ma una Chiesa loca-
le & il risultato dell’incontro tra il Vangelo e una particolare cultura, un complesso di
esperienze sociali e storiche specifiche» (p. 450). «Gli elementi locali, naturalmente,
non costituiscono i principi dell’'unita della Chiesa e, in questo senso, della condizio-
ne-Chiesa delle comunita locali; ma essi sono cio che rende tali comunita Chiese lo-
cali, e, poiché I'unica Chiesa cattolica esiste solo in e da tali Chiese locali, essi sono
anche, proprio nella loro particolarita culturale e storica, cio che rende l'intera
Chiesa cattolica. [...] Siccome i principi divini di questa cattolicita locale sono gli stes-
si dappertutto, ¢’e I'intima esigenza che tutte queste esperienze particolari siano
aperte 'una all’altra, rivendichino I'una ’altra, siano comprensive I'una dell’altra, e
percio integrate in quella cattolicita che fa essere I'intera Chiesa nel mondo lo stes-
so principio di redenzione e di unitd che la Chiesa locale & nella sua particolare si-
tuazione. Tutto cio rende chiaro che la cattolicita della Chiesa & sempre qualcosa che
deve essere raggiunto» (p. 455).

In tal senso, anche G. Canobbio ha fatto notare: «Certo non & il luogo che fa la
Chiesa, ma questo, se inteso come spazio umano, non puo essere ritenuto esterno al
farsi della Chiesa in concreto. Grazie alla Parola di Dio, ai sacramenti, ai carismi, de-
gli uomini concreti vengono conformati a Cristo. Questi uomini costituiscono la
Chiesa portando con sé la loro storia, che viene trascesa appunto nel momento nel
quale viene inserita in Cristo mediante lo Spirito»8é.

Della questione si & occupato con certa ampiezza B. Alvarez Afonso, che in uno
studio sulla Chiesa diocesana ha dedicato un punto al «valore determinante dei fat-
tori umani nella sua realizzazione»87. Egli fa notare che I'unicita dell’evento salvifi-
co di Cristo, penetrando e trasformando la storia umana, «acquista una varieta di
forme nelle quali si manifesta la fecondita dell’incontro fra la Parola di Dio e le di-
verse culture umane. Di conseguenza, nella teologia della Chiesa diocesana, i fatto-
ri umani non sono qualcosa di “marginale” e secondario, utili solo per stabilire la di-
stinzione materiale tra le varie diocesi, ma costituiscono una realta intrinseca della
realizzazione concreta della Chiesa, contribuendo operativamente al sorgere di di-

86 G. CANOBBIO, La Chiesa si realizza in un luogo: riflessione dogmatica, in AAVV., A trent’anni dal Concilio.
Memoria e profezia, a cura di C. GHipELLI, Roma 1995, 101.

87 B. Awarez Aronso, La Iglesia diocesana. Reflexidn teoldgica sobre la eclesialidad de la didcesis, cit., 255:
«Valor determinante de los factores humanos en la realizacion de la Iglesia diocesana».

559



Contributi

verse esperienze cristiane dell’'unico evento salvifico»$8. E quanto, in modo sintetico,
afferma LG 8 parlando della Chiesa quale «unica realthd complessa, fatta di un du-
plice elemento, umano e divino». L'a. rileva inoltre che i fattori di localizzazione so-
no determinanti della peculiarita di una Chiesa locale «solo quando sono vincolati ai
principi teologici dell’ecclesialitia»s89.

Per concludere questi spunti su di un tema ricco di implicazioni, penso che valga
la pena di sottolineare quest’ultima idea. In effetti, per quanto imprescindibili siano
i fattori umani, non va dimenticato o sottaciuto che essi sottostanno al giudizio del
Vangelo da cui vengono corretti, purificati ¢ anche promossi. Solo in questa pro-
spettiva si puo dire che anche i fattori umani intervengono nella costituzione di una
Chiesa locale. La priorita genetica dei fattori divini & stata ben evidenziata da B.
Maggioni quando ha osservato: «L'evento di Gesu Cristo & irriducibile al luogo; né lo
si puo dedurre dalla cultura dell’ambiente, né si lascia da essa imprigionare. Gia nel
suo momento originario, I'evento di Gesii si & presentato come una “novita” rispetto
all’ambiente giudaico: ne ha assunto la cultura e le tradizioni (Gesi fu ebreo), ma
non visi & lasciato rinchiudere. Analogo & il comportamento di Paolo: egli difende I’o-
riginalita delle chiese ellenistiche (che non devono copiare la comunita di
Gerusalemme), tuttavia difende con altrettanta forza anche lirriducibilita dell’an-
nuncio cristiano rispetto alla cultura dell’ambiente greco»9. In questa linea, si &
espresso anche A. Antén, sottolineando che la necessaria localizzazione della Chiesa
«non bisogna intenderla nel senso di una identificazione totale con la complessita di
fattori locali propri della comunita umana in suddetto luogo; del resto questo equi-
varrebbe a un legame irrevocabile della Chiesa con elementi locali, che compromet-
terebbero I'identita della Chiesa di Cristo una e universale e la sua condizione di co-
munita pellegrina nella storia»91. L'a. fa anche notare che i condizionamenti prove-
nienti dallo spazio umano non devono compromettere la novita e la forza critica del
messaggio cristiano, una novita che oltrepassa ogni luogo (cfr. p. 597).

88 Ibid., 264-265: «El evento salvifico de Cristo [...] adquiere formas diversas en las que se manifiesta la fe-
cundidad del encuentro entre la Palabra de Dios y las diversas culturas humanas. Por eso en la teologia de
la Iglesia diocesana, los factores humanos no son algo “marginal” y secundario, ttil solamente para esta-
blecer la distincién material con otras didcesis, sino una realidad inherente a la realizacién concreta de la
Iglesia que contribuye operativamente a que se produzcan diferentes experiencias cristianas del tnico
evento de salvacion».

89 Jbid., 268: «Los factores de localizacién [...] s6lo cuando estdn vinculados con los principios teoldgicos de
la eclesialidad son determinantes de la peculiaridad de la Iglesia diocesana».

90 B. MAGGIONI, La figura della chiesa locale nel Nuovo Testamento, in Credere Oggi 41 (1987) 46.
91 A. ANTON, Chiesa locale/regionale: Riflessione sistematica, in AA.VV., Chiese locali e cattolicitd, cit., 595.

540



Arturo Cattaneo

Il dinamismo della correlazione esistente tra fede e cultura, che si svolge nelle
Chiese locali, puo essere cosi sintetizzato. L'universalita e I'unita proprie della fede
permettono - e, si potrebbe dire, richiedono - alle Chiese locali di accogliere le di-
verse particolarita culturali, in modo tale che queste particolarita non portino al
“particolarismo”, ma arricchiscano la Chiesa universale92.

La giusta attenzione al rapporto tra fede e cultura e quindi determinante affin-
ché I'universalita e la particolarita della Chiesa siano integrate nella sua cattolicita.
Ogni accentuazione unilaterale di uno dei due elementi ha gravi conseguenze eccle-
siologiche. “Universalismo” e “uniformismo” da un lato, “particolarismo” e “disgre-
gazionalismo” dall’altro.

92 Si tratta di una sfida che la Chiesa ebbe da affrontare fin dai primi secoli come testimonia I'ironica osser-
vazione di Celso riportata da Origene quando scrive: «Egli pronuncia una sorta di augurio: “Se invero fos-
se possibile che gli abitanti dell’Asia, dell’Europa, della Libia, sia greci sia barbari, distribuiti fino ai con-
fini della terra, si accordassero per un’unica legge” e, credendo che questo sia impossibile, aggiunge che
“chi crede questo non sa niente”», ORIGENE, Contro Celso, VIII, n. 72, a cura di P. Ressa, Brescia 2000, 622.

541



