N12<517213368 021

HTEETITT i 18










==

1 LLugano:

Anno VI - Numero 1, Marzo 2001

N
Atti XIV Colloquio di Teologia di Lugano
Presentazione André-Marie Jerumanis

Relazioni Giulio Meiattini
Esperienza ed esperienza mistica
nel pensiero di Hans Urs von Balthasar

Pier Luigi Boracco
Il rapporto fra teologia e santita
in Hans Urs von Balthasar

Peter Henrici
Mistica ignaziana e teologia
in Hans Urs von Balthasar

Jacqgues Servais

Per una valutazione dell’influsso
di Adrienne von Speyr

su Hans Urs von Balthasar

d

Pierangelo Sequeri

La “mistica oggettiva”

di Adrienne von Speyr.
Elaborazione dell’oggettivita
teologia di un carisma ecclesiale

Abelardo Lobato

El carisma profético y la teologia.
El Comentario

de Hans Urs von Balthasar

al tratado de los carismas

de Santo Tomas de Aquino

1Ca

Karin Heller

Esperienza e fede secondo
Teresa di Lisieux.

Una rilettura dell’interpretazione
di von Balthasar

Agnell Rickenmann
La dottrina di Origene sui sensi spirituali
e la sua ricezione in Hans Urs von Balthasar

Manfred Lochbrunner

Das Ineidander von Schau und Theologie
in der Lehre vom Karsamstag bei

Hans Urs von Balthasar

Manfred Hauke

“Sperare per tutti?” Il ricorso
all’esperienza dei santi
nell’ultima grande controversia
di Hans Urs von Balthasar

Bernhard Korner
Mystik und Spiritualitat:
ein “locus theologicus”?

sta 'leolog

Grzegorz Strelczyk

L’esperienza mistica come fonte
della teologia sistematica.
Osservazioni metodologiche

Sintesi conclusiva Manfred Hauke -André Marie Jerumanis
Esperienza mistica e teologia. Una sintesi

24 Jwop A




RivisTa TEOLOGICA DI LuGaNo (RTLU)
ANNO VI - NUMERO 1 - MARZO 2001

Libero Gerosa
Ernesto Borghi

Ernesto Borghi, Graziano Borgonovo, Libero Gerosa,
Manfred Hauke, Costante Marabelli.

Evandro Agazzi, Londi Boka di Mpasi S.J., Christophe Carraud,
Giuseppe Colombo, Pierpaolo Donati, Iréne Fernandez, Elio Guer-
riero, José Luis Illanes, Didier Laroque, Hervé Legrand O.P., William
E. May, Gian Piero Milano, Servais Pinckaers O.P., Hermann J.
Pottmeyer, Pedro Rodriguez, Enrique Rojas, S.Em. Card. Christoph
Schonborn O.P., S.E. Mons. Angelo Scola, Albert Vanhoye S.J.

Franca Lavezzo, Annamaria Raselli.

Erime
DI

Facolta d1 Teologla d1 Lugano

V;a Nassa 66 - CH 6900 Lugano tel (+41 91) 923 74 75 fax 923 74 76

POGRAFIA:

Ancora Arti Graflche Via B. Crespi, 30 - 20159 Milano
I BONAMENT

69CHF
Non-European Countries: 48 US$



Rivista Teologica
di Lugano

Edita tre volte I’anno (marzo, giugno, novembre)

Anno VI 2001 numero 1

FACOLTA DI TEOLOGIA DI LUGANO

Via Nassa 66, CH-6900 Lugano
Tel. (+41 91)-923 74 75 Fax (+4191)-923 74 76

20 742 &



SOMMARIO

ATTI
X1V COLLOQUIO DI TEOLOGIA DI LUGANO

«Esperienza mistica e teologia.
Ricerca epistemologica sulle proposte di Hans Urs von Balthasar»
(25-26 maggio 2000)

ANDRE-MARIE JERUMANIS, Presentazione. . . ................. 3
RELAZIONI

GIUuLIO MEIATTINL, Esperienza ed esperienza mistica

nel pensieroidi Hans Ursivor Balthasar. sy oo ot it oo 7
PiER LuiGt BOrRACCO, Il rapporto fra teologia e santita

iHans U rs von BaltRasar oo g s et e 31
PETER HENRICI, Mistica ignaziana e teologia

i Hane UrSivomiBalthgsar. =" asse e e s o e 27
JACQUES SERVAIS, Per una valutazione dell’influsso

di Adrienne von Speyr su Hans Urs von Balthasar ............ 67

PIERANGELI SEQUERI, La “mistica oggettiva”
di Adrienne von Speyr.
Elaborazione dell’ oggettivita teologica di un carisma ecclesiale 91

ABELARDO LOBATO, El carisma profético y la teologia.
El Comentario de Hans Urs von Balthasar

al tratado de los carismas de Santo Tomas de Aquino . . . . .. .. .. 105
KARIN HELLER, Esperienza e fede secondo Teresa di Lisieux.
Una rilettura dell'interpretazione di von Balthasar. . . ... ...... 123

AGNELL RICKENMANN, La dottrina di Origene
sui sensi spirituali e la sua ricezione in Hans Urs von Balthasar 151

MANFRED LOCHBRUNNER, Das Ineinander von Schau
und Theologie in der Lehre vom Karsamstag
Eations TS vorsBalthasar i s e T e e 165

MANERED HAUKE, “Sperare per tutti?”
Il ricorso all’esperienza dei santi

nell’ultima grande controversia di Hans Urs von Balthasar . . . . . 189
BERNHARD KORNER, Mystik und Spiritualitit:

emRlaeisienloglens ) i s e e e 215
GRZEGORZ STRELCZYK, L’esperienza mistica come fonte

della teologia sistematica. Osservazioni metodologiche . . . . . . .. 233

SINTESI CONCLUSIVA

MANFRED HAUKE - ANDRE MARIE JERUMANIS, Esperienza mistica
OBl TSTRTES T - e i s o DO R e s ain e e e 247

A 9908



RTLu VI (1/2001), 3-6 3

Presentazione

André-Marie Jerumanis
Facolta di Teologia (Lugano)

Dal 1987 viene organizzato annualmente a Lugano un Colloguio Internaziona-
le di Teologia. Nel 2000 esso ¢ stato affidato al Centro Studi Hans Urs von Balthasar
della Facolta di Teologia luganese al fine di svolgere un approfondimento del pensie-
ro del teologo di Basilea. Il titolo del colloquio Esperienza mistica e teologia. Ricer-
ca epistemologica sulle proposte di Hans Urs von Balthasar apre un campo di studio
fondamentale per cogliere il metodo teologico stesso dell’autore. Inoltre la tematica &
di attualith non solo teologica, ma anche pastorale considerando 1’interesse sempre
crescente, nella religiosita popolare, dell’esperienza mistica dei santi, la quale suscita
non poche domande a livello della loro interpretazione e della loro ricezione da parte
della Chiesa.

Per cogliere I’intenzione della ricerca che il colloquio intende svolgere & neces-
sario una definizione dei termini. Parlare dell’esperienza mistica e del suo rapporto
con la teologia a partire dal pensiero teologico di Hans Urs von Balthasar significa ri-
portarci alla relazione messa in evidenza dall’autore stresso tra teologia e santit.
Balthasar in modo particolare nel suo articolo Teologia e santita' (1948) ha cercato di

' HU. von BALTHASAR, Teologia e santita, in Verbum Caro, Morcelliana, Brescia 1985, pp.
200-229.



4  PRESENTAZIONE

superare I’indebita distinzione fra la «teologia a tavolino» e la «teologia in ginoc-
chio». L esperienza mistica nel contesto baltasariano ci rimanda all’esperienza di Dio
di ogni cristiano e in modo particolare del teologo santo mosso dallo Spirito di Dio
che & Spirito d’amore.

La ricerca teologica di Hans Urs von Balthasar mira ad integrare la via della co-
noscenza ¢ la via dell’amore. Per il teologo svizzero esiste dunque una conoscenza-
esperienza di Dio, suscitata dall’azione dello Spirito che & Dio stesso. Nella tradizio-
ne post-biblica questa conoscenza-esperienza ¢ collegata con la tematica del “sentire
spirituale”. Se la teologia ¢ una riflessione sulla fede e nella fede alla duplice luce del-
la rivelazione e della ragione, Hans Urs von Balthasar ci richiama che & «I’amore che
originariamente apre per primo gli occhi nuovi e vuole credere tutto cio che nell’ama-
to gli si offre. La fede & (cosi per Balthasar) oscura inchoatio visionis... La fede cono-
sce nella maniera che ¢ sua, sulla base di una connaturalitas, di una parentela della na-
tura che viene descritta dallo stesso Tommaso, e pit fortemente da Eckhart, come im-
mersione gratuita della creatura nell’atto della generazione e della nascita trinitaria»’.
E Uinstinctus interior et 1’ attractus doctrinae chiamati anche inspiratio interna ed ex-
perimentum da Tommaso che per Balthasar ¢ la forza di gravitazione dell’amore che
parte dal cuore stesso del mistero trinitario. In questo senso «il sovrappeso entitativo
di Dio nel cuore e nello spirito dell’'uomo impedisce che la fede si definisca sulla ba-
se di un desiderium naturale intellectus, di un postulato della ragione, per cui il divi-
no verrebbe ad essere ‘misurato’ in base all’'umano»’.

Balthasar riprende cosi il lumen fidei origeniano-agostiniano-tomano tirandone
una paio di conseguenze per la teologia. «Quando pitl obbedientemente egli pensa,
tanto pili esattamente vedra»®. A questo titolo un santo possiede la conformita di vo-
lonta alla volonta di Dio che li permette di pensare con una chiarezza spirituale il mi-
stero di Dio. «Una siffatta gnosis a partire dalla pistis & soprattutto opera del santo cri-
stiano il quale ha fatto come regola di tufta la sua esistenza 1’atto radicale della fede e
dell’obbedienza di fronte alla luce interiore di Dio»’. Per Balthasar esiste una autenti-
ca teologia dei santi che & lo sviluppo e il trasformarsi in dato del lumen fidei. Egli no-
ta che a partire da Agostino e da Bernardo la teologia dei santi entra nelle categorie
volontarie ed affettive in opposizione a quelle puramente teoretiche ed intellettuali.
Tuttavia una semplice contrapposizione tra intelletto e volonta deve secondo Baltha-
sar essere superata: «Solo se sotto la “volonta” e I’ “affetto” si intende 1’impegno del-
la persona nella sua profondita, allora la fede intellettuale diventa una risposta auten-
tica all’automanifestazione della profondita personale di Dio, il quale non da in primo

2

luogo “verita” su di sé, ma dona se stesso come veritd ed amore assoluto»’.

*ID., Gloria. Una estetica teologica. I. La percezione della forma, Jaca Book, Milano 1975, p. 148
(citato in seguito sotto la sigla G I).

*Ivi, p. 149.

‘Ivi, p. 151.

*Ivi, p. 152.

¢H.U. von BALTHASAR, Gloria. Una estetica teologica. 1., p. 152.



ANDRE-MARIE JERUMANIS 5

L’attuale colloquio di teologia tende ad una comprensione sempre pit adegua-
ta della relazione che esiste tra esperienza di Dio e teologia nella teologia balthasaria-
na del sentire spirituale. Le questioni aperte non mancano. Il colloquio vuole essere un
momento di ricerca che chiarifichi il pensiero di Balthasar senza cadere nella sempli-
ce presentazione o ripetizione. Cominceremo con la conferenza di Giulio Meiattini
dell’abbazia di Noci, autore di una ricerca teologica su Hans Urs von Balthasar intito-
lato Sentire cum Cristo, La teologia dell’esperienza cristiana nell’ opera di Hans Urs
von Balthasar'. La conferenza introdurra il colloquio mostrando le grande linee del
pensiero di Balthasar sull’esperienza cristiana. Seguira I’intervento del professor Pier
Luigi Boracco sul rapporto teologia e santita, che puntera a mostrare come Santi € spi-
rituali hanno un ruolo importante nella comprensione dei misteri cristiani anche se so-
no stati spesso ignorati dalla dogmatica e rimessi alla spiritualita. L’intervento di
mons. Peter Henrici, vescovo ausiliare di Zurigo, mettera in evidenza 1’aspetto igna-
ziano della teologia dell’esperienza di Balthasar. In Ignazio il sentire spirituale & uno
degli elementi capitali della pedagogia degli Esercizi.

In seguito, ci confronteremo con 1’esperienza pratica di Hans Urs von Balthasar
nel suo ruolo di interprete del pensiero di Adrienne von Speyr. Siamo grati a Jacques
Servais, autore di una tesi sulla teologia baltasariana degli Esercizi spirituali’, fonda-
tore dell’ Accademia balthasariana a Roma e professore alla Pontifica Universita Gre-
goriana, di darci criteri per valutare meglio I’influsso reciproco tra Balthasar e
Adrienne von Speyr. Pierangelo Sequeri della Facolta teologica dell’Italia Settentrio-
nale, autore di un articolo sulla mistica di Adrienne von Speyr nel Dizionario di Mi-
stica’ ci introdurra nell’originalitd del pensiero della von Speyr presentandoci un
aspetto fondamentale della sua teologia dell’esperienza, cioe quello oggettivo della
mistica. Infine Abelardo Lobato (rettore della Facolta teologica luganese fino al 2000
e attuale presidente della Pontificia Accademia di San Tommaso d’Aquino) ci propo-
ne un suo contributo per cogliere I’ originalita del commento balthasariano alla dottri-
na dei carismi dell’ Aquinate. Balthasar commento I’edizione latino-tedesca delle ope-
re di Tommaso del 1954, evidenziando che la mistica cristiana non ¢ identica alla ca-
rismatica ecclesiale delle missioni e dei doni particolari, ma questi presuppone
normalmente lo sviluppo della mistica in senso generale.

Analizzeremo alcuni aspetti del pensiero di Balthasar iniziando con una confe-
renza della professoressa Karin Heller della FTL, che proporra una rilettura dell’in-
terpretazione balthasariana dell’esperienza e della fede secondo Teresa di Lisieux.
Sappiamo che von Balthasar ha evidenziato una vera missione teologica della santa di
Lisieux parlando di esistenza teologica e considerandola come dottore. Seguira 1’in-

' G. MEIATTINI, Sentire cum Cristo. La teologia dell’esperienza cristiana nell’opera di Hans Urs
von Balthasar, PUG, Roma 1998.

% J. SERVAIS, Théologie des Exercices spirituels. H.U. von Balthasar interpréte saint Ignace, Cul-
ture et Vérité, Bruxelles 1996.

® P. SEQUERI, Speyr von Adrienne, in L. BORRIELLO - E. CARUANA - M.R. DEL GENIO - N. SUFFI (a
cura di), Dizionario di mistica, LEV, Roma 1998, pp. 1162-1163.



6 PRESENTAZIONE

tervento del Professor Agnell Rickenmann, a cui & stato chiesto di evidenziare come
il pensiero d’Origene sui sensi spirituali sia stato accolto da von Balthasar nella sua
opera. Come scrive giustamente Edward Oakes: «Nessuno pud capire a fondo la teolo-
gia di Balthasar se non si rende prima conto di come egli fosse in grado di confrontar-
si con la visione che animd il periodo patristico della Chiesa e di incorporarla critica-
mente nel suo progetto»'. La relazione di Manfred Lochbrunner (professore di dog-
matica a Berlino) intitolata Das Ineinander von Schau und Theologie in der Lehre vom
Karsamstag bei Hans Urs von Balthasar, affronta la questione del rapporto tra la vi-
sione e la teologia nella problematica del Sabato santo. Sappiamo che la teologia del
Sabato santo proposta da Hans Urs von Balthasar si riferisce all’esperienza mistica di
Adrienne von Speyr la quale legge il descensus di Cristo in due fasi: 1’incarnazione e
la discesa agli inferi che porta allo “stacco” massimo del Figlio dal Padre. Come con-
ciliare questa proposta teologica con la tradizione classica del Cristo trionfatore che
scende negli Inferi come Salvatore.

Continuiamo la nostra riflessione con I'ultima controversia di Hans Urs von
Balthasar nel suo Sperare per tutti tratteggiata da un intervento di Manfred Hauke del-
la Facolta di Teologia di Lugano. In che modo il teologo di Basilea intende realmen-
te questa affermazione e quanto & veramente tributario dell’esperienza mistica dei
santi? Il contributo finale di Bernhard Korner della Facolta di Teologia di Graz, ci
mettera davanti alla grande questione se & legittimo considerare la mistica come un
locus teologicus alla maniera di Hans Urs von Balthasar che ha cercato di ricreare una
nuova unita nella teologia tra la dogmatica e la spiritualita, tra il vedere e la vita, tra la
vita spirituale e la vita intellettuale".

“E.T. OAKES, Lo splendore di Dio. Modello di redenzione cristiana. La teologia di Hans Urs von
Balthasar, Mondadori, Milano 1996, p. 109,

"' Come ulteriore supporto al contributo del prof. Korner, abbiamo aggiunto agli atti un contributo
di Grzegorz Strzelczyk sulla fontalith dell’esperienza mistica per la teologia sistematica. Mentre 1’articolo
di Korner offre una preziosa rilettura dell’approccio di Balthasar, Strzelczyk ci permette di avere una pa-
noramica piii generale sulla tematica.



LA MUOY A

CUROP

CAMPAGNA
-BBONAM ENTI

«LA NUOVA EUROPA»,
IL BIMESTRALE DI RUSSIA CRISTIANA, UN
EFFICACE STRUMENTO DI INFORMAZIONE

E DI GIUDIZIO SULUATTUALITA,

DELLA CHIESA E LA CULTURA IN RUSSIA.

Offerta speciale
Abbonandoti per la prima volta a «la Nuova
Europa» o regalando un abbonamento, riceverai in
omaggio un volume della collana uTesilmonl» una

serie di biografie dedicate ai martiri e co IRe[SIIEY | testato a: RC Edizioni
fede (cattolici e ortodossi) del XX secolo, realizzate in JEIdSRTE NN FEle TR
collaborazione con Aiuto alla Chiesa che soffre. 24068 Seriate (Bg).

e S P O e o e e e e

| Ritaglia (o fotocopia) e spedisci a: RC Edizioni, via Tasca 36, |-24068 Seriate (Bg);

! fax: (+39)035293064. Riceverai direttamente a casa tua il volume omaggio.

| Ho sottascritto un nuovo abbonamento (non rinnovo) a «la Nuova Europay.

: Lindirizzo a cui spedirete la rivista €:

: CosnonreR: S MES e et oty 1R en SN W e s

NG e CAP Citta

I
- | PrOVERGIA) o sl e et Fele et ot e e

i

; Desidero quindi ricevere in omaggio uno dei seguenti volumi all‘indirizzo:

! [ Anatolij Zurakovskij J Leonid Fédorov

! Eapnome. s BN s NG i e

B i s e (G SRR o & SRR i b s e

FProvingiaso s R IRl el e e e

I

: Si autorizza il trattamento dei suddetti dati ai sensi della legge 675/1996.

I

: Datat i5e e s HEE e i T G ke e e LA

B et ek s T S M B Dl ek Bl e

LA NuOvA EurOPA * Tel.: (+39)035294021  www.augustea.it/nuovaeuropa * rcediz@tin. it

LA VITA

Abbonati versando
lire 50.000 sul c.c.
post. n. 40114209 in-




11 volume contiene, con alcune importanti sviluppi ed integrazioni, gli atti del
convegno luganese omonimo, tenutosi il 30 marzo 2000. Sia gli “addetti ai la-
vori” sia chiungue desidera accostarsi consapevolmente alla lettura biblica
troveranno elementi di sicuro interesse e di rilevante riflessione formativa.




RTLu VI (1/2001), 9-31 9

Esperienza ed esperienza mistica

nel pensiero
di H.U. von Balthasar

Giulio Meiattini
Istituto di Liturgia Pastorale (Padova)

E ben noto che I’opera di Hans Urs von Balthasar possiede una peculiarita che
rende scomoda la ricostruzione di un qualsiasi aspetto del suo pensiero in forma li-
neare ed esauriente. Mi riferisco non solo al suo stile letterario magmatico e al proce-
dere circolare, non rettilineo, della sua esposizione, ma soprattutto ad un fattore pill
profondo che sottosta a questi fenomeni di superficie e, per cosi dire, li esige e 1i le-
gittima al tempo stesso. Intendo parlare di quel principio euristico ed eucaristico che
von Balthasar ha felicemente espresso nel titolo di un suo fortunato libro: I/ tutto nel
[frammento.

E questo il principio regolativo immanente alla Gestalt che ne regola la vita in-
terna, il gioco dei rimandi e delle inclusioni, delle allusioni e degli scambi. Tutto nel-
la figura & solidale e coerente, eppure libero e sorprendente; ogni tessera esige il dise-
gno d’insieme e contemporaneamente lo riflette, come microcosmo, in se stessa, non
senza arricchirlo di un tratto nuovo. Di questo principio von Balthasar non ha fatto
semplicemente un oggetto di riflessione, ma lo stile stesso del suo teologare. La Ge-
stalt, sotto questo riguardo, & punto di congiunzione tra contenuto e forma, oggetto e



10 ReLazion

metodo della teologia balthasariana. Cosi, non & possibile tirare il filo di un singolo
aspetto del suo pensiero, per quanto marginale, senza che 1’intera matassa segua im-
mediatamente. La considerazione del dettaglio obbliga a tenere aperto lo sguardo sul
tutto. La fatica non indifferente, sul piano concettuale, che questo comporta & larga-
mente ricompensata dalla bellezza del panorama che si spalanca dinanzi: rapporti e
prospettive a perdita d’occhio che ogni volta ripresentano il tutto da angolature diver-
se 0 almeno lo lasciano presagire acuendo il desiderio di chi contempla.

In un limitato contributo come questo dovremo sacrificare in abbondanza que-
sto gioco dei rimandi e dei collegamenti, dovremo, per cosi dire, tirar fuori dal suo ca-
stone la pietra preziosa che intendiamo esaminare, per osservarne con pill esattezza le
singole sfaccettature. Il tema circoscritto dal titolo di questa relazione (Esperienza ed
esperienza mistica) dovra essere almeno in parte sottratto dal contesto pitt ampio del-
la Gestalt teologica di cui fa parte per essere sottoposto ad un’analisi pili ravvicinata.
Quello che cosi facendo si perdera a malincuore in ricchezza, speriamo di guadagnar-
lo in precisione'.

Precisione & perd una parola assai presuntuosa, almeno in questo caso. 1l titolo,
infatti, suggerisce un rapporto tra due termini gia in se stessi molto complessi: tra il
travagliato e sfuggente concetto di esperienza e 1’altrettanto sdrucciolevole concetto
di mistica. Accostare le due complessita nell’espressione “esperienza mistica” rischia
di elevare I’indeterminato all’ennesima potenza o di portare un problema nel cuore del
problema. Data I’instabilita semantica di cui queste categorie soffrono (o, se preferia-
mo, la flessibilita di cui godono), non possiamo aspettarci chiarezze risolutive. Ci au-
guriamo, perd, che I'indagine sul pensiero di von Balthasar in proposito ci aiuti alme-
no a dissipare qualche ambiguita di troppo e mostri la fecondita della sua proposta.

Tenteremo, in primo luogo, di enucleare alcune proprieta distintive dell’espe-
rienza da un punto di vista generale, piuttosto filosofico, per poi in un secondo mo-
mento considerare direttamente |’esperienza cristiana e infine quella mistica in parti-
colare. Il passaggio dal concetto di esperienza a quello di esperienza mistica per il tra-
mite dell’esperienza cristiana ¢ passaggio obbligato, dato che il nostro Autore situa la
sua trattazione della mistica all’interno dell’esperienziale cristiano. La nostra triplice
scansione non deve far pensare che von Balthasar enuclei il suo pensiero sull’espe-
rienza secondo questi tre momenti rigidamente distinti e successivi. Come speriamo
di mostrare nel corso dell’esposizione, e come & noto, il suo pensiero, anche riguardo
alla nostra tematica, fluisce con molta liberta dalla filosofia, alla teologia, alla spiri-
tualitd. Talvolta & entro un quadro prettamente teologico che egli lascia intravedere in
filigrana la matrice filosofica, talaltra ¢ I’afflato mistico a ispirare certe soluzioni a
problemi filosofici (per es. I’identita di essere e amore o il concetto dell’essere come
mistero). Tuttavia, la scansione di filosofia, teologia, spiritualita (per noi, in questo
caso, di esperienza, esperienza cristiana, esperienza cristiana mistica) ricorre in forme

' Per una visuale pit ampia e analitica sul tema rimando a G. MEIATTINI, Sentire cum Christo. La
teologia dell’esperienza cristiana nell’opera di H. U. von Balthasar, PUG, Roma 1998,



GiuLio MEIATTINI 11

simili anche sotto la penna dello stesso von Balthasar, come per esempio nell’impor-
tante saggio Filosofia, cristianesimo, monachesimo’.

1. ESPERIENZA

1.1. L’ellissi soggetto-oggetto

Uno sguardo anche rapido alla Trilogia lascia intravedere I’'importanza che von
Balthasar attribuisce al campo di tensione soggetto-oggetto. Che si tratti del dittico di
evidenza soggettiva ed evidenza oggettiva, nell’estetica teologica, del Miteinander
dialogico di liberta finita e infinita, nella Teodrammatica, di verita soggettiva e og-
gettiva o di Spirito oggettivo e soggettivo in Teologica, ogni volta si ripresenta, a li-
velli diversi, la medesima schematica. La struttura dell’esperienza é data da questo
fronteggiarsi e compenetrarsi reciproco e polare di io e tu, soggetto e oggetto. La
stessa proposta della via amoris, come ri-soluzione e superamento della duplice ridu-
zione cosmologica (oggetto) e antropologica (soggetto), in fondo intende ricuperare
proprio I'unita tra soggettivo e oggettivo come opera dell’amore’. D’altra parte & lo
stesso Amore trinitario che presenta 1’ archetipo increato di ogni dialogica di Io-Tu che
sfocia e si fonda nel Noi pneumatico.

Soggetto e oggetto sono posti, gia all’origine, in una correlazione inscindibile,
la loro vicendevole “dischiusura” (Erschliessung) & simultanea ed & in essa che scoc-
ca la scintilla dell’esperienza dell’essere. Non c’é esperienza se non in questa dialo-
gica. Qui si attua «il mistero meraviglioso di soggetto e oggetto che crescono I’'uno
nell’altro e del loro aiuto vicendevole nella scoperta e formazione della verita» come
apparizione dell’essere’. Essi sono 1'uno la condizione dell’ aprirsi e del compiersi del-
I'altro. La coscienza viene destata e condotta a se medesima grazie all’impatto con
un’obiettivita indeducibile, nei confronti della quale essa & servizio e obbedienza. Ma
d’altra parte ’ente o il tu obiettivi non giungerebbero a se stessi senza lo spazio di
espansione passivo-attivo della coscienza. Il soggetto, infatti, compie una sintesi o
unith dell’appercezione nella quale opera una forza di configurazione (Bildung, Ge-
staltungskraft), senza la quale la figura obiettiva stessa non potrebbe apparire come
tale. Se dunque, per un verso, 1'io & in grado di aprirsi al pieno esercizio della sua sog-
gettivita solo in una originaria e insieme permanente accoglienza di qualcosa di og-
gettivo e gratuito (come puo essere il tu), il tu/oggetto trova nella coscienza che lo ac-
coglie la condizione per espandersi in un senso (éidos) che trascende il suo essere co-
me sostrato in se stesso inconcluso (morphé).

Dunque, ambedue i poli dell’ellissi esercitano 1'uno sull’altro una funzione
creativa: soggetto e oggetto, io e tu, legati nel circolo dell’essere-amore non si danno

* In Sponsa Verbi, Morcelliana, Brescia 1985°, pp. 327-362.
* Solo I'amore é credibile, Borla, Roma 1977, pp. 17-62.
* Teologica. I. Verita del mondo, Jaca Book, Milano 1989, p. 68.



12  REeLAzioNI

al di fuori della relazione che li stringe. Attraverso la loro manifestazione-azione reci-
proca si modificano a vicenda verso un piur di apertura vicendevole che fa crescere
I’uno attraverso e nell’altro. Essi non sono pensabili al di fuori dell’ellissi che insieme
costituiscono.

Qui vorrei richiamare I’attenzione specialmente sul ruolo creativo del soggetto,
perché solitamente si & ancora troppo preoccupati di presentare von Balthasar come
I’antitrascendentalista ad oltranza che avrebbe valorizzato esclusivamente il versante
dell’oggettivita, soprattutto nella sua teologia della rivelazione. Tale creativita sog-
gettiva, perd, & da intendersi bene: si tratta della creativita dell’amore, il quale & quel-
I’a priori in grado di conciliare in sé il servizio all’oggetto con la capacita di promuo-
verlo verso la pienezza della sua misura. La creativita soggettiva ¢ una creativita che
€ messa in atto, destata dall’impatto con I’obiettivita, e ha il compito di permettere al-
I’oggetto di compiersi ed espandersi nella sua obiettivita. In tal modo al soggetto si ri-
chiede di dilatarsi a misura dell’oggetto che cresce. Cosi, se da una parte la tensione
io-tu, soggetto-oggetto resta irriducibile, per altro verso «in questo evento di creazio-
ne & caduta ogni distinzione di soggettivo e oggettivo»; infatti I’oggetto consegue la
sua realta ideale (éidos) solo nello spazio dell’amore soggettivo e questo & capace di
tanto solo perché un’oggettivita lo ha condotto e lo conduce a se stesso.

Queste considerazioni intorno alla struttura dialogico-polare dell’esperienza, ci
permettono di mettere a fuoco due altre caratteristiche dell’esperienza stessa: il rap-
porto tra mediazione-immediatezza, da una parte, e il recupero del senso storico-dina-
mico del termine ex-per-ire (er-fahren), dall’altra.

1.2. Immediatezza mediata

I1 fatto che soggetto e oggetto abbiano bisogno I’uno dell’altro per giungere al-
la loro rispettiva misura, che dunque il loro essere-divenire dipenda dalla loro relazio-
ne ellittica, produce all’interno di ciascuno dei due poli la tensione della differenza.
Oggetto e soggetto, io e tu conoscono in se stessi una differenza tra I’essere-in-sé e
I’essere-per-altri, e dunque tra fondamento (Grund) e apparizione (Erscheinung), es-
senza ed esistenza, ci0 che significa e cio che & significato. Ogni ente, dunque, «na-
sconde un aspetto doppio in se stesso che a tutta prima puo sembrare in sé contraddit-
torio: fondarsi in se stesso... ed uscire da sé mediante un dinamismo_ad esso donato
anche per realizzarsi in questa apertura e uscita»®. Questo aspetto doppio, questa dif-
ferenza emerge solo dove gli esseri entrano in relazione, dove una coscienza ¢ desta-
ta passivamente dalla realta e dove la realta incomincia a manifestare e dispiegare la
sua intimita nello spazio creativo della coscienza.

Per von Balthasar, percio, I’esperienza & si in grado di cogliere I'in sé obiettivo,
I’essenza, ma solo per la mediazione simbolica della sua apparizione fenomenica.
Egli contesta ogni forma di immediatismo, sia quello di stampo idealista, sia quello di

* Teologica. L, p. 118.
¢ La mia opera ed Epilogo, Jaca Book, Milano 1994, p. 120.



GiuLio MEIATTINI 13

derivazione empirista. Solo nel movimento dell’ apparire, nella mediazione simbolica
della manifestazione I’oggetto offre se stesso nella sua intimita. Questa mediazione
simbolica dell’apparire (Erscheinung) € insieme opera dell’oggetto che si apre e del-
I’atto soggettivo che permette quella apertura attraverso la propria.

Qui non possiamo ricostruire nel dettaglio la delicata calibratura con cui von
Balthasar mostra come la Gestalt, quale categoria metafisica e insieme fenomenolo-
gica, affiora proprio all’incrocio tra soggettivo e oggettivo, tra il darsi dell’ente che
appare in immagini e [’atto sintetico dell’appercezione soggettiva che attraverso le
immagini sensibili coglie la profondita ontologica. Quello che va mantenuto & co-
mungque questo forte senso simbolico dell’esperienza. In virth della differenza tra I’es-
sere-in-sé e ’essere-per-altri, tra fondamento e apparizione, intimita ed esteriorita,
I’esperienza & in grado di attingere 1’essenza, ma non di metterla a nudo, pud cogliere
I'in-sé, ma senza esaurirlo. Insomma, & grazie a questo rapporto di immediatezza e
mediazione che 1’esperienza dell’essere & esperienza del mistero e che fede e sapere
si trovano fin dal principio reciprocamente implicati. Da questa dimensione di miste-
ro ’esperienza acquista il carattere dello stupore e della meraviglia davanti al sempre-
di-pit dell’essere.

Questo carattere simbolico di immediatezza mediata dell’esperienza & stretta-
mente congiunto con la prospetticita della medesima. Infatti, la simbolicita dell’essere,
il suo darsi come apparizione di una profondita, dipende, come si ¢ detto, dal peculia-
re incrociarsi di movimento obiettivo e soggettivo. Ma il soggetto, dobbiamo tener pre-
sente, ¢ sempre una singolarita irripetibile (Einzigartigkeit). Percio, il potere configu-
rante (la Gestaltugskraft) del soggetto & segnato da questa sua singolarita personale.
Egli ha il potere di lasciar emergere liberamente aspetti nuovi dal mistero della Gestalt,
proprio mentre si lascia prendere da essa e ne diviene parte. Obbedendole la forma.

Quanto detto ci permette di cogliere la profonda connessione tra 1’ aspetto feno-
menologico, metafisico ed ermeneutico dell’esperienza. Quest’ultima € percezione di
un’essenza (aspetto ontologico), attraverso la mediazione simbolica del suo apparire
(aspetto fenomenologico), alla quale il soggetto concorre come interprete (aspetto er-
meneutico). Quindi, ['interpretazione che il soggetto fa della profondita essenziale
della figura, coincide col processo dell’apparire fenomenologico di questa profondita
essenziale. Per evitare eventuali esiti soggettivistici di questa ermeneutica von Baltha-
sar la concepisce come [’autointerpretazione che la figura fa di se stessa attraverso la
singolarita del soggetto. Cosi, assistiamo alla reciproca mediazione di io e tu, sogget-
to e oggetto, ognuno dei quali coglie realmente se stesso e 1’altro da sé (immediatez-
za) non senza la mediazione della differenza dialogica.

Questo rapporto simbolico di mediazione-immediatezza & prezioso, perché ci
permette di capire anche il reale valore che von Balthasar attribuisce all’espressione
esperienza/conoscenza di Dio. Infatti, «il rapporto intramondano di fenomeno ed es-
senza ¢ soltanto un’analogia rispetto al rapporto tra creatura e creatore»’. In altre pa-

! Teologica. I., p. 236.



14 REeLazioNI

role, come I'io coglie davvero I’essenza dell’oggetto mondano nella immediatezza
mediata del giuoco fenomeno-essenza, cosi la creatura umana @ in grado di cogliere
realmente Dio (e non semplicemente delle apparenze divine o degli effetti dell’ azione
divina) sia pur attraverso la mediazione sensibile delle differenze mondane. La pi
grande dissomiglianza, garanzia del mistero, non toglie la pur grande somiglianza.

1.3. Dinamismo estatico e storia

Abbiamo visto che il rapporto soggetto-oggetto, soprattutto nella sua pill alta
realizzazione di io-tu, comporta una crescita e un progresso dell’uno nell’altro e vice-
versa. Cio significa che ambedue i poli dell’ellisse non sono realta costituite e com-
piute in modo indipendente, ma progrediscono storicamente verso un pill che & reso
possibile a ciascuno di loro dall’alterita. Per von Balthasar, lo si & gia detto, ogni en-
tita finita vive in tensione tra il suo essere gia da sempre e il suo divenire cio che & gra-
zie alla e-vocazione ricevuta nel contesto di una relazione.

L’esperienza qui manifesta il suo aspetto di cammino e di progresso. Non a ca-
so, nel primo volume dell’estetica teologica una delle metafore preferite da von Baltha-
sar per parlare dell’esperienza ¢ quella del «cammino» e del «volo». E nella sua Teo-
logia della storia egli scrive: «Un passo, un gressus, un progredire vi & sempre; il “sen-
so” (Sinn) sta nel “viaggiare”, “anelare”, “camminare” (antico tedesco sinnan)...
L’uomo sperimenta (erféihrt) solo nel cammino (Fahrt)»®. Gia nel noto libretto Schlei-
fung der Bastionen 1’allora quarantacinquenne teologo invitava ad ammettere la muta-
zione intervenuta nel concetto di veritd: «oggi non si trova piil, sulla nostra terra di-
ventata sferica, alcun punto dal quale lo sguardo possa tutto abbracciare. Bisogna muo-
versi; la terra della verita si pud esplorare solo mutando i posti di osservazione»’. E
ancora: «Camminare & categoria fondamentale dell’esistenza biblica e cristiana: fuori
del cammino non v’é certezza, possesso della verita»". Anche in una nota intervista
della vecchiaia egli richiamava I’'esempio della statua, che come figura bella esige che
le si cammini attorno per poterla apprezzare nella ricchezza delle sue prospettive'".

L’uomo, dunque, nella sua esperienza, da origine e insieme coglie un «movi-
mento della verita» e un «movimento dell’essere». Egli stesso & cammino e apertura
progressiva, estatica ad un mostrarsi altrettanto progressivo ed estatico delle profon-
dita della figura. Senza la pressione e la sorpresa dell’oggetto nella sua novita, il sog-
getto non potrebbe progredire verso un’esperienza pilt ampia e profonda; ma senza
questa disponibilita alla progressiva dilatazione dell’orizzonte soggettivo I’oggetto
non potrebbe mostrarsi sempre pili ricco. Varrebbe la pena indagare con profondita il
concetto dinamico ed estatico di a priori presente in von Balthasar, che sviluppato gia

* Teologia della storia, Morcelliana, Brescia 1964, p. 94.

* Abbattere i bastioni, Borla, Torino 1966, p. 87.

" Ivi, p. 94.

" sintomatico, in proposito, che Balthasar, parlando dell’esperienza, preferisca quasi sistematica-
mente il termine Erfahrung a quello di Erlebnis, proprio a sottolinearne il carattere di movimento.



GiuLio MEIATTINI 15

in modo ampio in Wahrheit del 1947 matura pienamente nell’assunzione delle cate-
gorie estetiche e nella via amoris. Infatti € proprio in questo concetto di a priori che il
carattere estatico dell’esperire umano si da a vedere. Se 1’a priori soggettivo, come
cum-sensus all’essere in totale”?, & gia in partenza apertura universale, incondizionata,
esso nondimeno, come ogni ente finito, & un in-sé che deve dispiegarsi in tutte le sue
possibilita, passando da una essenzialita per cosi dire contratta (morphé) ad una
espansione esistenziale nel rapporto ad altri (éidos). Si pensi al concetto di persona
elaborato nel contesto della Teodrammatica: persona & qui essenzialmente movimen-
to di personalizzazione verso la misura della missione obiettiva, & una tensione insop-
primibile tra essenza ed esistenza o, secondo la terminologia patristica ripresa da von
Balthasar, tra immagine e somiglianza.

In questa capacita dell’a priori soggettivo di oltrepassare se stesso a servizio
dell’oggetto I’esperienza mostra il suo carattere storico. L'inesauribilita e il mistero
dell’essere, cui sopra accennavamo, possono manifestarsi solo attraverso un cammi-
no che é la storia del dilatarsi estatico del soggetto. Ex-per-ire é davvero, secondo
’etimologia, un camminare e progredire.

1.4. Principio di totalita e principio del “sentire”

Quanto si & detto finora sull’esperienza lascia ancora in ombra il problema de-
cisivo e di tutti senz’altro il pit difficile. Non basta mostrarne la struttura polare ed el-
littica, il carattere storico e quello simbolico, bisogna pill in profondita chiedersi, al di
la delle sue connotazioni, cosa essa propriamente sia. Cosa intende von Balthasar
quando parla di esperienza? Cosa vuol esprimere con questa categoria? Lo spunto per
la risposta ci viene offerto nel primo volume di Gloria, 1a dove il concetto di espe-
rienza viene introdotto per indicare il carattere globale e totalizzante della fede come
risposta alla rivelazione divina. Il concetto di esperienza, vi si legge, «& indispensabi-
le se la fede & incontro di tutto 1’'uomo con Dio»".

Dunque per von Balthasar esperienza dice un rapporto totale del soggetto con
la totalita dell’ oggetto. Quelle che sono soltanto parti o aspetti parziali di questo rap-
porto globale (per esempio il semplice sentire emotivo, I’ambito della mera percezio-
ne sensoriale ed empirica, la pura verifica sperimentale), non possono essere dette
propriamente esperienza. Non & esperienza neppure il solo processo cognitivo che dai
sensi termina nel concetto e nel giudizio. Esperienza piuttosto sta per «accordo» (Ein-
stimmung) di tutto I’ essere soggettivo con la realta oggettiva. E I’incontro dell’io nel-
la sua interezza con |’essere che si rivela e si dona nell’unitotalita di ogni singolo en-
te, colto nella rete di solidarieta che lo lega a tutti gli altri enti.

L’accordo esperienziale tra soggetto e oggetto & un evento pluridimensionale e
insieme unitario: il soggetto vi & impegnato con la totalita del suo essere; I’oggetto vi
entra in scena adottando il misterioso e polivalente linguaggio dell’essere che & bello,

" Cfr. Gloria. I. La percezione della forma, Jaca Book, Milano 1985, p. 226.
" Ivi, p. 203.



16 REeLAzIONI

buono e vero. L esperienza ¢ allora la globalita di un rapporto reciproco tra soggetto
e oggetto che & insieme estetico, etico e noetico oppure, se preferiamo, epifanico-sim-
bolico, storico-drammatico, linguistico-veritativo. Essa & percezione (estetica) in una
prassi (drammatica) a cui ¢ interna la conoscenza (logica). Dal momento, poi, che il
soggetto vi interviene come totalitd, in essa convergono la componente intellettiva e
intuitiva, corporea e spirituale, affettiva, razionale, volitiva. L esperienza non potri
che essere una realta strutturata, con diversi livelli e componenti, convergenti e arti-
colati tra di loro. In altre parole, il concetto di esperienza presenta il profilo della fi-
gura, della Gestalt, come organizzazione di una molteplicita di elementi dotati di un
centro®,

Non & dunque 1'uno o I’altro aspetto di questa totalita che definisce 1’esperien-
za, bensi il loro coordinamento in un tutto. Si vede bene come sia impossibile, in que-
st’ottica, giungere ad un concetto univoco di esperienza, ad una sua definizione chia-
ra e precisa, in quanto ingloba tutti gli aspetti e le sfaccettature incluse nel rapporto to-
tale ed ellittico tra soggetto e oggetto.

Detto questo, sorge una domanda: se I’esperienza ha questo aspetto comprensi-
vo e totale, che investe i tre trascendentali, perché von Balthasar sviluppa la sua teo-
ria dell’esperienza, nel modo pill sistematico e ampio, nel contesto dell’estetica teolo-
gica, e precisamente nel quadro della dottrina della percezione estetica? Perché que-
sta relazione privilegiata dell’esperienza con il pulchrum e dunque con la
“percezione” e con il “sentire” che dell’esperienza estetica sono il fulcro?

Mi sembra che una prima risposta a queste domande si trovi nella relazione spe-
ciale che il pulchrum intrattiene col trascendentale unum, cioé col momento dell’ uni-
totalita dell’ente. La bellezza ¢ percepita, infatti, quando si coglie I'unita delle parti
(integritas) nella loro reciproca armonia e complementarieta (proportio) e nell’irra-
diamento che da esse procede (splendor). Perciod, nonostante la convertibilita dei tra-
scendentali, mi sembra che il pulchrum, cosi come visto da von Balthasar, cioé come
luogo del rivelarsi dell’unitotalita della Gestalt, sia anche il luogo pit naturale all’u-
num e per questo il luogo naturale dell’esperienza come momento sintetico del rap-
porto tra soggetto e oggetto. E non potrebbe essere diversamente se il bello esige, da
parte soggettiva, la reazione di tutto I'uvomo®.

Ma questa affermazione ci permette anche di chiarire il punto davvero decisivo
per il concetto di esperienza: quello del ruolo del sentire e della percezione sensibile
rispetto alla totalita composita e strutturata dell’esperienza. Se teniamo presente il
concetto di Gestalt come modello atto a descrivere il complesso gioco dei molteplici

"* Con questo concetto di esperienza come realta pluridimensionale e strutturata, mi sembra che
Balthasar metta a frutto la lezione di J. MOUROUX, L’esperienza cristiana. Introduzione a una teologia,
Morcelliana, Brescia 1956. :

** Uno studio approfondito sul ruolo del trascendentale unum nel pensiero balthasariano ancora
manca. Anche nella tesi dottorale di M. SAINT-PIERRE, Beauté, bonté, verité chez H. U. von Balthasar,
Cerf, Paris 1998, a parte qualche accenno, mi sembra che ci si lasci sfuggire I’occasione per mettere a fuo-
co in modo adeguato il tema dell’ unum.



GiuLio MEIATTINI 17

fattori implicati nell’esperienza, si puo dire che all’interno della figura composita e
strutturata dell’esperienza come totalita onnicomprensiva e ordinata, il Gefiihl ha il
ruolo del centro ordinatore di questa figura. E infatti attraverso il sentire che si puo co-
gliere il tutto e rispondere totalmente al tutto, che si pud, in altre parole accordarsi con
'oggetto e averne un’esperienza. Il sentire, infatti, per von Balthasar non & semplice-
mente uno stato emozionale di superficie, non & una “facoltd” accanto alle altre o un
atto accanto ad altri (Einzelakt), ma atto globale (Gesamtakt), «1’integrazione di tutta
la vita personale»'®. Esso & un Gesamtgefiihl, una risonanza globale del soggetto in
tutte le sue componenti alla totalita dell’ oggetto sotto ogni profilo.

L’istanza affettiva, estetica, il sentire in questo senso pieno, attraversa trasver-
salmente e perciod unifica ogni livello del soggetto ed & presente sia nell’agire dram-
matico sia nel conoscere logico'. Per questo il sentire & il correlato naturale dell’u-
num-pulchrum, ovvero cid che consente «l’originario e indeducibile fenomeno della
visione della figura» nella sua unita'®. Per questo suo carattere unificante e trasversa-
le, il sentire (o la bellezza) ¢ il centro focale dell’esperienza o, se vogliamo, di quella
figura composita e complessa, strutturata che & I’esperienza: infatti «il bello esige as-
solutamente la reazione di tutto 1’'uomo»".

Il sentire, pero, proprio perché centro focale e aggregante, non & separabile dal-
Iinsieme dei fattori che attorno ad esso ruotano a comporre 1’esperienza stessa. Espe-
rienza come percezione della figura una-bella, infatti, non si da fuori di una prassi
(drammatica) e comprende sempre il momento del sapere, della parola e della verita
(logica). Insomma, il sentire attraversa e unifica ogni livello dell’esperienza, ma non
esaurisce da solo I'esperienza. Percid von Balthasar se per un verso sviluppa la sua
dottrina dell’esperienza in relazione alla aisthesis e al sentimento del pulchrum, come
luogo proprio dell’esperienziale, per altro verso mantiene viva la circolarita dei tra-
scendentali, la quale ricorda che non c¢’¢ sentimento senza prassi e senza conoscenza.

2. ESPERIENZA CRISTIANA

Nell’esporre le linee essenziali dell’esperienza cristiana secondo il nostro Au-
tore possiamo seguire il medesimo schema adottato per il chiarimento del concetto di

' Gloria. L, p. 227.

" Ch,A. Bernard ha particolarmente sviluppato questa caratteristica unificante dell’istanza affetti-
va-simbolica, come istanza non riducibile ad una “facoltd” speciale, ma che attraversa in modo differen-
ziato eppure omogeneo tutte le componenti e i livelli dell’essere umano e ne permette il collegamento e 1'in-
tegrazione. Cosicché, I'esperienza spirituale oggetto della teologia spirituale va in fondo a coincidere con
Iesperienza affettiva. Di questo autore, si veda la trilogia di Teologia simbolica, Teologia spirituale, Teo-
logia affettiva, (Edizioni Paoline, rispettivamente del 1981, 1983, 1985). Che il sentire e I’affettivo rappre-
sentino un momento unificante che trascende conoscenza e agire morale & una tesi ricorrente, in forme di-
verse, nella storia del pensiero occidentale, in Bonaventura e Schleiermacher, per esempio.

¥ Teodrammatica Il: L’'uomo in Dio, Jaca Book, Milano 1982, p. 20.

¥ Gloria. L, p. 204.



18 REeLAzIONI

esperienza nella sua generalita: 1’ellisse soggetto-oggetto, il rapporto di mediazione-
immediatezza, il carattere di movimento estatico, il ruolo del “sentire” nel contesto
dei trascendentali e della totalita esperienziale.

2.1. Tra obbedienza e liberta

Von Balthasar elabora le linee maestre della sua teologia dell’esperienza cristia-
na entro le coordinate del rapporto fede-rivelazione, ciog entro il quadro della relazio-
ne tra evidenza soggettiva e oggettiva. L’esperienza del soggetto credente, 1’esperien-
za della e nella fede, & essenzialmente percezione dell’ oggettivita della figura di rive-
lazione e rapimento in questa medesima oggettivita; in altre parole esperienza cristiana
& un “accordarsi” con I’esperienza obiettiva e archetipa del Figlio di Dio fatto carne. In
questo senso I’esperienza cristiana & obbedienza e con-formazione a quella di Cristo.
Essa ¢ “sentire cum Christo”, secondo la celebre formula paolina (cfr. Fil 2,5). Il Cri-
sto, infatti, non soltanto fa o ha un’esperienza del Padre, ma «& la stessa esperienza del
Patto», «& I'esperienza della perfetta corrispondenza tra Dio e I’'uomo»?.

Per valutare giustamente tutta I’ importanza di questo asserto & necessario ricor-
dare che per von Balthasar Gesu Cristo & colui che merita 1’appellativo di analogia en-
tis concreta et personale, non solo perché congiunge metafisicamente in sé 1’essere fi-
nito e I'Infinito, ma anche perché ha misurato per via di personale esperienza sia la
massima vicinanza al Padre («Io e il Padre siamo uno»), sia la massima distanza e lon-
tananza da Lui («Dio mio, Dio mio, perché mi hai abbandonato?»). Ogni esperienza
dell’essere e di Dio si trova percio inclusa nell’esperienza assoluta, e percid normati-
va, di Gesti. Egli & la misura misurante, norma normans non normata di ogni possibi-
le incontro tra il finito e I’ Infinito, tra Dio e I’'uomo. Qualunque esperienza, se auten-
tica, & in varia misura partecipazione e accordo con quella di Cristo.

Dell’esperienza cristologica von Balthasar ci da una descrizione abbondante,
dal punto di vista fenomenologico addirittura pil dettagliata di quella del cristiano. E
evidente che egli & particolarmente interessato all’elaborazione di una cristologia
esperienziale, dal momento che I’esperienza del cristiano non pud che comprendersi a
partire da quella del suo Signore: «il nostro sentire e la nostra esperienza di Dio han-
no la loro misura giusta nel sentire e nell’esperienza di Cristo»?'.

Questo modo di concepire il rapporto tra I’esperienza del cristiano e quella cri-
stica, porta a concludere che il Cristo non & solo la figura oggettiva che & riconosciu-
ta dalla fede, ma & pure lo stesso archetipo della fede soggettiva (cio¢ dell’esperienza)
che riconosce la figura. In altri termini, il Cristo si colloca sia dalla parte dell’ oggetto
sperimentato che da quella del soggetto sperimentante. Egli & sia la fides quae perso-
nalizzata sia la fides qua archetipa. Qui penso che vada riconosciuto un aspetto di
grande profondita alla teologia della fede e dell’esperienza cristiana di von Balthasar.
Gesu diventa sia I’evidenza oggettiva che si presenta di fronte al credente sia quella

* Gloria. I, p. 303.
* Ivi, p. 233.



GiuLio MEIATTINI 19

soggettiva che si comunica nel credente. Questo, in ultima analisi, & il significato del-
Iaffermazione che la rivelazione porta in sé le condizioni di possibilita della sua per-
cezione, ovvero che posso riconoscere Gesi solo se mi conformo a lui, se lascio lui vi-
vere in me, se la sua esperienza diventa la mia. Posso percepirlo se ne sono rapito e ne
sono rapito se lo percepisco.

Ma questo trasferimento dell’esperienza di fede soggettiva del Cristo nel sogget-
to credente, il rapimento del soggetto nella figura soggettivo-oggettiva, non avviene al-
trimenti che per il dono dello Spirito Santo, che rappresenta propriamente il nesso tra
soggetto e oggetto. Quello Spirito che ha realizzato ’accordo tra il Figlio e il Padre nel-
la storia di Gesu di Nazareth, realizza anche I’accordo tra il Figlio e i discepoli, perché
questi ultimi si accordino al Padre come si & accordato il Figlio. L’esperienza cristiana &
cosi trinitariamente configurata: esperienza del Padre, nel Figlio, in virth dello Spirito.

Tuttavia, I’esperienza cristiana non & semplicemente configurazione obbedien-
te a quella di Gesti Cristo; non dobbiamo dimenticare che la fede, per von Balthasar,
porta in sé un aspetto attivo e creativo. Cid in analogia alla creativita che, come si vi-
de, il soggetto esercita verso I’oggetto sul piano dei rapporti intracreaturali. Soprattut-
to in Maria, culmine della fede veterotestamentaria e inizio di quella cristiana, si pud
osservare quanto ’atto della creatura che accoglie e risponde alla rivelazione, non sia
semplice registrazione positivistica di una realtd gia formata, ma contribuisca a sua
volta a plasmare la figura della rivelazione, dando corpo umano al Figlio di Dio. Per-
cio il credente nella misura in cui si lascia rapire nell’esperienza e nella fede del Figlio
ed entra cosi a far parte della figura dell’esperienza cristologica, modifica questa stes-
sa figura e contribuisce a plasmarla.

2.2. Tra mediazione e immediatezza

Le ultime frasi ci introducono nella considerazione del carattere mediato e in-
sieme immediato dell’esperienza del cristiano. Von Balthasar sostiene che I’esperien-
za del Cristo non ¢ isolabile mai dalla costellazione archetipa che la con-costituisce e
la con-figura. L’esperienza veterotestamentaria, quella degli apostoli (nelle polarita
Pietro-Giovanni, Paolo-Giacomo) e 1’esperienza mariana fanno parte inscindibile del-
Iarchetipo esperienziale cristico. Essi sono archetipi dipendenti di mediazione che
confluiscono nell’esperienza della Chiesa, la quale & percid insieme esperienza ma-
riana e apostolica e raccoglie I’eredita dell’Israele antico™ Condividere ’esperienza
archetipa del Cristo, per il cristiano vuol dire accoglierla all’interno di questa confi-
gurazione tipicamente ecclesiale. Per questo non solo I’esperienza di Dio & mediata
dal Cristo, ma anche la condivisione dell’esperienza di Cristo & mediata dalla Chiesa
e dai suoi sacramenti, dalla Scrittura e dal ministero.

Nonostante queste molteplici mediazioni, a von Balthasar preme affermare con
altrettanta decisione che esse non sono delle “istanze intermedie” che impediscono un
rapporto immediato diretto con I’evento originario. Infatti, per lui la mediazione, si

* Cf Il complesso antiromano, Queriniana, Brescia 1974, pp. 134-144; Gloria. L, pp. 305-338.



20 ReLazion

tratti della chiesa come dell’umanita del Cristo, non & un semplice strumento (Werk-
zeug) che si interpone tra la realth mediata e il destinatario della mediazione, quanto
invece la stessa realta originaria nell’atto di esprimersi imprimendosi in altro da sé. La
Chiesa non & istanza intermedia tra Cristo e il credente, diversa dall’uno e dall’altro, ma
¢ il Cristo stesso nell’atto di esprimersi-imprimersi nei credenti ed & la comunita dei
credenti in quanto esprime-imprime il Cristo nel mondo. Insomma, la Chiesa & in gra-
do di mediare il Cristo in quanto fa parte della sua figura, & la sua figura, e contribuisce
a costituirla e plasmarla in altri. Da qui si intuisce il profondo rapporto che sussiste tra
Iatto della mediazione e la creativita della fede: I’oggetto teologico non viene sempli-
cemente “trasmesso” nella mediazione del soggetto ecclesiale, ma trova in questa me-
diazione, cio¢ nella fede della Chiesa-Maria, il luogo della sua crescita verso la propria
pienezza. L’oggetto teologico non attraversa Iatto soggettivo della fede che media co-
me il sole attraversa la lastra di vetro, ma assimila a sé la ricchezza soggettiva, in mo-
do che la fede diventa essa stessa parte e condizione della figura mediata.

Possiamo cosi intravedere quanto profondamente I’ esperienza cristiana sia con-
notata in modo ecclesiale. Non & possibile sentire cum Christo senza sentire cum e in
Ecclesia (secondo la nota formula ignaziana). Questa dimensione ecclesiale richiede
dal singolo un profondo senso cattolico, ovvero la disponibilith a non chiudersi nel
privato della propria esperienza personale, ma ad aprirsi alla libera circolazione e allo
scambio delle esperienze entro la communio sanctorum. La Chiesa vive di un com-
mercium, di uno scambio reciproco delle esperienze, fondato sulla sostituzione e lo
scambio dei posti attuato in modo fondativo e redentivo in Cristo. «Questa eucaristi-
ca permeabilita di tutti i soggetti 'uno nell’altro..., & ’esistenziale fondamentale del-
la communio sanctorum»*. La sfera di azione del singolo & come amplificata. Ad uno
possono essere accollate in maniera vicaria esperienze di desolazione e angoscia per-
ché altri siano perdonati o consolati, mentre ad un altro possono essere concessi doni
e carismi per il bene comune. Nel discernimento dell’autenticita di una determinata
esperienza personale, questa apertura al soggetto complessivo mariano-ecclesiale & un
criterio decisivo: «nella misura in cui la Chiesa & una realta oggettiva che trascende il
singolo soggetto, & giustificato il postulato di un autosuperamento e abnegazione del
singolo nel sentire della Chiesa»™,

Il rapporto tra mediazione e immediatezza prima di essere una legge dell’espe-
rienza del cristiano nella Chiesa & comunque legge strutturale della stessa esperienza
di Gesu. Proprio il fatto che I’esperienza di Gesu si plasmi in un continuo ginoco in-
terattivo tra I’a priori della sua missione e persona divina e I'a posteriori della sua
umanita, o in altre parole che questa esperienza sia divino-umana, ci permette di com-
prendere che gia essa vive nel chiaro-scuro del rapporto tra mediazione e immedia-
tezza. La dottrina balthasariana della coincidenza in Cristo di missio e processio, cioé
di missione e persona divina, e conseguentemente di autocoscienza e coscienza della

¥ Teodrammatica V: L'ultimo atto, Jaca Book, Milano 1986, p. 327.
* Gloria. L, p. 236.



GiuLio MEIATTINI - 21

missione, postula una immediatezza; mentre il fatto che questa missione e questa au-
tocoscienza storicamente diventino consapevoli in Gesu attraverso il filtro delle rela-

25

zioni sociali e un cammino storico progressivo, implica una mediazione®.

2.3. Perdere Iesperienza per ritrovarla

Le metafore del cammino e del movimento, come si ¢ gia visto, illustrano un
aspetto costitutivo dell’esperienza per von Balthasar. Cio resta valido anche per I’e-
sperienza del cristiano e, ancor prima, per quella di Gesu Cristo. Gia I’esperienza ar-
chetipa del Figlio di Dio & posta dal nostro Autore sotto il segno dinamico della mis-
sione, che implica, secondo la visione giovannea, un movimento dal Padre, verso il
mondo, per ritornare al Padre. Percid, «non possiamo parlare dell’esperienza di Dio di
Gest in un contesto diverso da quello del movimento cristologico», dal momento che
il «venire-andare» dal-al Padre «sono le due articolazioni che esprimono tutta la natu-
ra del Figlio»*. Non ¢’& per il Figlio, preso in questo movimento eucaristico di obbe-
dienza e di preghiera, di servizio e di redenzione, non ¢’ per il Figlio la possibilita di
prendere coscienza di sé e del proprio compito al di fuori di questo movimento che lo
pone sempre via da sé verso il Padre e verso il mondo, in una intenzionalita radicale.
Si tratta di un movimento estatico, eccentrico. Egli non cerca la propria gloria, ma
quella del Padre, non cerca di piacere a se stesso, ma a Colui che lo ha mandato. Esi-
ste dunque un primato del movimento estatico dell’obbedienza sull’ autocoscienza ri-
flessiva, dell’intenzionalita sulla reditio. 1.’io giunge a se stesso solo per la mediazio-
ne del tu, dell’oggettivita.

Per la nostra tematica ci0 significa che I’esperienza autentica pud nascere solo
nell’abbandono di ogni atteggiamento di autoassicurazione e nel far spazio al disinte-
resse (Selbstlosigkeit), all’oblio di sé nell’interesse dell’oggetto. Nell’esperienza cri-
stiana «tutto ¢ situato sull’ala di questo abbandono di sé (Sich-los-gelassen) e di un esi-
stere solo nel volo verso questo scopo»”. E questo, daltra parte, il dinamismo dell’a-
more, che non cerca la propria sicurezza, la propria esperienza, ma vive proteso verso
il termine amato. Questo movimento estatico dell’esperienza relativizza in fondo ’e-
sperienza medesima (intesa come Gefiihl, come “sentire”), la quale non puo pill essere
cercata per se stessa, ma & come il sovrabbondante e gratuito traboccare nel soggetto
del gratuito movimento verso 1’oggetto. Il principio paradossale che esprime la legge
dell’esperienza cristiana & dunque il seguente: «quanto meno uno cerca se stesso e la
sua esperienza tanto pit facilmente essa puo essergli partecipata»®. Insomma, solo per-
dendo se stessi ci si ritrova, mentre chi vuol guadagnare la propria vita la perde.

Von Balthasar fa notare che dal punto di vista biblico «non I’'uomo deve speri-
mentare Dio, ma Dio vuole sperimentare, vuol constatare sperimentalmente attraver-
S0 una prova (peirdzesthai) se I'uvomo investito del mandato percorre la via indicata-

* Cfr. G. MEIATTINI, Sentire cum Christo, pp. 85-94; 116-121.
* Gloria. L, p. 297.

Ziey A1y g pessd o

* Lo Spirito e I'Istituzione, Morcelliana, Brescia 1979, p. 289.



22 REeLazioNi

gli da Dio. Mentre in nessun passo della Bibbia si parla di un’esperienza (péira) di
Dio da parte dell’uomo, il tema dell’esperienza dell’'uomo da parte di Dio tramite una
prova (peirasmds) percorre tutta la storia della salvezza»®. L’uomo si trova, in prima
istanza, nella posizione passiva del pati divina di colui che patisce e soffre Dio, di chi
& provato e non di colui che sottopone Dio al metro del suo provare e verificare.

Non si deve per questo pensare, per0, che in tal modo all’uomo credente sia im-
pedita ogni esperienza di Dio. Anzi, «a partire dal riverbero della gioia di Dio per I’av-
venuta prova dell’'nomo sulla stessa gioia di quest’ultimo... si puo parlare anche di
un’esperienza umana»™. La fede non & cieca riguardo a se stessa. Colui che nella pro-
va e nella rinunzia ad ogni autoassicurazione esperienziale percorre il cammino esta-
tico del disinteresse e del dono di sé, ottiene di ritrovare nell’oggetto del suo amore,
in Dio, un sapere riguardo a se stesso e al buon esito del sua prova. La fede non & per
s. Tommaso una partecipazione alla conoscenza che Dio ha di sé stesso e del mondo?
Ugualmente [’esperienza cristiana di Dio, per von Balthasar, é [’ottenere una parte-
cipazione all’esperienza che Dio fa dell’womo messo alla prova. 11 punto di congiun-
zione di questa partecipazione & Gesu Cristo. Il genitivo “esperienza di Dio”, come fa
notare von Balthasar, va preso in Gesu nel senso sia oggettivo che soggettivo: & I’e-
sperienza che Dio fa dell’uomo e I’esperienza che !’uomo fa di Dio. In Gesu Dio fa
’esperienza dell’uomo e sperimenta come uomo, cambiando e trasfigurando I’espe-
rienza umana assunta. Al tempo stesso, in Gesti I’'uomo puo ottenere una partecipa-
zione a questa esperienza cristica che Dio fa dell’umanita. Dunque 1’esperienza del
cristiano & “custodita” (geborgen) in Dio per la mediazione di Cristo.

2.4. Il “sentire spirituale” nell’insieme dell’accordo esperienziale

Le ultime frasi ci hanno messo in grado di focalizzare un delicato e importante
aspetto della dottrina balthasariana dell’esperienza: da una parte la relativizzazione
dell’esperienza sensibile, dall’altra il suo ritrovamento sulle ali del movimento estatico
che si perde in Dio. Che I’esperienza come sentimento sia da relativizzare, lo avevamo
gia intravisto quando abbiamo detto che il concetto di esperienza per von Balthasar ri-
guarda la totalita dell’accordo esistenziale con la figura oggettiva. Ne seguiva che 1’e-
sperienza ¢ una realta strutturata dai molteplici livelli e dalle varie componenti, e se in
questa struttura il Gefiihl ha un ruolo centrale, esso & perd giudicato dal quadro d’in-
sieme. Questo principio di totalita, e di oggettivita, spinge von Balthasar a dilatare il
concetto di esperienza di fede in modo tale che esso tende a sovrapporsi a quello puro
e semplice di esistenza cristiana. Se le cose stanno in questo modo, si pone ad un altro
livello il problema gia emerso nel paragrafo 1.4., a proposito del concetto di esperien-
za in relazione ai trascendentali. I’ interrogativo suona: se I’esperienza del credente ¢
accordatura totale con la soggettivita archetipa del Cristo, che implica 1’oggettivo com-
pimento di una missione teologica, che relazione si da tra 1’insieme dell’esistenza cre-

* Nuovi punti fermi, Jaca Book, Milano 1980, p. 22.
* Ivi, p. 24.



GiuLio MEIATTINI 23

dente e la sua dimensione cosciente e sentita? E ancora: se 1’esperienza cristiana, per
essere accordo totale, comporta non solo una “percezione”, ma anche un “rapimento”
nel mistero di Cristo (e percezione e rapimento si implicano reciprocamente), se 1’e-
sperienza cristiana implica ciog un aspetto di conformazione ontica e non solo affetti-
va, che relazione ha questo aspetto ontico con il piano della percezione cosciente? Si
delinea, ciog, la questione del rapporto tra ontico, esistenziale, psicologico, ovvero tra
il piano della grazia, della vita vissuta e agita (obbedienza) e della fenomenologia de-
gli stati di coscienza (piano della delectatio, del sentire).

A me pare che il concetto balthasariano di esperienza cristiana intenda assume-
re tutti e tre questi aspetti in modo unitario, anche se articolato. Per quanto concerne
il rapporto tra piano della coscienza e piano ontico della grazia, von Balthasar lo con-
cepisce come rapporto di trasparenza fenomenologica, di continuita nella disconti-
nuita, nello schema della relazione tra fondamento ed apparizione, mediazione e im-
mediatezza. Lo Spirito santo crea, assieme alla conformita ontica dell’uomo alla figu-
ra della rivelazione, anche la facolta di percepire, cosicché il livello della coscienza
lascia trapelare la vita soprannaturale interiore, ma in modo indiretto, senza che Ia ric-
chezza dell’elevazione entitativa della creatura in Dio possa tradursi pienamente nel-
la coscienza. Tra i due piani esiste una traspirazione e al tempo stesso uno scarto. Ciod
che Tommaso chiamava conoscenza per con-naturalita, indica precisamente questo
legame del conoscere con quello dell’essere: la percezione sensibile riposa su una pa-
rentela nell’essere (Wesensverwandschaft).

Il rapporto tra il piano della coscienza e quello dell’esistenza ¢ impostato da
von Balthasar soprattutto in dipendenza da Mouroux, la cui soluzione di stampo per-
sonalista viene recuperata ora nel quadro pill vasto di una metafisica dei trascenden-
tali. La natura dell’esperienza come realta strutturata e composita, comporta che «l’e-
sperienza cristiana..., pud essere acquisita con sicurezza solo dall’insieme del com-
portamento umano»*'. La componente del sentire si incastona, ed & giudicata, nella
prassi dell’obbedienza, mentre quest’ultima a sua volta non ¢ disgiungibile dal retto
sapere intorno alla verita divina (ortodossia).

Dalla composizione dei tre livelli (ontico, esistenziale, psicologico-affettivo)
nasce I’ esperienziale, il cui punto di emergenza ¢ il sentire, ma giudicato e contestua-
lizzato e percid anche relativizzato, dal complesso della totalita di cui fa parte. Qui ri-
siede tutta la fecondita della dottrina balthasariana dell’esperienza cristiana. Da cid
deriva anche una certa oscillazione nel modo di parlare dell’esperienza. Si assistera da
una parte a un von Balthasar che mette in guardia dallo psicologismo di certa teologia
spirituale e si accosta ai santi e ai mistici interessato piu all’obiettivita della loro esi-
stenza teologica che ai fenomeni straordinari; dall’altra ad un von Balthasar interessa-
to alla rivalutazione della dottrina dei sensi spirituali alla scuola di Ignazio e di gran
parte della tradizione. Da un lato si sottolinea il primato dell’esser messi alla prova sul
soggettivo sperimentare Dio, ma dall’altro si insiste sul fatto che la fede & esperienza,

* Teologica. III. Lo Spirito di verita, Jaca Book, Milano 1992, p. 303.



24 RELAZIONI

affettivitd, sentimento, conoscenza. Per un verso si apre la strada alla rivalutazione
della mistica carismatica, dove I’'immaginazione e i sensi sono fortemente implicati,
come vedremo tra breve, per altro verso si ricorre ad una teologia della croce che esi-
ge dal cristiano il distacco da ogni sentire e da ogni vedere.

Questa oscillazione, se pud dare 'impressione di un certa incoerenza, in realta
tiene fede al carattere composito del momento esperienziale. In queste polarita dinami-
che si da a vedere proprio il carattere strutturato e percio mediato-immediato dell’e-
sperienza, il suo carattere paradossale, che esige la disponibilita a perderla per poterla
rittovare™. Questa composizione paradossale di aspetti contrastanti e antitetici, ma in-
separabili, che circoscrive la sfera dell’esperienza, € di importanza essenziale per com-
prendere la natura dell’esperienza mistica, della quale ¢i dobbiamo ora occupare.

3. ESPERIENZA CRISTIANA MISTICA

Tutto cid che si & detto a proposito dell’esperienza e dell’esperienza cristiana
resta valido quando si parla dell’esperienza mistica del cristiano: il rapporto tra sog-
getto e oggetto, quello tra mediazione e immediatezza, la natura estatica dell’esperi-
re, I’inserimento del principio del sentire entro il principio di totalita. Dunque, nelle
pagine precedenti abbiamo di fatto gia anticipato elementi non semplicemente previ al
tema della mistica, ma che gia la descrivono e la definiscono. Ora si tratta di presen-
tare il pensiero di von Balthasar sul tema della mistica precisando alcuni aspetti pit
specifici: il chiarimento del termine “mistica™; il rapporto tra esperienza mistica ed
esperienza cristiana; il rapporto tra mistica dei doni e mistica dei carismi; la mistica
cristiana come carisma profetico-escatologico.

3.1. La mistica: gradi di un’analogia

L’ approccio di von Balthasar al tema della mistica & prettamente teologico, non
psicologico, in modo tale, perd, che alla psicologia venga riconosciuto il suo legittimo
posto. Egli & interessato a dare innanzitutto una copertura biblica alle sue affermazio-
ne sulla natura della mistica cristiana, per poter garantire proprio lo specifico cristia-
no nell’uso del termine in questione. L.’ aggancio lessicale per questo tipo di operazio-
ne gli & offerto dall’uso biblico dei termini mysterion e mystikds che, soprattutto in
Paolo, fanno riferimento al mistero di Cristo come realta storico-salvifica oggettiva e
alla sua partecipazione soggettiva per fede al credente. La questione “mistica™ & posta
dunque entro la correlazione di rivelazione e fede, e percio in perfetta continuita con
quanto si & detto in precedenza sul carattere ellittico e polare dell’esperienza dell”uo-
mo e del cristiano tesa tra soggettivita e oggettivita. Da questo punto di vista, ogni mo-
dalita della fede che comprende e che risponde pud rientrare, secondo questa accezio-

* Qui correggo una mia precedente valutazione critica: cfr. G. MEIATTINI, Sentire cum Christo.
pp. 393-394. Tuttavia, resta in von Balthasar una certa liberta terminologica nell’uso del termine esperien-
za, cosa che pud lasciare un po’ disorientati.



GiuLIO MEIATTINI 25

ne vasta, nella categoria di “mistica”, perché partecipazione al mistero. Quando i Pa-
dri e gli autori medievali hanno usato I’aggettivo “mistico” in riferimento al senso spi-
rituale-allegorico della Scrittura e a quanto concerneva la celebrazione dei sacramen-
ti (dei “misteri”), non hanno fatto altro che sviluppare dei presupposti biblici.

Ora, questa risposta e partecipazione “mistica” della fede soggettiva al mistero di
Cristo, prevede diversi gradi e differenti forme, alla cui catalogazione fenomenologica la
Scrittura per la verita non presta speciale attenzione e che tuttavia in qualche modo pre-
vede e suggerisce. Von Balthasar sembra riconoscere nel testo biblico almeno tre livelli
principali di questa gradazione analogica della mistica. Esiste, ad un primo livello, I’in-
serimento sacramentale e oggettivo nel mistero che si accompagna con la fede viva pre-
stata alla Parola di Dio. E il livello del «primato del mysterion, al cospetto del quale la ri-
sposta attesa & la piena disponibilita della fede, sia che essa sperimenti in modo vissuto o
no»*. E quanto in precedenza abbiamo definito il piano della partecipazione ontica.

Si deve, perd, osservare, in seconda luogo, che la fede non pud darsi senza al-
cuna esperienza vissuta, senza un riverbero sul piano del sentire e della coscienza. 11
Nuovo Testamento conosce bene tutta la variegata tipologia di esperienze che vanno
dal conoscere le sofferenze di Cristo, all’avvertire la sua consolazione, dalla gioia nel-
lo Spirito alle tribolazioni apostoliche. La fede, insomma, porta naturalmente con sé
una vita della coscienza rinnovata e ampliata, una sfera nuova dell’ affettivita e del co-
noscere per connaturalitd. Si tratta dell’esperienza comune del cristiano fervente. Su
questa via si pud situare, come maturo dispiegamento della vita di fede-speranza-ca-
rita, quella sfera esperienziale che la tradizione teologica ha chiamato col nome di
“mistica dei doni dello Spirito Santo”. Questa non & altro che il riverbero sensibile di
una oggettiva (ontica ed esistenziale) configurazione al Cristo.

Ad un terzo livello, infine, si trovano nella Scrittura dei fenomeni esperienzial-
mente forti che nella tradizione cristiana degli ultimi secoli sono stati definiti “misti-
ci” in un senso speciale. Qui von Balthasar rimanda alla visione di Isaia nel tempio,
alla visione del kabod da parte di Ezechiele, alla misteriosa contemplazione di Dio
sull’'Horeb da parte di Elia e ancora alle visioni apocalittiche di Daniele e di Giovan-
ni, ai rapimenti di Paolo, al cielo aperto contemplato da Stefano®. Tutti questi feno-
meni non vanno pero visti come esteriori rispetto alla realta dei primi due livelli. Il ra-
pimento di Paolo fino al terzo cielo non & che I'estensione di quello che lui definisce
I"oggettivo e misterico “essere in Cristo™; cosi, le visioni apocalittiche giovannee so-
no radicate in quel “vedere” che per il quarto evangelista spetta alla fede in quanto ta-
le («Noi abbiamo veduto e creduto...»).

Insomma, tutto cio che nella vita della Chiesa pud essere collocato tra i feno-
meni straordinari, carismatici, ¢ incluso nella sfera pill ampia, ma anche cristiana-
mente pitl specifica, del rapporto della fede col mistero. Dunque, anche la mistica ca-
rismatica risulta essere un modo peculiare di configurazione soggettiva all’ oggettivita

# Lo Spirito e IIstituzione, p. 277.
* Ivi, p. 261.



26 RELAZIONI

della figura rivelativa ed acquisisce pertanto un valore intrinsecamente teologico, co-
me ogni forma di esperienza cristiana.

3.2. Esperienza cristiana ed esperienza mistica

Questi presupposti biblico-teologici, grazie all’impiego dello schema analogi-
co, situano 1’esperienza mistica in stretta relazione con quella cristiana nella sua ge-
neralith. Non & possibile comprendere la prima se non alla luce della seconda. I rap-
porti tra i due gradi analogici, per0, viene definito da von Balthasar in modo piu pre-
ciso di quanto non abbiamo fatto finora. Von Balthasar intende mostrare soprattutto la
omogeneita radicale tra i due ambiti.

L’esperienza cristiana ha caratteri mistici, anche a prescindere dai fenomeni ca-
rismatici o da stati particolari di coscienza, mentre I’esperienza cosiddetta mistica, in
senso moderno, & una modalita di esperienza cristiana nella fede. Cosi facendo, von
Balthasar intende recuperare I’unita e I’osmosi tra il mistico e il cristiano, unita che ha
dominato fino al Medioevo e che, nonostante tutto, persiste anche nel periodo baroc-
co. «Si possono e si devono distinguere i mistici eletti (come testimoni qualificati) da-
gli altri credenti... Ma non bisogna dimenticare 1’analogia e persino una certa conti-
nuita tra i due modi di esperienza»”.

Per mostrare il rapporto di somiglianza e dissomiglianza tra esperienza cristia-
na ed esperienza mistica, von Balthasar si serve di un’altra analogia: quella tra 1’espe-
rienza archetipa dei testimoni oculari e I"esperienza del credente nella Chiesa delle ge-
nerazioni successive. Il testimone oculare ha un’esperienza diretta e sensibile che non
pud essere trasmessa, in quanto tale, agli altri; al tempo stesso il suo vedere e udire so-
no inclusi nella fede. Similmente, il discepolo “di seconda mano” vive nella fede, ma
anche a lui & data una esperienza (una sensibilita spirituale) che lo accomunano al ve-
dere e udire del testimone oculare. Dunque, scrive testualmente von Balthasar, «non &
che gli apostoli abbiano avuto oltre la fede anche la visione, mentre noi avremmo so-
lo la fede senza la visione; noi imitiamo piuttosto..., la struttura totale della loro espe-
rienza di Cristo... nel grado a noi proprio, ciog¢ imitiamo 1’unita di fede ed esperienza
sensibile presente in Maria e negli Apostoli»®.

Data questa unita di fede e percezione sensibile-spirituale nell’esperienza del
comune cristiano, la differenza tra quest’ultimo e il mistico & in fondo secondaria: an-
che il mistico si muove nell’unita di fede e di percezione sensibile. Cio che lo distin-
gue rispetto agli altri credenti & semmai una forma di conoscenza sperimentale piil
acuta, ma non essenzialmente diversa. In altri termini, I’elemento del sentire-vedere-
udire nello Spirito non & assegnabile unilateralmente al mistico, come se il cristiano
vivesse nella fede nuda. L.’ingresso nell’esperienza non avviene con 1’ingresso nella
vita mistica straordinaria; piuttosto il mistico vede approfondirsi certi caratteri espe-
rienziali comuni a tutti i credenti.

* Gloria. L., p. 276.
* Iyi, p. 282.



GiuLio MEIATTINI 27

Questo attenuarsi dei confini tra mistico e cristiano, significa, come si & visto,
riconoscere ad ogni esperienza cristiana una connotazione mistica. Data questa com-
penetrazione tra i due campi, von Balthasar pud affermare che in fondo & un problema
pit terminologico che sostanziale la vexata quaestio se la mistica sia lo sviluppo nor-
male della vita di fede-speranza-carita o soltanto eccezionale (si pensi alle discussio-
ni che in proposito si sono avute soprattutto nella prima meta del sec. XX: Poulain,
Garrigou-Lagrange, ecc.). In virti del carattere analogico della mistica, si potra dire
che la fede & per sua natura mistica, fin dalle radici, ma che i gradi e le forme con cui
essa realizza il suo carattere mistico possono variare.

3.3. Mistica dei doni e mistica dei carismi

Se per un verso von Balthasar cerca di ridurre, senza annullare, il segno di de-
marcazione tra esperienza cristiana in generale ed esperienza mistica, per altro verso
egli cerca anche di ridurre una troppo marcata divaricazione tra mistica dei doni e mi-
stica dei carismi. Tutte queste distinzioni per lui sono interne ad una predominante
unita dell’esperienza credente che & sempre, in ogni sua tipologia, attualita e perma-
nenza degli archetipi biblici dell’esperienza nell’ oggi ecclesiale.

Soprattutto a partire da S. Tommaso & invalsa I’accentuata distinzione tra gra-
zia gratum faciens (come sviluppo della vita teologale) e grazie gratis datae (da in-
tendere come doni carismatici puramente funzionali all’esercizio di servizi ecclesia-
li). Tra queste: audizioni, visioni, profezie, stigmate, glossolalia, dono delle guarigio-
ni, ecc. Questa ripartizione tomista, non ha fatto che rafforzare, per il nostro Autore,
un certo pregiudizio gia presente all’epoca dei Padri, nei confronti della carismatica in
generale e dei fenomeni entusiastici, che a piu riprese si erano rivelati una minaccia
per I’ortodossia e la disciplina ecclesiale. Si & cosi privilegiato sempre pill una misti-
ca scevra da fenomeni straordinari, sensibili, visionari, auditivi (tutto cid appunto che
va sotto il nome di carismatica), si & preferito una mistica, ciog, nella quale 1’elemen-
to sensibile e dunque il principio estetico della “figura” rischiano di essere rimossi. In
questo orientamento, inoltre, viene anche reciso il legame che unisce la mistica eccle-
siale con gli archetipi biblici, nei quali il fattore sensibile e 1’elemento carismatico &
profondamente presente. Questa estraneitd di una mistica della pura vita teologale e
dei doni dello Spirito verso la mistica dei carismi e dei fenomeni straordinari, si con-
suma in particolare nella dialettica sanjuanista del rodo-nada. In quest’ ottica, & chiaro
che i carismi tendono ad apparire sempre pill gratiae mere gratis datae, ciog indipen-
denti dalla vita di amore e di santita del singolo (si pensi all’esempio di Balaam por-
tato da S. Tommaso come caso limite di una carismatica senza vita teologale). Ma al
tempo stesso, sull’altro versante, la mistica dei doni rischia pericolosamente di tra-
sformarsi in semplice fatto privato, carente di senso ecclesiale, perché privata della
sua dimensione funzionale, ormai unilateralmente spostata sul lato dei carismi gratis
dati. 11 tentativo balthasariano di ricostruire la reciproca permeabilita dei due ambiti
intende percio restituire alla mistica cristiana tutta 1’ampiezza del suo respiro.

11 punto di partenza per un rinnovato intreccio tra le due sfere von Balthasar lo
individua nella teologia paolina dei capitoli 12-13 della prima lettera ai Corinzi, dove



28 ReLAzIONI

’esercizio dei carismi e la vita teologale della carita appaiono in stretta unita. Paolo
fonda tutta la carismatica neotestamentaria nell’ articolazione differenziata del Corpo
mistico e ultimamente nell’amore cristiano che di quel Corpo ¢ il vinculum unitatis.
Tutto cid che nella Chiesa & carisma non & per nulla isolabile dalla vita teologale. Cosi
von Balthasar pud affermare che «i carismi senza amore sono (teoreticamente) possi-
bili, ma per essere efficaci hanno bisogno di una vita nell’amore e nelle virta infuse teo-
logali e cardinali»”. Proprio perché le grazie carismatiche speciali sono concesse per
I'utilith comune, per la Chiesa nella sua interezza, «esse devono essere accolte nel vi-
vo spirito ecclesiale - nella fede-speranza-carita - per poter essere trasmesse in modo
giusto»™. Solo un’anima rischiarata dalla carita & in grado di amministrare con umilta
e discernimento i carismi che le sono concessi a vantaggio del corpo che & la Chiesa.
Questi carismi sono sempre finalizzati ad una crescita della Chiesa nella carita.

3.4. Mistica, profezia, escatologia

Dicevamo che difesa e riabilitazione della carismatica, dell’elemento sensibile,
immaginativo, figurativo della mistica in von Balthasar sono legate alla passione con cui
egli cerca di salvaguardare la teologia dal pericolo di una rimozione della dimensione
estetica. Il pericolo pill grande per una estetica teologica sarebbe cedere alla mistica di
stampo neoplatonico che mira ad un’esperienza solo “spirituale”, in cui I’aspetto senso-
riale e immaginativo viene prima sospettato e poi estromesso. Va detto perd che questa
accentuazione dell’esperienza sensibile, dell’esercizio del vedere-udire-gustare spiritua-
le, non deve trarre in inganno. La gia ricordata dimensione estatica dell’esperienza cri-
stiana - ovvero il fatto che essa viene accordata solo a condizione di non cercarla, e di
restare nella pura disponibilita della indiferencia - questo fa si che I’accento verso il la-
to sensibile non degeneri mai in sperimentalismo. Nella mistica cristiana al primo posto
non sta I’esperienza, bensi 1'obbedienza, non I’illuminazione della coscienza, ma il si
della fede. E se al primo posto sta I’obbedienza oggettiva, I’esperienza del soggetto sci-
vola in un ordine secondario e viene giudicata dalla Croce di Cristo. L’esperienza ke-
notica del Salvatore & esperienza della non-esperienza, & desolazione e sentimento del-
I’assenza di Dio. Questo tratto staurologico permette a von Balthasar di integrare I’a-
spetto positivo della mistica cristiana di ispirazione neoplatonica.

Dungque, sentire e non sentire si alternano e si intrecciano nella vita del credente
e del mistico, perché possa essere mantenuta la dialettica di mediazione e immediatez-
za di cui si disse, senza la quale il sempre-pitt del mistero sarebbe assorbito nella veri-
fica immediata. Per questo la mistica non pud mai confondersi con la visione, e non
pud annullare la riserva escatologica propria della fede tesa tra il gia e il non-ancora.

Questo rapporto della mistica con I’escatologia ne spiega sia il carattere sensibile
di esperienza sia quello privativo di non-esperienza, come nelle notti dei sensi e dello spi-
rito. Da una parte, infatti, la mistica cristiana, come incremento del sentire-vedere-udire

T Teologica Ill, p. 254.
* Lo Spirito e I'Istituzione, p. 273.



GiuLio MEIATTINI 29

della coscienza cristiana, & anticipazione e «realizzazione esperienziale della Gerusalem-
me celeste che viene dall’alto», «rapimento nella bellezza del nuovo eone»™; ma dall’al-
tra parte, in quanto & solo anticipazione e non ancora compimento, in quanto cio¢ non si
identifica con la visio, la mistica include 1’esperienza delle assenze dello Sposo in attesa
del suo ritorno. Da ambedue i lati (esperienza e non esperienza) la mistica & essenzial-
mente escatologica. Von Balthasar, percio, ritiene che la lotta contro la mistica in nome
dell’escatologia, come si trova per esempio in E. Brunner o in altri rappresentanti della
teologia dialettica, sia in fondo un malinteso. Non solo la mistica non assorbe e non estin-
gue I'escatologia, ma ne tiene vivo il senso e la nostalgia all’interno della Chiesa.

Cio ¢ vero, ovviamente, a condizione che la mistica si intenda come obbedien-
za alla Parola, come auditus fidei, non come scavalcamento della storicita dell’evento
cristiano; a condizione, insomma, che la mistica mantenga vivo il suo carattere profe-
tico. Questo & un altro punto decisivo della concezione balthasariana, nel quale si no-
ta ugualmente la presa di distanza dalla posizione protestante della antitesi tra Parola
e mistica. Penso che altri dopo di me avranno modo di parlarne piti diffusamente (cfr.
I'intervento di Abelardo Lobato). Qui mi limito ad un semplice accenno. Basti affer-
mare che per von Balthasar non solo mistica e Scrittura-profezia non sono antitetiche,
ma alla radice sono addirittura identiche®. Egli scrive per esempio: «La Scrittura & mi-
stica non solo in quanto ispirata, e lo stato di ispirazione pud essere chiamato una con-
dizione mistica, ma perché tutto il suo contenuto, le rivelazioni dell’ antico come del
nuovo Testamento, rappresentano la delineazione di un’ininterrotta catena di espe-
rienze mistiche, dei patriarchi, dei profeti, dei re, degli apostoli e dei discepoli»*'.
D’altra parte, se ogni esperienza cristiana & da concepirsi come partecipazione all’e-
sperienza del Verbo fatto carne, il nesso tra profezia e mistica & stabilito nel modo pit
saldo possibile. Cid comporta che la mistica non sia «in primo luogo esperienza o sta-
fo, bensi trasmissione di una verita e messaggio contenutistici e oggettivi indipenden-
ti dall’'uomo»®, L’appartenenza della mistica cristiana alla sfera della profezia, la ren-
de pertanto “mistica oggettiva”, dove tutto il soggettivo esperienziale non & annullato
ma posto a servizio della Parola e della Chiesa. E infatti nella Chiesa che la Parola de-
ve risuonare anche attraverso la mediazione soggettiva e pneumatica dei santi e non
solo attraverso quella dei testi canonici ispirati letti e interpretati. Qui rivive 1’antica
ituizione gregoriana: «viva lectio est vita iustorums.

4. CONCLUSIONE

Vorrei concludere con una breve osservazione che aiuti a recuperare il tema e
Iobiettivo ultimo di questo Colloguio. Nel suo monumentale studio Esegesi medie-

¥ Gloria. I, pp. 382-383.

“ Introduzione a: A. VON SPEYR, L’apocalisse. Meditazione sulla rivelazione nascosta, vol. I,
Jaca Book, Milano 1983, p. 12.

*! Verbum Caro, Morcelliana, Brescia 1985%, p. 32.

* Introduzione, p. 12.



30 REeLAzIONI

vale H. De Lubac ha fatto notare, con la sua consueta maestria di erudito, come per
tutto il primo millennio la dottrina del quadruplice senso della Serittura abbia offerto
il quadro unitario di riferimento per pensare la profonda unita tra esegesi (lettera), teo-
logia (allegoria), morale (tropologia) e spiritualitd-mistica (anagogia). In questa cor-
nice, il senso anagogico era considerato il luogo non solo della dottrina escatologica
(anagogia oggettiva), ma anche quello della mistica, vista quest’ultima come antici-
pazione esperienziale dell’escatologico (anagogia soggettiva)”. In questo quadro
d’insieme, la mistica appariva solidamente inserita nell’unico movimento tipologico
che dalla storia-lettera conduceva alla teologia-allegoria, alla morale e al regno esca-
tologico. In tal modo, in un colpo solo, si manteneva il radicamento biblico della mi-
stica, la sua natura teologica, la sua inseparabilita dall’obbedienza ai comandamenti,
la sua continuita e insieme distinzione rispetto all’escatologia.

A partire dal XII-XIII sec. inizia lo smembramento progressivo di questa arti-
colazione: esegesi, dogmatica, morale, mistica lentamente e inesorabilmente si rendo-
no campi distinti e reciprocamente muti del sapere teologico. Quest’ultimo non ha
mai ritrovato un’unitd paragonabile a quella e mistica, esegesi, morale e dogmatica,
com’& noto, si sono singolarmente sviluppate in modo considerevole, ma anche reci-
procamente ignorate, arrivando a relazioni persino conflittuali.

La proposta balthasariana, che situa I’esperienziale cristiano e la mistica cri-
stiana all’interno della correlazione rivelazione-fede, mi sembra che presenti uno
spunto prezioso per iniziare a ricostruire 1'unité tra Scrittura-teologia-mistica (o spiri-
tualitd in generale) entro il quadro di riferimento di una teologia fondamentale cristo-
logicamente centrata che prende sul serio la circolarita ellittica e partecipativa tra og-
gettivita divina e soggettivith umana, una teologia fondamentale che, a sua volta, & gia
a pieno titolo dogmatica. La stretta unita e interdipendenza tra oggetto creduto e sog-
getto credente (a partire da Gesu Cristo) puo garantire efficacemente la fecondazione
reciproca tra lo spirituale e il mistico, da una parte, e la rivelazione biblica, la teologia
dall’altra. Situando, inoltre, I’esperienza cristiana e mistica all’incrocio dei trascen-
dentali, von Balthasar ristabilisce anche I’unita e la distinzione tra mistica e morale.
Insomma, un contributo di prim’ordine per la ricerca di una nuova epistemologia teo-
logica che integri il momento dell’esperienza.

“ Esegesi medievale, vol. 1, Paoline, Roma 1962, pp. 1117-1183.



GiuLio MEIATTINI 31




Franco Buzzi

TEOLOGIA
E CULTURA CRISTIANA
TRA XV E XVI SECOLO

L. T MARIETTI 1820

Un volume prezioso per tutti coloro che desiderassero accostarsi ad alcune fi-
gure e questioni importanti della teologia cristiana moderna con scientificitd
e chiarezza esemplari.



RTLu VI (1/2001), 33-56 33

Il rapporto fra teologia
e santita
in Hans Urs von Balthasar

Pier Luigi Boracco
Facolta di Teologia (Lugano)

L’argomento, anche solo a giudicare dalla fedelta che von Balthasar (= B.)
mantiene nei confronti di questo titolo, & uno dei piu cari al teologo svizzero. Compa-
re, secondo questa precisa formulazione — Theologie und Heiligkeit — per la prima vol-
ta nel 1948'"; ricompare, senza modifiche, seppure con ampliamento del testo in og-
getto, nel 1975° ed & ancora ribadito nel 1987°. Quello che B. vi dedica non & dunque
un’attenzione momentanea o episodica, ma una costante del suo pensiero e della sua
riflessione lungo una parabola di almeno 40 anni di ricerca teologica. Un tema, dun-
que, sentito come particolarmente “suo”.

'H.U. von BALTHASAR, Theologie und Heiligkeit, “Wort und Wahrheit” 3 (1948), 81-96.
*ID., Teologia e Santita, “Verbum Caro” (3/1975), 200-229.
*ID., Teologia e Santita, “Communio™ 96 (1987), 7-16.



34 RELAZIONI

1. GLI ANTECEDENTI OGGETTIVI

1.1. Sollecitazioni storiche pii recenti

Tipicamente “suo” non significa, ovviamente, che B. se lo inventi, o che costi-
tuisca soprattutto problema personale e soggettivo del teologo B, piuttosto che pro-
blema oggettivo della teologia, specie del suo tempo. Tutt’altro!

L’argomento era da tempo, forse da sempre, sul tappeto; comungque, gia dal ter-
mine della grande Scolastica, era diventata questione particolarmente spinosa. Ulti-
mamente poi, ciog a partire dagli anni *20 del XX secolo, a seguito di alcuni partico-
lari eventi ecclesiali, e dei loro risvolti teologici, si riproponeva e si candidava sul ta-
volo della riflessione teologica con i caratteri di una tale urgenza e imperiosita da
esigere una sua immediata iscrizione all’ordine del giorno da parte dei piti attenti pro-
fessionisti della teologia.

Un intervento successivo, di soli due anni, da parte di F. Vandenbroucke, dal
provocatorio titolo Le divorce entre théologie et mystique', sottolinea come la teolo-
gia rischia di occuparsi della questione quando questa & ormai da tempo compromes-
sa: i rapporti tra teologia e santita (e in special modo tra teologia e quel particolare ti-
po di santita denominata “mistica” si sono non solo logorati, ma ormai rotti. Tali rap-
porti si potranno e si dovranno ricomporre e ricucire, ma intanto la teologia sarebbe
arrivata tardi all’appuntamento. Per il momento, purtroppo, la situazione non sarebbe
altrimenti diagnosticabile che con un termine: divorzio.

Due fatti, in particolare, concorsero a dare quasi un ultimatum per la improro-
gabile trattazione ex professo dell’argomento.

a) Il Movimento Mistico

L’uno — e ci limitiamo a citare in maniera molto scarna ed essenziale — & costi-
tuito dal “Movimento Mistico” e dal ruolo da esso di fatto giocato nella promozione
di una ricomprensione teologica della “esperienza mistica”, e, alla fine, anche della
esperienza cristiana fout court’.

La convocazione che il Movimento Mistico operava, nei confronti della teologia
contemporanea pil sensibile, a comprendere teologicamente la correlazione tra perfe-
zione cristiana ed esperienza mistica — intesa, quest’ultima, come il fest della vita cri-
stiana, come la “‘sua” precisa forma di santita — concludeva, progressivamente, a met-
tere in luce che, per la comprensione del problema, occorreva rovesciarne i termini: da
comprendere non era tanto 1'esperienza specificatamente “mistica”, ma 1’esperienza
“cristiana” tout court, 1’esperienza della fede nella sua autenticita e perfezione: cioe la
santita. E, all’interno della tematizzazione e comprensione della esperienza e perfezio-

*F. VANDENBROUCKE, Le divorce entre théologie et mystique, in NRT 82 (1950), 372-389.

° Che santita e perfezione cristiana tendessero a sovrapporsi ed equivalersi fino a identificar-
si, in linea di diritto, colla esperienza mistica, & un fatto assodato all’interno del Movimento mistico.
Si veda in proposito G. MOIOLI, Teologia spirituale, in Dizionario teologico interdisciplinare, Ma-
rietti, Torino 1973, p. 38.



PiEr Luicl Boracco 35

ne “cristiana” (santitd), occorreva collocare e ricomprendere, come caso tipico e parti-
colare, I’esperienza e perfezione “mistica”,

Ed ¢ proprio secondo questi sviluppi, conclusivi dell’izer teologico innescato
dal Movimento Mistico, che B. recepira e impostera il problema: “teologia e santita”,
e non — come ancora fara ancora, ancora qualche anno appresso, il gia citato Vanden-
broucke — “teologia e mistica”.

Apparentemente tali esiti potranno sembrare una “vittoria” della teologia che
riusciva ad imporre il suo rigore metodologico ad un mondo, quello dei “mistici e spi-
rituali”, troppo incline, talora, a concedere ingenua e indebita priorita, nella gerarchia
del conoscere cristiano, a particolari e soggettive esperienze personali.

In realta non fu uno “scacco” per nessuno; fu anzi guadagno per ambedue, e in-
cremento obiettivo della verita. Il mondo dei mistici e degli spirituali — attraverso la
particolare enfasi da loro posta su quel caso specifico (certamente emblematico, ma
non unico) di esperienza cristiana costituito dalla sua versione “mistica” — era riusci-
to ad introdurre, seppure un po’ dalla “finestra”, cid che veramente ad esso premeva e
che invano, per secoli, aveva tentato di far passare dalla “porta”: ciog che non solo le
“singole e diverse esperienze della fede” erano state, per ciascuno di loro, singolare
occasione di “riscoperta” della verita cristiana, delle sue inusitate profondita, autenti-
ca “illuminazione interiore”, “intelligenza” senza confronti superiore a quella che
avevano ricevuto dalla teologia, al punto da dare al loro “credere” quasi I’evidenza del
“vedere”; ma che era strutturalmente connaturato alla “esperienza stessa della fede” di
essere non soltanto un possibile (e tanto meno un singolare) modo, o caso, di “intelli-
genza” di essa, ma proprio il modo pill adeguato, completo e totalizzante con cui il
credente vi accedeva e, al fine, la “sapeva”.

Il monito a non scambiare, o a non ridurre I’esperienza reale di Dio alla mera
intelligenza concettuale di Lui era drastico, soprattutto se rivolto a chi ex officio era
chiamato ad essere sentinella qualificata della fede!

Ma era voce, tutto sommato, di una “minoranza o €lite culturale e spirituale”,
non solo entro la Chiesa in generale, ma — soprattutto a partire dalla definitiva con-
danna del Quietismo — entro la stessa, e pilt delimitata, “categoria” dei suoi santi.
L’appello all’esperienza non era espressione di questa categoria in tofo, ma solo di un
suo settore, quello “mistico”. E se questo appello non era giunto a scuotere i “bastio-
ni” della teologia, a entrare dalla “porta”, nella sua “cittadella”, ci® era forse anche do-
vuto al fatto che esso era, tutto sommato, appello “isolato”, appello di “corrente”, o di
“settore” che non era riuscito ad improntare di sé un pitl vasto orizzonte culturale. La
aliquale “sordita” manifestata, in materia, dalla teologia era la stessa che il mondo del-
la filosofia, e della cultura in generale, riservava a questo argomento.

Per di pii1 il concetto di “esperienza”, e perfin il termine, era pregiudicato e gra-
vato da pesanti ipoteche dopo ’interpretazione riduttiva subita ad opera del prote-

& *Si veda in argomento C. GARCIA, Corrientes nuevas de teologia espiritual, Studium, Madrid
1971, pp. 14-25.




36 RELAzIONI

stantesimo e del giansenismo: ambedue convergevano infatti nella tendenza a sovrap-
porre e ad identificare I’esperienza con le “risultanze interiori”, quando non mera-
mente psicologiche, da essa generate. L.’ esperienza della “concupiscenza” (alias le ri-
scontrabili risultanze interiori di essa), costituira, allora, prova evidente del permane-
re in una condizione di peccatori. Inversamente, la realta della giustizia “imputata”
sard comprovata e testimoniata dalla sua esperienza (alias da quella sua risultanza in-
teriore costituita dalla fede fiduciale, che, appunto, dimostra di superare e sapersi li-
berare da ogni angoscia del peccato).

Analogamente, per il giansenismo la realta della presenza e della efficacia, in noi
e su di noi, della grazia attuale si controverte nella esperienza (cio¢ nella percezione
della risultanza interiore) dell’attrazione vincente (delectatio victrix) verso il bene’.

Se, dopo la Riforma, questa era “I’audience” concretamente avuta creatasi nel-
la Chiesa dal rimando (distorto) all’esperienza, era prevedibile che questa, neppure
nella versione “classica’ (mistica), potesse giungere, presto, e per la “via maestra”, al
cuore della teologia.

Né migliore ascolto poteva trovare questo rimando, di origine “mistica”, all’e-
sperienza nel contesto culturale immediatamente seguito a quello della Riforma: con-
testo profondamente segnato dal Razionalismo e dall’Illuminismo. Il cammino di ri-
duzione e secolarizzazione della fede da essi variamente intrapreso avra particolari
esiti e risvolti anche sul nostro argomento: I’ esperienza spirituale e mistica tendera ad
essere ridotta e risolta o in termini di pura metafisica (fra gli esponenti dello spinozi-
smo e dell’idealismo tedesco), o semplicemente in termini di coscienza morale (ovvio
il rimando alla corrente di ispirazione kantiana).

Se, d’altronde, I’appello dei mistici non era, o non cadeva, nelle condizioni cul-
turali migliori per “farsi ascoltare”, neppure la teologia era al meglio di se stessa, nep-
pure essa era nelle condizioni migliori per “ascoltare” tale messaggio: essa, € risapu-
to, soffre allora di una “crisi” che gia il nominalismo aveva innescato e che il pill re-
cente Illuminismo aveva aggravato. Dalle due vicende essa esce globalmente e
vistosamente indebolita, inaridita e depauperata. E, quel che & peggio — almeno per il
nostro tema — tale impoverimento si concentra e riassume nel restringimento (una ve-
ra strozzatura), imposta alla res, all’oggetto della teologia. Esso sara costituito unica-
mente dalla fede intesa come “realta oggettiva”, come fides quae creditur, secondo
I’antica terminologia scolastica , da infelligere ed esprimere in termini concettuali. Il
correlativo ineliminabile di questa fides quae, e ciog la fides qua, vale a dire I’assun-
zione autentica e personalizzata nella propria esistenza cristiana, da parte del sogget-
to credente, del dato rivelato, sara totalmente espunto dalla considerazione teologica,
pur costituendo [*altra faccia, altrettanto essenziale, della fede stessa.

Questa strozzatura comportera, inesorabilmente, per la fede e la teologia, la per-
dita di un enorme patrimonio spirituale: dimenticando che “I’integrita della fede” & da-

’ Cfr. G. MOIOLL, Esperienza cristiana, in Nuovo Dizionario di Spiritualita, Ed. Paoline, Ro-
ma 1979, p. 537.



PiEr Luicl Boracco 37

ta, appunto, e solo, dalla “obiettivita cristiana in quanto vissuta”, il tesoro di esperienze
spirituali e mistiche, di “esperienze sante” della Chiesa finira confinato in una sorta di
limbo che lo rende indisponibile a una sua intelligenza e valorizzazione oggettiva, pas-
sibile solo di un “recupero” cultuale (venerazione, devozione) e morale (imitazione).

L’errore principale della teologia non era tanto da cercare nei contenuti o nella
forma di elaborazione del “dato”: questo ne era solo la coerente conseguenza. L’erro-
re capitale, il vero suo torto storico, fu quello di aver decurtato il dato, o di non aver-
lo assunto integralmente, ma limitatamente al suo lato oggettivo!

E pur vero che tale limite aveva radici lontane, legate allo statuto della ragione
tipico della metafisica greca, aristotelica in particolare, tutto incentrato sull’“oggetto”,
e sui contenuti di verita in esso racchiusi, punto proclive a prendere in paritetica consi-
derazione le condizioni che consentono all’'uomo una sua adeguata “appropriazione”, e
serenamente rassegnato al ruolo prevalentemente “passivo”, di pura visione-contem-
plazione della verita, che gli sta dinanzi come realta che da sé si impone. E, pur tutta-
via, tutto cid non & senza responsabilita da parte della teologia, tenuto conto dello sfor-
zo secolare operato dalla mistica per richiamarla a occuparsi e valorizzaredavanti alla
teologia, I’altro versante del dato della fede: quello costituito dalla fides qua, dalla sua
assimilazione vissuta e autentica da parte del credente: quello della sua “esperienza”.

Le cose cambieranno quando, dopo Kant, il tema fara breccia nella filosofia pi
recente, che accettera di impegnarsi con vigore e passione nell’analisi critica dell’e-
sperienza-sapere, nell’individuazione delle condizioni del suo darsi e nella definizio-
ne della sua natura®. A questo punto la teologia non potra sfuggire alla provocazione,
non potra rimanere assente: sarebbe come lasciarsi sfuggire un bene che, dopo essere
nato ed aver albergato per secoli in casa propria, viene ora semplicemente “estradato”
e consegnato a prospettive di riflessione esclusivamente “secolarizzate”.

E infatti 1a teologia, pur porgendo orecchio alle nuove istanze della filosofia, o al-
meno senza estraniarvisi, non sembra ricevere 1’argomento “direttamente” da essa, af-
frontandolo, quindi, come essa, “di petto” e “a tutto campo’’; ma sembra accoglierlo per
un cammino pitl “interno”, anche se pii settoriale e pil circoscritto, cosi come candida-
to dal Movimento Mistico: quello dell’esperienza “mistica”. Vale a dire: 1"inchiesta non
si @ immediatamente orientata a interrogarsi radicalmente sul senso e sullo spazio che il
concetto di esperienza poteva avere alla luce della Rivelazione; ma si & prima indirizza-
ta e orientata a chiedersi quale poteva essere il senso e lo spazio che poteva trovare, nel-
la teologia, quella particolare esperienza che & I’esperienza mistica.

b) Ascetica e mistica nel cursus degli studi teologici

Un altro elemento di rilievo, per la rimessa a fuoco del tema “teologia e san-
titd”, sara la progressiva riesumazione e restaurazione dei corsi di ascetica e mistica
nel cursus degli studi teologici, fino a istituzionalizzarne la cattedra. E ¢io su solleci-

* Si confrontino, a proposito della introduzione ufficiale del concetto di “esperienza’” sia nel-
la filosofia che teologia, tutti i contributi offerti dalla rivista “Teologia”, nei numeri 4 (1979) e 6
(1981).



38 ReLazion

tazione degli stessi Pontefici e su iniziativa convergente delle universita romane, se-
gnatamente della Pontificia Universita Gregoriana’.

Tale istituzionalizzazione comportava che, presto o tardi, I’esperienza e perfe-
zione cristiana dovessero inevitabilmente divenire oggetto di “nuova” riflessione e ri-
comprensione teologica. “Nuova” soprattutto nel senso della “prospettiva” con cui
I'esperienza-santita occorreva venisse ristudiata, per essere capita. La revisione, pri-
ma ancora che toccare direttamente il capitolo dei “contenuti” e della stessa “ontolo-
gia” della santita cristiana, era resa urgente dalla percezione che ormai non bastava af-
frontare 1’argomento né sotto il profilo della “dogmatica” (cosa & e come si contenu-
tizza la santita cristiana), né sotto il profilo della “morale” (individuazione dei principi
e criteri normativi che ne consentano la realizzazione).

La “novita” consiste nella presa d’atto di quanto la corrente e la letteratura mi-
stica e spirituale da sempre avevano caparbiamente cercato di far comprendere alla
teologia: che cio& quest’ultima fosse inadeguata, e per questo criticata, non tanto per
le insufficienze della tale o tal’altra sua “teoria” della santitd, ma per I’incapacita di
assumerne e leggerne il “fatto”, di attribuirgli un “senso” e, quindi, di fargli uno spa-
zio adeguato nella riflessione e comprensione teologica della santita stessa. I mistici
non hanno mai contestato alla teologia il diritto e il dovere di fornire una “scienza”
della santita, né hanno principalmente appuntato, o incentrato la loro protesta su pos-
sibili e comprensibili insufficienze e lacune contenutistiche; quello che non hanno
mai inteso perdonare alla teologia & di non saper occuparsi della esperienza e santita
come “fatto” e “fenomeno” storico, carico di senso e di sapere.

Per intervenire in maniera adeguata sul “fenomeno” santita — e, ultimamente, per
reintelligere in maniera nuova e piti esaustiva gli stessi rapporti fra teologia e santit —
era necessario escogitare, individuare e “dar fondamento™ a una nuova prospettiva.

Il primo passo fu quello di vagliare orientamenti e indicazioni programmatiche
pervenuti, in tale direzione, dai teologi piti sensibili all’argomento e specificatamente
dedicatisi a questo, dai teologi “di settore”. E ben presto, specie in relazione al dibat-
tito e alle vivaci reazioni suscitate dalle proposte elaborate dal mondo domenicano e
neotomista de La vie spirituelle e poi dal benedettino A. Stolz", si avverti che una ade-
guata comprensione della esperienza e santita cristiana non poteva realizzarsi secon-
do nessuno dei modelli principali allora proposti. Né quelli pi tradizionali e scolasti-
ci (neotomistici, di La Vie Spirituelle), né quelli pit recenti, e in polemica con i primi
(la corrente gesuita di Revue d’Ascétique et Mystique, e la scuola carmelitana), né
quelli piti radicali (di A. Stolz), che finivano per prendere le distanze sia dai primi che
dai secondi.

Le insufficienze che I'una proposta immediatamente tradiva agli occhi dell’al-
tra acuivano ogni giorno di pii la consapevolezza che un’autentica comprensione teo-

? Si vedano il Motu Proprio di Pio X Sacrorum Antistitum in AAS 2 (1910), 668: la Lettera di
Benedetto XV, del 10 novembre 1919 indirizzata a padre O. Marchetti in AAS 12 (1920), 29: la Co-
stituzione Deus scientiarum Dominus di Pio XI del 24 maggio 1931.

" A. STOLZ, Theologie der Mystik, p. 1936.



PiEr Luicl Boracco 39

logica dell’argomento non poteva avvenire su un piano propriamente speculativo-de-
duttivo, come voleva appunto la corrente domenicana de La vie spirituelle, per i cui
rappresentanti (esemplificativamente, per G. Lagrange) il riferimento alla storia e al-
I'esperienza & propriamente estraneo alla teologia come tale'. Per costoro la teologia
(dogmatica) era perfettamente bastevole e capace, da se stessa — a partire dalla Rive-
lazione, o meglio dai “principi rivelati”, e deducendo da essi — non solo di individua-
re la natura e la struttura della perfezione cristiana, ma anche di dar risposta a doman-
de circa la possibilita, la normalita, 1'identita dell’esperienza mistica e la sua correla-
zione con altri tipi (quello ascetico almeno) di perfezione cristiana.

Naturalmente il “dato” fornito dalla storia della esperienza cristiana poteva an-
che essere provvidenziale per la teologia: perché poteva funzionare da “spia” che se-
gnalava “corti circuiti” sull’impianto della elaborazione teologica e, quindi, ne stimo-
lava I’autoverifica; oppure perché il ritrovare, rappresentato e testimoniato anche in
esso, quanto la ricerca teologica aveva gia autonomamente elaborato era garanzia e
conforto: la storia consacrava la verita della teologia.

In ogni caso il “dato” non era la res da comprendere, ma solo un aiuto esterno
alla comprensione. Per i teologi incontrare tale “dato” non era una necessita! Lo era,
semmai, per le “guide” e i “padri” spirituali, che vi potevano ritrovare una mappa, o
almeno una sperimentata segnaletica, per i cammini della perfezione.

L’autentica comprensione teologica di cui sopra non poteva avvenire neppure
su un piano ancor pill radicale, quale rappresentato da A. Stolz, che, separando netta-
mente “ontologia” dell’'uomo storico nel piano di Dio e “fenomenologia” spirituale,
giungeva alla conclusione che ogni discorso sulla perfezione cristiana doveva essere
svolto in programmatica indipendenza dai suoi esiti e dalle sue manifestazioni espe-
rienziali, quasi che la “esperienza vissuta” della comunione con Dio non abbia alcuna
significativa pertinenza per la “dottrina” della santita cristiana e non debba, quindi,
per s€, sollecitare o interessare pill di tanto il teologo.

Neppure I'impostazione della rivista Revue d’Ascétique et Mystique poteva ba-
stare. Era infatti correttiva, ma non risolutiva; difettava vistosamente di rigore meto-
dologico, infatti, la proposta di ancorare la “comprensione” e I’insegnamento teologi-
co della esperienza-santita ad un doppia rotaia, ad un “binario”: cioé ad un procedi-
mento speculativo-dogmatico da un lato, e storico-fenomenologico dall’altro.

J. De Guibert, punto di riferimento della rivista, muovendo dal presupposto che
tra «scienza positiva e insegnamento della fede non ¢’ solco invalicabile» e che, per-
tanto, riflessione dogmatica ed esperienza «possono reciprocamente illuminarsi»,
conclude che dogma ed esperienza costituiscono due elementi e polarita di una mede-
sima comprensione globale. Mettendoli in correlazione e a confronto la teologia non
farebbe un’operazione spuria: essa non forzerebbe, infatti, due realt che, per essere
toto coelo diverse tra loro, potrebbero solo sfociare in collaborazioni parziali, episo-

" R. GARRIGOU-LAGRANGE, La théologie ascétigue et mystique ou la doctrine spirituel-
le, in La vie spirituelle (1919), 7-19.



40 RELAzIONI

x99,

diche, e comunque segnate dall’insuperabile carattere di reciproca “estrinsecitd”; ma
anzi farebbe una operazione del tutto esigita ab intrinseco, in quanto solamente tale
procedimento di abbinamento dei due sentieri (metodo positivo e metodo speculativo-
deduttivo) potrebbe garantire alla teologia la comprensione adeguata di un “dato” che,
proprio perché tale, non pud mai essere postulato®.

Se le premesse e gli intenti erano condivisibili, perplessita suscitava 1'impiego
di un metodo che era, in realta, la giustapposizione e armonizzazione di due altri. Con
quali criteri impiegarlo? Quando, e come far convergere e rettificare 1’'uno o 1’altro per
portarli ad unita?

Tale procedimento “a doppia rotaia” consentiva si — per altro pitt sul piano
didattico che teoretico — una miglior “bilanciatura”, una miglior “tenuta di strada”,
attraverso un perpetuo reciproco riassetto fra le due polarita e una costante com-
‘pressione delle distanze che potevano intercorrere tra una “dogmatica della santita”
e la concreta “fenomenologia” che tale santitd assumeva lungo la storia. Ma se lo
“scarto” fra le due vie, fra ’emergenza storico-fenomenica della santita e la sua
comprensione teologica, si dovesse talora rivelare troppo profondo, come compen-
sarlo? Ritocchi, dosati concordismi e accomodate armonizzazioni tradirebbero im-
mediatamente il carattere empirico, e alla fine “concordistico” e “apologetico”, di
tale procedere.

La rinuncia all’uno e all’atro progetto, e il dovere — che la neonata cattedra di
ascetica e mistica reclamava ormai in termini istituzionali, e non pili lasciati alla sen-
sibilita del singolo teologo — di risolvere la quaestio, doveva condurre, fatalmente, la
teologia a comprendere che esperienza e perfezione-santita cristiana dovessero dive-
nire oggetto di riflessione e comprensione teologica non “nonostante”, ma “proprio”
nel suo variegato darsi fenomenologico lungo la storia della Chiesa. Vale a dire: la
teologia non doveva solo “dettare”, deduttivamente, cosa era santitd cristiana, ma
umilmente, e prima, “ascoltare”, “comprendere” e “interpretare” le espressioni sante
della vita cristiana.

E, per far questo, doveva anzitutto affrontare la questione della legittimita e
possibilita di un tale progetto, cio¢ la questione della sua “fondazione teologica” e,
conseguentemente, la questione dello specifico “metodo™ che esso esigeva.

1.2. Esperienza e teologia: confronto critico fra due saperi

Come ben si potra vedere, sia il Movimento Mistico come 1’intervento dei
Pontefici in ordine al ripristino degli studi e della cattedra di spiritualita, costitui-
scono valide sollecitazioni, spinte, impulsi per la teologia, perché riaffronti il “fat-
to”, il “vissuto” della santita; ma non costituiscono la spiegazione, la causa, o la ra-
gione del perché si sia realmente giunti a farlo! Tali dinamiche sottolineano 1’op-
portunita, anzi la doverosita e 1'inderogabilita, per la teologia, di un compito per
troppo tempo trascurato. Ma non forniscono o costituiscono il motivo vero per cui

* J. de GUIBERT, Les études d’ascétique et mystigue, RAM 1 (1920), 1-19.



PiEr Luici Boracco 41

tale compito sia apparso, in quel momento, tanto legittimo che plausibilmente af-
frontabile.

Perché infatti un compito possa venir consapevolmente assunto esso non deve
solo apparire, o essere, “urgente”; occorre che se ne verifichino le condizioni di ac-
cessibilita; occorre individuarne e possederne gli strumenti e avere un ragionevole
grado di previsione che questi possano effettivamente bastare. E, supposto che tale
possibilita ci sia, occorrera individuare chi appaia titolato ad affrontarla, ciog a chi
spetti di competenza.

Ora, per parecchi secoli, la teologia, e gli stessi santi e spirituali, vissero della
pacifica convinzione che la santita, in quanto appunto “esperienza” e “vissuto”, fosse
un argomento di spettanza dei pastori, di coloro che avevano cura d’anime, dei “padri
spirituali” segnatamente. In sostanza sia il mondo dei teologi che quello degli spiri-
tuali convergevano nel riconoscere che la teologia non aveva 1’apparato e gli stru-
menti adeguati per affrontare la santitd come “esperienza” e come “vita”.

Come poteva quindi, d’improvviso, diventare accessibile cid che sembrava
consapevolmente inaccessibile fino a ieri? Bastavano le pressioni e provocazioni pro-
venienti da qualche movimento interno alla Chiesa, o anche le “precettazioni” dei
Pontefici ad assumersi tale incarico, perché la teologia si trovasse miracolosamente
dotata di strumenti di lettura e d’interpretazione di cui si era da secoli sentita sguarni-
ta e sprovvista?

E vero che talora, per smemoratezza e sbadataggine, si possono dimenticare
e lasciar arrugginire in soffitta e negli armadi strumenti preziosi, e cosi inabilitar-
ci anche ad impegni e doveri sacrosanti; ma non si pud certo ridurre a un proble-
ma di maggior cura e disciplina dei propri utensili il cristallizzarsi di una vicen-
devole e imbarazzante situazione di incomprensione tra teologia e santitd, o spi-
ritualita.

E - si noti — pill imbarazzante ancora per i teologi, che per i santi. Questi, da
lunga pezza (almeno dal 1600), si erano persuasi che, per diventare santi, non occor-
reva piu di tanto “capire” la teologia; semmai valeva di pill, come meritorio, lo sfor-
z0, gratuito ed inutile, la “penitenza” (sic!), di doverla studiare! E amara confessione
dello stesso B".

I teologi invece, per i quali il “capire” e lo “spiegare” erano doveri inesorabili,
come potevano sperare di essere senz’altro intesi e lasciati in pace quando dichiara-
vano di poter fornire, si, una “teoria”, una “dogmatica” della santitd, ma di essere ina-
deguati a interpretare e comprendere il “fenomeno” santita quando si produceva, e co-
me si produceva, lungo la storia della Chiesa e secondo una gamma tipologica piutto-
Sto variegata?

Come poter passare dalla santita, come fenomeno da “ammirare” o da “venera-
re”, e, quando si poteva, da “imitare”, alla santita come fenomeno da “leggere”, da de-
cifrare, da capire?

“H.U. von BALTHASAR, Teologia e Santita, *“Verbum Caro”, p. 209.



42 ReLazIONI

Occorreva, evidentemente, giungere a riconoscere alla santita di essere non solo

3 &k

un “grado” — e precisamente quello “eminente”, “eccelso” o “eroico” — della vita cri-

L]

stiana, individuabile soprattutto per la sua “elevatezza” rispetto alla “mediocrita” delle
alture circostanti; ma di essere altresi, e forse piil, essa stessa, “parola”, “magistero”,
“docenza”, al pari della teologia — seppure, ovviamente, con linguaggi, metodi e pro-
spettive diverse; e di essere, quindi, individuabile non tanto per la “distanza” che essa,
come esemplare di vero “campione” cristiano, vistosamente infligge al “plotone” ritar-
datario dei credenti, ma per la qualita e autenticita della “lezione cristiana” che essa im-
partisce, per la bonta del “senso” che essa, col suo stesso “vissuto”, istituisce.

Ma perché la santita possa apparire anch’essa “lezione e magistero”, per-
ché sia riconoscibile non solo come dedizione e “gesto eroico”, ma come “parola
magistrale”, occorrera, prima, riscoprirla come forma di “sapere”, come “sapienza’:
potra infatti insegnare e docere nella misura in cui “sa”, nella misura in cui an-
ch’essa, a suo modo, sa fare di un credente un “dottore” e “teologo” della Chiesa.
“Sapienza” dei santi e “scienza” dei teologi non equivarranno, certo, sotto il profilo
tecnico; ma, sotto un profilo assiologico, sul piano del valore, teologia ed esperien-
za spirituale non potranno pill apparire come espressioni di due caste assolutamen-
te separate e reciprocamente intransitabili. Appartengono ormai a una sola casta,
hanno ambedue una capacita di raggiungimento autentico della verita.

Le diverse vie di approccio, i diversi metodi per cogliere la verita cristiana, non
verranno pit valutati, negativamente, come “ascientifico”, e quindi come approssi-
mativo e inadeguato, 1’uno (quello dei santi), e “scientifico”, e quindi pit “adeguato”,
I’altro (quello dei teologi). E la verita, che da entrambe scaturira, dovra essere guar-
data, nel primo caso, come risultato di una esperienza totalizzante, che coinvolge tut-
te le dimensioni dell’uomo (sensi, affetti, memoria, intelligenza, volonta, liberta), nes-
suna esclusa e nessuna privilegiata, che concorrono a far di questo incontro con la ve-
ritd un “vissuto”, un “sapere integrale”, non scientifico eppur “vero”: una “sapienza’,
appunto; e, nel secondo, come risultato di un approccio e adeguamento alla realta cri-
stiana che avviene per via esclusivamente intellettiva e concettuale, e che, ancorché
meno “integrale” del primo, rimane non solo legittimo e giustificato, ma esplicita-
mente esigito da una Rivelazione che si apre e sollecita non solo una sua globale
“esperienza”, ma anche una sua specifica “intelligenza”.

Ad ogni modo il diverso ruolo e il diverso peso assegnato, dai due metodi, al
procedimento discorsivo e all’intelligenza concettuale, non avranno incidenza, per sé,
sul valore di verita raggiunto dai due diversi approcci, quando questi fossero corretta-
mente messi in esecuzione.

Viene cosi spianata e tracciata una pista che favorira il reciproco dialogo fra
due realta che si riscoprono, entrambe, rappresentanti e portatrici di due ugualmente
validi tipi di sapere".

" G. MOIOLL, Sapere teologico e “sapere” proprio del cristiano. Note per un capitolo di sto-
ria della letteratura spirituale e della teologia, *‘La Scuola Cattolica” 106 (1978), 569-596. L’artico-



PiEr Luicl Boracco 43

Quando poi si porra sempre pit attenzione al fatto che la santiti & 1’espressione
pil autentica della fede, della vita credente, si comprendera che la sua tipica “sapien-
za” non & un dono del tutto speciale, un carisma esclusivo della categoria dei santi, ma
un dono che viene a loro dalla fede e commisurato alla obiettiva assimilazione di es-
sa: i santi sono sapienti perché sono credenti; la fede & il “loro” sapere perché piil au-
tenticamente di altri credono.

La Sapienza, dunque, & nella fede, & la fede stessa: la sua esperienza e il suo vis-
suto ne sono la pit splendida testimonianza. La teologia, d’altra parte, proprio perché
sempre intelligenza della fede — ciog della parola di Dio in quanto autorevolmente e
autenticamente accolta e trasmessa dalla Chiesa — dovra essere “intelligenza” di que-
sta “sapienza” che & la fede-santita.

Una “teologia della santita” non ¢ quindi un’opzione, ma neppure una rariti
preziosa, o un exploit, che solo di quando in quando pud “riuscire” alla teologia, per
improvvisa irruzione di un carisma dall’alto: nella misura in cui la santita & I’espres-
sione massima della fede, la teologia — che non pud che essere teologia della fede —
non potra non divenire teologia della santita. “Scienza teologica” e “sapienza santa”
non potranno vivere, quindi, in regime di semplice coabitazione, tanto meno di coabi-
tazione coatta, ma in regime di profondo connubio.

Certo, perché questa comunione di saperi potesse cominciare a realizzarsi, oc-
correva precisare in maniera pill articolata la qualita e identita di questo sapere che &
la fede-santita; e, alla luce di questo primo tipo di sapere, risituare anche 1’altro, il sa-
pere teologico, ripensandone 1’identita.

Al momento dell’intervento di B. quest’ultimo passo, avviato, non era ancor
giunto ad esiti convincenti e risolutivi. Ma che I'esperienza spirituale, che 1’espres-
sione autentica della fede, cioe la santita, costituisse “sapienza”, “sapere vero”, au-
tentico, era cosa ormai assodata per il mondo degli “spirituali” che, reagendo a un
regime di inferiorita e minorita cui questo “sapere credente” era stato sottoposto dal
“sapere teologico”, avevano, anzi, talvolta, rischiato di ribaltare semplicemente il
rapporto, concependo il “comprendere” della teologia come “esteriore” o “inferio-
re” rispetto alla “‘sapienza” che deriva dall’esperienza della fede". Ed anche il mon-
do dei teologi, che, sotto la spinta del Movimento Mistico aveva imparato a rivalu-
tare questa sapienza-esperienza, almeno a partire da quel suo “caso” tipico, costi-
tuito dalla sapienza-esperienza mistica, era ormai disponibile a tale riconoscimento.

Non sara da sottovalutare che, come abbiamo gia osservato, ad avanzare con
chiarezza la convinzione che la santita sia un sapere non & stato globalmente il “popo-
lo dei santi”, ma un ben particolare settore di esso: quello dei mistici e dei contempla-
tivi. Sono soprattutto loro a rivendicare, in prima istanza, nei confronti della teologia

1o offre una succosa — ancorché piti esemplificativa che esaustiva — rassegna di autori e testi spiritua-
li, da Ugo di Balma (XIII secolo) a Giovanni della Croce, che, in maniera progressivamente pit chia-
Ia ¢ consensuale, formulano questa motivata distinzione tra due tipi di sapere cristiano: quello pro-
prio della fede e, all’interno di esso, quello specifico della teologia.

" Cfr. ivi, p. 594.



44  RELAZIONI

non solo il loro spazio ecclesiale, ma il loro spazio specificatamente “teologico”. Sono
loro a mantenere una pili viva coscienza di sé, e della propria esperienza, come “caso e
luogo teologico™. Sono loro a credere in maniera pil risoluta che si debba esigere di
mantenere aperto un confronto per spingere la teologia a ripensare la relazione fra i due
saperi — sapere per esperienza e sapere per scienza. Sono loro a provocarlo, producen-
do una specifica letteratura in proposito, volta, anche attraverso una critica serrata alla
teologia, a non lasciar cadere 1’argomento. Sono loro, i mistici, a prendere continua-
mente parola!

A confronto sembra che siano piuttosto gli altri santi (pastori o asceti) ad accet-
tare pit passivamente la consegna del silenzio e il monito a “non immischiarsi”, ar-
rendendosi piti facilmente al riconoscimento del “monopolio teologico” della verita
cristiana. Sono soprattutto costoro — sembra — ad arrendersi ad un “isolamento coatto”
dal problema, e, ultimamente, alla marginalizzazione ecclesiale di esso.

Né¢ probabilmente poteva essere diversamente.

Forse all’origine stanno due diverse precomprensioni della santith. Chi, aiutato
dal proprio stesso itinerario, orienta a fare dell’esperienza spirituale, e mistica in spe-
cie, il punto focale della propria santita, sa, quasi per evidenza, come si giunga ad una
“soglia” oltre la quale quell’esperienza si rivela generatrice di molte scoperte di vita
cristiana, di illuminazioni e approfondimenti assolutamente non derivati da “scienza”
o da “studio”. Nessuno, meglio di un mistico, sa quanto nuovo sapere debba alle espe-
rienze fatte, quante nuove “riletture”, perfino quali nuove “visioni” gli abbia consen-
tito questa “lente”.

Per lui I’equivalenza tra esperienza e sapienza cristiana & del tutto ovvia e spon-
tanea. Ed € quindi logico che egli voglia difendere e situare tale sua forma originaria
di sapere di fronte a qualsiasi altro che, sembrando diminuirgli spazio, sembri anche
disconoscerlo e marginalizzarlo.

Chi, invece, parte da una precomprensione della santith come askesis, come
esercizio, o esito (sempre e solo nella grazia) di un esercizio, tendera a misurare la
realta di questa santita pili dalla progressiva esperienza di elasticita nel compimento di
tale esercizio. Esperienza di santita apparira quasi sinonimo di esperienza di ritrovata
agilita e destrezza nell’ambito del vissuto cristiano, tale da consentire non solo gli atti,
ma gli habitus, cio le virtl, pit “eroiche”.

Santi e mistici erano comunque ambedue giustamente proclivi a lasciare ai teo-
logi — ai tecnici — il compito e la responsabilita di istituire e formalizzare un metodo,
una via di reciproca permeazione tra i due saperi. Ad essi, ai teologi, spetta interro-
garsi su cosa significhi e cosa comporti 1’assumere, come oggetto della riflessione
teologica, il sapere originato dall’esperienza autentica della fede, dalla pienezza del
vissuto cristiano, dalla santitd. Essi dovevano trovare una risposta alla domanda cru-
ciale: come pud essere legittimo che il teologo, rimanendo fedele a se stesso, alla pro-
pria disciplina e al suo metodo, possa occuparsi della “esperienza e vissuto spirituale”
precisamente in quanto dato “storico” e “positivo™?

L aggiungersi di quest’ultimo ai mille interrogativi che gia assediavano dall’in-
terno la teologia, e che le imponevano una profonda revisione metodologica, sembra-



Pier Luici Boracco 45

va potesse sortire, come risultato, soltanto quello di aggravare la situazione e ritardar-
ne ulteriormente una soluzione. La teologia, che, dopo secoli di riserva, aveva mani-
festato risorto interesse e aveva anzi assunto una posizione e un ruolo di guida (catte-
dra) nei confronti delle domande sull’esperienza mistica e spirituale provenienti dal
Movimento Mistico; che era giunta, anzi, a reintrodurre nell’economia del manuale di
teologia una partizione dedicata a questi argomenti, (i rinati manuali di teologia spiri-
tuale o mistica), si vedeva ultimamente appesantita e penalizzata da questo fardello
che per anni aveva schivato. Se, per secoli, aveva sinceramente creduto che, nei rap-
porti tra teologia e esperienza spirituale la problematicita stava tutta dalla parte di que-
st’ultima, ora la posizione tendeva a ribaltarsi.

L’aver realmente accettato il colloquio si controvertiva, per essa, in una crisi,
meglio, in un elemento di crisi, giunto nel momento pitl inopportuno: quando altri ele-
menti gia premevano a ingrossare questa crisi.

Presto perd si notera come questo circoscritto elemento di rottura contribuira al-
la rigenerazione dell’identita globale della teologia stessa.

1.3. Gli antecedenti soggettivi

Se I’argomento teologia-santita ha gia una storia — (e piuttosto burrascosa) —
nella Chiesa e nella teologia, & pur vero che il tasso di empatia, di sensibilizzazione e
assimilazione di esso, da parte di B., & da collegare non solo a questo obiettivo punto
morto, a questo pericoloso stallo cui si era giunti nell’iter dei rapporti fra teologia e
spiritualita — contro cui reagiva sia la coscienza dei gruppi e movimenti credenti (nel
caso, quello “mistico™), sia il magistero pontificio stesso — ma anche a un proprio per-
sonale iter di formazione teologica e spirituale'®.

' Si pensi al suo incontro con Guardini e all’influsso da questi esercitato sull’allievo quanto
alla «confirmation de son opposition a Kant, a toute pensée abstraite, irréelle intérét pour les intui-
tions de Goethe, amour de la personne historique.concrete vivante» (P. BARBARIN, Théologie et
sainteté, Cerf, Paris 1999, p. 15). Cosi pure si pensi all’ambiente gesuita di formazione: «L’interesse
di von Balthasar per la mistica, intesa come approssimazione, contemplazione e adorazione del mi-
stero non nasceva dal nulla. Negli anni *30, difatti, proprio in seno alla Compagnia di Ges si era svi-
luppata una consistente tendenza che dava un’interpretazione mistica della spiritualita ignaziana so-
prattutto a partire dal Diario del fondatore. Uno dei pit convinti fondatori di questo orientamento fu
Hugo Rahner, del quale von Balthasar fu buon amico, ma anche il padre Steger... Nel mondo tede-
sco padre Steger fu uno dei primi a interpretare la spiritualita ignaziana pit dal punto di vista misti-
co che ascetico» (E. GUERRIERO Hans Urs von Balthasar, Paoline, Milano 1991, p. 79). Questa
prospettiva di lettura di Ignazio favorirebbe inoltre, secondo il citato autore, I’incontro preferenziale
con “I’ala mistica” della patristica (Origene, Gregorio di Nissa, Dionigi I’ Aregpagita) cioe con quel
filone che valorizza I’esperienza contemplativa e mistica come gia “teologia” essa stessa, come vero
sapere e autentica conoscenza. Il che favorira I’affrontamento del tema “teologia e santita” a partire
da una precomprensione “sapienziale” della santitd. Non saranno da dimenticare, in questo pellegri-
naggio culturale e spirituale di B. verso la mistica, i continui deludenti amari incontri che da studen-
te ebbe con la teologia nei suoi anni giovanili. Prima a Pullach: «un’agonia nel deserto della neosco-
lastica» (H.U. von BALTHASAR, Il filo d’Arianna attraverso la mia opera, laca Book, Milano
1980, p. 43); poi a Fourviere: «L’intero periodo dello studio nell’ordine fu una lotta accanita con lo
squallore della teologia, con ¢id cui gli uomini avevano ridotto la gloria della rivelazione: io non po-
tevo sopportare questa forma della parola di Dio, mi sarei messo a distruggere intorno a me con la



46 RELAZIONI

Vale a dire che quando B. entrera in scena su questa tematica non lo fara solo
con I’armamentario di conoscenze squisitamente proprie di un “teologo”, che gli fan-
no ravvisare che & obiettivamente suonata 1’ora giusta, per un suo intervento in mate-
ria, perché il terreno & gia stato preparato e vangato che e la quaestio ha ormai rag-
giunto uno stadio di maturazione sufficiente per giungere ad una sua adeguata elabo-
razione; vi interviene anche come ‘“‘credente”, che ha incontrato da vicino e dal vivo,
e ha condiviso il fascino di esperienze spirituali profonde, (che vanno oltre a quella,
quotidiana, di Adrienne von Speyr); esperienze che non solo si manifestavano aperte
e desiderose di scienza teologica, ma la provocavano, la smuovevano, la rinnovavano.

Egli stesso, accanto a queste esperienze spirituali, ha macerato e maturato an-
che la sua propria (la stesura di “Teologia e santitd” avviene nello stesso periodo in cui
B., per fedelta all’esperienza spirituale di Adrienne e all’Istituto S. Giovanni sorto da
essa, deve accettare quella dolorosa serie di confronti con i propri superiori, che lo ve-
dra costretto a dare, con sofferta lacerazione interiore, le proprie dimissioni dalla
Compagnia di Gesi); e, soprattutto, vive (e proviene da) un tipo di esperienza spiri-
tuale dove un dissidio tra teologia e spiritualitd non & neppure lontanamente immagi-
nabile. La permeabilita e unita fra le due realta non & una cosa che egli deve “capire”
per viverla”, ma & una cosa prima serenamente “‘vissuta” e, per questo, perfettamente
“intesa’.

In questa sua esperienza spirituale & pacificamente assodato che ¢ la fede
stessa a spalancarsi spontaneamente — senza perd mai ridurvisi o esaurirvisi — alla
comprensione e intelligenza di sé. E la fede stessa a istituire un proprio sapere e una
propria comprensione!

Era, del resto, proprio 1’insegnamento che B. aveva appreso dal Loyola: «Igna-
zio trae il suo sapere, con I’ingenuita e la prudenza che convengono ai bambini e ai
santi, direttamente dalla Rivelazione. Da una Rivelazione che gli affluisce con tanta
immediatezza dalla Scrittura e dalla Chiesa, come dall’illuminazione interiore dello
Spirito, specialmente da quella infusione universale dello Spirito presso il fiume Car-
doner. Da essa ricevette una luce cosi immensa, da confessare, alla fine della sua vita,

forza di Sansone, con tutta la mia forza avrei voluto abbattere 1’intero tempio e seppellirmici sotto» (E.
GUERRIERO, Hans Urs von Balthasar, p. 38). Di fronte a tale inconsistenza della teologia B & spon-
taneamente indotto a rivalutare il sapere proprio dei mistici e dei santi. Ma, soprattutto, sara fonda-
mentale per questo orientamento I'incontro con Adrienne von Speyr. Essa costituiva per B. la prova
provata che, anche in assenza di preparazione teologica, I’esperienza autentica della fede conferiva
una ricchezza e sapienza spirituale di fronte a cui riconoscersi apprendisti e discepoli, pronti a trascri-
vere, per anni, i suoi “‘dettati” spirituali. Ancora, si tenga presente che, nel 1939, e forse proprio per la
convinzione dello stato miserevole della teologia, B. rifiuta I’invito del Provinciale ad insegnare al-
I’Universita Gregoriana per preferirgli il ruolo di cappellano e guida spirituale degli studenti di Basi-
lea. La formazione allad una globale “esperienza” della fede appariva fin da subito al giovane B. da
privilegiare rispetto alla formazione alla specifica “intelligenza” della fede, perché la seconda non po-
teva darsi che all’interno della prima e come sua conseguenza. Anche da anziano B. sara solito ripete-
re, in maniera per noi perfin stucchevole, che egli si & sempre sentito pitt un maestro di spirito che
un professore o scrittore di teologia. (vedi A. SICARI, Theologie und Heiligkeit, in K. LEHMANN -
W. KASPER (edd.), Hans Urs von Balthasar. Gestalt und Werk, Communio, Kéln 1989, p. 198).



Pier Luici Boracco 47

che tutti gli aiuti di Dio, tutto il sapere che avesse mai ricevuto nel corso della sua esi-
stenza, non potevano essere paragonati, tutti insieme, con quella esperienza di vita...
Le Costituzioni della Societa mostrano chiaramente che non sono tollerate attenua-
zioni di sorta a un elemento: all’intimo processo per cui & lo Spirito Santo che inse-
gna. Senza voler inaugurare menomamente una “‘nuova teologia” — a cio egli non si
sentiva chiamato né abilitato — si inseri direttamente al punto giovanneo, dove sapere
e vita devono divenire identici. Gli Esercizi... hanno ripristinato quel semplice con-
cetto cristiano della verita, che & 1'uniti tra visione e atto»'.

E, se, comprensibilmente, B. non adduce mai, a testimonianza di quanto egli in-
segna in argomento, anche la propria personale esperienza spirituale, noi sappiamo
pero che questa c’¢, e che essa ¢ la prima fucina da cui santita e teologia gli appaiono
naturalmente sorgere 1’una iscritta nell’altra.

Il confronto con la temperie spirituale e teologica del mondo patristico, e, su su
fino alla grande Scolastica, lo aiuteranno ad articolare e formalizzare in maniera or-
ganica il discorso, ma non dovranno aggiungere molto a quanto, proprio perché frut-
to di diretta esperienza, ha gia raggiunto la certezza e luminosita quasi dell’evidenza
e trasparenza.

2. SANTITA DELLA TEOLOGIA

Scrivera dunque di teologia e santita, della loro unita. Ma, si nota subito che 1’o-
biettivo principale di questo intervento non & tanto quello di “render pit santa la san-
titd” attraverso il recupero di una teologia, lasciata piuttosto negletta, quanto piuttosto
di “rendere pil teologica la teologia” attraverso un confronto, mancato o inadeguato,
almeno a partire da un certo tempo in qua, con la santita. Certo B. non manchera di ri-
volgere qualche monito anche ai santi: non rinuncera, quindi, certo a rinunciare de-
nunciare il rischio di indebolimento di spessore ecclesiale e 1’assottigliarsi di referen-
zZa oggettiva cui va incontro una santita rinunciataria sotto il profilo del comprendere
e comprendersi teologico. Ma tutti avvertono che il pericolo veramente paventato da
B ¢ anzitutto lo smarrimento della teologia, I’evanescenza della sua identita di sapere
“cristiano”: & il suo rendersi “vana” perché — si veda la lezione dell’ Imitazione di Cri-
sto — nel “sapere della teologia” si hanno ormai solo deboli riscontri del “sapere “ve-
10”, quello autenticamente “cristiano”, quello di “un’esperienza” della fede che la ri-
velazione pone sempre, consapevolmente e vigilmente, al centro di ogni sua “intelli-
genza™: «Uno speculativo cristiano, quando pensa teologicamente sul serio e non
compie soltanto per addestrarsi esercizi di pensiero e, per cosi dire, schermaglie non
impegnative, fara misurare il valore del suo pensiero dal fenomeno di Cristo. Cid che
sia realmente adeguato a illuminare questa Rivelazione, a renderla atta a cogliersi in
modo pill vivo sotto un qualsiasi aspetto, cid sard non solo pensiero esatto, ma utile e

"H.U. von BALTHASAR, Teologia e Santitd, “Verbum Caro”, p. 208.



48 RELAZIONI

vero nel senso profondo. Cid che trae fuori dal centro della Rivelazione, e che, per
quanto logicamente possa essere dedotto, conduce in qualche angolo alla periferia, cio
che serve solo alla curiosita o alla vanita umana (e in verita non v’¢ nulla di pit uma-
no dello spirito dell’'uomo, quando pensa), cid appartiene al “sapere che gonfia™; ap-
punto percio, tuttavia, pur con tutta I’esattezza logica, si dimostra un pensiero vuoto,
fatto di vento inane. Vanitas & una categoria teologica»'®.

B., sicuro che la qualifica di “vero” spettava di diritto anche al sapere teologi-
co, offriva come soluzione al deficit di “spessore cristiano” della teologia del suo tem-
po una “nuova” unitd fra essa e 1’esperienza-sapere propria dei santi.

Non si potra perd non rimanere sorpresi dal fatto che B., confrontandosi con ta-
le argomento, non lo affronti allo stadio in cui giaceva sui tavoli e sull’agenda della
riflessione teologica del tempo. Nello stringato abbozzo storico delle pagine prece-
denti si & visto come tale argomento si era sempre piu chiaramente venuto a delineare
e determinare quale precisa domanda circa la possibilita di una comprensione teologi-
ca (e quindi scientifica e critica) dell’esperienza, del vissuto cristiano. Conseguente-
mente si dovra assumere 1’'interrogativo metodologico fondamentale di identificare e
discernere le condizioni alle quali appare possibile e sensata (non solo augurata per-
ché urgente, o perché se ne individuano i vantaggi) la pretesa di poter giungere a una
“teologia spirituale”, cioé a una “teologia dell’esperienza spirituale o cristiana”.

Col suo articolo Teologia e santita (a cui sostanzialmente, secondo I’economia
del XIV Colloguio Internazionale di teologia, limito il mio intervento) B. ravvisa
senz’altro, come compito e dovere urgente della teologia, di “leggere” (e anche impa-
rare da) la santita, intesa come fenomeno e dato storico. Ma non si impegna, come in-
vece iniziera a fare in Sorelle nello Spirito, a decifrare le condizioni metodologiche
che rendono viabile tale progetto. E, tutto sommato, si ha netta I'impressione che que-
sto costituisca per B. un aspetto settoriale del problema. Proponendo appassionata-
mente alla Chiesa, e ai teologi in particolare, la memoria di un tempo in cui ['unita tra
santita e teologia costituiva 1’ovvio paradigma del santo e del teologo stesso, B. ha
certamente come obiettivo di poter rendere teologicamente fruttifera la scoperta, fatta
sempre cogli occhi avveduti e critici del teologo, dei “tesori” di cui il santo & talvolta
ingenuo (cioé teologicamente sprovveduto) portatore. Ma questo non &, qui, il suo
obiettivo principale. Questo & piuttosto da intendere come sforzo per la enucleazione
pit globale di un progetto di “teologia santa”: tale perché sa “leggere” il dato costi-
tuito dalla santita; tale perché nella santita il teologo la apprende e la insegna; tale per-
ché santa & la sua stessa forma e struttura; tale perché santa € la testimonianza che es-
sa offre e santi sono i frutti che essa permette di raccogliere.

Confrontando, dunque, I’intervento di B. con la prospettiva, indubbiamente pit
settoriale ma anche pit precisa ed epistemologicamente focalizzata, dei teologi con-
temporanei che si erano lasciati sensibilizzare dal problema prima della lettura della
esperienza mistica e poi cristiana fout court, sembra di poter dire che il teologo di Ba-

" H.U. von BALTHASAR, Teologia e Santita, “Verbum Caro”, p. 216.



PiEr Luicl Boracco 49

silea per un verso voglia riallargare il ventaglio degli aspetti del problema; per un al-
tro radicalizzarlo, concentrandosi in particolare su due dei quattro versanti del proble-
ma da lui segnalati, colti come i gangli decisivi di esso. In sostanza, strettamente fon-
damentali per una ristrutturazione della teologia che le consenta di raggiungere la sua
“figura santa” sarebbe essenziale:

» riconferirle una forma e struttura globale che meglio la adegui alla forma e
struttura della Rivelazione stessa;

* che essa si costruisca entro e sulla esperienza autentica della fede, ciog della
santita.

La concentrazione su questi due elementi prioritari lascia ancor meglio traspa-
rire quali siano le reali intenzioni e convinzioni di B. quando trascura, per il momen-
to, di affrontare il problema epistemologico e metodologico sollevato dalla nascente
“teologia spirituale” o dell’esperienza cristiana. La sua convinzione & che il problema
vada ben al di Ia del concorrere a far si che la teologia possa, con metodi appropriati,
accedere a una corretta esegesi della letteratura spirituale o ad una pertinente inter-
pretazione della figura di un santo. Evidentemente tali esiti sono bene augurati e per-
seguiti. Ma la teologia, tiene a sottolineare B., non diventa santa solo perché si riav-
via, dopo secoli, a leggere e tentare di capire il “dato” offerto e costituito dalla santita.
Anche la “teologia spirituale” (cio¢ quella specifica disciplina che occuperd appunto
la neonata cattedra di ascetica e mistica) non sard una teologia pill santa solo perché
pit dedita a interpretare la letteratura, la storia, il fenomeno e il linguaggio della san-
tita, della spiritualita.

Tale concreta disponibilita della teologia ad occuparsi e a valorizzare la testi-
monianza dei santi offrira indubbi contributi alla fede e alla teologia, sara fonte di ri-
scoperte di zone della rivelazione rimaste forse in ombra sotto la luce, spesso troppo
“bianca” e “diafana”, della ragione teologica, e scandagliate piti adeguatamente dalla
luce “rossa” e “calda” di una esperienza totalizzante (ad un tempo Gesamtakt e Ge-
samtgefiihl) di Cristo. Ma non basta!

3. SANTITA DELLA TEOLOGIA E SANTITA DEL TEOLOGO

Se un progetto di “teologia santa” dovra toccare, secondo B., 1a sua prassi stes-
sa, il suo articolarsi e strutturarsi, in una parola le sue modalita di autocomprensione e
realizzazione, rimane pur vero che questo tentativo di ricostruzione di una “teologia
santa” non & perd da intendere come qualcosa che riguardi esclusivamente, e nemme-
no principalmente, le procedure, il metodo, la prassi della disciplina teologica. 1l pro-
blema rimane, per B., ben pill radicale: tocca I'impostazione della disciplina, ma toc-
ca, di pit, e prima, lo stesso soggetto che la pratica.

B. parla infatti esplicitamente di scomparsa, da un certo punto in qua, non di una
“teologia santa”, ma proprio di “teologi santi”. Peggio ancora: al dire di B. non si tratte-
rebbe di pura sparizione, ma di scomparsa che desta qualche sospetto di connivenze e
complicita, perché troppo sbalorditivamente passata sotto silenzio da parte di tutti:



50 ReLazion

«Nella storia della teologia cattolica & difficile trovare un avvenimento che sia stato in
minor misura oggetto di attenzione, e tuttavia la meriti maggiormente, del fatto che, fin
dall’alta Scolastica, ormai vi siano stati solo pochi teologi santi»".

Tale venir meno di “teologi santi” sarebbe tanto pili sorprendente e preoccu-
pante in quanto essi costituivano il paradigma piu alto e pili vero della santita stessa,
intesa non soltanto come “dono” personale, ma come “‘missione” di particolare rile-
vanza ecclesiale: «Se osserviamo la storia della teologia fino all’alta Scolastica lo
sguardo non prevenuto & sorpreso immediatamente dal fatto che i “grandi santi”, cioé
quelli che non solo con certi sforzi personali si sono portati ad una purezza esemplare
di vita, ma in modo manifesto hanno ottenuto da Dio una missione nell’ambito della
Chiesa, nella loro maggioranza erano anche dei grandi dogmatici, tanto che divenne-
ro “colonne della Chiesa”, sostegni per vocazione della vitalita ecclesiale, proprio
perché nella vita rappresentarono la pienezza della dottrina ecclesiale, e nella loro dot-
trina la pienezza della vita ecclesiale»™.

Perché si possa parlare di teologia santa non basta insegnare una santa o orto-
dossa “dottrina”: occorre, secondo B., che il teologo stesso sia «rappresentazione vi-
va della teoria nella prassi, del sapere nell’agire». Esattamente «mediante questa unita
del sapere e della vita i grandi dottori della Chiesa... si fanno capaci di divenire au-
tentici luminari e pastori della Chiesa»®'.

E, a sostegno di questo paradigma “santo” di teologia, B. sottolineera imme-
diatamente la tipicita, specificita e singolarita del “canone della verita rivelata™: «Il
concetto pieno della verita offerto dal vangelo consiste appunto in questa rappresen-
tazione viva della teoria nella prassi, del sapere nell’agire... Nel senso della rivelazio-
ne divina non vi & affatto alcuna autentica verita che non si debba incarnare in un at-
to, in un modo di condursi, a tal punto che I’incarnazione di Cristo diviene criterio di
ogni effettiva verita e che “camminare nella verita” & la modalita in cui i credenti so-
no in possesso della verita... verita divina che si presenta nella vita di Cristo in modo
da poter essere riconosciuta in virti della condotta nella verita, al tempo stesso da par-
te del dottore e degli ascoltatori, e da potervi essere verificata. Cristo infatti, archeti-
po della verita, che designa se stesso come verita, per noi ¢ canone di essa solo perché
nella sua esistenza offre la rappresentazione vissuta della sua essenza, d’esser cioe
“immagine di Dio”»>.

Sia ben chiaro, le due affermazioni non devono prestarsi a interpretazione ri-
duttivamente “morali” della santita richiesta da B. alla teologia; non si tratta sempli-
cemente di invocare una “coerenza’ del tipo: “dal momento che hai compreso e inse-
gni certe dottrine, praticale e noi ti crederemo”.

La circolarita fra dottrina e vita, segnalata da B,. non sarebbe affatto, in questo
questa riduzione puramente etica, interpretata veramente secondo il vangelo. Questa

¥ H.U. von BALTHASAR, Teologia e Santita, “Verbum Caro”, p. 200.
* Ibidem.

2 Ivi, p. 201.

* Ivi, pp. 200-201.



PiEr Luicl Boracco 51

interpretazione moraleggiante della suddetta circolarita parte infatti dalla convinzione
che si possa comunque raggiungere e comprendere la “veritd” della fede, a prescinde-
re dal viverla e sperimentarla, dal lasciarsi guidare, costruire e uniformare da essa.
L’assenza di un’autentica “esperienza” di fede sarebbe del tutto ininfluente sulla “in-
telligenza™ di essa e, tanto meno, avrebbe incidenza sul suo insegnamento. Decenza e
serieta, ethos e correttezza professionale, richiederebbero perd che ci si decida a pra-
ticarla, conferendo, con questa personale coerenza, credibilith (ma in tal caso preva-
lentemente soggettiva) alla verita.

Il “principio santita”, di cui parla B. per la teologia che preconizza, & esatta-
mente il rovescio del “principio coerenza”, che dovrebbe appunto intervenire nei
confronti di una verita che si ritiene “gia adeguatamente colta per via puramente in-
tellettiva”. Quando dice che una teologia santa suppone teologi santi, B. intende dire
che la verita cristiana, ciog la verita della fede come risposta autentica alla rivelazio-
ne divina, & cosi tipica e singolare, esige un incontro e una relazione cosi globale e
totalizzante, che solo tramite una esperienza, cioé un “accordo” — Einstimmung —
esaustivo di tutte le facolta del soggetto, si pud sperare di giungere ad una sua ade-
guata percezione. Aspetti parziali o settoriali di questa forma stratificata e pluridi-
mensionale (I'unica adeguata) di accesso alla verita cristiana non sono propriamente
conoscenza adeguata di essa, ne sono solo una riduzione.

Quanto affermato, se vale nei confronti della dimensione psicologico-emotiva
dell’esperienza, ciog nei confronti del “sentire”, vale anche nei confronti del processo
cognitivo e dei suoi esiti concettuali. In altri termini: I’“intelligenza”, anche teologica,
non puo sostituirsi ad una reale “esperienza” della fede, ma muove solo da questa, sem-
pre entro questa e su questa. Se la sua assenza radicale non consente alcun esercizio au-
tenticamente teologico, la sua insufficienza o malfermita incidera comunque sulla qua-
lita del teologare: la teologia non riempie i “buchi neri” di un’esperienza mancata o eva-
nescente.

Chi pretendesse, dunque (e B. teme che sia successo spesso, fra i teologi) di es-
sere giunto ad una “intelligenza” della fede senza alcuna vera e profonda “esperienza”
di essa, sarebbe in realta giunto solo ad una conoscenza riduttiva, talvolta “vana”, pre-
giudizievole, e perfino “menzognera” di essa: «““Se voi osserverete la mia parola... al-
lora conoscerete la verita”... “Chi dice: lo conosco , e tuttavia non osserva i suoi co-
mandamenti, & un mentitore, e la verita non & in lui”... “Chi non ama non conosce
Dio, poiché Dio & I’amore”...»%.

Il passo falso pitl gravido di conseguenze per la teologia non sarebbe, nella lo-
gica di B., I'irruzione saltuaria, entro essa, di “contenuti” eterodossi,sma proprio I’in-
filtrazione trasversale di un canone di verita meno mutuato dalla rivelazione e pit dal-
la filosofia o dalle stesse scienze della natura. Secondo tale canone la verita non ave-
va pill bisogno di essere colta mediante una globale, stratificata e articolata
esperienza: bastava la sola intelligenza razionale.

® H.U. von BALTHASAR, Teologia e Santitd, “Verbum Caro”, p- 200.



52 REeLAzZIONI

Sulle prime il nuovo edificio teologico sembro tenere; ma, a poco a poco, que-
sto spurio canone di verita fece sentire il suo peso, determinando tensioni tra il per-
manere di contenuti materialmente cristiani e ’instaurarsi di una figura complessiva
di teologia, in cui erano inseriti, che non aveva pil la stessa fisionomia, la stessa ar-
chitettura e struttura cristiana. Il disegno originario era ormai compromesso: la teolo-
gia non trovava ormai pill «nella configurazione strutturale della Rivelazione stessa il
criterio infallibile della propria forma e struttura»™. E lo stesso teologo non vedeva
sufficienti ragioni per fare dell’accesso alla verita cristiana qualcosa di pill complesso
della messa in esercizio della propria intelligenza.

Da questo punto di vista gli “spirituali”, meglio dei loro compagni teologi, eb-
bero un senso piu vigile della originarieta del “sapere cristiano™: «La vera teologia,
quelia dei Santi, nella obbedienza della fede, nella reverenza dell’amore, e mirando
sempre al centro della Rivelazione, indaga quale pensiero umano, quale problematica,
quale metodo speculativo siano idonei a illuminare il senso della Rivelazione in se
stessa. Questo significato non consiste affatto nel comunicare all’uomo cognizioni
astruse e occulte, ma nel legarlo a Dio piu strettamente nella totalita della sua esisten-
za, anche spirituale, pure intellettuale»™.

Il principio “santita della teologia” si controverte dunque nell’ affermazione del
primato dell’dell’esperienza diella fede, perché essa favoriscasolo eda questa, faccia
pud scaturire una “vera” conoscenza, una teologia veramente cristiana.

Attraverso la richiesta di riallineamento fra teologia e santita B. intende quindi
dungue porre in rilievo la questione dell’autenticita cristiana della teologia conven-
zionalmente indicata come “scientifica”: intesa cio¢ come possibilita e concreto pro-
cedimento per la comprensione organica e sistematica, di tipo perd esclusivamente
concettuale e intellettuale, della fede, quasi che questa sia identicamente e intercam-
biabilmente accessibile sia alla “scienza” che alla “esperienza”.

Il principio “santitd della teologia” si controverte, dunque, nell’ affermazione
del primato dell’esperienza della fede, perché solo da questa pud scaturire una “vera
conoscenza’, una teologia veramente cristiana.

Muovendo alla ricerca delle condizioni di autenticita dell’ operazione teologica,
B. sottolinea, anzitutto, che essa non potra mai andare disgiunta dal riconoscimento
della imprescindibilita e inesorabilita di un cammino di esperienza e “comunione rea-
le”, “vissuta”, non soltanto “pensata”, con la verita che nella fede si rivela: ciog non
potra dispensarsi — come cosa che, semmai, riguarderebbe la fede, ma non riguarde-
rebbe, per sé, la teologia — da un vero cammino di santita.

Questa conclusione, che dovrebbe essere considerata punto focale dello statuto
della teologia, se ha sofferto smentite anche di ordine “teoretico” lungo la sua storia,
soffre ancor di pill, al dire di B., della reale e “pratica” marginalizzazione cui & confi-
nata dagli stessi teologi: con una sorta di congiura del silenzio (quella stessa che

*H.U. von BALTHASAR, Teologia e Santita, pp. 216-217.
5 Ivi, p. 216.



Pier Luicl Boracco 53

avrebbe permesso di non accorgersi di un dato cosi vistoso come quello della scom-
parsa, in epoca moderna, di concreti teologi santi) questo articolo basilare della “car-
ta costituzionale” della teologia verrebbe condannato ad una sorta di oblio, o di “ri-
mozione”, che lo rende del tutto ininfluente e insignificante nella quotidiana prassi
teologica. E una memoria perduta e sepolta: non la si nega, ma non vi si “crede”, non
la si raccoglie.

Contro tale secolare tendenza del teologare B. intende ricordare e ribadire che
tale primato della fede (cio¢ della sua esperienza autentica, santa) rispetto alla sua “in-
telligenza™, non puo essere ridotto ad effato di portata e validita generale, e ma pura-
mente formale. Se esso vale per tutti i cristiani, deve valere in modo ancor pill speci-
fico, per la figura e il ruolo del teologo cristiano. Cid che & infatti assolutamente prio-
ritario, nella vita della Chiesa, come nell’esistenza di ogni singolo credente — sia, o
meno, al servizio di un ministero o di uno specifico officium, come il teologo — ¢ ap-
punto I'essere credente™.

L’autentico “teologare” entro la fede, al fine di meglio capirla, non puo avveni-
re dunque in assenza di esperienza di essa; tanto meno puo costituire gesto che mi sot-
tragga e dispensi da essa o, peggio, che vada a detrimento di essa. L’esperienza della
fede — alias, ultimamente, la santitd — non & infatti un *“ruolo”, un “ministero”, un “uf-
ficio” che possa risultare, di fatto e di diritto, non cumulabile e quindi alternativo ad
un altro, perché rischierebbe di sottrargli tempo e spazio. La fede non toglie spazio al-
la teologia, anzi la fonda, la esige, ne ¢ la vera promozione e la vera “certificazione”.
Non pone ad essa alcun limite che non sia quello costituto da se stessa, cioe dalla sua
irriducibilita e indisponibilitd, sia oggettiva, che soggettiva, a consentire a un “‘qua-
lunque tipo™ di esercizio di razionalitd umana.

Per converso, si dovra pure affermare (contro certi timori e riserve ataviche pro-
venienti dagli “spirituali”’) che I’esercizio autentico dell’operazione teologica non po-
trd mai risolversi, né sul piano della prassi e ancor meno della teoria, in soffocamento
0 inibizione del concreto impegno per la santita.

D’altronde che anche nella Chiesa si possa seriamente incorrere nel pericolo
che I'intelligenza, invece di sentirsi momento e compito interno alla fede, la sopra-
vanzi e quasi si sostituisca ad essa, non potra essere sbrigativamente disconosciuto. La
storia della spiritualita registra piti di un grido d’allarme in proposito; anzi, a far testo
dal fatidico Viae Sion lugent di Ugo di Balma, questo “pianto” e queste “lacrime” si
sono altre volte dovute versare lungo i secoli nei confronti della “scienza” teologica
per la facilita con cui si lasciava ridurre, o scambiare, con un intellettualismo di par-
venza cristiana che poco o punto aveva a che vedere con I’esperienza autentica della
fede e con la comunione “vissuta” con Cristo.

*G. MOIOLI, Sapere teologico e “sapere” proprio del cristiano, p. 594.



54 RELAZIONI

5. TEOLOGIA SANTA NEL CONTENUTO, NELLA STRUTTURA E NELLA FORMA

B., pur col suo vigoroso ed appassionato appello ad una teologia che sia santa
anzitutto perché sorretta da una reale esperienza spirituale, intende cautelarsi da ogni
possibile ricezione di esso che sembri autorizzare rigurgiti o infiltrazioni, di sapore
fondamentalista, provenienti da certo semplicismo o elementarismo “spiritualista”. B.
sa che la storia della Chiesa ha registrato anche simili casi; e anch’egli denuncia d’a-
ver visto, lungo questa storia, troppi santi arrancare penosamente sui sentieri della teo-
logia, trasformatasi, talvolta, per loro, in erte pill ripide e impervie delle famose balze
della “santa montagna’.

Perfino tra i pit dotati fra di loro, cio¢ fra i moderni “dottori” della Chiesa
appaiono ancora piuttosto deludenti i risultati ottenuti dai loro generosi tentativi di
far quadrare i due saperi, la loro “sapienza” con la loro “scienza’: «Cosi sorse, per
esempio, la dottrina sull’amore di un Francesco di Sales, del Teotimo, la cui prima
parte teoretica, nella sua debolezza, & chiaramente in contrasto con i successivi slan-
ci irrefrenabili verso Dio. Cosi nacque pure, ed & cosa certo ancor pill grave, la Sa-
lita al Monte Carmelo, che — se per altro le aride, e spesso non del tutto digerite, in-
terpolazioni scolastiche sono realmente di mano dello stesso Giovanni della Croce
— appesantisce la colomba lieve con la greve corazza dell’apparato concettuale sco-
lastico»?’. '

Esiste dunque una competenza in “sapienza” che si inceppa e si mortifica quan-
do tenta di tradursi nel linguaggio e nei concetti della “scienza”, della teologia. Dot-
tori si, dunque, costoro; non pill perd con lo stesso “pieno’” significato di un tempo, ma
con un significato solo settoriale: dottore della mistica (Giovanni della Croce), o del-
la catechetica (Canisio), o della controversistica (Bellarmino), o della morale (Liguo-
ri), o della spiritualita (Sales)™.

Come si vede, se B. non ammette, come principio, una teologia senza reale
esperienza spirituale, non & neppure tenero con quel tipo di santita dove il ricorso alla
teologia non serve tanto a “costruirsi”, quanto, semmai, a “descriversi” e “spiegarsi”
una volta gia realizzatasi in piena autonomia da essa. In tal caso la teologia sarebbe ri-
dotta al semplice ruolo di “penna o inchiostro teologico”, vale a dire a pura “cifra” tra-
duttiva, a “glossario”, che si limita a trasferire in un linguaggio piu “oggettivo” e pill
“preciso” (come gia reclamava Gerson), ¢io che ha potuto avvenire a prescindere to-
talmente da essa. E il concetto che ha presieduto alla nascita, in epoca moderna, delle
varie Clavis (celeberrima quella di Maximilianus Sandaeus) che dovevano “voltare”
in teologia I’esperienza spirituale e mistica.

Ad evitare tali esiti, B. rimarra dichiarato assertore e fautore di una teologia che
¢ “santa” non fondamentalmente quando (o perché) compito e risultato di un santo

7 H.U. von BALTHASAR, Teologia e Santita, “Verbum Caro”, pp. 209-210. Per vero tale
giudizio appare oggi eccessivo e I’oggetto meritevole di una piti pertinente ed organica ripresa.
% Ivi, p. 206.



PiEr Luicl Boracco 55

“prestato” alla teologia, ma quando (e perché) opera di un teologo ad un tempo com-
petente e veramente bagnato alle acque della santita: di un teologo che si impegna a
“vivere” la fede ed ugualmente a “studiarla”.

La “figura santa” di teologia che B. auspica chiama quindi in causa santita e
competenza. Tocca la vita del teologo, ma tocca e modifica anche la stessa struttura e
forma della teologia, la sua logica interna nella dislocazione e partizione delle sue di-
verse discipline e capitoli: cosi che il suo stesso Indice lasci trasparire con maggiore
fedelta la novita e singolarita della rivelazione di Dio in Cristo. E se questo richiedera
“un serio ripensamento dell’essenza della teologia”, il teologo dovra farlo, perché so-
lo lui puo farlo. La “teologia santa” che cosi concorrera a costruire concorrera a co-
struire anche la santita del teologo.

Di qui il perentorio invito rivolto alla teologia a “riflettere su di sé per un du-
plice aspetto: per il contenuto e per la forma”.

Persuaso che storicamente la teologia abbia pit vegliato sull’ortodossia dei pro-
pri contenuti, B. preferisce insistere sul rinnovamento della sua forma e struttura. Di
qui la sua sollecitazione a ricollocare e salvaguardare sempre al suo vero centro e pun-
to gravitazionale (trinitario-cristologico) tutta la riflessione teologica, segnatamente
quella che pil si occupa dei cosiddetti problemi-frontiera, che gli sembra piu esposta
a pericoli di dérapage e scivolamenti da tale centro.

Denunciando il rischio in cui storicamente la teologia (specie apologetica) & piil
volte incorsa — di allontanarsi cioé dal centro della rivelazione per “recarsi diretta-
mente sul posto”, “in periferia”, quasi Ii, in loco, si potessero meglio affrontare e ri-
solvere i problemi-frontiera — B. ribadira che solo e sempre situandosi al centro di es-
sa ognuno di tali problemi sara valutato nella giusta prospettiva, premessa indispen-
sabile per la ricerca di adeguate soluzioni: «La teologia trova nella configurazione
strutturale della Rivelazione stessa il criterio infallibile della propria forma e struttu-
ra, Cio che, considerato sostanzialmente, ¢ importante per la Rivelazione, deve essere
la realth importante anche per la teologia. Cio che nella Rivelazione sta solo quasi a
margine, viene citato come di passaggio, deve rappresentare soltanto un tema transi-
torio anche per la teologia. Le proporzioni della Rivelazione devono essere anche
quelle della teologia»®.

® H.U. von BALTHASAR, Teologia e Santita, “Verbum Caro”, pp. 216-217.



56 ReLazioni




RTLu VI (1/2001), 57-65 57

Mistica ignaziana e teologia
in Hans Urs von Balthasar

Peter Henrici
Vescovo ausiliare (Coira)

Nel primo volume della Herrlichkeit, che & il trattato metodologico della sua
Trilogia, Hans Urs von Balthasar viene a parlare della mistica alla fine della prima
parte, in cui tratta della “Evidenza soggettiva”. La mistica trova il suo posto nel capi-
tolo sui Sensi spirituali. In questo capitolo, dopo una breve introduzione sui Padri, e
specie su Origene, e sugli autori medievali, in particolare su san Bonaventura, Baltha-
sar discute poi lungamente sulla applicatio sensuum ignaziana e sulle varie interpre-
tazioni che di questa furono proposte. Da li, attraverso Karl Barth, Romano Guardini,
Gustav Siewerth e Paul Claudel, autori prediletti di von Balthasar, passa finalmente a
trattare della mistica, introducendo il suo discorso con una formula molto significati-
va. Mi si permetta la breve citazione in tedesco: «Erst an dieser Stelle lisst sich iiber
eine letzte, noch irgendwie archetypische Glaubenserfahrung in der Kirche handeln,
tiber die Mystik»'. Vale a dire che della mistica, Balthasar dichiara di poter parlare
soltanto alla luce della applicatio sensuum ignaziana. Per di pid, lo stesso capitolo si
conclude con una breve allusione a due dei pili autorevoli interpreti della mistica igna-

' Herrlichkeit, Bd. 1, Johannes Verlag, Einsiedeln 1961, p. 393.



58 RELAZIONI

ziana: il P. Joseph Maréchal et il P. Hugo Rahner. Questi fatti comproverebbero, se
per altro non fosse gia evidente, che 1’esperienza mistica che sta a monte della teolo-
gia balthasariana & quella di sant’Ignazio, la quale va presa non tanto come uno dei
tanti esempi di mistica cristana, ma come quel tipo specifico di mistica che sta in con-
trasto con la mistica di tradizione plotiniana, tomistica e teresiana, le quali comune-
mente si considerano classiche.

Ai tempi degli studi filosofici e teologici di von Balthasar, era tutt’altro che la-
palissiano considerare sant’Ignazio sotto il profilo della mistica. Dopo secoli di asceti-
ca ignaziana, la riscoperta di un sant’Ignazio mistico segnava una nuova epoca di spi-
ritualitd ignaziana. In fatti, i suoi scritti mistici, I’autobiografia e il diario, erano rima-
sti per cosi dire sotto sequestro dall’epoca del Padre Generale Acquaviva, vale a dire
dalla fine del ‘500, e furono pubblicati e reso accessibili al pubblico soltanto nel primo
quarto del “900. I gia citati Padri Maréchal e Hugo Rahner furono tra i protagonisti di
questa riscoperta della mistica ignaziana, mentre il direttore della “terza probazione” di
Balthasar a Pullach, P. Albert Steger, ne era uno dei pit fervidi promotori.

Come allora intendeva il giovane P. Balthasar la mistica ignaziana? Fortunata-
mente non siamo costretti a fare delle congetture o a raccogliere delle indicazioni
sparse, come 1’ha fatto per altro con mano maestra P. Jacques Servais per gli Esercizi
spirituali. Il 18 gennaio 1948, il Padre Balthasar, in un momento in cui gia intravede-
va di dover abbandonare la Compagnia di Gesi, dava a noi novizi, nel Noviziato del-
la Viceprovincia Svizzera, una conferenza su sant’Ignazio. Rileggendo e meditando
gli appunti che presi allora, scarni che siano, nondimeno mi & parso che non potrei fa-
re meglio che presentarli tali quali sono, nello stesso ordine in cui P. Balthasar ci pre-
sentava allora la spiritualita ignaziana. Non ho dunque niente da inventare o da rico-
struire, ma riferisco soltanto il piti fedelmente possibile la conferenza che senti allora,
aggiungendo qua e 14 un mio breve commento.

Il teologo basilese esordiva dicendo che il fondatore di un’ordine religioso ha
un rapporto analogo alla sua comunita religiosa con quello che Maria, gratiarum om-
nium mediatrix, ha alla Chiesa. Tutte le grazie che i gesuiti come tali ricevono hanno
dunque una coloratura ignaziana. E qui, proseguiva, ¢’& qualcosa che finora non & sta-
to abbastanza valorizzato, vale a dire che esistono una filosofia e una teologia igna-
ziane, diverse da quelle di tipo tomistico-domenicano. E vero che questa filosofia e
teologia non sono facili da individuare, in quanto sant’Ignazio non era né filosofo, né
teologo. Si tratterebbe dunque di far risaltare e di analizzare fino in fondo (ausschop-
Jfen diceva von Balthasar) quello che & nuovo nelle idee e nel atteggiamento spirituale
di sant’Ignazio, e di valorizzarlo come una esegesi della rivelazione divina, come un
dono comunicato immediatamente da Dio. Come s. Francesco nel medioevo, cosi an-
che sant’Ignazio agli inizi dei tempi moderni fu un dono di Dio per la sua Chiesa. En-
trambe apportavano una novita, novita che perd senza difficolta entrava a far parte
della tradizione — il che & peraltro la caratteristica di ogni autentico carisma.

Premesso cio, P. Balthasar entrava in materia. Il punto di partenza, diceva,
dev’essere la Santissima Trinita. Sant’Ignazio, in fatti, contemplava nelle sue visioni
dettagliatamente tutte le fasi dell’evento trinitario e le esauriva contemplandole, “aus-



PeTeER HENRICI 59

schauen” diceva Balthasar con una parola quasi intraducibile: vedere in pienezza e in
dettaglio. Per comprovare questo, egli si riferiva all’ Autobiografia e in specie a quel-
la visione (che era forse piuttosto una udizione) in cui sant’Ignazio percepiva la Tri-
nita sotto la figura di tre tasti d’organo. Racconta il santo: «Sentiva il pellegrino una
profonda devozione verso la Santissima Trinita. Ogni giorno rivolgeva la sua pre-
ghiera alle tre persone distintamente, poi anche alla Santissima Trinita. Percid gli ve-
niva da domandarsi come mai rivolgesse quattro preghiere alla Trinita. Ma questo ra-
gionamento lo disturbava poco o nulla, come cosa di scarsa importanza. Un giorno,
mentre sui gradini del convento recitava 1’ufficio di nostra Signora, la sua mente co-
mincio ad essere rapita. Era come se vedesse la Santissima Trinita sotto figura di tre
tasti d’organo e questo con un profluvio di lacrime e di singhiozzi incontenbili. Quel
mattino prese parte a una processione che partiva di 1a e non riusci un solo istante a
trattenere le lacrime fino all’ora del pranzo. Dopo pranzo non riusciva a parlare d’al-
tro che della Santissima Trinita, portando molti paragoni molto diversi e sentendo
. profonda gioia e consolazione»’.

I tre tasti d’ organo rappresentano I’unita delle tre persone divine in un’unica ar-
monia. E interessante notare a questo punto che le visioni ignaziane sono di fatto spes-
so piuttosto udizioni, come 1’ha dimostrato chiaramente P. Hugo Rahner. Sappiamo
peraltro che sant’Ignazio era molto affezionato alla musica, al pari di P. Balthasar tan-
to che per von Balthasar la figura, la Gestalt, & spesso piuttosto da intendere come una
melodia, in quanto & una Gestalt che si muove, che si sviluppa e che si traspone. Ef-
fettivamente nella sua conferenza, che riprendo adesso, il Padre Balthasar passava im-
mediatamente ad un movimento, al movimento trinitario, che si dispiega ad un livel-
lo piti che umano. Nella sua mistica, disse, sant’Ignazio «trascende la incarnazione
verso il Padre». E proprio per questo che la sua mistica & piti che psicologica, & teolo-
gica e si rifiuta alle spiegazioni psicologiche, come peraltro anche la mistica di San
Paolo. Ignazio pero ci ha lasciato poche spiegazioni esplicite sulla Santissima Trinita,
perché non possedeva una grande cultura teologica, e ancor meno in quell’epoca a
Manresa, in cui non aveva nemmeno un buon direttore spirituale.

In secondo luogo, proseguiva P. Balthasar, ¢ da trattare dell’incarnazione. Per
questo prendeva lo spunto dall’altra grande visione di Manresa, la cosiddetta visione
del Cardoner. Ecco come sant’Ignazio nella sua Autobiografia ce la riferisce: «Una
volta il pellegrino si recd per sua devozione a una Chiesa distante da Manresa poco
pitt di un miglio. Credo che si chiamasse San Paolo. La strada correva lungo il fiume.
Tutto assorbito nelle sue devozioni si sedette un poco con la faccia rivolto al torrente
che scorreva in basso (il Cardoner). E mentre stava li seduto gli si aprirono gli occhi
dell’intelletto. Non ebbe una visione, ma conobbe e capi molti principi della vita inte-
riore e molte cose divine e umane con tanta luce che tutto gli appariva come nuovo.
Non & possibile riferire con chiarezza le numerose veritd particolari che egli allora
comprese. Solo si pud dire che ricevette una grande luce nell’intelletto. Tanto che se

* Autobiografia, n. 28.



60 ReLazIONI

fa conto di tutte le cose apprese, di tutte le grazie ricevute da Dio e le mette insieme,
non gli sembra di aver imparato tanto lungo tutto il corso della sua vita, fino a 62 an-
ni compiuti, come in quella sola volta»’.

Si tratta dunque di una intellezione mistica in cui, secondo il commento che ci
faceva allora P. Balthasar, gli si riveld il Sinn der Welt, il significato e il senso del
mondo. Ignazio percepisce nella diversita e nella molteplicita del mondo il piano di-
vino. Questa visione gli dara poi una certezza e un aiuto in tutte le vicende, in tutte le
situazioni nelle quali umanamente poteva cadere. E da questa intellezione del piano
divino nel mondo che nasce il principio fondamentale della mistica ignaziana, ciog
’atteggiamento di essere contemplativus in azione: la contemplazione non sta a parte
dell’azione (come nel domenicano-tomistico “contemplata aliis tradere”), ma nell’a-
zione stessa si ha la vera contemplazione.

Tale visione del mondo nella luce di Dio non esige piti I’allontanarsi dai sensi e
nasce cosi un nuovo tipo di mistica che, al contrario della mistica di tipo plotiniano,
non & piu una specie di disincarnazione. Qui prende origine la applicatio sensuum
ignaziana. Come noto, alla fine di ogni giornata degli Esercizi spirituali, sant’Ignazio
propone un tipo di meditazione molto semplice, in cui non si tratta pit di discorrere né
di approfondire anche intellettualmente, ma semplicemente di assistere con tutt’e cin-
que i sensi all’evento che si sta contemplando. Questa mistica, ci diceva P. Balthasar
si ricongiunge immediatamente con la mistica del Vangelo. «Per la caro, diceva, si ar-
riva al verbum». E qui ci ricordiamo che lui ha intitolato il suo primo volume di scrit-
ti raccolti Verbum caro. Nella sua conferenza ci dava invece come esempi del come si
arriva dalla caro al verbum le visioni di santa Margarita Maria a Paray-le-Monial e la
devozione al sacratissimo Cuore nonché santa Teresa di Lisieux — due “figure” alle
quali Balthasar ha dedicato due volumi: /I cuore del mondo (Herz der Welt) e La mis-
sione di Santa Teresa del Bambino di Gesi. Cristo si incontra nel concreto. E forse so-
prattutto la parola “concreto” che si dovrebbe sottolineare perché il punto specifico di
questa mistica ¢ che & una mistica concreta.

11 terzo punto da considerare & la missione di Cristo, Cristo come I’inviato da
Dio. «La missione — diceva Balthasar — & I’unita di obbedienza e di amore». La mis-
sione, questo & il mio commento, era I’angolatura specifica sotto la quale Balthasar
vedeva tanto la cristologia quanto I’antropologia. Parlava ai suoi studenti in quegli an-
ni tanto di Sendung (missione), che questa parola fu quasi uno scibbolet balthasaria-
no. Negli anni posteriori la cambiava in Auftrag (compito), come nel titolo del volu-
me autobiografico Unser Auftrag. Sara una espressione pill modesta, meno teologica,
ma che avra il vantaggio di contenere in sé ambedue gli aspetti: & una missione che
chiede ubbidienza. Von Balthasar & cosi riuscito a unire in una sola parola questi due
aspetti fondamentali della sua propria spiritualita.

Ma torniamo alla conferenza del 1948. Alla luce della missione di Cristo si pos-
sono percepire gli atteggiamenti umani di Cristo come atteggiamenti divini. Cosi, per

* Autobiografia, n. 30.



PeTER HENRICI 61

esempio, gl atteggiamenti che il Principio e Fondamento degli Esercizi spirituali pro-
pone, sono in realta atteggiamenti divini del Figlio di Dio, ma che vengono poi offerti
a noi come possibili atteggiamenti umani. L’ubbidienza, nel senso di sant’Ignazio, &
«’essere messo con il Figlio». La grazia ottenuta nella visione di La Storta ¢ quell’es-
sere messo con il Figlio, il che vuol dire che nell’'ubbidienza religiosa si entra nella mis-
sione di Cristo stesso e si da testimonianza di lui. Nella oggettivita di questa testimo-
nianza I’ individuo sparisce. E quello che Balthasar chiamer? pill tardi la mistica ogget-
tiva. Questa “mistica oggettiva” non & una mistica centrata sul suo oggetto, bensi una
mistica che, senza colorature soggettive, entra puramente nella oggettivita della mis-
sione del Figlio. Tale era, e questa menzione era tipica per Balthasar in quell’epoca,
I’atteggiamento di San Giovanni apostolo, mentre San Paolo sottolineava spesso il suo
i0. Da questa oggettivita della missione (che nell’ubbidienza sara sempre ecclesiale) ri-
sulta poi il sentire cum ecclesia, altro caposaldo della spiritualita ignaziana.

Come quarto punto il Padre Balthasar trattava dell’elezione. L’elezione, per lui,
costituisce il centro degli Esercizi. Vi sono in fatti diverse tradizioni di interpretazio-
ne degli Esercizi spirituali, e non tutti mettono 1’elezione al centro, ma vedono piutto-
sto gli Esercizi spirituali come una progressione spirituale — dalla vita purgativa a
quella illuminativa e unitiva. Senza negare questo, la tradizione interpretativa tedesca,
che fa capo al P. Hummelauer, e che poi & diventata doctrina communis nelle provin-
ce tedesche, centra tutta la dinamica degli Esercizi nell’elezione, che nel caso privile-
giato sara I’elezione di uno stato di vita alla luce della volonta di Dio, che I’esercitan-
do con 1’aiuto del suo direttore cerca di riconoscere. L. elezione ignaziana, commen-
tava allora il Padre Balthasar, significa che la volonta di Dio che uno cerca di
riconoscere non & semplice oggetto di visione, «wie ein Anschauen Gottes», perché la
verita di Dio, che & Cristo, si ha soltanto nell’esercizio, nel fare, nel giovanneo “veri-
tatem facere”. Insistendo su questo sant’Ignazio abbandona definitivamente il me-
dioevo contemplativo, la linea di pensiero di Platone, Aristotele e Plotino. Particolar-
mente contro Plotino von Balthasar condurra poi per tutta la vita una insistente pole-
mica. Se von Balthasar, nella sua teologia, si appoggia molto sulla mistica, non
bisogna dimenticare che altrettanto decisamente ripudia la linea considerata classica
della mistica. La verita cristiana, per lui, non & piii, come per gli antichi, oggetto di
teoria, ma &, nel senso del Vangelo e in specie di San Giovanni, un «camminare nella
verita». Proprio per questo ci vuole una “elezione”: una decisione che perd non ¢ de-
cisione mia, ma assenso a Dio che mi elegge. Percio I’elezione negli Esercizi spirituali
& un esercitarsi a riconoscere, per mezzo delle consolazioni e desolazioni e per mezzo
del discernimento degli spiriti, cid che Dio elegge per me, cio che Dio vuole di me. In
questo esercizio, I’io non ha altro da fare che di essere indifferente e poi di accettare
I'elezione divina (che sara poi sempre una determinata missione). Di questa maniera,
Dio sara diverso per ogni persona umana. Mentre come oggetto della beatitudine eter-
na Dio & uguale per tutti, il Dio che elegge ¢ diverso per tutti. Si delinea cosi un’ima-
gine di Dio spiccatamente personale, in contrasto con quella essenza divina che nel to-
mismo costituiva il polo quiescente. E questo, ci diceva Balthasar, un passaggio simi-
le a quello dall’ Antico al Nuovo Testamento.



62 RELAZIONI

Inoltre questo Dio cosi personale che elegge le singole persone, non si puo af-
ferrare se non hic et nunc, nel momento presente. In fatti, la luce che si ha minaccia
sempre di scappare. Per di pil, I’elezione & sempre anche una selezione. Il «per po-
chi», il «piccolo gregge», & una conseguenza di questa specificita dell’elezione. L’in-
differenza che esige il Principio e Fondamento degli Esercizi spirituali (che & fonda-
mentale anche per I’elezione) costituisce poi il fondamento per la ubbidienza ignazia-
na, ubbidienza libera tra persone aristocratiche e cavallaresche (ritterlich). Era stato
Erich Przywara ad aver sottolineato fortemente (e anche un po’ falsamente) il caratte-
re “aristocratico” della spiritualita ignaziana, e P. Balthasar, in quella epoca, si risen-
tiva ancora molto di quel influsso. Gli si rimproverava allora non senza ragione un suo
elitarismo, che senza dubbio pitl tardi mitigo.

L’ultimo punto che toccava nelle sua conferenza era lo Spirito Santo. Alludeva
per questo alla “prima regola” — non posso pili ricordarmi se volesse dire la prima Re-
gola del Sommario delle Costituzioni che legge: «Benché sia la divina provvidenza
che ha creato questa Compagnia e la guida, non di meno bisogna anche umanamente
darle delle regole». Ma mi pare pill probabile che volesse alludere alla prima delle Re-
gole per il sentire con la Chiesa, ove leggiamo: «Messa da parte ogni giudizio proprio
dobbiamo avere I’animo disposto e pronto ad ubbidire in tutto alla vera sposa di Cri-
sto nostro Signore, che & la nostra Santa Madre Chiesa gerarchica»’. Regola che poi
viene ancora accentuata nella regola tredicesima della stessa serie che Balthasar co-
mungue amava spesso citare: «Per essere certi in tutto dobbiamo sempre tenere que-
sto criterio: quello che io vedo bianco, lo credo nero, se lo stabilisce la Chiesa gerar-
chica. In fatti (e questa & la frase importante per il nostro contesto) noi crediamo che
lo spirito che ci governa e che guida le nostre anime alla salvezza, & lo stesso in Cri-
sto nostro Signore, lo sposo, e nella Chiesa sua sposa. Poiché la nostra Santa Madre
Chiesa ¢ guidata e governata dallo stesso Spirito del Signore nostro che diede i dieci
comandamenti»’.

Questo Spirito della Chiesa & lo spirito dell’ubbidienza e insieme lo spirito del-
la liberta. I1 discernimento degli spiriti vuol aiutare a rimanere nella linea di questo
Spirito, e per questo, ci diceva Balthasar, il discernimento degli spiriti & una esegesi
del rapporto tra Padre e Figlio. Nei Vangelo & lo Spirito Santo che opera la liberazio-
ne (cfr. Lc 4,18; Mt 12,28), ma Balthasar citava soprattuto il secondo capitolo della
prima lettera ai Corinzi. Li leggiamo tra I’altro: «Parliamo di una sapienza divina mi-
steriosa che & rimasta nascosta e che Dio ha preordinata prima dei secoli per la nostra
gloria. Nessuno dei dominatori di questo mondo ha potuto conoscerla... Ma a noi Dio
I’ha rivelato per mezzo dello Spirito. Lo Spirito infatti scruta ogni cosa anche le
profondita di Dio. Chi conosce gli segreti dell’'uomo, se non lo spirito dell’'uomo che
¢ in lui. Cosl anche gli segreti di Dio, nessuno li ha mai potuti conoscete se non lo Spi-
rito di Dio. Ora a noi, non abbiamo ricevuto lo Spirito del mondo, ma lo Spirito di Dio

* Esercizi spirituali, n. 353.
* Ivi, n. 365.



PeTER HENRICI 63

per conoscere tutto cid che Dio ci ha donato»®. E Balthasar commentava: Questo ¢ det-
to non rispetto all’ escatologia o all’aldila, ma vale della vita attuale dei cristiani. Lo
stesso Spirito che per cosi dire & I’autocoscienza di Dio & stato comunicato anche a
noi, cosi che noi conosciamo le cose di Dio quasi dall’interno. Da Cristo noi siamo
stati trasferiti all’interno della Trinita. Che il gesuita, come vuole il P. Przywara, non
abbia una sua fisionomia propria, ma semplicemente il viso della Chiesa, questo, per
Balthasar, € una conseguenza dell’essere messo all’interno della Trinita.

Non ho voluto interrompere questo riporto della conferenza del Padre Baltha-
sar con molti considerazioni miei, perché mi pare che lo stesso ductus della confe-
renza disegni gia le linee fondamentali della teologia balthasariana: & una teologia
trinitaria, ¢ una esegesi del movimento trinitario, della missione del Figlio e della
presenza dello Spirito Santo nella Chiesa. Tutta la Trilogia da questa esegesi. E poi
una teologia dell’incarnazione, cioe del significato divino del mondo. Questo & il
senso delle tante parti apparentemente profane che si trovano nelle opere di von
Balthasar e persino nella Trilogia. Il primo volume della teodrammatica, per esem-
pio, sembra essere del tutto profano, perché propone una storia letteraria del dram-
ma, ma anche e proprio in questa si trova una esegesi del movimento trinitario. In
quanto esegesi di quel movimento, la teologia di von Balthasar & una teologia della
missione e dell’ubbidienza.

La Sendung, la missione e I’'ubbidienza come risposta all’elezione divina costi-
tuiscono proprio il centro del pensiero, per non dire della spiritualita balthasariana,
perché da qui nasce la sua opera principale, cio¢ la fondazione della Comunita di San
Giovanni. Tutte le sue altre opere, teologiche e letterarie, non sono per lui che anno-
tazioni marginali accanto a quello che lui sentiva essere la sua missione, il suo com-
pito, il suo Auftrag. Ora, la Comunita di san Giovanni & una comunita attiva e secola-
re e cid proprio nello spirito di sant’Ignazio. Balthasar pensava di aver riattivata la ve-
ra idea fondatrice di sant’Ignazio quando insistette che i membri della Comunita di
San Giovanni debbano essere laici (e laiche), ma laici con voti religiosi. Che poi il ra-
mo sacerdotale, originariamente non progettato e nato soltanto in un secondo tempo,
si sia sviluppato il pil rapidamente: questo potrebbe apparire come una specie di rin-
vincita di sant’Ignazio il quale (contrariamente a come lo vedeva von Balthasar) in-
tendeva di fatto fondare una “compagnia” di sacerdoti “riformati”. Ma questo fatto
non dovrebbe offuscare quanto sia giusta I’intuizione fondamentale di von Balthasar
che ciog la missione divina sia da rintracciare e da vivere proprio nel mondo “secola-
re”. Vi sono interpretazioni pin recenti della teologia balthasariana che non mi sem-
brano sufficientemente rispettare tale aspetto decisivo. Si pud notare una certa ten-
denza a riclericalizzare la figura e il pensiero di von Balthasar rendendolo con cid
stesso meno fedele al suo maestro sant’Ignazio. La sua morte perd, avvenuta qualche
giorno prima che avrebbe dovuto indossare la talare porpora, sembra essere un am-
monimento divino di conservare pura la sua missione di apostolo “nel mondo secola-

¢ 1Cor 2,6-8.10-12.



64 REeLAzZIONI

re”, senza volerla annettere alla vita clericale. Alla “nostra santa Madre Chiesa gerar-
chica”, si, ma non al clero, né alla gerarchia.

Perché & proprio cosi che la teologia balthasariana & una teologia spiccatamen-
te ecclesiale. Ecclesiale nel senso che & una teologia sulla Chiesa, per la Chiesa e nel-
la Chiesa, in contrasto sia con una mistica che potrebbe essere un’evasione (come lo
¢ purtroppo spesso quella mistica tendenzialmente esoterica che oggi va di moda), sia
con un impegno di puro attivismo (quell’attivismo nella Chiesa che conosciamo bene
e di cui soffriamo). La mistica ignaziana invece, su cui poggia la teologia di von
Balthasar, & una mistica nel impegno e un’impegno che & contemplazione: contem-
plativus in actione.




PeTER HENRICI 65




Un importante saggio, assai ampio, su tutte le problematiche relative alla fi-
gura di Gesu Cristo nei contesti storico-culturali della sua nascita e della sua
vita sino all’epilogo decisivo per la fede cristiana. E un volume pensato per
gli studiosi, ma pin che leggibile anche da parte dei “non addetti ai lavori”.



RTLu VI (1/2001), 67-89 67

Per una valutazione dell’influsso
di Adrienne von Speyr
su Hans Urs von Balthasar

Jacques Servais
Pontificia Universita Gregoriana (Roma)

Il tema di questa conferenza — I'influsso di Adrienne von Speyr su Hans Urs
von Balthasar' — corrisponde bene alla vocazione del centro di Lugano, il quale, a leg-
gere il depliant messoci a disposizione, vuole essere un «luogo di documentazione, di
studio e di dibattito» sulla loro opera. Vicini alle Facolti universitarie dell’area tede-

" In seguito, citiamo le opere di H.U. von Balthasar e di A. von Speyr nella versione originale; le in-
dicazioni utili circa le traduzioni disponibili, del resto talvota molto carenti, si possono trovare nei libri di
letteratura secondaria ai quali si rinvia. Non diamo menzione dell’autore 1 dove I'opera o il contributo & di
Balthasar. I riferimenti bibliografici esatti sono facilmente reperibili in H.U. von BALTHASAR Biblio-
graphie 1925 — 1990, Johannes Verlag, Freiburg 1990. EB = Erster Blick, Johannes Verlag, Einsiedeln
1968; ZSW = Zu seinem Werk, Freiburg 2000% NB I-XII = A. von Speyr, Nachlafwerke [Binde 1-X11],
Johannes Verlag, Einsiedeln, 13 voll. 1966-1977: TD = Theodramatik, 5 voll., Johannes Verlag, Einsie-
deln, 1973-1983; TL = Theologik, 3 voll., Johannes Verlag, Einsiedeln-Basel, 1985-1987; TPB = Thessa-
loniker- und Pastoralbriefe des Heiligen Paulus, Johannes Verlag, Freiburg 1992°; UA = Unser Aufirag,
Johannes Verlag, Einsiedeln 1984. Per quanto riguarda le opere di A. von Speyr, si veda I'antologia Kostet
und seht. Ein theologisches Lesebuch. Testi scelti ed introdotti da H. U. von Balthasar, Johannes Verlag,
Einsiedeln-Trier 1988, dove sono menzionati i principali libri.



68 RELAZIONI

sca, gli organizzatori del convegno che mi hanno chiesto di trattare questo tema, ne
sono per primi consapevoli: la questione non & priva di difficolta ed insidie; ha susci-
tato nel passato e continuerd probabilmente ad aizzare — e non solo negli ambienti del-
la ricerca scientifica — notevoli contrasti e controversie. Se ho accettato 1’invito, non €
per schierarmi polemicamente in una posizione o I’altra. E piuttosto per contribuire
possibilmente a superare i dibattiti e le discussioni partigiane sulle persone e portare
il discorso a livello di un confronto sereno con i loro scritti d’indole oggettiva, e in
particolare con quelli di Adrienne von Speyr, la cui produzione — formata anzittutto di
meditazioni bibliche e di trattati spirituali — rimane finora una specie di mare scono-
sciuto. E mia convinzione che i loro scritti costituiscano un tutto indivisibile. Se perd,
in base al rapporto verificatosi fra i due autori e a motivo delle dichiarazioni dello
stesso Balthasar, si afferma I’unitarieta dell’opera, come vagliare il loro contributo
specifico? E a supporre che una stretta delimitazione non sia in questo caso fattibile,
come affrontare 1’insieme degli scritti senza ridurli o alla creazione geniale dell’uno o
all’intuizione mistica dell’altra? Per esercitare il discernimento, cerchero di ravvisare
le posizioni assunte dai critici nel valutare la natura del rapporto. Dato che & stato pub-
blicato pochissimo sull’ Autrice, mi devo concentrare anzitutto sulla letteratura secon-
daria dedicata al teologo di Basilea. La presente relazione avra due parti. Nella prima,
si illustrano due linee contrastanti d’interpretazione presenti nella letteratura seconda-
ria, con lo scopo di mettere in evidenza il loro carattere unilaterale. Nella seconda, si
espone una terza linea, secondo me pill congeniale all’orientamento generale dell’o-
pera dei nostri autori: quella, abbozzata in alcuni critici, che da risalto al carisma pro-
fetico di Adrienne.

1. DUE INTERPRETAZIONI UNILATERALI

1.1. Balthasar senza la mistica Adrienne

Nella rassegna della letteratura secondaria, iniziamo con la posizione, a dire il
vero, maggioritaria, di chi tace sul rapporto fra i due autori. Se non & mera mancanza
di ragguaglio, tale silenzio sembra dare per scontato che esso & di carattere privato e
quindi estraneo all’ambito scientifico. Abbiamo tutti in mente 1’osservazione taglien-
te che Karl Rahner faceva in un’intervista del 1982, stigmatizzando come gnostico il
pensiero di Adrienne von Speyr’. La critica € stata ripresa da Vorgrimler, che I’ utiliz-
7a per opporre in tal modo la teologia di Balthasar e quella di Rahner. Stranamente —
ripete sulla stessa scia Klaghofer—Treitler — Adrienne sa molte cose sulla vita intradi-
vina e, nel secondo volume della Theologik, serve addirittura a Balthasar da fonte di
argomentazione. L’ influsso di questa mistica avrebbe indotto quest’ultimo ad una teo-

? Karl Rahner im Gespréich 1, a cura di P. Imhoff & H. Biallowons, Benzinger, Miinchen 1982,
pp. 245s.



JACQUES SERVAIS 69

logia catalogica distaccata dal dato rivelato®. Quasi per risparmiare quest’ultimo da ta-
le critica, un discepolo e difensore del teologo svizzero, Lser, sceglie di ignorare
questa donna. Gia in un saggio scritto in occasione del 70° anniversario di Balthasar,
dove si chiedeva della intenzione teologica di questi, ometteva, nell’elenco delle per-
sone che avevano sorretto la sua attivitd e ricerca, il nome di Adrienne von Speyr’.
Non si tratta, ovviamente, di un difetto di cognizione al riguardo. Da un articolo sulla
“Herder Korrespondenz”, pubblicato all’indomani del decesso del teologo, risulta che
egli sa benissimo di questa donna medico, cofondatrice della Comunita San Giovan-
ni. Il Professore di Francoforte, che pregia senza riserva ’indefettibile senso della
Chiesa di Balthasar nonché I’orizzonte universale del suo pensiero, non esita a profe-
rire la raccomandazione seguente, che manifesta il proprio convincimento: «Contro il
consiglio proprio di Balthasar, uno fara bene a lasciare questi libri [i.e. i libri di lei] e
di occuparsi soltanto del suo proprio pensiero»’. Pit di recente, in un’intervista su
“America”, la rivista dei gesuiti statunitensi, egli ha ribadito il suo giudizio, mettendo
in causa, senza altre spiegazioni, le «esperienze religiose estreme» di Adrienne von
Speyr’. Sulla stessa posizione si allineano piu critici favorevoli a Balthasar, come ad
esempio Stinglhammer, che rinvia semplicemente all’autorita di Loser’. Piti sfumata
ma in fondo simile & la posizione di Oakes che, menzionando una fonte, non ulterior-
mente precisata, di amici di Balthasar, riporta 1’opinione secondo la quale questi sa-
rebbe stato sviato dalla sua vera vocazione da Adrienne von Speyr®. Ben diversa, in-
vece, e del tutto rispettabile, ¢ la posizione di Heinz che, dopo aver accennato all’im-
portanza di questa donna, conclude senza toni di contesa: «Benché, secondo il
giudizio di Balthasar, la propria opera non sarebbe spiegabile senza Adrienne von

* «Hier scheint die Katalogik, wie sie sich begreifen LBt als kenotisch gemessene, sich beinah um-
zukehren in eine die Kenose messende Bestimmung, wodurch sie dann zum Mittel verwegener Erkenntnis
und ebenso verwegenen Wissens wird» (W. KLAGHOFER-TREITLER, Karfreitag. Auseinandersetzung
mit Hans Urs von Balthasars Theologik, Tyrolia, Innsbruck 1997, p. 102; cfr. p. 74). Si paragoni con la con-
clusione, di tutt’altro tenore, del suo contributo (sotto il nome Treitler) Wahre Grundlagen authentischer
Theologie, in Hans Urs von Balthasar: Gestalt und Werk, K. LEHMANN - W. KASPER (edd.), Commu-
nio, Kéln 1989, pp. 175-190.

*W. LOSER, Das Sein —ausgelegt als Liebe, “Communio” (D) (1975), pp. 410-424,

*ID., Unangefochtene Kirchlichkeit — universaler Horizont. Weg und Werk Hans Urs von Baltha-
sars, in “Herder Korrespondenz™ 42 (1988), 472-479, qui 479; nella tr. it., Hans Urs von Balthasar (1905-
1988). Teologia in dialoge, in “Tl Regno” (1988) 469-474, I’ espressione auf sich beruhenlassen, riferita ai
libri di Adrienne von Speyr, & resa, in modo piti sfumato, con le parole «relativizzare 1'importanza» (ivi,
p- 474).

*B.W. HUGHES (ed.), Karl Rahner and Hans Urs von Balthasar. An Interview With Werner Lo-
ser, “America” (16.10.1999), 20.

"H. STINGLHAMMER, Freiheit in der Hingabe. Trinitarische Freiheitslehre bei Hans Urs von
Balthasar. Ein Beitrag zur Rezeption der Theodramatik, Echter, Wiirzburg 1997, p. 7. Il nome di Adrienne
von Speyr, che non appare sotto la rubrica della letteratura secondaria, & menzionato piil volte nel corpo del-
la tesi, ma erroneamente sempre con la grafia “Speyer”.

‘E.T. OAKES, Pattern of Redemption. The Theology of Hans Urs von Balthasar, Continuum, New
York 1994, p. 303.



70 REeLazionN

Speyr, 1’opera di quest’ultima non deve essere considerata come fondamento della sua
teologia; il vero e proprio fondamento & piuttosto la cosa stessa, la Rivelazione»’.

A concentrarci sulla letteratura secondaria globalmente favorevole a Balthasar,
individuiamo dunque una prima linea d’interpretazione nella quale si minimizza o s’i-
gnora del tutto I'influsso di Adrienne von Speyr, con I’intento di comprendere Baltha-
sar in base ad altre fonti d’ispirazione. Molti studiosi, come ad esempio Schmid" o
O’Hanlon", non nominano affatto Adrienne. Altri la menzionano di sfuggita, ma con
il motivo di difendere I’autonomia della teologia, si esonerano da un confronto ap-
profondito con i suoi libri. Nella sua «visione sistematica», 1’opera di Balthasar «pos-
siede la sua unita interna, che la rende in sé stessa intelligibile», dichiara Meiattini, in-
vocando la necessaria distinzione metodologica fra esperienza spirituale e razionalita
teologica". Prima di lui, Wallner aveva assunto una posizione in fondo simile, ma me-
glio documentata®. Secondo lui, questa visione sistematica & presente in Balthasar fin
dall’inizio della sua produzione e non deve nulla a Adrienne von Speyr, neanche per
quanto riguarda il Sabato Santo. Giudica quindi assoluta la priorita di Balthasar ri-
spetto a quest’ultima. E lui il vero e proprio autore della loro opera. «Nelle sue visio-
ni mistiche, Adrienne non ha contemplato niente di sostanzialmente diverso da quan-
to lei poteva assimilare coscientemente o incoscientemente nella frequentazione quo-
tidiana del suo confessore e direttore spirituale Balthasar». A questo riguardo, non ha
esitazione: «Riteniamo come limitatissimo 1’influsso della mistica sulle strutture fon-
damentali della teologia di Balthasar». Questa affermazione perentoria viene poi sfu-
mata: «Cio che senza alcun dubbio pud essere considerato come contributo specifico
di Adrienne & la tendenza alla “visualizzazione”, come essa si manifesta in un modo
che pitl colpisce (e irrita) ad esempio nella descrizione immaginativa dei processi di-
vino-trinitari per mezzo di una terminologia personalistica»". Nelle riserve dello stu-
dioso cisterciense, si scorge del resto la matrice hegeliana della sua critica.

Un tratto caratteristico di questa prima linea d’interpretazione & il fatto che,
consapevolmente o meno, i suoi rappresentanti contraddicono alle dichiarazioni di
Balthasar circa I’inseparabilita della sua opera da quella di Adrienne. Egli riteneva
che, anche dal punto di vista teologico, non era possibile dividerle. Scrisse in seguito
all’invito del Papa il suo libro testamento Unser Auftrag, pubblicato nel 1984, proprio
per impedire che dopo la sua morte venisse intrapreso un tentativo del genere. Fin dal

*H. HEINZ, Der Gott des Je-mehr, P. Lang, Frankfurt a. M. 1975, p. 62.

'9J. SCHMID, Im Ausstrahl der Schénheit Gottes. Die Bedeutung der Analogie in “Herrlichkeit”
bei Hans Urs von Balthasar, Vier - Tiirme, Miinsterschwarzach 1982.

" G.F. O'HANLON, The Immutability of God in the Theology of Hans Urs von Balthasar, Cam-
bridge University Press, Cambridge 1990.

" G. MEIATTINI, Sentire cum Christo. La teologia dell’esperienza cristiana nell’opera di Hans
Urs von Balthasar, PUG, Roma 1998, pp. 12-13.

" K.J. WALLNER, Got als Eschaton. Trinitarische Dramatik als Voraussetzung gottlicher Uni-
versalitit bei Hans Urs von Balthasar, Heiligenkreuzer Verlag, Wien 1992.

" Ivi, pp. 25-26.



JACQUES SERvVAIS 71

1955, aveva del resto insistito sulla complementarieta delle missioni; e gia nel 1965
affermava, inequivocabilmente, che le loro opere non erano separabili «né psicologi-
camente né filologicamente».

Fra gli autori che impugnano quelle dichiarazioni, Wallner & pressappoco 1'u-
nico ad abbozzare qualche argomento per mettere in causa la loro fondatezza — in
realta senza un confronto reale con I’opera stessa di Adrienne. Nell’insieme, ci tro-
viamo davanti ad un rifiuto di principio, sovente poco giustificato, della sua rilevanza
teologica. La ragione di cio ¢ che non vedono o non vogliono vedere nel teologo
Balthasar una ispirazione mistica esteriore. E ci0 in reazione contro un’altra linea
d’interpretazione che mette fortemente in risalto la componente carismatica di que-
st’opera a quattro mani, una linea che dobbiamo ora considerare pili da vicino.

1.2, Adrienne, ispiratrice mistica di Balthasar

Nella sua sempre valida tesi dell’81, Lochbrunner, fra le diverse fonti che han-
no contribuito a plasmare sostanzialmente 1’opera teologica di Balthasar, attirava de-
cisamente 1’attenzione su Adrienne von Speyr quale sorgente originale, mai dissecca-
ta, di ispirazione”. Non & certamente il solo critico ad aver sottolineato la sua rilevan-
za centrale. Ma mentre egli, nel rinviare brevemente a lei, rimane nella prospettiva di
una teologia oggettiva, altri, come Guerriero'®, Marchesi' o J6hri", presentano la
scrittrice in base a questioni biografiche ed aspetti soggettivi senza rilievo teologico
diretto. Come sappiamo, in Erster Blick, pubblicato all’indomani della morte di
Adrienne, il teologo ha riferito a lungo delle sue grazie mistiche, che debuttarono po-
co dopo il loro incontro, nel 1940: cosi nella Pasqua seguente inizid la prima di quel-
le passioni, che si ripeterono anno per anno durante la Settimana Santa. Mettendo in
risalto le intuizioni carismatiche di Adrienne, questi autori non fanno altro che pren-
dere atto del debito di riconoscenza che Balthasar sentiva di avere nei suoi confronti.
A tale proposito, ci si pud ovviamente chiedere in che misura essi rispecchiano fedel-
mente la sua attestazione e se danno in materia un giudizio proveniente da un esame
personale. Nella sua possente monografia, Barbara Albrecht avanza la sua interpreta-
zione in termini di esperienza soggettiva: «Studiando I’opera di Adrienne, non ci si
puo sottrarre all’impressione che Dio si serve di lei in maniera del tutto singolare per

=33

interiorizzare e approfondire la “teologia dei tre giorni”»". Tali esperimenti, che per

* M. LOCHBRUNNER, Analogia Caritatis, Herder, Freiburg 1981, p. 134.

' E. GUERRIERO, Hans Urs von Balthasar, Paoline, Cinisello Balsamo (MI) 1991; cfr. Il dram-
ma di Dio. Letteratura e teologia in Hans Urs von Balthasar, Jaca Book Milano 1999, in particolare pp. 21-
29.61-69.

" G. MARCHESI, La cristologia trinitaria di Hans Urs von Balthasar, Queriniana, Brescia
1997,

" M. JOHRI, Descensus Dei. Teologia della Croce nell’opera di Hans Urs von Balthasar, Latera-
no, Roma 1981, in particolare pp. 191-196.

" B. ALBRECHT, Eine Theologie des Katholischen: Einfiihrung in das Werk Adriennes von Speyr.
Vol. 2. Darstellung, Johannes Verlag, Einsiedeln 1973



72  ReLAzIONI

Adrienne «terminavano con la tipica grande esperienza del Sabato Santo», mirano a
farle provare lo «stato di sofferenza interiore di Gesi nella sua pienezza ¢ differenzia-
zione»™, con lo scopo di dischiudere al teologo il significato esistenziale della reden-
zione salvifica. I rischio & che, seguendo questo filo interpretativo, il lettore sia in-
dotto a porre 1’accento sulla psicologia della mistica e perda quindi di vista questo
scopo. Le esperienze del Sabato Santo sarebbero, si & detto, il lato vissuto, il cui con-
tenuto dogmatico trova le sue prime formulazioni teologiche in opere come Herz der
Welt (1945), Der Christ und die Angst (1951), Gottesfrage (1956) o Theologie der
drei Tage (1969). In riferimento a quest’ultima opera, Marchesi scrive: «Il lungo sag-
gio di B. ... non sembra altro che uno sviluppo, arricchito bibliograficamente, delle in-
tuizioni teologiche e delle esperienze di questa mistica... E certo che senza queste, egli
non avrebbe potuto redigere quelle considerazioni... Facciamo nostra I’affermazione
di X. Tilliette®: “questa teologia del Sabato Santo, di un ardire commovente, si ap-
poggia su una spiritualita: perché sia compresa bene, essa richiede un approccio mi-
stico”»2. 1l libro di Balthasar dedicato alla loro missione comune, Unser Auftrag, e le
cosiddette opere postume® di Adrienne von Speyr, da lui pubblicate negli anni suc-
cessivi al Simposio romano del 1985, hanno dato una motivazione a tale spiegazione,
ma aprono anche la domanda se essa corrisponde alla intenzione vera e propria del-
1’opera congiunta dei nostri autori.

In contrasto con la prima linea d’interpretazione, una seconda pone quindi al
centro, in modo pitt © meno sistematico, I’ispirazione mistica dell’opera balthasaria-
na, e questo al fine o di stigmatizzarla o di esaltarla. Fra i critici che danno forte risal-
to a cid che chiamano le rivelazioni private di Adrienne von Speyr, si possono anno-
verare alcuni collaboratori della rivista “Theologisches”™ e soprattutto Rothkranz che,
con toni polemici, non solo deride la credulita del teologo verso questa donna, ma, ac-
cennando alla porpora conferitagli — in extremis, scriveva lo stesso Balthasar ad un
collega —, elenca gli errori cardinali ai quali I’ha portata questa donna®. In un saggio,
piuttosto rapido ma nell’insieme suggestivo, sul teologo, Krenski intitola uno dei suoi
capitoli: Adrienne von Speyr oppure la dogmatica sperimentale®. Non senza qualche

BB, p. 31

4 X TILLIETTE, L'exinanition du Christ: théologies de la kénose, “Les quatre fleuves” (1975),
58.

2 G, MARCHESL, La cristologia trinitaria di Hans Urs von Balthasar, pp. 519-520. Si veda anche
G. CHANTRAINE, La missione ecclesiale di Adrienne von Speyr, in “La Civilta Cattolica” 137 (1986),
54-63, che presenta la sua mistica in una prospettiva ugualmente soggettiva, Per misurare quanto tale pro-
spettiva pud prestare il fianco alle critiche o a giudizi ambivalenti, si veda: 1. Colosio, Una sconcertante mi-
stica dei nostri giorni: Adrienne von Speyr, “Palestra del clero” 56 (1977), 1500-1516.

* NB I-XII.

* Sj vedano anzitutto gli articoli di H. SCHAUF e K. BESLER (in “Theologisches”, 1985-1987).
Anche G. HERMES (“Der Fels” [1984], 250-256).

% . ROTHKRANZ, Die Kardinalfehler des Hans Urs von Balthasar, Pro Fide Catholica, Durach
1989, con una prefazione di W. Hoeres.

% T KRENSKI, Hans Urs von Balthasar. Das Gottesdrama, Griinewald, Mainz 1995, pp. 123-157.



JACQUES SERVAIS 73

strale d’ironia, vi propone, in base all’idea di una mistica androgina, una lettura del
rapporto fra i due autori basata sul binomio psicologico anima e animus, coniato da C.
G. Jung”’. Per rendere conto della loro cooperazione, 1’autore prende lo spunto dal-
I'interpretazione che quest’ultima da della corsa al sepolcro dei due discepoli (cfr. Gv
20,3-4) e commenta, alludendo in modo del tutto forzato alla bipolarita Giovanni—Pie-
tro: «Mentre lei offre il carisma delle esperienze mistiche, lui porta il carisma del mi-
nistero, che esamina proprio queste esperienze, le ordina e le chiarisce»”. In concre-
to, prosegue frettolosamente il giovane teologo—discepolo: «Balthasar prende cono-
scenza delle esperienze di Adrienne, le trascrive in un diario, le inserisce in una forma,
da alei tale o talaltra indicazione che la aiuta a mettere quanto sperimentato in un qua-
dro, cerca dei punti d’aggancio nella Tradizione, ordina le sue intuizioni nel sistema
della dogmatica ecclesiale, le pone in rapporto con la situazione ecclesiastica, s’inter-
roga sulla loro utilita per la Chiesa, le sottopone all’esame e tenta di renderle accessi-
bili a un ampio pubblico»®.

Pur fondata su innumerevoli notazioni e osservazioni dello stesso Balthasar
(tratte soprattutto dal Diario™), la presentazione di Krenski tradisce a mio parere la
prospettiva d’insieme. L’opera del teologo trae certamente vantaggio dalle varie mo-
zioni, sofferenze, ispirazioni soggettive di Adrienne. Lei, che non aveva fatto studi di
teologia e, in quanto medico, aveva avuto poco tempo per dedicarsi a delle letture del
genere, sperimentava degli stati d’animo e godeva di illuminazioni solitamente defi-
niti mistici nella storia della Chiesa. Il termine non le si applica del resto senza le spie-
gazioni con le quali di H. de Lubac lo puntualizza: «Se bisogna intendere per “misti-
ca” una certa perfezione raggiunta nella vita spirituale, una certa unione effettiva alla
Divinita, allora, per un cristiano non puo trattarsi d’altro che dell’unione con il Dio
Tri—personale della Rivelazione cristiana, unione realizzata in Gest Cristo e per mez-
zo della sua grazia»™. E nel quadro di questa definizione, del tutto conforme al noc-
ciolo della tradizione bi—millenaria della Chiesa, che Balthasar situa 1’esperienza mi-
stica di Adrienne, di cui egli & stato il testimone fin dalla sua conversione™. Lungi dal-

' «Adrienne von Speyrs Erfahrungen, die Erfahrungen einer Frau sind und sich in Bilder und In-
tuitionen dem Zugriff des Begriffs entziehen, sind dem Werk Balthasars, was die weibliche Anima dem
ménnlich dominierten Seelenteil Animus ist» (T. KRENSKI, Balthasar, p. 149; si veda anche il titolo del-
la prima sezione, p. 123). Anche se ’autore tenta, tutto sommato, di presentare positivamente il rapporto,
1non mancano i commenti critici, come quest’annotazione a proposito di Adrienne: «Sie verlegt sich in ih-
rer Sprache derart ungebrochen auf den Symbolismus der Komplementaritit von Mann und Frau, dal man
zuweilen den Eindruck hat, es handle sich um eine Groteske» (ivi, p. 127). In C. MILITELLO, Una vedo-
va anomala: Adrienne von Speyr, in ID., Il volto femminile della storia, Piemme Casale Monferrato (AL)
19967, pp. 331-338, vi sono delle osservazioni (moderatamente) critiche (per es. ivi, p. 336), anche qui mos-
se da un sguardo prevalentemente soggettivo sull’opera.

* T. KRENSKI, Balthasar, p. 143.

® Ivi, p. 144.

*NB VIII-X.

' H. DE LUBAC, Théologie d'occasion, DDB, Paris 1984, p. 42.

2EB, p. 29.



74 REeLAzioNI

I’avallare una lettura psicologica, incentrata sul «sentiment religieux» (H. Bremond),
adopera come parametro il significato della mistica nella Rivelazione biblica®. «La
mistica», egli ribadisce, «non & primariamente... un fenomeno psicologico (sicché la
sua essenza potrebbe essere rivelata dallo studio di “stati psichici” o da autoafferma-
zioni dei mistici su tali “stati”’). Nella mistica cristiana... si tratta della Rivelazione di
Dio in Gesu Cristo trasmessa in uno stato particolare, costituito dallo Spirito Santo, di
un consegnatario e intermediario ecclesiale»™. Perché la Parola di Dio sia accolta e
trasmessa, oggi come ieri, in tutta la sua purezza, ¢ necessario che si adempiano nel-
’apostolo, come gia nella Maddalena, delle precise condizioni soggettive, e in parti-
colare un atteggiamento di ricettivita totale, incondizionata, rispetto all’iniziativa pri-
maria di Dio. «La dove la Parola di Dio & ascoltata non solo con I'intelletto esegetico
e teologico, ma con tutto il cuore, dove uno si espone all’autorivelazione del cuore di
Dio nel fuoco e nella notte: 14 avviene cio che — non nel senso vago della storia delle
religioni e nella filosofia, ma in quello ecclesiale—cattolico — e merita di essere chia-
mato mistica»®. Secondo Balthasar, la mistica di Adrienne & pienamente soggetta al
criterio della mistica della Rivelazione biblica, sia per quanto riguarda le condizioni
della sua accoglienza che il suo contenuto, il quale altro non & che il Verbo incarnato
di Dio rivolto alla Chiesa. Ella, non esita ad affermare il teologo, ha «rinnovato dai
fondamenti la teoria della mistica»; in totale opposizione alle teorie dei Padri, del Me-
dioevo, e dell’era moderna che quasi sempre sono influenzate da Filone e dal Neopla-
tonismo, si attiene alla Sacra Scrittura che & «il suo canone»™. Il profilo sotto il quale
si presenta I’opera di Adrienne non & affatto quello di una mistica soggettiva, bensi
quello di ¢id che egli chiama la «teologia oggettiva»*.

Una interpretazione che pone in primo piano 1’“esperienza” sensibile o gli
“stati” provati, tradisce quindi I’intenzione di quest’opera che vuole essere soltan-
to trasmissione di una verita e di un contenuto di per sé indipendenti dal suo porta-
tore. Questa mistica & una mistica concreta, che coinvolge tutta la persona, anima e
corpo, per metterla puramente al servizio della Rivelazione. Una volta che essa ¢
stata presa dalla grazia e dai doni dello Spirito Santo, tutte le potenze sensibili ac-
quistano in sé stesse una dimensione spirituale: sono portate dalla sua anima che le
unisce in sé e si apre in questo modo al Verbo incarnato, immagine del Padre im-
pressa nell’uomo. L’atteggiamento ad un tempo attivo e passivo del credente che si
lascia improntare & la condizione di possibilita della retta comunicazione, ma ¢ il
messaggio stesso, nel suo valore intrinseco, che importa e va preso in seria conside-
razione.

* Cfr. C. MACCISE, La mistica nella rivelazione biblica, in Dizionario di Mistica, a cura di L, Bor-
riello ed altri, LEV, Citta del Vaticano 1998, pp. 866-869.

* Prefazione a: A. von SPEYR, Apokalypse. Betrachtungen iiber die geheime Offenbarung, 2 voll.,
Johannes Verlag, Einsiedeln 1950.1977°, p. 8.

*EP, p, 78.

* AAVV., Adrienne von Speyr und ihre kirchliche Sendung, Johannes Verlag, Einsiedeln 1986, p. 15.

" Cfr. Prefazione di A. von SPEYR, Kostet und seht, pp. 13-14.



JACQUES SERVAIS 75

2. I, CARISMA PROFETICO DI ADRIENNE VON SPEYR

2.1. L’influsso su Balthasar dei temi teologici di Adrienne

Se abbiamo ritenuto carente la prima linea d’interpretazione per I’ignoranza
dell’opera di Adrienne o il discredito gettato su di essa, riteniamo unilaterale e quindi
del tutto inadeguata la seconda, che enfatizza la dimensione soggettiva dell’esperien-
za spirituale. «Gli stati e le diverse esperienze del mistico», insiste Balthasar nelle sue
prefazioni ai volumi sulla mistica di Adrienne, valgono soltanto «in funzione dell’og-
getto da cogliere al quale sono ordinate»™. Viceversa, se i suoi enunziati poggiano su
una conoscenza sperimentale, vanno valutati in ogni caso in base ai contenuti della fe-
de che intendono ridestare”. E questa I’autentica mistica ecclesiale: un «servizio as-
segnato da Dio (Rm [2,3-6) alla Chiesa universale»; percio, egli ribadisce, «se qual-
cosa e significativo nell’opera e nella vita di Adrienne, & proprio questa centrale vivi-
ficazione della Rivelazione cristiana»®.

Non mancano i teologi che hanno accolto il monito di Balthasar e cercato di met-
tere in risalto il contributo oggettivo della produzione di Adrienne. Nel Dizionario di
Mistica pubblicato nel Vaticano, Sequeri osserva: «In generale, la speciale vocazione
spirituale di Adrienne puo essere globalmente riconosciuta nel singolare orientamento
dall’esperienza mistica alla penetrazione della spiritualitd biblica ed ecclesiale»”. Un
pensiero che troviamo anche in Sicari: «Sarebbe far torto alla storia oltre che alla straor-
dinaria intelligenza del prof. von Balthasar, pensare a questa relazione [con Adrienne]
solo dal punto di vista “spirituale” o credere che la “dogmatica” ne sia uscita impoveri-
ta e divenuta arbitraria. Quanto di pit profondo von Balthasar ha accolto dalla esperien-
za spirituale e dagli insegnamenti oggettivamente mistici della von Speyr ha trovato po-
sto e sistemazione rigorosa dentro la dogmatica»®. Lungi dallo spostare 1’attenzione al
margine della dogmatica e tendere a costituire una spiritualita separata, la comprensio-
ne che dimostra Adrienne, porta al cuore del messaggio biblico ed ecclesiale, ricupera-
to e ridato ai credenti nella sua verita intrinsecamente drammatica. Fra tutti fu special-
mente Fisichella, pero, ad aprire ai ricercatori la via a un approccio di questo tipo, valo-
rizzando la categoria di profezia per caratterizzare quest’opera. «E soprattutto
all’esperienza profetica di A. von Speyr cui [sic] rimanda la piti genuina produzione teo-
logica di Balthasar... Adrienne von Speyr & nell’ambito della profezia, perché attualizza
¢ spiega, con un moto particolare dello Spirito, la Scrittura; von Balthasar & nell’ordine
del dottore perché ha posto ordine e reso penetrante il messaggio cristiano»*. In questa

*NB V, p. 10.

* Cfr. NB VI, p. 15.

BB 51

“'P. SEQUERI, Speyr (von Adrienne), in Dizionario di Mistica, p. 1162.

“ A. SICARI, Hans Urs von Balthasar: Teologia e santita, in K. LEHMANN - W. KASPER (edd.),
Hans Urs von Balthasar: Figura e Opera, Piemme Casale Monferrato (AL) 1991, p. 258.

“R. FISICHELLA, Rileggendo Hans Urs von Balthasar, in “Gregorianum” (1990), 544. Cfr. H.U.
von Balthasar. Amore e Credibilita, Citta Nuova, Roma 1981, pp. 222-223.



76 RELaziONI

prospettiva, il contributo di Adrienne non & piti considerato sul piano di un’esperien-
za prevalentemente soggettiva da mettere in rapporto dialettico con il ministero del
teologo (nella sua funzione di esame e d’interpretazione); esso possiede una sua con-
sistenza propria di ordine oggettivo. Da qui si apre una terza linea d’interpretazione di
Balthasar, secondo la quale — contrariamente all’opinione di Wallner riportata sopra —
si recepisce I’opera di Adrienne come una fonte autonoma d’ispirazione propriamen-
te teologica.

Questa linea & di certo piu consona alle dichiarazioni ripetute di Unser Aufirag,
dove 1’ autore ribadisce la «iniziativa totalmente libera di Adrienne sia nella recezione
di quanto le era ispirato sia anche nella sua traduzione in un linguaggio umano, com-
prensibile per me, che doveva redigere gli stenogrammi»*. Ripetutamente Balthasar
aveva asserito ben prima il suo debito di riconoscenza nei confronti della mistica og-
gettiva di Adrienne. Con quest’opera «i miei libri corrispondono per argomento ¢ to-
nalitd», dichiarava nel 1955%. E un decennio dopo: «Fu Adrienne von Speyr a posare
il fondamento del pitt che ho pubblicato a cominciare dal 1940»*. Poi, pili esplicita-
mente, dopo la sua morte: «Mi sono servito senza esitazione gia nei miei primi libri
dopo la sua conversione delle intuizioni che mi forniva... Lei mi diede spesso sugge-
rimenti per prediche, conferenze ecc., lesse perd solo raramente — ¢ sempre di meno
con lo sviluppo delle cecita — i miei libri. Nel complesso ho ricevuto teologicamente
pili io da lei che lei da me, nonostante che non si possa stabilire un rapporto preciso...
Ho cercato di adeguare al suo il mio sguardo sulla Rivelazione cristiana. Diversamen-
te molti studi di Skizzen zur Theologie e soprattutto le prospettive fondamentali di
Herrlichkeit (alla cui elaborazione Adrienne non ha in alcun modo partecipato) non
avrebbero mai visto la luce»”. Di nuovo e pit chiaramente ancora se ¢ possibile, nel
1975: «La maggior parte di quanto ho scritto & una traduzione di cid che & presente in
modo pit immediato, meno “tecnico”, nella possente opera di Adrienne von Speyr...
La profusione qui nascosta si potra conoscere solo in un tempo posteriore. Si vedra al-
lora anche quanto fortemente le intuizioni di questa donna hanno influenzato i miei li-
bri... che fondamentalmente sono un trascrizione teologica di quanto scoperto imme-
diatamente da lei»*. E un anno dopo, ammoniva indirettamente gli studiosi che non si
lasciavano convincere: «Non si avra realmente conoscenza delle mie cose che il gior-
no in cui ci si occupera seriamente di Adrienne von Speyr»*. Si continuava difatti a
rimproverargli di aver inserito nelle opere di questa donna i suoi pensieri, oppure si

#UA, p. 50. Adrienne ha ricevuto da lui una specie di visione cattolica della fede (UA, p. 38) e gra-
zie a questa «preparazione previar, ha potuto apprendere un vocabolario preciso: «Era ben conscia dei li-
miti del linguaggio teologico, ma la precisione delle sue affermazioni la distingue comunque chiaramente
da tanti mistici ritenendo che su Dio si pud soltanto balbettare» (UA p. 52-53).

“ZSW (Kleiner Lageplan zu meinen Biichern), p. 19.

4 ZSW (Rechenschaft), p. 76.

“ EB, p. 10-11; cfr. pp. 54-57, p. 59.

“ZSW (Noch ein Jahrzehnt), p. 90.

“ZSW (Intervista di M. ALBUS, “Geist und Feuer™), p. 104.



JACQUES SERVAIS 77

vuole vedere in esse solo una loro rappresentazione sensibile,” probabilmente piu
adatta alla spiritualita di cui hanno bisogno i fedeli. Percio, in Unser Auftrag riprende
I’accusa e risponde con questo fra altri argomenti: «Il motivo decisivo per il quale i
dettati di Adrienne — e tutti senza eccezione — non possono venire da una “suggestio-
ne” da parte mia, & |’originalitd della sua teologia (rispetto alla mia fino a Ii) e la sua
straordinaria coerenza nonostante la cosi grande varieta dei temi»’'. Nel IV volume
della Teodrammatica, cerchera di mostrare, con abbondanti citazioni delle sue opere,
la fondamentale concordanza delle loro rispettive vedute circa molti dei temi escato-
logici ivi trattati™. E nel IT volume della Teologica, in riferimento ai contenuti (e non
solo alle esperienze soggettive), dira della sua Teologia dei tre giorni che essa «rap-
presenta il tentativo di aprire una strada alla piti audace dottrina di Adrienne von
Speyr»>.

Fino a poco fa, gli interpreti di Balthasar non hanno prestato molta attenzione
a queste sue dichiarazioni, ma negli ultimi tempi sono apparsi alcuni studi che sem-
brano indicare una timida svolta a questo riguardo. Si tratta di tesi dedicate alla sua
opera, che viene studiata sotto I’ottica di un tema particolare, ricorrente pure nell’o-
pera di Adrienne von Speyr. Nel caso in cui Balthasar stesso rinvia direttamente a ta-
le o talaltro commento o trattato di quest’ultima, lo studioso non si accontenta piu di
verificare la fondatezza del riferimento, ma tenta di approfondire di prima mano la
fonte stessa. Talvolta lo fa addirittura uscendo dal quadro ristretto di una nota a pié
di pagina o di un excursus e tratta decisamente di Adrienne nel testo corrente. Cosi
agisce ad esempio Nandkisore,™ che, sul tema dell’escatologia, si confronta non so-
lo con le sue «esperienze mistiche»™ ma con i suoi «commenti della Scrittura»™. Un
anno prima, nel 1996, Martinelli ha pubblicato, sul tema della morte di Cristo, una te-
si nella quale faceva un altro passo avanti: non solo coinvolge sostanzialmente le
opere oggettive di Adrienne von Speyr nel suo studio, ma, in base a una ricerca ap-
profondita sul tema nelle sue opere, riesce a documentare la dipendenza di Balthasar

* H. Stinglhammer parla in questo senso della «theologischen Vorstellungswelt Adrienne von
Speyers [sic]» (Freiheit in der Hingabe, p. 102).

M UA, p. 52. Cfr. Priifet alles - das Gute behaltet, Schwabenverlag, Ostfildern 1986, pp. 70-71. Di
questo argomento, si veda la mia rapida presentazione Balthasar e i Padri della Chiesa, “Communio” 120
(novembre-dicembre 1991), 72-79.

“TDIV, p. 1. «In tutto questo volume,... ¢i sembra che il pensiero del nostro autore sia a tal pun-
to fuso con quello di Adrienne von Speyr da essere da quest’ultima semplicemente indistinguibile; tale ca-
rattere risulta dal fatto che innumerevoli testi... risultano essere un assemblaggio di testi della autrice di
Kreuz und Holle [= NB II-IV]» (P. MARTINELLI, La morte di Cristo come rivelazione dell ‘amore trini-
tario nella teologia di Hans Urs von Balthasar, Jaca Book, Milano 1996, p. 390, n. 65).

P TLILpi31Sn. 1.

*R. NANDKISORE, Hoffnung auf Erlisung. Die Eschatologie im Werk Hans Urs von Balthasars,
PUG, Roma 1995; si leggano in particolare le sue caute precisazioni metodologiche alle pp. 167-168.

* Ivi, pp. 172-179.

* Si legga tutto il capitolo intitolato Der Einflufi Adriennes von Speyr auf die Entwicklung der
Eschatologie Hans Urs von Balthasars, pp. 179-185.



78 RELAzIONI

dalle sue intuizioni”’. Secondo lui, il tema della morte, pur non essendo assente dalla
riflessione balthasariana negli anni precedenti al 1940, «trova dopo ’incontro con
Adrienne von Speyr un sicuro orientamento che rende ragione anche delle intuizioni
del passato»®. «E inevitabile riconoscere I’originalita dei temi rinvenuti nell’opera di
Adrienne von Speyr; in tale senso occorre constatare che vi € un contributo specifico
di novita e di radicalita rispetto ai temi enucleati dal nostro autore fino al 1940 circa
la morte e la rivelazione»”. In questo punto, lo studio conferma dunque le dichiara-
zioni di Balthasar, ritenendo addirittura di poter constatare in questi un «cambiamen-
to tematico e stilistico considerevole», risultato del lavoro comune con Adrienne®.
Per questo motivo, sceglie un particolare percorso metodologico: «mettere in eviden-
za cio0 che della vita e dell’opera di Adrienne pud aver influito sul nostro autore e, suc-
cessivamente, proporre uno sguardo diacronico del nostro tema nelle sue grandi ope-
re successive»®.

La nuova linea d’interpretazione seguita da un Nandkisore o un Martinelli
non si sarebbe potuta aprire se non fossero sorte delle monografie su Adrienne von
Speyr, che aiutassero ad entrare nell’immenso mare, nell’oceano di acque fluttuan-
ti, estesosi, secondo 1’immagine di Lochbrunner, ai piedi del massiccio balthasaria-
no®”. Prima di nominare alcune monografie piu rilevanti, occorre ricordare che, ol-
tre ai libri menzionati,” Balthasar ha redatto, fra il 1957 e il 1986, una quindicina di
articoli o contributi su Adrienne, e una quarantina di prefazioni alle sue singole ope-
re, del resto tutte quante (una sessantina) da lui curate e pubblicate. Fra gli scritti di
altri autori, abbiamo gia menzionato il libro di B. Albrecht; possiamo citare quelli,
meno sostanziali, di Roucy® o di P. Ricci Sindoni®, Nell’ambito di questo convegno
vorrei rilevare degli studi scientifici che costituiscono una valida base di discussio-
ne. Nel suo saggio sul teologo di Basilea, Krenski elenca tre temi sui quali ricono-
sce uno spiccato influsso di Adrienne von Speyr su Balthasar®. Il primo concerne la

*"P. MARTINELLL, La morte di Cristo, pp. 56-57; cfr. p. 303. A differenza di molti altri studiosi, egli
si riferisce anzitutto alle opere oggettive che distingue dalle opere propriamente carismatiche, precisando che
il lavoro di discernimento del linguaggio [ivi] adottato «non & contemplato nel suo studio» (p. 57, n. 111).

* P, MARTINELLLI, La morte di Cristo, p. 53.

* Ivi, p. 61. Aggiunge quest osservazione: «In genere, cid che in Balthasar si trova al termine in
Adrienne ha la sua collocazione all’inizio delle sue varie esposizioni contemplative» (pp. 64-65).

® Ivi, p. 65.

SV PS8

* M. LOCHBRUNNER, Analogia Caritatis, p. 320; cfr. p. 134.

“EB e UA.

“T. DE ROUCY, Adrienne von Speyr: Théologienne du toujours-plus, Edition du Serviteur, Chiry-
Ourscamp 1990.

% P. RICCI SINDONI, Adrienne von Speyr (1902-1967). Storia di una esistenza teologica, SEI, To-
rino 1996.

* T. KRENSKI, Balthasar, pp. 153-154. Krenski & |'estensore di una tesi di valore intitolata: Pas-
sio Caritatis. Trinitarische Passiologie im Werk Hans Urs von Balthasars, Johannes Verlag, Einsiedeln
1990. Nel saggio su Balthasar al quale ci riferiamo, egli conclude il capitolo su Adrienne von Speyr met-
tendo giustamente in evidenza la dimensione “oggettiva” della sua mistica.



JACQUES SERVAIS 79

dottrina de Deo uno et trino; lo si trova sviluppato anzittutto in un capitolo del suo
Welt des Gebetes (1951), intitolato «La preghiera nella Trinita». Qui incontriamo,
come osservano M. Gisi e C. Capol, il centro del mondo teologico di Adrienne®.
Uno studente ungherese dell’Universita Gregoriana sta preparando una tesi su que-
sto tema sul quale non esiste ancora uno studio specifico. Nell’attesa della sua pub-
blicazione, possiamo rinviare al saggio di O’Donnell su Balthasar dove, in un capi-
tolo a parte, egli mostra nel libro di Adrienne la fonte d’ispirazione della sua visio-
ne trinitaria®. Il secondo tema & la dottrina sacramentaria che in Adrienne culmina
nell’originale teologia della confessione, presente nel suo libro Die Beichte (1960).
A questo riguardo segnaliamo, fra le altre pubblicazioni, la tesi, discussa nell’ Istitu-
to Giovanni Paolo II di Roma, di Schmitt sulla confessione come sequela Christi®.
Con il terzo tema, ritroviamo I’argomento sul quale una maggioranza di teologi, an-
che autori come Vorgrimler e Greshake, piuttosto critici nei confronti del cosidetto
“fenomeno Adrienne von Speyr”, riconoscono una novita: la teologia del Sabato
Santo, che segna la riscoperta di un articolo dimenticato del Credo. Oltre ai due con-
tributi del Simposio romano,” rinviamo alle tante dissertazioni su Balthasar dedica-
te al tema dei Tre Giorni. Raccomandiamo pure lo studio di Matro sulla sofferenza
cristiana negli scritti di Adrienne von Speyr”: anche se non entra nel merito stesso

" «En Adriana von Speyr la revelacién es siempre rivelacion de la Trinidad, de la eterna corriente
de amor entre Padre e Hijo en el Espiritu Santo, a la que el hombre estd predestinado desde la eternidad y
para toda la eternidad. Y esta conviccién se fundamenta precisamente non en una especie de indetermina-
da confianza y esperanza, sino en el claro conocimiento teol6gico de que el Padre y el Hijo se manifiestan
reciprocamente su eterno e inmenso amor en el Espiritu Santo en el hombre, en su creacién y redencion.
Aqui nos encontramos en el centro del mundo teolégico de Adriana von Speyr» ((M. GISI — C. CAPOL,
Esperiencia trinitaria del cristiano, in “Revista de Espiritualidad™ 37 [1978], 464-465). Cfr. A. SICARI, La
vita trinitaria e la preghiera, in AA.NVV., La missione ecclesiale di Adrienne von Speyr, Jaca Book, Mila-
no 1986, pp. 63-75.

% J. O’'DONNELL, Hans Urs von Balthasar, Geoffrey Chapman, London 1992, pp. 74-78. Accen-
nando al fatto che & impossibile secondo I’autore separare la sua opera da quella di Adrienne, egli scrive:
«One of the areas in which it is particularly true is the field of trinitarian Theology. Therefore, in order to
complete this picture of the divine freedom, I would like to borrow from von Speyr’s book The World of
Prayer, which consists of talks given by her and edited by Balthasar for publication. Anyone familiar with
Balthasar’s writings will find echoes of her ideas on trinitarian love scattered throughout the works of her
spiritual director etc» (p. 74). Dello stesso autore: The Mystery of the Triune God, Heythrop Monographs,
London 1988, in particolare le pp. 71.160.

®W.M. SCHMITT, The Sacrament of Confession as a Sequela Christi, PUG, Roma 1999. Si veda
anche: M. TIATOR, Beichte — Gottes Liebesgeschenk: Zur Pastoral des vergessenen Sakraments, Johanne
Verlag, Trier 1988; T. DE ROUCY, Jésus, les chrétiens et la confession: Essai sur le fondement christolo-
gique de la confession, Edition du Serviteur, Chiry-Ourscamp 1995; J. SERVAIS, La confession, sacre-
ment du Pére de miséricorde selon Adrienne von Speyr, “Communio” (1998/99), 103-118.

"W, MAAS, Das Geheimnis des Karsamstags, in AA.VV., Adrienne von Speyr und ihre kirchliche
Sendung, pp. 128-137; H.U. von BALTHASAR, Theologie des Abstiegs zur Hélle, pp. 138-146. Del primo,
si veda anche: Goit und die Holle: Studien zum Descensus Christi, Johannes Verlag, Einsiedeln 1979.

" J. MATRO, Christian Suffering in the Spiritual Writings of Adrienne von Speyr, PUG, Roma
1999. Cfr. anche A. NICHOLS, Adrienne von Speyr and the Mystery of Atonement , in “New Blackfriars”
73 (1992), 542-553.



80 RELAZIONI

del Sabato Santo, pone solide fondamenta per una sua trattazione pilt ampia. A que-
sti tre temi: la Trinita, la confessione e il Sabato Santo, se ne potrebbero aggiunge-
re parrecchi altri: Roten ne inventaria in tutto dodici™. Si dovrebbe soprattutto, co-
me spieghero pil avanti, valutare i commenti scritturistici, che costituiscono un ele-
mento determinante della sua opera. Se l'opera di Balthasar ¢ intessuta di
riferimenti biblici, non lo deve per ultimo all’esegesi contemplativa delle medita-
zioni vetero— e neotestamentarie di Adrienne”.

Non a caso, gli Atti del Simposio romano, organizzato per desiderio del Santo
Padre, s’intitolano: Adrienne von Speyr e la sua missione teologica. Nello stesso an-
no, Balthasar spiegava la rilevanza dei suoi scritti con il termine affine di profezia: «I1
carisma profetico di Adrienne manifesta la sua fecondita ecclesiale anzittutto nelle sue
opere di commento alla Rivelazione. Questo dovrebbe essere recepito come cosa pri-
maria e pili importante»™. «La realta profetica e quella mistica non costituiscono
un’antitesi (come spesso ritengono i protestanti), ma alla loro radice sono addirittura
identiche»; intendere la mistica come profezia ¢ in definitiva «I’unico punto di par-
tenza per parlare teologicamente di mistica»”, Difatti, la missione teologica di
Adrienne consiste nell’accogliere la Parola di Dio e trasmetterla alla Chiesa in base a
una meditazione segnata dall’angolazione particolare’ — diciamo mariano—giovannea
— con la quale ella guarda alla Rivelazione.

2.2. Carisma profetico e magistero sacerdotale

Nell’indagine finora compiuta, incentrandoci sull’opera di Balthasar, abbiamo
distinto tre linee d’interpretazione a seconda del fatto che gli studiosi prendano o me-
no in considerazione il suo rapporto con I’opera di Adrienne von Speyr. In testa, vi &
Laser che, all’indomani del decesso del teologo svizzero, raccomandava di occuparsi
solamente del suo pensiero, lasciando tranquillamente cadere i libri di Adrienne. Non
c’e dubbio che il suo consiglio & stato ampiamente seguito. Qui, osserva giustamente
Nandkisore, sembra verificarsi una valutazione personale improntata di soggettivita

" J.R. ROTEN, Die beiden Hiilften des Mondes. Marianisch-anthropologische Dimensionen in der
gemeinsamen Sendung von Hans Urs von Balthasar und Adrienne von Speyr, in Hans Urs von Balthasar:
Gestalt und Werk, pp. 104-132, in particolare pp. 118-121. Cfr. con gli undici temi che Balthasar nomina in
NB I/1, pp. 11-24,

” Su questo, si veda: M. OUELLET, Contemplation et exégese, in AANV., La mission ecclésiale
d’Adrienne von Speyr, Culture et Vérité, Namur 1986, pp. 163-171. Cfr. J. SCHIETTECATTE, Disponibi-
lité aimante. L'attitude d’amour johannique chez Adrienne von Speyr a la lumiére de ['exégése contempo-
raine, Teresianum, Roma 1998.

™ Adrienne von Speyr (1902-1967), in “Geist und Leben” 58 (1985), 66.

" Prefazione a: A. von SPEYR, Apokalypse. Betrachiungen iiber die geheime Offenbarung, p. 8.
Altrove Balthasar ribadisce la stessa idea: «Adrienne von Speyr ha posseduto in grado straordinario il cari-
sma della profezia nel senso inteso da san Paolo e san Tommaso: il dono dello Spirito Santo non solo di pe-
netrare con lo sguardo cose divine, ma anche di saperle esporre, nonostante la loro profonditi ed ampiezza,
in forma a tutti comprensibile, ed utile per la Chiesa» (Adrienne von Speyr e il sacramento della confessio-
ne, “Il Nuovo Aeropago” 2 [3/1983], 218).

s Cfr, M. JOHRI, Descensus Dei, p. 192, n. 66.



JACQUES SERVAIS 81

pili che un giudizio sereno e oggettivo”. In altri autori di questa linea, il motivo di ta-
le esclusione potrebbe essere un certo razionalismo che separa ragione e fede (Theo-
logie und Heiligkeit) o, nel campo stesso della teologia, cristologia e pneumatologia
(Pneuma und Institution). La seconda linea d’interpretazione mette invece I’accento
sul ruolo carismatico di Adrienne von Speyr come 1’ispiratrice mistica del teologo. Né
nell’una né nell’altra posizione ermeneutica troviamo un vero e proprio confronto con
I’opera di Adrienne von Speyr nel suo valore oggettivo. Nella terza linea d’interpreta-
zione, invece, il rapporto fra Balthasar e lei ¢ valutato positivamente in base all’unita
nella complementarita fra profeta e dottore™. Le opere dell’uno e dell’altra sono con-
siderate come inseparabili, perché parti di un’unica missione teologico—spirituale di
cui danno assieme la completezza. Occorre proseguire su questa linea, tentando ora di
precisare maggiormente i criteri di valutazione.

11 presupposto di tale interpretazione & la distinzione teologica fra magistero sa-
cerdotale e carisma profetico, nonché la chiarificazione della questione ad essa legata:
quella del ministero delle donne in generale. Per Tommaso, che Balthasar segue a que-
sto riguardo, alla donna puo essere dato il carisma della profezia, che di per sé & supe-
riore, poiché «il profeta & intermediario fra Dio e il sacerdote»; non pud pero esserle
conferito il ministero del presbiterato. Con la spiegazione dell’ Aquinate si dilegua ogni
dubbio d’antifemminismo: «La profezia non & un sacramento, ma un dono di Dio, il
quale non esige una significazione, ma solo una realta spirituale. E poiché effettiva-
mente rispetto alle cose dell’anima la donna non diferisce dall’uomo, ché anzi talora si
trovano delle donne superiori a molti uomini rispetto all’anima, € evidente che essa puo
ricevere il dono profetico e altri consimili, ma non il sacramento dell’ordine»"”. Le pri-
me ad essere inviate come messaggeri della risurrezione alla Chiesa apostolica furono
delle donne. Questa loro preminenza deve tuttavia essere compresa come il privilegio
dell’amore, non quello della predicazione pubblica, la quale s. Paolo nega alle donne
(1Cor 14,34; 1Tm 2,12). Solo nell’ambito domestico & consentito loro I’annunzio di
quanto rivelato®. In tal modo, i ruoli rimangono complementari: la donna a cui & rico-
nosciuta la missione della profezia, deve rimanere sottomessa all’'uomo, «come la
Chiesa (mariana) sta sottomessa a Cristo» (Ef 5,23); al sacerdote & assegnato I’ ufficio
pubblico di insegnamento del messaggio a nome del Capo (Sposo) della Chiesa.

" «Hier scheint doch mehr Wertung und damit Subjektivitit vorzuliegen» (R. NANDKISORE,
Hoffnung auf Erlésung, p. 168, n. 167). Per Loser, non & Adrienne von Speyr ma Ignazio di Loyola che co-
stituisce il cuore ispiratore di Balthasar: Die Ignatianischen Exerzitien im Werk Hans Urs von Balthasars,
in Hans Urs von Balthasar. Gestalt und Werk, pp. 152-174. Nel mio libro sulla teologia balthasariana degli
Esercizi, ho tentato di mostrare che non si devono opporre queste due figure, entrambe intimamente legate
all’opera del teologo (cfr. J. SERVAIS, Théologie des Exercices spirituels. H. U. von Balthasar interpréte
saint Ignace,Culture et Vérité, Bruxelles 1996).

™ Cfr. R. FISICHELLA, Hans Urs ven B. et Adrienne von Speyr: 'inseparabilita delle due opere,
“Communio™ 156 (1997). 61-74.

” TOMMASO D’AQUINO, S. Th. Suppl., 39, 1, obj. 1 e sol. 1. Seguiamo qui il commento di
Balthasar: Thomas und die Charismatik, Johannes Verlag, Einsiedeln 19967, p. 522.

® 8. Th., 11 55, 1, sol. 3. Cfr. In Ep. I ad Cor., 14, 7.



82 ReLazioni

Ora, che cos’¢ la profezia? E un dono dello Spirito Santo (cfr. 1 Cor 12,28), che,
precisa il Doctor communis, «consiste primariamente e principalmente in una cono-
scenza»"' e, in questo senso, confina con il dono della sapienza e il dono della scienza
(1Cor 12,8). Come Cristo, I’esegeta® per eccellenza, cosi anche i profeti venuti dopo
di lui spiegano la Scrittura (Lc 24,27.44-45) e in particolare i suoi brani oscuri®. La
profezia significa quindi non tanto I’attitudine di scorgere nuove verita o predire degli
eventi futuri,* quanto quella di poter parlare a nome di Dio, di annunciare in modo
convincente alla Chiesa la Parola di Dio, di manifestarle il suo amore, di trasmetterle
la sua volonta hic et nunc, il suo volere o non—volere nella situazione attuale dei cre-
denti. La Rivelazione ¢ il bene comune della Chiesa; & definitivamente compiuta. Ri-
mane viva pero nel Corpo di Cristo. Chi, in questo Corpo, ha ricevuto il dono della
profezia, ha il compito di consolidare quanto & gia stato rivelato, di renderlo piii con-
creto. Lo spiega Adrienne von Speyr nel suo commento a 3 Gv 3: «Uno puo ricevere
in una missione ecclesiale a servizio della verita, I’incarico di illuminare di una nuo-
va luce un punto della dottrina... Dio elargisce di tanto in tanto, alla sua Chiesa, tali vi-
ste che sono come un’occhiata su di lui, come una visione incoativa, di cui manca an-
cora Iinterpretazione»®. Per mezzo di suoi docili strumenti ecclesiali, Dio, ad ogni
epoca, offre al mondo le risposte di cui questo ha piti bisogno, anche se esse si mani-
festano sotto il segno della contraddizione®. Ritroviamo in tal modo il senso tradizio-
nale della profezia: «Un profeta di Dio non ¢ altro che uno il quale comunica le paro-
le di Dio alle persone che non possono o non meritano di udire Dio»*. Agostino che
da questa definizione, commenta le parole dell’Esodo con riferimento a Mosé e Aron-
ne: «Ecco, ti ho dato come dio al Faraone... Tuo fratello sara la tua bocca e tu sarai per
Iui un dio che lo ispira» (Es 7,1 e 4,16). La missione & una sola, ma si svolge nella
complementarita delle funzioni: uno annunzia pubblicamente la Parola di Dio di cui

8 8. Th., II-11 171, 1; cfr. De Ver., 12 1. L’immaginazione aiuta decisamente la ragione umana a co-
gliere le illuminazioni spirituali, perché la rivelazione del Cielo in terra si compie riempendo del contenu-
to divino le immagini terrene: si veda a questo proposito il trattato di A. von SPEYR, Das Licht und die Bil-
der Johannes Verlag, Einsiedeln 1955) con la prefazione di Balthasar.

£ Gy 1,18. Cfr. GIUSTINO, Ap., 132, 2.

# GIUSTINO, Dial., 68, 6.

* Nella Nuova Alleanza, «non (ci sono) pill argomenti di fede da rivelare, né verita da manifesta-
re», perché, «dandoci il Figlio suo, ch’e la sua unica e definitiva Parola» Dio «ci ha detto tutto in una sola
volta» (JUAN DE LA CRUZ, Subida del Monte Carmelo, 1 22, §§ 3-5, in Obras completas, Monte Car-
melo, Burgos 1987, pp. 296-298).

¥ A. von SPEYR, Die katholischen Briefe. Il. Die Johannesbriefe, Johanncs Verlag, Einsiedeln
1961, p. 298.

* «Dans la Révélation, de laquelle elle s’est mise totalement a 1’écoute obéissante, Adrienne von
Speyr lit les réponses indicatives du Ciel aux questions ouvertes de notre temps, des réponses que peut-étre
la terre n’attendait pas sous cette forme, mais qui, si elle est préte a la conversion, pourraient bien apporter
un secours beaucoup plus fondamental que toutes les solutions et les projets que nous tirons de notre pro-
pre fonds» (J. SERVAIS, Théologie des Exercices spirituels, p. 47).

¥ AGOSTINO, Quaest. In Ex., 17 (7, 1), in Opere XI/1, 591. Anziché “ascoltare”, ho tradotto “udi-
re”, che mi sembra rispetti maggiormente il significato del latino audire.



JACQUES SERVAIS 83

I’altro ha ricevuto I’ispirazione profetica. Il destinatario del messaggio & il popolo la
cui sordita o opposizione appare piuttosto come una conferma della vera profezia (cfr.
Ger 28,8-9).

E questo, secondo me, il carisma che & stato elargito a Adrienne e che, median-
te la collaborazione stabilitatasi con il teologo di Basilea, ha conferito alla produzione
teologica di entrambi un’attualita e fecondita eccezionali. In base a tale comprensione
della proferia nella Chiesa, il rapporto fra i due autori acquista la sua vera significato.
La norma di valutazione non & pitl I’ esperienza soggettiva o, in reazione contro tale sot-
tolineatura, una presunta autonomia della teologia con il suo metodo scientifico mera-
mente positivo. E bensi I’oggettivita dei contenuti, in quanto questi dispiegano nuova-
mente la Rivelazione (misura misurante), data stabilmente alla Chiesa (misura misura-
ta), vivificandone il significato per i cristiani del nostro tempo. Conviene quindi
affrontare una questione affine a quella del carisma profetico: I’indole del messaggio.

3. ’INDOLE DEL MESSAGGIO: NOVITA E FECONDITA

Come sapere che un messaggio viene da Dio? Come distinguere la vera profe-
zia? Secondo la Bibbia, il criterio principale ¢ la conformita dell’insegnamento alla
dottrina nel suo insieme®. Non si deve perd comprendere questa dottrina in modo sta-
tico. Nel suo trattato sulla Carismatica di s. Tommaso, ribadendo la presenza sempre
attuale dello Spirito Santo nei profeti della Chiesa, Balthasar ne sottolinea con Tertul-
liano i frutti sempre nuovi®. Esiste difatti, conformemente alla promessa di Cristo
(cfr. Gv 16,12-13), uno sviluppo al di 14 del tempo storico di Cristo: «Egli ha lasciato
sufficientemente intravedere che lo Spirito Santo avrebbe insegnato cose che poteva-
no essere considerate nuove, in quanto mai insegnate prima...»". La profezia neo—te-
stamentaria & una manifestazione della Verita rivelata in Gesu Cristo, dovuta ad un’il-

% Cfr. Ger 23,22; Dt 13,2-6.

¥ «Come dalla circuminsessione di Padre e Figlio che & presenza compiuta, emerge lo Spirito San-
to come puro dono, traboccante, fuori programma, cosi dalla pienezza della Croce sorgono, nella storia del-
la Chiesa, delle forme originali, stupefacenti, di santita, a seconda dei doni dello Spirito distribuiti sempre
a nuovo agli uomini... Attraverso i carismi dei santi, incondizionatamente consacrati al Signore, lo Spirito
Santo dispiega infinitamente nella storia della Chiesa 1’amore trinitario rivelato nel Figlio crocifisso e ne
manifesta la fecondita imprevedibile» (J. SERVAIS, de Lubac e Balthasar: due approcci a Gioacchino da
Fiore?, “Rassegna di teologia” 38 [1997], 164-165).

* TERTULLIANO, De monog., Il 2. Anche se non si puo seguirlo 1a dove egli tende a ricondurre
la Chiesa istituzionale alla Chiesa pneumatica, rimane valido I'intento di mantenere viva la natura essen-
zialemente carismatica della Chiesa : «Il Paraclito... lo glorifichera e ne tramandera la memoria. E cosi egli,
una volta conosciuto in base al canone precedente [inviolabile] [della fede] ci rivelera tutto cid che fa an-
cora parte della disciplina dei costumi» (De monog., 11 4). Cfr. Charismatik, pp- 270-271. Da un altro pun-
to di vista, J. Ratzinger ha tentato di elaborare I’idea che la Rivelazione & sempre pill grande della Scrittu-
ra, la quale appartiene alla Chiesa in quanto soggetto conoscente; sulle difficolta che ha incontrato nei con-
fronti dei suoi maestri a questo riguardo, si veda la sua testimonianza: Aus meinem Leben. Erinnerungen,
DVA, Stuttgart 1998, pp. 84-85.



84 ReLazioNI

luminazione dell’intelligenza mediante la grazia di Dio”. La Rivelazione & compiu-
ta,” ma in ogni decisivo periodo della storia della salvezza, dei profeti, inviati dal Cie-
lo, cooperano (come cause seconde) nella manifestazione di tutta la Verita rivelata,
esplicitandone la portata in funzione dei bisogni di una determinata epoca storica. Ein
questa chiave che va capito 1’altro criterio biblico della vera profezia: I’adempimento
del messaggio™. Si puo ritenere che la profezia viene realmente da Dio, se & conforme
alla retta dottrina cattolica, aiutando i credenti a capire la Rivelazione e a viverne piu
pienamente, ma anche se offre una risposta provvidenziale ai problemi del tempo, e in
questo testimonia della sua fecondita sempre nuova.

Riguardo alla missione profetica di Adrienne von Speyr, il messaggio dovra an-
ch’esso essere giudicato in base ai criteri della novita e della fecondita oggettiva del suo
carisma. Da parte mia, credo che la sua autenticita si manifesti ad un triplice livello: an-
tropologico, teologico ed ecclesiologico. A livello antropologico la domanda che si fa
sempre pitt urgente nella societa cosiddetta post—moderna & quella dell’uomo come ma-
schio e femmina. Di fronte alla banalizzazione del rapporto sessuale, all’uniformizza-
zione dei caratteri specifici dei sessi, con la rivendicazione dell’uguaglianza dei compi-
ti fino all’interscambiabilita dei ruoli, bisogna riscoprire in profondita il senso dell’ima-
go Dei (Gen 1,27) e del mistero di cui s. Paolo parla nella lettera agli Efesini, in
riferimento al racconto del Genesi (Ef 5,32). A livello teologico, si avverte il bisogno di
superare una visione puramente formale della Trinita, che ha portato praticamente all’e-
clisse di questo dogma nella coscienza viva dei cristiani. A livello ecclesiologico, si cer-
ca di recuperare una nozione di comunione che renda conto del mistero della Chiesa, la
quale non & prima di tutto una societa perfetta nel senso mondano, bensi I’adunanza dei
molti nell’Uno, un corpo che integra I’unita e la differenza. Ora, a questo triplice livello
il carisma di Adrienne von Speyr porta una risposta provvidenziale ai problemi e ai que-
siti del nostro tempo e della Chiesa odierna: aiuta difatti a penetrare il mistero nel quale
si congiungono il rapporto prototipico maschio—femmina, il rapporto archetipico Cri-
sto—Chiesa e il rapporto originario Padre—Figlio nello Spirito Santo.

I.’amore coniugale dimostra la sua fecondita, oltre i partner, nel bambino, se-
gno tangibile di compimento del loro amore. In questo & una parabola di cui lo Spiri-
to si serve per dischiudere il mistero dell’amore trinitario, rivelatosi nella comunione
ecclesiale. Dio, spiega Adrienne von Speyr, «non ha soltanto dotato 1"'uomo della dif-
ferenza sessuale, che si riflette attraverso tutto I’essere corporeo e spirituale del ma-
schio e della femmina, bensi ha posto in questo anche molti punti di partenza per lo
stimolo dello spirito umano mediante lo Spirito divino»™. La risposta alla questione

*! «en cuanto el entendimiento es ilucidado por la virtud divina» (IGNAZIO DI LOYOLA, Ejerci-
cios Espirituales, a cura di C. de Dalmases, Sal Terrae, Santander 1987, n. 2) .

% «I.’Economia cristiana, in quanto & 1’ Alleanza Nuova e definitiva, non passerd mai e non & da
aspettarsi alcuna nuova Rivelazione pubblica prima della manifestazione gloriosa del Signore nostro Gesu
Cristo» (Concilio Vaticano I1, ** Dei Verbum™, n. 4).

” Ger 28,9; Dt 18,22.

* NB XII, p. 15.



JACQUES SERVAIS 85

antropologica & data nella Cristologia. «In realta», ripete, dopo il Concilio, il Papa
Giovanni Paolo II, in una prospettiva molto affine ai nostri autori, «solamente nel mi-
stero del Verbo incarnato trova luce il mistero dell’uomo»”. Nella ricchezza del mi-
stero di Cristo & racchiuso il mistero dell’'uomo,” ed & lo Spirito Santo che apre la no-
stra mente alla sua intelligenza. Lo Spirito Santo, la terza Persona in Dio, che ¢ il frut-
to del mutuo amore fra Padre e Figlio, rischiara il mistero di Cristo e dell’'uomo
all’interno della Chiesa: nella comunione stabilitasi fra i cristiani radunati nel suo no-
me (Mt 18,20). Lo Spirito divino che «aleggiava sulle acque» della prima creazione
(Gen 1,2) & disceso stabilmente sulla Chiesa il giorno di Pentecoste (At 2,1-4), per co-
stituire il nuovo popolo dei «figli di Dio» (Rm 8,14). E quindi a livello ecclesiologico
che la riflessione di Adrienne trova finalmente il suo aggancio decisivo. Lo Spirito di
Dio dischiude la verita del matrimonio quale esso esisteva «da principio» (Mt 19,8),
manifestandone la realta archetipica: 1’'unione d’amore fra Cristo e la Chiesa che egli
«nutre» e «cura» come «la propria carne» (Ef 5,29). La visione che la nostra Autrice
sviluppa in continuo dialogo con la Parola di Dio, concorre efficacemente allo snoda-
mento del problema antropologico del rapporto uomo—donna, mediante una vivifica-
zione della Chiesa meglio intesa e vissuta come comunione in Cristo ad immagine
della vita intra-trinitaria”.

Senza disconoscere |’originalita propria di Hans Urs von Balthasar, che d’al-
tronde numerosi saggi hanno ampiamente dimostrata, sono convinto che il carisma
singolare di Adrienne von Speyr abbia esercitato su di lui, a questo riguardo, un in-
flusso decisivo, e che sia destinato a fecondare, anzittutto di nascosto, il lavoro e la ri-
cerca di molti cristiani desiderosi di vivere pili pienamente il «mistero» sempre nuo-
vo «di Cristo»: «questo mistero che non & stato manifestato agli uomini delle prece-
denti generazioni come al presente & stato rivelato ai suoi santi apostoli e profeti per
mezzo dello Spirito» (Ef 3,5).

» CONCILIO VATICANO II, Gaudium et Spes, n. 22; GIovANNI PAoLoO II, Redemptor Hominis, n.
8; Ip., Fides et Ratio, nn. 12, 60 (cfr. nn. 80, 92); ecc.

% Cfr. Gv 16,15.

“ Cfr. J.S. NEUMAN, Man & kvinna i Guds rike [Maschio e femmina nel regno di Dio]. En intro-
duktion till Adrienne von Speyrs och Hans Urs von B.s liv och verk, Artos, Skellefted 1999. Per quanto io
possa comprendere, questo studio svedese mette in risalto questo «grande mistero» nell’opera dei due au-
tori. In base ad un’interpretazione cristologica dell’ analogia entis, 1a «teologia dei sessi» serve qui da chia-
ve per evidenziare I’uniti, non solo della loro vita ma anzittutto dei loro scritti. — Nel mio contributo al Sim-
posio friburgense del 1995, avevo tentato di abbozzare una ricerca in tale senso: J. SERVAIS, Ressource-
ment de la vie spirituelle aujourd’hui sous la conduite d’Adrienne von Speyr et de Hans Urs von Balthasar,
in HU. VON BALTHASAR - STIFTUNG, Vermittlung als Auftrag. Symposium H. U. von Balthasar. Fri-
bourg 27-29.09.1995, Johannes Verlag, Freiburg i. Br. 1995, pp. 71-92. Si veda anche: C. GIULIODORI,
Intelligenza teologica del maschile e del femminile. Problemi e prospettive nella rilettura di von Balthasar
e P. Evdokimov, Citth Nuova, Roma 1991; C. KAISER, Theologie der Ehe. Der Beitrag Hans Urs von
Balthasars, Echter, Wiirzburg 1997,



86 ReLazioNI

4. RIFLESSIONI FINALI

Fra tante domande ancora aperte, vi & quella posta all’inizio da Rahner che, in
una battuta al suo intervistatore, faceva cadere su Adrienne von Speyr e indirettamen-
te anche su Balthasar il sospetto dello gnosticismo. Dird ancora una parola sulla que-
stione della falsa e della vera gnosi, prima di concludere con una breve riflessione cir-
ca la natura del loro rapporto.

1l divorzio e la separazione che caratterizano i sistemi gnostici che la Chiesa
primitiva ha combattuto, riguardano anzittutto 1’opposizione fra corpo e spirito. «Ca-
ro cardo salutis»: la carne & il cardine della salvezza, asserisce Tertulliano contro
quanti stigmatizzano la condizione corporea come antidivina. Gli gnostici contro i
quali Ireneo scrive il suo Adversus Haereses, sono quegli uomini pneumatici, prote-
si verso le sfere celesti dello spirito puro, alla ricerca della salvezza mediante una co-
noscenza segreta. Ora qual & I’errore che sta alla radice delle molteplici dottrine che
pretendono essere |’inveramento del cristianesimo? In sintesi lo si potrebbe definire
I’errore idealistico: non si accetta che il Verbo si sia fatto carne, si vuole «andare ol-
tre» (2 Gv 9), superare, in virtd della propria riflessione, I’evento storico, e si giunge
in tal modo a confondere lo spirito umano e lo Spirito Santo divino, a mettere il pri-
mo al posto del secondo e finalmente a identifiarlo con esso. Secondo il vescovo di
Lyon, il significato della realta cristiana, tutto il peso della redenzione, sta invece
nell’ autenticita dell’incarnazione, 1’autenticita della passione e I’autenticita della ri-
surrezione della carne. E dentro la carne che splende il Verbo, & nel suo apparire ai
nostri occhi che incontriamo e riceviamo la sua realta salvifica. La maternita reale
(anche se verginale) di Maria garantisce la verita dell’umanita di Cristo; la sofferen-
za reale di Gesil, la verita della nostra salvezza; la corporeita reale della sua appari-
zione alle donne e agli apostoli, «il primo giorno dopo il sabato», la verita del perdo-
no pasquale.

La maternita divina, la croce e la Chiesa quale corpo di «Gest Cristo diffuso e
comunicato»”™, sono delle verith che gli gnostici sentono come il fumo negli occhi.
Nell’opera di Adrienne von Speyr, come in quella intimamente legata ad essa di Hans
Urs von Balthasar, tutte e tre occupano un posto centrale. A questo fatto si pud intui-
re che, a differenza di molte concezioni sistematiche, la visione teologica di questi
maestri spirituali del nostro tempo & aperta al senso del Dio sempre pill grande. Anzi-
ché riflettere autonomamente sui dati rivelati, elevando praticamente ad assoluto la ra-
gione umana, con 1’ aiuto del suo confessore Adrienne si posta in un atteggiamento di
pura strumentalita nei confronti della Parola di Dio. Il carisma di profezia che ha vis-
suto e ha messo al servizio della Chiesa, & ben diverso da una genialith meramente in-
tellettuale. Da una parte, & un carisma esistenziale, pili esattamente teologale, che
coinvolge tutta la vita, sollecita la fede del lettore ed esige da lui un abbandono in-
condizionato a Dio. D’altra parte, & un carisma di intelligenza spirituale della Rivela-

% H. DE LUBAC, Catholicisme, Cerf, Paris 1947, p. 25, citando un’espressione di Bossuet.



JACQUES SERVAIS 87

zione. Chi si confronta seriamente con i suoi scritti scopre che la conoscenza ivi pre-
sentata, lungi dall’assomigliare a una «sapienza di questo mondo» (1 Cor 2,6), di-
schiude la «conoscenza [evangelica] dell’amore, che sorpassa ogni conoscenza» (Ef
3,19)”. In tal modo, il lettore viene coinvolto nel servizio umile e discreto che, fin dal-
le sue origini, la Chiesa rende alla Verita, suo Sposo. Questo servizio comporta dei
ruoli diversi e complementari, come lo sono, nell’ordine creaturale, quelli dell’'uomo
e della donna; in particolare quelli del magistero sacerdotale e del carisma profetico.
«La fecondith spirituale dell’uomo», scrive 1’ Autrice, «& posta nella carne della don-
na, di modo che ella diventi feconda: per I'uomo»'®. Il seme incorruttibile (cfr. 1Pt
1,23), seminato dal ministro della Parola di Dio (cfr. 1Cor 9,11), produce un frutto ab-
bondante nel cuore di chi lo accoglie con disponibilita senza riserva. Nella loro diver-
sith e complementaritd, le opere di Adrienne von Speyr e di Hans Urs von Balthasar
sono parte di un’unica missione pit grande, che conferisce al loro rapporto la sua fi-
sonomia e il suo vero significato. Questa missione, di indole dialogica, offre un anti-
doto contro un certo razionalismo della teologia moderna: 1’antidoto di un’epistemo-
logia la cui norma non & la logica umana, ma il dono dell’intelligenza d’amore nella
sua doppia dimensione di attivita e di ricettivita, caratteristico della mediazione dello
Spirito Santo"'. Percio, credo, essa apre alla Chiesa del III millennio la strada del ri-
torno alla sua origine sempre nuova: la strada della vera gndsis, épignésis, ossia di una
conoscenza attinta da una coscienza ed esperienza ritrovata del «mistero nascosto da
secoli e da generazioni, ma ora manifestato ai suoi santi» (Col 1,26).

Per concludere, vorrei riferirmi all’incontro fra Hans Urs von Balthasar e
Adrienne von Speyr e al contesto concreto in cui & avvenuto, per cercare di coglierne
il significato centrale. Balthasar era, gia prima di far la conoscenza di Adrienne, un
teologo il cui pensiero si metteva, sempre di nuovo, all’ascolto della testimonianza
profetica d’Ignazio di Loyola. In un senso molto preciso, egli era — e rimase — un teo-
logo ignaziano'™. In un suo articolo del anno 1939, scritto, un anno prima dell’incon-
tro con Adrienne, sulla scia delle regole degli Esercizi spirituali per il vero sentire con
la Chiesa'”, trovava, nel passaggio dalla Patristica alla Scolastica e da questa ai tempi
moderni, un progresso di tipo profetico'®. Alla fine dell’articolo si mette davanti al

* «Die Gnosis, um die der Apostel bittet, ist die Bewegung, in der sich die Existenz vom Glauben in
der Liebe und von der Liebe im Glauben zur Erfahrung der unbegreiflichen Liebe Christi, die allem zugrun-
de liegt, bewegt» (H. SCHLIER, Der Brief an die Epheser, Patmos, Diisseldorf 1958%, p. 176).

" NB IX, n. 1860.

% Lo Spirito Santo che abita nei credenti (cfr. Rm 8,9), & lo Spirito del Padre inviante e del Figlio
obbediente. La missione che ispira loro, consiste sia nel mostrare attivamente la volonta di Dio da compie-
re, sia nel partecipare all’abbandono del Figlio che accoglie con gratitudine la bonta e la grazia di questa
volonta,

"2 Cfr. J. SERVAIS, Théologie des Exercices spirituels, pp. 333-342.

'® Ejercicios Espirituales, n. 263.

" patristik, Scholastik und wir, in “Theologie der Zeit” (1939), 65-104. 1l progresso in parola si
da, ovviamente, sempre all’interno della Rivelazione, gia, sin dall’inizio, consegnata alla Chiesa da Gesu
Cristo.



88 RELAZIONI

compito attuale dei cristiani, quello cioe di verificare nella propria esistenza la Rive-
lazione di Dio: oggi, quando il pensiero cristiano non viene pitt minacciato dalla ten-
tazione di confondere lo spirito umano con lo Spirito di Dio, la posizione profetica del
testimone della verita acquista una importanza nuova'®. Si potrebbe dire che il motto
ignaziano del Deus semper major si traduce per la teologia in un suo a priori, quello
appunto della profezia: la verita dischiusa agli occhi del profeta rimane verita eterna e
allo stesso tempo verita dischiusa all’eletto di Dio.

Una tale impostazione mise il teologo Balthasar in grado di ascoltare il profeta
Adrienne che, da parte sua, si trovava anche gia da tempo, benché in maniera assai mi-
steriosa'®, in rapporto con Ignazio di Loyola. Dopo il loro incontro, la Scrittura pren-
dera significativamente un posto privilegiato nella loro opera comune. A questo
riguardo, Adrienne gioca un ruolo essenziale, in quanto le & concesso, nel suo pil in-
timo, l'intelligenza spirituale della Parola di Dio che, grazie all’aiuto del suo confes-
sore, ella ascolta nell’obbedienza d’amore propria della Chiesa «santa e immacolata»
(Ef 5,27)'". In tal modo, la compenetrazione fra il Verbo incarnato e la sua Sposa ac-
quisisce contemporaneamente una concretezza storica ed eterna, nella quale la mis-
sione personale di Giovanni, il discepolo dell’amore e il teologo, appare come il vero
e proprio patrono della loro missione ecclesiale.

' Patristik, Scholastik und wir, p. 103.

"“EB, p. 29 et passim; UA, p. 18ss.

' Con questa conclusione, confermiamo la linea interpretativa abbozzata in G. DE SCHRIJVER,
Le merveilleux accord de I'homme et de Dieu: Etude de I'analogie de I'étre chez Hans Urs von Balthasar,
University Press, Leuven 1983, in riferimento all’incontro avvenuto con Adrienne von Speyr: «Nous arri-
vons ici au cceur méme de 1’inspiration théologique de Balthasar, qui est I’événement inscrit dans une exi-
stence humaine lorsque celle-ci s’abandonne effectivement a la volonté de Dieu: condition primordiale
pour entrer en contact avec la révélation de son amour» (ivi, p. 38). Mettendo I’accento su «1"acquiescement
contemplatif que le sujet donne a I’ceuvre rédemptrice des Personnes trinitaires», la teologia di Adrienne
von Speyr rivolge la nostra attenzione alla «forme objective que prend cette rédemption dans I'incarnation,
ainsi que sur les attitudes d’obéissance et de z¢le qui sont le partage de I'Eglise-épouse» (p. 312).



JACQUES SERVAIS 89




Albert Schweitzer

LA VITA DI GESU

IL SEGRETO DELLA MESSIANITA E DELLA PASSIONE

Introduzione di Franco Cardini

Ecco una bella ed efficace traduzione italiana di un’opera molto importante
nel quadro della ricerca e della riflessione relativa alle origini cristiane, se-
condo la prospettiva ermeneutica di un grande intellettuale che ha lasciato
una traccia assai significativa nella storia umana del XX secolo.



RTLu VI (1/2001), 91-103 91

L’originalita

della teologia spirituale

di Adrienne Von Speyr:

Il valore di una mistica oggettiva

Pierangelo Sequeri
Facolta Teologica dell’Italia Settentrionale (Milano)

1. MISTICA OGGETTIVA: UN OSSIMORO?

La composizione stessa della formula, che pone in assunto il profilo di una *“mi-
stica oggettiva”, ha di che suscitare qualche curiosita.

Nel senso pitt comune, la nozione di “mistica” € sicuramente attratta nell’ orbi-
ta di una determinazione tipicamente “soggettiva” dell’esperienza religiosa e cristia-
na. In questa prospettiva mistica & la qualificazione di un’esperienza tipicamente in-
dividuale che, nell’assestamento moderno della teologia spirituale cattolica, indica la
forma di una grazia del tutto singolare della visione e della percezione del divino. Es-
sa agisce in deroga al regime ordinario e generale della fede, in cui prevale il riferi-
mento all’elemento dottrinale oggettivo della rivelazione pubblica regolato dai cano-
ni della tradizione autorevole. In quanto tale, I’accesso agli stati e alle forme dell’e-
sperienza mistica, appare due volte determinato in senso soggettivo. In un senso



92 RELAzIONI

perché grazia superogatoria sempre concessa infuifu personae, ossia donata al singolo
in termini accessori rispetto alla individualita stessa della fede. In secondo Iuogo, per-
ché i dati di speciale conoscenza ed esperienza che ne scaturiscono, non aggiungono
nulla alla oggettivita della rivelazione: sia in quanto incremento di informazione (con-
tenuti di verita) sia nel senso di argomenti specifici di assenso (segni di credibilita).

La deriva illuministica dell’idea di fede religiosa ha finito per assumere la no-
zione di esperienza mistica come 1’omologo soggettivo dell’idea stessa di rivelazione
divina. In questo senso, 1’idea di esperienza mistica finisce per assumere il valore di
princeps analogatum dello stato soggettivo che si esprime convintamente in favore
della verita religiosa: il pendant psichico dell’ adesione alla forma dogmatica di una ri-
velazione presuntivamente ricevuta dall’alto, come disposizione indotta a percepire
proprio in questo modo la presunta oggettivita della verita creduta (avere una rivela-
zione come avere una visione, 0 comunque un riscontro psichico se non addirittura
sensoriale di una manifestazione del divino). Nell’ ottica della ragione secolarizzata, la
risoluzione del fatto religioso nell’esperienza mistica, significa appunto la sua globa-
le sottrazione ad ogni regime di apprezzabile oggettivita: se non quella di un fenome-
no umano dell’ atteggiarsi soggettivo. Soggettiva, in tal senso, & ’esperienza religiosa
in quanto tale, nel senso che essa non possiede un’oggettivita razionalmente apprez-
zabile: né dal punto di vista del contenuto, in quanto i suoi significati superano i limi-
ti dell’ oggettivita controllabile dalla ragione, né dal punto di vista dell’esperienza, in
quanto essa porta oltre comuni determinazioni della normalita sensoriale e psichica.

Quando parliamo dunque, in tale quadro, di “mistica oggettiva”, siamo condot-
ti apparentemente ai limiti dell’ossimoro, ovvero di una nozione costruita con concet-
ti che si respingono. E cid sembrerebbe valere, sia pure con diverso intendimento e
opposto giudizio di merito, sia per la tradizione teologica sia per quella filosofica.

A dire il vero, un’intenzione di oggettivita non manca in questi due costrutti in-
terpretativi (rispettivamente della teologia classica e della filosofia moderna). Nel pri-
mo caso, in virtli del fatto che la grazia dell’esperienza mistica in senso stretto giunge
come dono gratis datum: eventualmente propiziato, ma in alcun modo prodotto dal la-
voro dell’intelletto e della volonta. Esso & piuttosto estrinseco allo sforzo umano (“in-
fuso™): talora avvertito persino come ingresso forzato del divino, in certo senso persi-
no in contrasto con il desiderio umano. Uno stato o un modo di esperienza “irresisti-
bile”: impossibile da evitare, pill ancora che preterintenzionale. In questa direzione si
muove anche I’accertamento dell’autenticita dell’esperienza spirituale corrisponden-
te. I suoi criteri di apprezzamento religioso e cristiano, infatti, a parte quelli relativi al-
I’ortodossia dei suoi contenuti (verbali e fenomenici), includono anche gli indizi del
suo carattere non costruito e in qualche modo irriducibile alla proiezione di uno stato
mentale o sensoriale predeterminato. Analogamente, soprattutto 12 dove la dimensio-
ne del mistico viene a confinare con i processi dell’intuizione estetica (“‘estatica”™) e
intellettuale (“‘speculativa’), si produce un qualche riconoscimento della irriducibilita
del mistico in quanto disclosure — psicologisticamente, ma anche razionalisticamente,
irriducibile a mero costrutto della soggettivita individuale — del Bello, dell’Uno, del-
1"Essere, della Totalita, del Trascendente.



PIERANGELO SEQUERI 93

La nozione di mistica oggettiva, intesa a definire la singolare qualita del profi-
lo teologale e dell’eredita spirituale di Adrienne von Speyr, muove nondimeno dalla
necessita di inquadrare la sua originalita nel radicale tratto ecclesiologico del suo
orientamento.

Conviene chiarire subito la portata dell’assunto che guida la nostra ricognizio-
ne, per altro poco piti che allusiva. Seguendo — e sviluppando — la traccia di Hans Urs
von Balthasar, maieuta e redattore della testimonianza spirituale di Adrienne, inten-
diamo il tratto ecclesiologico che definisce la mistica oggettiva in senso teologico for-
te. Cid significa, anzitutto, come amplificazione esemplare della forma testimoniale
della fede cristiana: del singolo come della Chiesa. In secondo luogo, mistica oggetti-
va allude alla esemplare consegna del credente al principio cristocentrico della fede,
che significa incorporazione nella vita trinitaria del Figlio: dedizione alla volonta del
Padre ed esposizione all’abbraccio dello Spirito. Infine, 1’intuizione e la pratica della
mistica oggettiva implica 1’assimilazione di questa duplice polarizzazione quale for-
ma stessa di una vocazione carismatica che plasma la recezione dei doni mistici in
conformita al principio mariale: come libera obbedienza, castita feconda, dono dei
propri beni alla Chiesa in favore di terzi.

2. LA QUALITA SPIRITUALE DELLA FEDE: FRAINTENDIMENTI

L’evocazione della forma mistica di un’esperienza religiosa cristiana non sfug-
ge ancora, nella stragrande maggioranza dei casi, alla generale attrazione del canone
semantico che associa la speciale intensita della relazione con il divino alla qualita ti-
picamente sensibile/fusionale di un’esperienza di immedesimazione. Nella tradizione
di scuola, il carattere eccezionale di questo rapporto viene esplicitamente connotato in
deroga alla forma comune della fede, che si definisce in alternativa alla visione e al-
I'esperienza.

La ferita conseguente all’irrigidimento di questa separazione, a danno della spi-
ritualita della fede ecclesiale, ha deciso un’intera epoca'. Aggravata poi dall ulteriore
irrigidimento della contrapposizione tra fede e ragione, che anche dalla parte dell’a-
pologetica filosofico/teologica concede alla ragione cartesiana il dominio della nozio-
ne di evidenza e il presupposto naturalistico dell’ontologia, la separazione dell’assen-
sus fidei dall’esperienza spirituale ha segnato la modernitd’. E ancora non ce ne siamo
risollevati. E ben vero, infatti, che nell’epoca attuale I’inevitabile pendolo della storia
ha riportato I’accento sulla qualita spirituale ed esperienziale della fede. Lo sposta-
mento del linguaggio e della sensibilita, perod, dura fatica a generare un’integrazione

! Ottima ricostruzione e interpretazione del punto di snodo di questa dialettica, che poi si sviluppa
come contrapposizione, in V. LAZZERI, Teologia mistica e teologia scolastica, Glossa, Milano 1994.

* Approcci stimolanti a riguardo di tale intreccio, anche filosoficamente rilevante, in E. SALMANN
—A. MOLINARO, Filosofia e Mistica, S. Anselmo, Roma 1997.



94 REeLazioNI

equilibrata — non puramente compensativa o sostitutiva. Tanto meno, a quanto sem-
bra, la percezione del problema ha generato un orientamento all’approfondimento teo-
rico che deve propiziare la meditata e sostanziale revisione dell’impianto classico. Lo
stallo della teologia fondamentale (che continua a rincorrere una ragione per sua na-
tura separata dalla fede) e della teologia spirituale (che insegue 1’enfasi di un’espe-
rienza religiosa che va oltre la fede) & documento oggettivo — persino imbarazzante —
dell’insoddisfacente consistenza di questo ripensamento.

Le ragioni storiche della obiettiva divaricazione tra la forma ideologica della fe-
de ecclesiale e la spiritualita della relazione teologale sono note, ancorché tutte da in-
dagare alla luce di criteri ermeneutici nuovi e propositivi. L’effetto della controversia
con la teologia della Riforma (la “fede fiduciale”), I’ambigua assimilazione della mi-
stica alla eccezionalita del suo corredo parapsicologico (la “mistica spagnola”), I’e-
quivoca omologazione quietistica dei tentativi di correzione agostiana del cartesiani-
smo nel *600 maturo (I’affaire Fénelon), il definitivo imporsi di una ragione separata
dagli affetti con lo sviluppo del modello autoreferenziale di coscienza e la sua salda-
tura con il momento pratico dell’autorealizzazione. Questi sono, sinteticamente, i pas-
saggi culturali che hanno segnato per riflesso anche la deriva teologica della separa-
zione’. L’hanno segnata in termini di reazione, naturalmente. Ma anche con I’inevita-
bile dipendenza che sempre si genera nei confronti dell’ oggetto polemico: soprattutto
quando esso determina sempre pit largamente anche i protocolli generali dell’oriz-
zonte culturale di legittimazione delle argomentazioni ammesse. Si pud certamente
dire, con tutto questo, che la teologia cattolica si &€ impegnata con particolare puntiglio
per impedire che il dualismo si trasformasse in pura e semplice contrapposizione.
Nondimeno gli effetti della separazione sono rimasti incistati nella teorizzazione pit
diffusa: permeando largamente 1’interpretazione del canone linguistico dell’ortodos-
sia e predisponendo 1’idea di evidenza razionale e di esperienza spirituale estrinseca-
mente utilizzate a complemento della dottrina sulla fede (in termini di necessari
praeambula filosofici e, rispettivamente, di possibili effetti psicologici).

La teologia di von Balthasar ha certamente aperto la strada alla riconciliazione
delle parti di questa dannosa separazione. La riabilitazione dell’estetica della rivela-
zione, che reiscrive |’antica dottrina patristico-cristiana dei sensi spirituali nella di-
mensione costitutiva della fede (e della ragione) dell’'uomo, ¢ il nuovo inizio di cui
c’era bisogno. Non & cosi semplice trarne le dovute coneseguenze. E soprattutto, non
¢ agevole correggere abitudini che si sono consolidate come una seconda natura nel
lessico piu famigliare della stessa catechesi cristiana, La via in ogni modo ¢ tracciata:
e si tratta certamente di un punto di non ritorno.

Non € su questo punto perd che vorrei soffermarmi, sia pur brevemente. L’a-
spetto che interessa in questo contesto ¢ piuttosto la ricaduta di questa impostazione

* Sia permesso rimandare per un breve svolgimento analitico di queste connessioni a P. SEQUE-
RI, Retractatio mystica della filosofia?, in E. SALMANN -~ A. MOLINARO, Filosofia e mistica,
pp. 129-160.



PIERANGELO SEQUERI 95

estetica sulla dimensione teologale della fede. La concezione estetica della rivelazio-
ne da impulso per una pilt profonda assimilazione del profilo obbedienziale e testi-
moniale del sua figura. Un tale risvolto, in veriti, appare a prima vista piuttosto di-
stante dall’accentuazione del profilo percettivo ed esperienziale che qui viene asse-
gnato alla forma credente. Per poterlo compiutamente apprezzare € necessario in
primo luogo prendere distanza dalla fortissima inclinazione all’autoreferenzialita che
connota anche il linguaggio comune intorno alla nozione di esperienza di fede. L.’en-
fasi di questo profilo soggettivo diventa poi la denotazione stessa della forma mistica
della relazione teologale. La sua volgarizzazione, religiosa e laica, insiste facilmente
sull’aspetto singolare e ineffabile dell’esperienza spirituale, nonché sull’estraneita del
suo contatto con il divino rispetto alla forma storica della fede confessante’. In un ta-
le quadro, nonostante la sottolineatura dell’elemento estatico e kenotico dell’espe-
rienza mistica, descritta anche come esperienza di espropriazione, la singolarita del
profilo soggettivo dell’esperienza rimane in evidenza come il termine ultimo — il sen-
s0, infine — dell’evento teologale.

3. I’ESTETICA TEOLOGALE DELLA RIVELAZIONE: H. U. VON BALTHASAR

La teologia della fede di von Balthasar, senza rinunciare affatto alla sua integra-
zione con una dottrina della percezione e del rapimento, disegna le sue coordinate entro
|’orizzonte di una libera consegna (oboedientia fidei) allo splendore della manifestazio-
ne cristologica del divino all’ opera nella storia e nel mondo (condescendentia Dei).

In tale quadro, I’accesso spirituale e personale alla relazione teologale ha il suo
riscontro oggettivo nella partecipazione alla forma filiale dell’esistenza di Gesu. Tale
rimando identifica immediatamente la forma fidei: giacché essa, sotto questo profilo
relazionale, appartiene alla forma stessa di quella rivelazione del divino cui I'uomo,
credendo, si affida. [.’identificazione per altro, & gia sempre mediata nell’orizzonte
storico della relazione che, della custodia di tale differenza — quella fra I’attuazione
della relazione originaria del Figlio e il suo personale accesso nel Figlio — vive la per-
manente testimonianza. Per la Chiesa, come per il singolo, il rimando all’evidenza di
questa originaria eccedenza, storicamente e mondanamente iscritta nel canone cristo-
logico (e quindi eucaristico, biblico, apostolico) in termini universalmente accessibi-
li, & un punto d’onore. La disposizione a tale rimando appartiene alla struttura costitu-

“Tale & per esempio I’impostazione puntigliosamente perseguita, in Italia, da M. VANNINL Misz-
ca e filosofia, Piemme, Casale Monferrato (AL) 1996, che riesce a farvi rientrare — come nella piti classica
e ricorrente impostazione gnostica - persino il vangelo di Giovanni. Nella stessa linea M. HENRY, C’est
moi la verité, Centurion, Paris 1996 (tr. it., fo sono la Verita, Queriniana, Brescia 1997). Sulle origini del-
la msitica cristiana; K. RUH, Storia della mistica occidentale. Le basi patristiche e la teologia monastica
del XII secolo, tr. it., Vita e Pensiero, Milano 1995; B. MACGINN, Storia della mistica cristiana in Occi-
dente. Le Origini (I-V secolo), tr. it., Marietti, Genova 1997; M.-M. DAVY, Esperienze mistiche in Orien-
te e in Occidente. Dottrine e Profili, 1, a cura di L. Borriello, LEV, Citta del Vaticano 2000.



96 ReLazIONI

tiva della fede ecclesiale, non le consegue semplicemente come atto aggiuntivo di una
speciale ascesi o quale argomento della sua comunicazione ad extra.

In virtli di questa intrinseca disposizione al riconoscimento e all’attestazione
dell’eteronomia del fondamento, il libero affidamento della fede integra senza con-
traddizione la qualitd personale e il movimento kenotico della relazione teologale.
Lungi dal costituire un’alternativa, il doppio movimento della identificazione e della
differenziazione si sviluppa insieme. Pil cresce la qualita della declinazione persona-
le dell’appropriazione della fede, tanto pit risplende la luminosa attestazione della so-
vrana alterita del suo fondamento. Sicché la piti profonda unione con il Signore incre-
menta la pit limpida attestazione della sua universale accessibilita, quale unico prin-
cipio della felice relazione con Dio per ogni uomo. E per converso, quanto piu ¢
custodita I’'umile attestazione dell’insuperabile differenza del Signore, tanto maggio-
re & I’identificazione con Lui nello Spirito e nella verita del nostro essere realmente e
individualmente incorporati in Lui come figli dell’unico Padre.

Orbene, il decisivo colpo d’ala che von Balthasar ha dato alla teologia cattolica
(ma non solo), giusto al mezzo del secolo appena trascorso, consiste proprio nel fatto
che una simile struttura non & individuata come forma estemporanea e in certo modo
eccezionale della fede. Bensi proprio come qualita intrinseca alla fede cristiana, sia
pure realizzata con modalita e gradazioni diverse: come seme che attende di germo-
gliare o come frutto maturo di un’abitudine contemplativa aperta alla recezione di par-
ticolari doni. Una teologia fondamentale della fede, insomma, prima ancora che una
teologia spirituale della mistica. In questa descrizione della struttura originaria, sog-
gettiva e oggettiva, del credere cristiano, il momento dell’obbedienza ¢ radicalmente
sottratto alla mortificazione della sua scolastica riduzione entro i limiti di un assenso
appeso al puro non vedere, non sapere, non sentire. Per cid stesso, ne viene valorizza-
to: come forma tipica della gratitudine e del controdono, liberazione dall’ossessione
narcisistica dell’autorealizzazione e dignita del libero concedersi per amore. Simulta-
neamente, il momento dell’esperienza personale, senza il quale semplicemente non si
da la relazione al Signore istituita dalla fede cristiana, vive la sua specifica qualita
estetica proprio nella bellezza del fiat ospitale che rende disponibile la propria esi-
stenza all’inabitazione di Lui fra gli uvomini.

Di questa estetica della rivelazione e della fede — ahimé al momento perduta, bi-
sogna pur dirlo schiettamente, per quanto riguarda 1’abitudine della rappresentazione
pil spontanea del cristianesimo — rimangono le tracce nei due frammenti del simbolo
che sopravvivono alla sua scissione. Da un lato, la via dei cammini spirituali, della vi-
ta interiore, della ricerca contemplativa, della comunione mistica: come valore ag-
giunto della fede o presupposto di efficacia della testimonianza, pili che come sempli-
cita dell’imitazione del Signore nella vita di ogni giorno (a Nazareth, come lungo le
strade della Galilea o a Gerusalemme). Dall’altro, la via dell’impegno, della parola
che non finisce di nominare e rinominare, dell’azione che incessantemente fa la spola
fra il Signore il mondo: come una sorta di debito contratto a motivo della fede (quasi
che il Signore ne dovesse venire risarcito con visibilitd adeguata all’offerta) invece



PIERANGELO SEQUERI 97

che come trasparenza della sequela, che indica umilmente I’'unico Maestro di ogni
giustizia e di ogni agape. Le due meta contengono cose giuste. La loro somma com-
prende tutto I’essenziale. Ma non ¢ la stessa cosa. La personalizzazione e 1interioriz-
zazione della relazione credente non sono ancora la forma stessa della fede. Non sono
esse stesse la sua struttura e la sua storia, il modo stesso del suo venire al mondo e del
suo manifestarsi alla coscienza propria e altrui: sono pur sempre la sua implicazione e
la sua conseguenza, la sua trasformazione in esistenza personale e in vita spirituale.
Sono quello che io ne faccio, cid la fede diventa per me. Al tempo stesso la fede, nel-
la sua oggettivita, rimane la verita cui consento e aderisco, il Signore che esiste e ac-
cade indipendentemente dalla storia della mia relazione con lui. Sicché 1atto della te-
stimonianza rimane nella continua oscillazione di un’attestazione della relazione con
il Signore che rischia una duplice deriva: la soggettiva autoespressivita del credente
(di cui il Signore & infine mero predicato referenziale), o I’oggettiva formulazione del
credo (di cui il credente & mero soggetto enunciante).

4. I.A MISTICA OGGETTIVA DELLA FEDE: A. VON SPEYR

La singolarita del carisma portato in campo da Adrienne von Speyr risalta in
modo particolarmente nitido nella cornice di questa impostazione®. La sua attualita di-
viene per altro di assai facile percezione allorché si consideri la necessita presente di
rimettere sul proprio asse la struttura tipicamente testimoniale della fede ecclesiale. 11
dono ecclesiale di quella che Balthasar chiama la “mistica oggettiva”, sta proprio nel
fatto che qui I’eccezionalita del dono si concentra tutta nell’ingrandimento del tratto
comune e qualitativamente specifico della fede del discepolo. Essa infatti & gia in se
stessa, in quanto sequela e imitazione del Signore, obbedienza ad una vocazione testi-

* Tutte le opere in lingua tedesca sono edite dalla Johannesverlag di Einsiedeln. Un piano per la
pubblicazione delle opere di A. v. Speyr in versione italiana & stato presentato dalla Jaca Book di Milano.
Fra le traduzioni sino ad ora apparse possiamo ricordare: Adrienne von Speyr. Mistica oggettiva, antologia
a cura di B. Albrecht con introduzione di H. U. von Balthasar, Jaca Book, Milano 1972; A. von SPEYR,
Esperienza di preghiera, Jaca Book, Milano 1974; ID., L'uomo di fronte a Dio, Jaca Book, Milano 1978;
ID., Il mondo della preghiera, id. 1982; ID., L’Apocalisse. Meditazione sulla rivelazione nascosta, 2 voll.,
Jaca Book, Milano 1983; ID., Il libro dell’obbedienza, Edizioni Messaggero, Padova 1983; ID., L’Ancella
del Signore, Jaca Book, Milano 1986; ID., Dalla mia vita. Autobiografia dell’eta giovanile, Introduzione e
cura di H. U. von Balthasar, Jaca Book, Milano 1989; ID., Esperienza di preghiera, Jaca Book, Milano
1990. La dottrina e I’esperienza di A. non sono ancora oggetto di ricerche sufficientemente approfondite e
critiche. Per una prima introduzione si possono utilmente consultare: H.U. von BALTHASAR, La vita, la
missione teologica e I'opera di Adrienne von Speyr, in A. von SPEYR, Mistica oggettiva, pp. 11-65 (con
dettagliate notizie sulle opere manoscritte ¢ stampate); ID., Primo sguardo su Adrienne von Speyr, Jaca
Book, Milano 1975; AA. VV., La missione ecclesiale di Adrienne von Speyr, Atti del II Colloquio Interna-
zionale del pensiero cristiano, Jaca Book, Milano 1986; RONDA DE SOLA CHERVIN, Le preghiere del-
le grandi mistiche, tr. it., LEV, Citta del Vaticano 1995, pp. 199-211. Per una sintetica presentazione: P.
SEQUERLI, Speyr von Adrienne, in Dizionario di Mistica, a cura di L. BORRIELLO - E. CARUANA - M.
R. DEL GENIO - N. SUFFI, LEV, Citta Del Vaticano 1998, pp. 1162-1163.



98 RELAzIONI

moniale: dove la pura trasparenza kenotica della disponibilita a scomparire in favore
della visibilita del Signore & il tratto tipicamente personale che solo il discepolo pud
imprimere — per pura grazia del Signore - alla relazione con Lui.

Il massimo della spoliazione obbediente coincide qui con la qualita stessa della
relazione personale. Non & mera passivita dell’autoannichilimento: ¢ deliberata pas-
sione per I’inabitazione della relazione filiale con il Padre. Il carisma rende qui per-
suasiva la risoluzione della forma credente nella custodia della forma rivelata. Esso
mostra che, in tale risoluzione, la qualita di una fede servizievole e testimoniale non
ha bisogno di inglobare e requisire biograficamente la rivelazione del Signore. Al
contrario, essa gode dell’attitudine che le & donata: quella di consumarsi a vantaggio
dell’irriducibilita del Signore a quella stessa relazione che la tiene in vita. Una fede te-
stimoniale, come quella che segna la condizione del discepolo, gode dell’evidenza di
quella irriducibilita tutte le volte che essa si produce: & felice di non essere confusa
con la rivelazione del Signore quanto lo & della percezione della sua profonda relazio-
ne con Lui. Dove manchi la prima di queste condizioni, la testimonianza stessa si sot-
topone volentieri al duro esercizio del discernimento evangelico degli spiriti. Se per
caso non abbia dimenticato che il discepolo non & pit grande dell’unico Maestro; o se
abbia scordato che non & Paolo o Giovanni colui che battezza; o addirittura se non ab-
bia trasformato la rivelazione in vana argomentazione a proprio favore, e le opere del
Padre in mero strumento di autoconferma. La fede del discepolo ¢ testimoniale nel suo
stesso atto, nel gesto stesso del suo prodursi: in quanto & atto radicalmente non pos-
sessivo e non autoreferenziale. La qualita testimoniale di tutto il resto & decisa qui.
Perché se non & decisa qui, persino la predicazione del Signore ai quattro angoli della
terra e i mille prodigi compiuti in suo nome sono ambigui. L’ambiguita rivela la dub-
bia natura della stessa fede, tradita dall’autoreferenzialita della testimonianza in paro-
le e opere.

In questo senso il carisma di una mistica oggettiva «& un tipo di pura azione di
serva che rifugge ogni riflessione su sé stessa. Il servizio guarda diretto verso la mis-
sione. E’’dunque una mistica radicalmente antipsicologica, teologica e storico-salvifi-
ca. Una mistica che si autocomprende solo come carisma a servizio di tutta la Chiesa»’.

1l principio mariale di questo dono, che esalta il nucleo radicale della fede teo-
logale dell uomo, rispecchiando la forma esatta della ragion d’essere della sua figura
ecclesiale, risalta suggestivamente. In Maria «1’amore si esprime nella volonta di non
essere altro che la serva del Signore. Nessuna luce cade su di lei, tutta su Dio; nessun
accento nel suo consenso, I'intero tono & riposto nella parola di Dio. Semplicemente

SH.U. von BALTHASAR, La vita, la missione teologica e I'opera di Adrienne von Speyr, in A. von
SPEYR, Mistica oggettiva, a cura di B. Albrecht, Jaca Book, Milano 1989, p. 33. «Si potra poi rilevare a
pill riprese, nelle annotazioni sue a riguardo di mistica, che per lei teologicamente non c¢’era mai una di-
stinzione netta fra visioni veramente mistiche ed esperienze dell’abituale ‘visione dei misteri della fede,
quali qualsiasi credente riceve in dono dalla grazia e dall’inabitazione dello Spirito Santo» (H.U. von
BALTHASAR, Introduzione, in A. von SPEYR, Dalla mia vita. Autobiografia dell’eta giovanile, Jaca
Book, Milano 1989, p. 9.



PIERANGELO SEQUERI 99

trasparenza. Puro essere-lontano da sé. Puro spazio sgombrato per 1’ incarnazione del-
la parola, e in questo essere sgombro sono unite obbedienza, poverta e verginita»’,

Il questa cornice, il sigillo del carisma autenticamente cristiano mostra, nella
forma stessa della fede, I'inderogabile criterio della sua qualita cristiana: dono spe-
ciale del Signore sicuramente concesso in favore di terzi. Dono di questo tipo & gi,
strettamente parlando, la fede ecclesiale: essa & fede del discepolo che accoglie I'invi-
to della sequela e si dispone a credere nel Signore in condizioni ministerialmente dif-
ferenziali rispetto alla fede che salva: condizioni specificamente giustificate dalla ne-
cessita di una forma storica permanente della fede che attesta la signoria di Dio e la
presenza salvifica del Signore. La fede ecclesiale & gia in se stessa, nella sua origine
evangelica e nella sua radice rivelata (la chiamata, non il miracolo) destinata alla tito-
larith di questa mediazione dell’evangelo. Lo & nella sua costituzione (1’incontro con
Gesu e la risposta all’appello della sequela) e nella sua istituzione (il legame dei di-
scepoli intorno alla memoria di Lui: ascolto della sua parola, celebrazione della sua
morte e risurrezione, esercizio della fraternita e della dedizione che riflettono la giu-
stizia di Dio nella forma dei legami di agape)®. 1l senso della figura formalmente te-
stimoniale della fede cristiana (non per addizione o supplemento di propaganda e di
opere) ¢ totalmente assorbito da questa predestinazione: il cui soggetto proprio & la
Chiesa in quanto tale’.

Il carisma della fede, che si configura in Adrienne come mistica oggettiva
dell’immedesimazione con il principio mariale, esalta questa formaliti strutturale
della fede comune: incoraggiandone 1’impegnativa ascesi e sostenendone la felice
esperienza. Personalmente, vedo qui anche la felice possibilita di una rigorosa e
specifica elaborazione teologica di quello speciale carisma della fede di cui parla
Paolo, che riceve solitamente un’interpretazione genericamente intensiva: «E a cia-
scuno & data una manifestazione particolare dello Spirito per 1'utilith comune: a uno
viene concesso dallo Spirito il linguaggio della sapienza; a un altro invece, per mez-
zo dello stesso Spirito, il linguaggio della scienza; a uno la fede, per mezzo del me-
desimo Spirito; a un altro il dono delle guarigioni per mezzo dell’unico Spirito»
(1Cor 12,7-9).

La specificita del dono di poter interpretare carismaticamente la fede stareb-
be appunto nella esaltazione del tratto obbedienziale-accogliente della fede medesi-
ma, che fa apparire la sua forma radicalmente ministeriale, realizzando nella con-

" A. von SPEYR, Dalla mia vita, p. 32.

* Per la compiuta giustificazione di questo modo di argomentare la struttura specificamente testi-
moniale della fede del discepolo, come specifica articolazione della fede che salva, rimando a P. SEQUE-
RL, Il Dio affidabile, Queriniana, Brescia 20007,

* «L’obbedienza del singolo membro della Chiesa verso e nella Chiesa & per lei... evidentemente
nient’altro che la partecipazione del cristiano al pii intimo atteggiamento della Chiesa. E poiché la Chiesa &
inserita al di 12 di se stessa nell’obbedienza divino-umana di Cristo, di modo che si esige da lei qualcosa che
supera le sue sole forze, allora si esige anche dal singolo cristiano (12 dove obbedisce veramente ¢ la sua ob-
bedienza & garantita) di andare oltre le sue vedute e opinioni personali nella visione della Chiesa» (H.U. von
BALTHASAR, La vita, la missione teologica e I'opera di A. von Speyr, p. 36).



100 ReLazion

centrazione individuale del carisma 1’antidoto perfetto ad ogni moto autoreferenzia-
le della fede ecclesiale. In questo senso, anche la dialettica iscritta nel sintagma del-
la mistica oggettiva, quasi paradossale secondo 1’accezione corrente, esprime 1’az-
zardo di una immedesimazione singolare con lo Spirito della fede autentica, che ri-
chiama la fede di tutti alla sua intrinseca figura ministeriale: dove kenosis del
discepolo obbediente e glorificazione della signoria di Dio realizzano una perfetta
coincidenza.

«I carismi verisono donati da Dio e in nessun modo (nonostante 1Cor 12,31a)
acquistabili con un qualsiasi esercizio spirituale o anche solo auspicabili. Il centro di
tutto era e rimane il consenso mariano, che abbiamo descritto come disponibilita ver-
so Dio, compresa la rinuncia ad ogni limitazione»'’.

5. L’EVIDENZA DELLA FORMA FIDEI COME CARISMA ECCLESIALE

L’oggettivita di questa mistica “ecclesiale”, in quanto esperienza tipicamente
“cristiana” della fede, risalta poi anche per rapporto all’esplicito cristocentrismo dei
suoi riferimenti: nel suo doppio risvolto storico (i misteri della vita Jesu) e teologale
(I’inabitazione delle relazioni trinitarie).

Fra le coordinate pil vistose di questo legame spicca innanzitutto I'immedesi-
mazione con il triduo santo, sullo sfondo della drammatica di salvezza e perdizione.
In particolare, la penetrazione del mistero del “sabato santo”, dove il vertice della ke-
nosis del Figlio tocca anche il punto di massima universalizzazione del mistero del-
la salvazione: in cui propriamente consiste la sua gloria. Von Balthasar non esita a
definire la mistica del sabato santo di Adrienne, che lo realizza come luogo emble-
matico del discepolo disposto ad immedesimarsi fino in fondo con gli abissi dell’in-
carnazione del Figlio e della perdutezza dell’uomo, «il pit grande regalo teologico
che Adrienne von Speyr ha ricevuto da Dio e lasciato in eredita alla Chiesa»''. L’al-
tro referente fondamentale, che tiene in asse la qualita antignostica della mistica og-
gettiva di Adrienne von Speyr, ¢ il legame alla lectio scripturalis della rivelazione at-
testata. La qualita “visiva” del costante riferimento biblico di Adrienne, proprio in
questo modo appare estranea ad ogni divagazione “visionaria’: la sua forma tipica &
quella del “commentario”, che si caratterizza come esegesi spirituale di profonda im-
medesimazione e di forte drammatizzazione.

In questa luce, appaiono coerenti con il forte radicamento di questa mistica
nell’oggettivita della rivelazione storica anche altre due peculiarita dell’esperienza
spirituale di Adrienne. La prima & quella della inabitazione trinitaria (proprio nel
senso dell’essere introdotto alla vita delle relazioni divine), guidata dall’intuizione
della reciproca accoglienza (“‘obbedienza” persino) delle tre Persone. La sottolinea-

' H.U. von BALTHASAR, La vita, p. 41.
Rifvilp 301



PIERANGELO SEQUERI 101

tura di questo tratto appare chiaramente riconducibile alla “lezione” del Figlio — “au-
tore e perfezionatore della fede”, secondo la Lettera agli Ebrei, che impard nell’ obbe-
dienza I’esercizio di una perfetta immedesimazione con la volonta del Padre. Il tratto
cristologico dell’accoglienza libera e obbediente della volonta del Padre, e della doci-
lita allo Spirito, si riverbera sulle relazioni trinitarie; e stabilisce il punto di ingresso
per I'immedesimazione mistica in una relazione con Dio che enfatizza la forma com-
piuta della fede teologale.

La seconda peculiarita & la penetrazione straordinaria (per intensitd e ampiezza)
che Adrienne mostra per il vissuto dei santi cristiani che ci hano preceduto nel segno
della fede. La particolare facilita e affezione che Adrienne mostra verso questo dono mi-
stico indica una speciale disponibilita all’immedesimazione con la sostanza spirituale
del vissuto ecclesiale: che ripete I’oggettivita della sua struttura credente nella variegata
singolarita dei suoi piti alti interpreti. Ulteriore conferma del dono che ci viene attraver-
so un “carisma della fede” destinato a ravvivare per noi una pit profonda coscienza del-
I’ampio grembo spirituale in cui esso incessantemente vive e si rinnova.

Infine, vorrei accennare ad un’ultima lezione che ci giunge dalla testimonianza
di Adrienne von Speyr. Essa riguarda precisamente 1’idea della mistica. Piu che di un
“ridimensionamento” psicologico, riferito all’accentuazione degli aspetti “paranor-
mali” ed “extrasensoriali” che caratterizza la sua immagine di senso comune, parlerei
di “rigorizzazione” cristiana. Sia nel senso che il tessuto di questa esperienza, pur evi-
denziando le molte singolarita del suo percorso e delle sue manifestazioni (non tutte
necessariamente dello stesso valore o esemplari per tutti), scorpora Uintensita del suo
flusso e della sua straordinaria continuita dal contesto di una mistica del convento o
del santuario, per iscrivere la straordinarieta della sua penetrazione nel quadro di una
vita essenzialmente laica e comune. In questo senso, il carattere relativamente grezzo
della sua attestazione e la consapevole estraneita di Adrienne al gergo tecnico o devo-
to della teologia spirituale o della pieta corrente concorrono ad ampliare la percezio-
ne dello spazio e delle possibilita di attecchimento, nel “mondo™ della vita comune,
del seme di un’esperienza particolarmente intensa del “mondo” della fede®. Ma poi la
singolarit dell’esistenza teologale di Adrienne contribuisce a rigorizzare I'immagine
di un’esperienza cristiana ad alta densita spirituale attraverso I’ intonazione realmente
sapienziale — non psicologistica o intimistica — dei frutti della sua visione.

Ed & anche questa (Dio sa se ne abbiamo bisogno) un’eredita assai preziosa per
il cristianesimo della nostra epoca. Anzi, per la spiritualita della nostra epoca fout-
court. Almeno se si tiene conto del fatto che, molte declinazioni del risveglio e molte
risposte del bisogno spirituale del nostro tempo imboccano percorsi di sofisticazione
e di eccitazione divaricanti — ad un tempo — dalla dignita spirituale e dalla concretez-
za reale di cui I’uomo spirituale ha bisogno per la propria edificazione.

" Si consultino, a modo di esemplificazione, le limpide paginette raccolte sotto il tema Lavoro uma-
no ed esperienza di Dio in A. von SPEYR, Mistica oggettiva, a cura di B. Albrecht, Jaca Book, Milano
1989, pp. 233-239.



102 RELAZIONI

L’urgenza di ricondurre a tale dignita la vita dello spirito, unitamente al forte
bisogno di un pill alto profilo spirituale della semplice fede - come sequela evangeli-
ca e come ministero cristiano in cui obbedienza e agape si tengono insieme - & la mi-
gliore raccomandazione possibile per I’apprezzamento di una mistica oggettiva della
forma ecclesiale.




PIERANGELO SEQUERI 103




CH. PERROT, J.-L. SOULETIE, X. THEVENOT

I MIRACOLI

Fatti storici
o genere letterario?

SAN PAOLO

Questo saggio costituisce un significativo terreno di approfondimento per tut-
ti coloro che desiderassero affrontare, in modo rigoroso ed esistenziale, un te-
ma che suscita, nel nostro tempo, un crescente interesse non sempre ben stru-
mentato sotto il profilo culturale e religioso.




RTLu VI (1/2001), 105-122 105

El carisma profético

y la teologia. E1 Comentario
de Urs von Balthasar al tratado
de los carismas

de Santo Tomas de Aquino

Abelardo Lobato
Presidente della Pontificia Accademia San Tommaso
(Citta del Vaticano)

1. INTRODUCCION

Es oportuno comenzar colocando la relacion en su puesto debido. Este se logra
desde la comprensién de tres circulos concéntricos, el sapiencial de la teologia, el
aquiniano de la Summa theologiae, y el balthasariano del comentario a Tomds. Como
es justo, esta relacion se sitda en el horizonte del Coloquio de este afo, que tiene co-
mo tema general Esperienza mistica e teologia. Ricerca epistemologica sulle propos-
te di Hans Urs von Balthasar. Dentro de ese vasto panorama se limita a una perspec-
tiva, reflejada en el titulo, El carisma profético y la teologia. Y a su vez esta conside-
racion se restringe a una obra concreta del teélogo suizo: El comentario de Von



106 RELAZIONI

Balthasar al tratado de los carismas de Santo Tomds de Aquino. También aqui bus-
camos el todo en el fragmento, la unidad en la multiplicidad. Ya sabemos que una cé-
lula contiene todo el secreto del viviente, y que en cierto modo en un grano de arena
se compendia el proceso del mundo.

Esta aproximacion a la teologia de los carismas en Tomds y Baltasar tiene su
importancia en si misma y la tiene para el mismo problema en nuestros dias. La obra
de von Balthasar que nos proponemos analizar merece atencién, no solo por su rela-
cién directa con el tema, sino por la singularidad de la misma. En efecto esta obra se
distingue por algunas caracteristicas: analiza el tratado dltimo de Tomds acerca de los
carismas, las qq. 171-182 de la ILII de la Summa Theologiae, y con ello nos lleva al
coraz6n del tema: desarrolla el tema de la relacién entre carisma y teologia; esta obra
es un cierto apax legomenon en Hans Urs von Balthasar, porque es el tinico comenta-
rio que nos ha dejado al texto de Santo Tomds, y en tercer lugar porque es el tratado
més completo que Urs von Balthasar ha escrito sobre los carismas en la teologia y en
la vida de la iglesia. Todo ello invita a una reflexién y a un estudio de la aportacion al
tema general de la experiencia mistica y la teologia.

La relacion se propone solamente una cierta aproximacion a la obra y una “lec-
tura” de la misma. En el centro de la reflexién hay que situar el pensamiento de San-
to Tomds y su teologia acerca de los carismas, en particular del carisma profético que
es el que tiene mayor relieve. Todo ello se encuentra en el texto de esas qq. finales de
la IL.ITae. El comentario de Hans Urs von Balthasar trata de ayudar a la mejor com-
prensi6n del texto, en el cual se condensa una rica tradicion y se puede percibir el eco
de las grandes disputas medievales en torno a este tema. Urs von Balthasar nos habi-
tua a no separar la reflexion de la vida, a situar el texto en su entorno histérico y ha-
cer posible la proyeccidn de la teologia en la experiencia de la vida cristiana. Por to-
do ello la relacién se compendia en los siguientes pasos: la presentacién del Comen-
tario como obra de Hans Urs von Balthasar, el tipo de Comentario que €l se propone
llevar a cabo, la amplia introduccién los problemas, y finalmente un recorrido rdpido
a través de las cuestiones que comenta. De la mano de dos grandes te6logos en sin-
tonia, Tomas y Balthasar, el tema de los carismas se expande al infinito, por un lado
es luz en nuestra noche, y por otro es fuente de nuevos problemas de teologia y vida
cristiana.

2. UNA OBRA SINGULAR DE URS VON BALTHASAR

En 1996 la editorial Johannes Verlag, Einsiedeln, de Friburgo i. Br. publicaba,
en nueva edicion, un volimen con este titulo: Thomas und die Charismatik. La obra
lleva un Vorwort que da razon de la conveniencia de editar por separado este vold-
men, y de los pocos cambios que se ha creido conveniente introducir. Porque en rea-
lidad se trata de una segunda edicién de la obra. Para comprenderla hay que situarla
en su origen: se ha gestado y nacido como un Comentario a esas cuestiones de la Sum-
ma de Santo Tomds. En el afio 1954 se publicaba por vez primera en la edicion bilin-



ABELARDO LOBATO 107

gue de la Summa Theologiae, latin-alemdn, dirigida por los dominicos'. Eran los afios
en los que los dominicos de los diversos paises demostraban una sana emulacién en
presentar a Tomds traducido a las diversas lenguas. Habia iniciado esta irradiacion to-
mista la edicion francesa de “La Revue des jeunes”. Seguia con el mismo entusiasmo
la BAC espafiola, y ya estaban en marcha la italiana, la inglesa y hasta la japonesa. La
version alemana habia sido saludada con aplauso por la elegancia, la fidelidad y la
precision. Los dominicos alemanes P. B. Dietsche, C. Dorchléchter, con un grupo de
colaboradores, cuidaban la edicién. Fueron ellos quienes invitaron a Hans Urs von
Balthasar a asumir la responsabilidad del Comentario. Desde el 11 de febrero de 1950
Balthasar ya no era jesuita. Acepté gustoso y preparé a conciencia su trabajo. Resulto
un comentario, no solo muy amplio, sino sélido y muy original. Los editores se vie-
ron obligados a imprimir el texto en caracteres muy pequefos, de tal modo que el li-
bro habia que leerlo con la lente en la mano. Se divulgé muy pronto y de hecho tuvo
una favorable acogida entre los especialistas.

Habent sua fata libelli, decian los romanos. Y asi sigue la rueda de la fortuna y
del olvido. Aquella edicién cumplié su cometido y sigue en venta como volumen 23
de la Deutsche Thomas Ausgabe. Para los editores de la obra balthasariana resultaba
conveniente una segunda edicion, ya desligada de los demds volimenes de la Summa.
Y asi se hizo, en forma mucho mas 4gil, homologada a los demds volimenes, y resul-
t6 un libro de tomo y lomo, de 632 pédginas.

El hecho de que hayan confiado a Urs von Baltasar la responsabilidad del vol.
23 indica el prestigio que se habia ganado entre los dominicos alemanes, responsables
de la edicién. De hecho la obra fue muy bien acogida. La critica ponia de relieve el
acierto en el comentario a los carismas. En torno a la interpretacién de Tomds, sobre
el tema de la vida contemplativa y activa, algunos le reprocharon no haber compren-
dido bien este tratado de los dos modos de vida en la iglesia, la vida activa y la con-
templativa, y atribuir a Tomds una comprensién muy influenciada por las categorias
de la filosoffa griega. Si en relacién con las dos vidas, activa y contemplativa, la criti-
ca tenia sus reservas, en cambio era muy positivo el juicio acerca de los carismas.

El Comentario de Balthasar es un hecho significativo que no se debe dejar en la
sombra. Quod scripsi, scripsi! A partir de esta obra hay que contar a Hans Urs von
Balthasar entre los Comentadores de Tomds. Otra cosa son los juicios de valor acerca
del Comentario. Es normal que en ello haya discrepancias. Balthasar ha elegido un es-
tilo de comentario peculiar, nuevo, distinto. En el fondo von Balthasar estd de acuer-
do con Tomés y su teologia. En ningtin momento se manifiesta contra él. Al mismo
tiempo su aproximacion a Tomds, difiere de la usual de los tomistas que anhelan se-
guir al maestro. Balthasar prefiere inspirarse en Tomds y se esfuerza por una mayor

' THOMAS VON AQUIN, Summa Theologica. Deutsch-lateinische Ausgabe (Die deutsche Tho-
mas- Ausgabe) Bd. 23.Besondere Gnadengaben und die zwei Wege menschliches Lebens, ILIIae. Qq 171-
182. Kommentiert von H. U, VON BALTHASAR, Kerle-Pustet, Heidelberg-Miinchen-Graz-Wien-Salz-
burg 1954, 19 x 13 (15) + 516.



108 RELAZIONI

actualizacién de su doctrina. Uno de los puntos en discusion entre los especialistas,
cuando se trata de relacionarlo con Tomds, es si en verdad Urs von Balthasar logré
captar el niicleo del tomismo, definido como la filosofia el acto de ser, o se quedo en
la més usual interpretacién de ser una continuacién de la filosofia de Aristoteles”.
Balthasar puede contarse entre los estudiosos de Tomds, pero no entre los tomistas de
escuela. El tomismo de von Balthasar estd asimilado en su obra. El Comentario a es-
tas cuestiones es indice suficiente de la simpatia y coincidencia de fondo, a pesar de
la distancia en el estilo y en las formas de hacer teologia’.

3. UN NUEVO ESTILO DE COMENTARIO

Hans Urs von Balthasar se propuso hacer un Comentario singular, modélico. A
lo largo de los siglos, sobre todo a partir del momento que entra en las escuelas de teo-
logia, como libro de texto, la obra de Tomds se habia enriquecido con todo tipo de Co-
mentarios. La edicién leonina, por disposicién de Leén XIII, editaba el texto de la Su-
mas con el Comentario de Cajetano y de Silvestre de Ferrara. Para el gusto y la forma-
ci6n de Balthasar ese estilo de comentario estaba superado, ya no era conveniente. Por
una parte era reductivo, se limitaba a ser un comentario de tipo esencialista, abstracto,
siempre lejano de la realidad y de la vida cuando la teologia debe integrar las tres sabi-
durias, la filoséfica, la mistica y la teologal; y por otra el estilo usual de los comenta-
rios a Tomds se puede caracterizar en una visién critica, por dos notorias deficiencias,
que en la cultura actual resultan imperdonables: una el olvido de la tradici6n cristiana
de los Padres; otra el dejar de lado la historicidad de la teologia y la historia de la sal-
vacién de cada uno de los pensadores. Un comentario que quiera ser una contribucion
al progreso de la teologia y a la actualizacién de Tomds tiene que proponerse colmar
esas lagunas con el estudio de las fuentes en que Tomds siempre se inspira, y con el res-
cate del trasfondo histérico, de polémica y de cooperacién que estaban vigentes en su
tiempo. Esas deficiencias no son de Tomds, que es un te6logo siempre vigilante y bus-
cador incansable de las fuentes de la teologia, y serd el primero en occidente en recu-
rrir a los textos de los primeros concilios, que descubre en su estancia en Orvieto, y en
el uso de los textos de los padres griegos, que busca con pasién, como en recoger las
aportaciones de sus coetdneos, de modo especial en las Cuestiones Disputadas. Bal-
thasar tiene clara conciencia de estas dos exigencias y trata de colmar esas lagunas. Es-
ta perspectiva da un perfil nuevo al comentario balthasariano.

Balthasar se encontraba con la debida preparacién para realizar el nuevo Co-
mentario, conforme a las exigencias de la altura de los tiempos. Tenia clara concien-
cia de lo que era hacer teologia y de lo que Tomads representaba en la iglesia como

* Cfr. 1.J. BUCKLEY, Balthasar’s theology of Aquinas, en “The Thomist” 59 (1995), 532 y ss.
3 Cfr. P. HENRICI, La filosofia di Hans Urs von Balthasar, en Hans Urs von Balthasar. Figura e
opera, Piemme, Casale Monferrato (AL) 1991, pp. 325-328.



ABELARDO LOBATO 109

Doctor Communis. Ese oficio de teélogo requeria partir de una experiencia de fe, una
actitud humilde y confiada para entrar con los pies descalzos en el santuario del mis-
terio. La familiaridad con Tomds y un conocimiento bastante fundado de su obra no le
faltaban a Balthasar. Se habifa iniciado en Tomds ya en los tiempos de estudiante, tan-
to en Pullach, como en Fourvigre, los dos centros de estudio de mayor prestigio de la
Compaiifa de Jesds. Ambos tenian fama de ser de lo mds exigente en la preparacion.
Cuando Garrigou Lagrange al final de los afios 40, atribuya a los jesuitas de Fourvie-
re y a los dominicos de Saulchoir, la paternidad de la nouvelle théologie y se interro-
gue hacia dénde va, porque a su parecer va hacia la inmanencia, Balthasar reacciona
diciendo que le causa estupor constatar que se haya inventado tal mito para describir
“la miseria” de Fourviére®.

Con su inquietud cultural y su intuicién de los grandes problemas, no se le ocul-
ta a Balthasar la magnitud del te6logo Tomds en la Iglesia. Lo ha estudiado porque lo
ha admirado, y ha tratado de asimilarlo porque ha comprendido su valor. Se desvia de
la orientacion trascendentalista y kantiana que han elegido en la escuela de Maréchal,
porque todo eso estd lejos de Tomds, el pensador del sentido comin y de plena con-
fianza en la capacidad de la raz6n para la verdad. Mas bien €l ha tratado de hacer su-
yo a Tomds, de incorporarlo a sus intuiciones. Tomds debe ser leido en la gran tradi-
ci6n de la teologia patristica y en su emergencia histérica, en medio de las cuestiones
disputadas de la edad media.

Su proyecto de nuevo comentario era exigente. La bisqueda de las fuentes to-
mistas, para colmar la laguna existente, le imponia una dura tarea ya que hasta el pre-
sente se ha hecho solo superficialmente. En Tomds estd viva la gran tradicion de la
Iglesia, la patristica como la medieval. Y en Tomds hay una gran leccion de la histori-
cidad del pensar humano. Su obra es mucho més apreciada cuando se descubre la po-
1émica teolégica que subyace en ella y cémo emerge en el inquieto panorama medieval
para llevar luz y penetracion a todos los problemas. Pero esas fuentes de los coetdneos
de Tomds, en parte son desconocidas, en parte solo se encuentran en textos manuscri-
tos inaccesibles. Bathasar se propone buscarlos y encontrarlos. Y a fe que lo logro.

En la amplia obra escrita de Balthasar hasta ese momento, hay que decir que
Tomds no tiene gran relieve entre los autores citados, pero si estd presente y operante
en la doctrina de un modo constante. Tiene presente al Aquinate cuando redacta su
primera obra de cardcter filoséfico, sobre La verdad, como cuando reflexiona sobre
Las tareas de la filosofia catélica en el tiempo. Para Balthasar Tomds es el pensador
que se abre al ser, que tiene clara conciencia de que el pensar el ser es para una mejor
inteligencia del misterio de Dios, que la filosofia debe hacerse en vista a la revelacion,
que es preciso llegar a pensar cristianamente. Desde estas inquietudes que brotan en
Hans Urs von Balthasar se va construyendo el estilo de comentario balthasariano:
abundancia de datos y anotaciones de la patristica y de la historia de la salvacion, eru-
dicién de primera mano que ha brotado en el estudio de los autores coetdneos de To-

‘ Cfr. P. HENRICI, Primo sguardo su Hans Urs von Balthasar, en Figura e opera, pp. 32-43.



110 RELAZIONI

maés, con los cuales dialoga y polemiza, a cuyos problemas trata de dar solucién su
obra. Entre esos autores Balthasar deja un puesto de preferencia para Buenaventura,
cuyo perfil se disntigue netamente de Tomas.

Tal estilo de comentario, profundo, erudito, eclesial, teolégico, es tinico en la
obra de Balthasar, y es una excepcién entre todos los comentarios que fueron nacien-
do en pos del comentario de la edicién bilingue francesa. Ningiin otro es tan amplio,
ninguno tiene esa originalidad de erudicién. Todo parece indicar que ninguno haya re-
alizado tal esfuerzo para apropiarse del pensamiento originario de Santo Tomds. Esta
singularidad tanto en la obra de Balthasar como en medio de los muiiltiples trabajos
analogos en las otras lenguas, le dan un sello especial. Su estilo no es tanto el de leer
e interpretar Tomds a través de Tomds, sino mas bien el de interpretar la teologia de
Tomas a la luz de la totalidad de la tradicion y en conformidad con las exigencias de
una teologia que forma parte de la experiencia cristiana en la historia.

4. ESTRUCTURA Y DESARROLLO DEL COMENTARIO

Hans Urs von Balthasar reconoce la originalidad de Santo Tomads al proponer-
se el estudio aparte del tratado de las gratias gratis datae o de los carismas. Con ello
se realiza un salto en teologia en relacién con las etapas anteriores. En su comentario
queda bien manifiesto el valor la novedad de la intuicién tomista. Agustin ha medita-
do mucho en el tema de la gracia. Con Tomas el tratado cobra nueva luz, y en ese tra-
tado de la gracia, surge el espacio apropiado para los carismas, que los medievales de-
signan como gracias gratis datae. La distincion se hace necesaria. No se trata de la
gracia que hace grato el hombre a Dios, gratum faciens, sino de auxilios, dones o gra-
cias, que se dan a algunos hombres para que puedan cooperar con Dios a la salvacion
de los demds, atin en el caso de que esos mediadores no posean la llamada gracia san-
tificante. Mediante esas gratias gratis datae, o carismas, un hombre puede cooperar a
que otro se convierta. No se le dan para el propio bien, sino para la promocién del bien
comun.

En la teologia tomista hay un puesto bien preciso para ese tipo de gracias o ca-
rismas. El esquema radical de la Summa es el circular del exitus-reditus. Toda la 11
parte trata del reditus. El sentido profundo, teologal, biblico, de este retorno lo ha ex-
puesto Tomds en su prologus al libro III de la Sentencias de Pedro Lombardo. No so-
lo se trata del Itinerarium mentis in Deum, de buenaventuriana memoria, sino de algo
mucho mas radical, de lo que Tomds describe como proceso hacia Dios: De motu ra-
tionalis creaturae in Deum. El ser humano por su misma dignidad de ser libre y por
su radicacién en lo divino, es un agente de cooperacién con Dios para el gobierno y la
vuelta de todo a su origen. Jesucristo es la via para este regreso. Cada una de las per-
sonas, creadas a imagen y semejanza de Dios, por su condicién de seres libres, deben
cooperar en el gobierno del mundo desde la buena conduccion de si mismas. La Sum-
ma ha abordado este largo camino del homo viator que vuelve al principio de donde
ha salido. Tomads, bien consciente de que sapientis est ordinare, indica que hasta esa



ABELARDO LoBATO 111

cuestién 170 se ha considerado solo el primer momento, el mds universal que es vali-
do para todos y cada uno de los seres humanos en cualquier condicién en que se en-
cuentren. Resta considerar el momento de las diferencias, todo aquello que es peculiar
y especial de la participacion en ese acto de ser. Se da una via tomista que lleva a la
fundacién de las diferencias.

Tomads encuentra, con una intuicion genial, basada en expresiones paulinas, una
triple diferencia entre los hombres, basada en los actos y hébitos del alma. Y esa dife-
rencia estd causada por la gracia que el hombre recibe en su alma y es principio de su
obrar. Por esta sencilla distincién hemos topado con los carismas en la vida cristiana.
La teologia de Tomads tiene su punto de partida en la revelacién, en la palabra, en la
escritura. Tomés ha encontrado en los textos paulinos una triple distincién de las gra-
cias, basada en los carismas: Pablo ensefia que se dan diferencias en las gracias, en las
vidas, y en los oficios o estados.

Al final de la I-ITae Tomds distingue con nitidez la gracia gratum faciens, por la
cual el hombre se une a Dios y la gratia gratis data,por la cual coopera a que otro
vuelva a Dios (ST, L.IL, 111,1). En esta cuestion constata en el texto paulino las dife-
rencias de la gracia: Divisiones gratiarum sunt (1Cor 12,4), las diferencias en las vi-
das: «divisiones operationum sunt» (1Cor 5,6). Y por ello hay distincion entre la vida
activa y la contemplativa, significadas en las diversas actividades de Marta y Maria
(Lc 10,39), Hay diversos oficios, y ministerios: «divisiones ministrationum sunt»
@ACor12:5);

La vida de la iglesia requiere hombres con gracias especiales, como los aposto-
les, profetas, evangelistas, pastores y doctores (Ef 4,11). Tales gracias son clasifica-
das en Tomds como gratias gratis datae, son carismas, son gracias diferentes. Tomds
las ha dividido en grupos, porque se refieren al conocimiento, a la locucién, o la ac-
tuacion; ad cognitionem, ad locutionem, ad operationem. Cada una de ellas compren-
de otras varias. Por ello se pueden unificar todas las que se refieren al conocimiento,
bajo el carisma de la profecia, uno de cuyos modos es el rapto. Otros carismas como
el don de lenguas, de ensefiar, de hacer milagros, completan la lista. Toda esta doctri-
na es paulina, de la carta primera a los Corintios, cc. 12-14. Tomds de Aquino ha sido
el primer te6logo que logra ordenar el admirable mundo de los carismas desde una vi-
si6én teologal. El comentario de Hans Urs von Balthasar se propone una “lectura” ca-
paz de integrar este tratado en una visién atin mds amplia, que tenga en cuenta la his-
toria de la salvacién y el rol de los carismas en la totalidad de la vida cristiana. Ese in-
tento implica un enorme esfuerzo de biisqueda de las fuentes y del desarrollo en los
dos momentos clave para teologia, la patristica y la escoldstica. Aquella estd mds pré-
xima a la vida, ésta prefiere la comprensién intelectual. Tomds vive de ambas. El Co-
mentario de Balthasar sigue muy de cerca el texto de Tomds: se presenta el texto bi-
lingue, alemé4n-latin, siguen algunas notas de tipo técnico, con aclaracién de términos
o conceptos. El texto se ocupa de cuatro grandes tratados, la profecia, el rapto, los
otros carismas, las dos vidas: activa y contemplativa. A todo ello sigue una larga in-
troduccién, y a continuacién el comentario del texto, bien encuadrado en el marco
doctrinal e histérico. Se trata de un comentario en toda regla, en el cual emergen con



112 RELAzIONI

su peso tanto €l texto, como el contexto y de modo especial la doctrina sobre los ca-
rismas.

Todo ello es meritorio de una reposada lectura. Aqui apenas podemos hacer
otra cosa que indicar el itinerario seguido por Urs von Balthasar e invitar a su estudio
y asimilacion.

5. LA INTRODUCCION DE URS VON BALTHASAR

Balthasar pone limites a su comentario y lo comienza confesando, que a pesar
de su longitud, solo pretende una aclaracion historica del texto de Santo Tomas, - ei-
ne historische Erhellung des Textes des hl. Thomas - cuyas fuentes se encuentran en
la patristica y en el contexto de la escoldstica de su tiempo. La explicacién teorética y
sistemdtica requieren una perspectiva historica, que no ha sido todavia desvelada.
Balthasar confiesa que no parte de cero. Ya hay estudios muy dignos de ser tenidos en
cuenta. El carisma de la profecia ha sido investigado de un modo muy profundo por el
P. van den Oudenrijn, De prophetiae charismate, Roma, 1926, como por los estudios
de Bruno Decker.

El tratado de la profecia, que comprende las qq 171-174 va precedido de una
docta excursion, acerca de la mutua relacion existente entre “carisma, profecia y mis-
tica”. En el afio 1948 habia publicado un denso estudio titulado “Teologia y santi-
dad”, en el cual ya se habian planteado las relaciones entre los carismas y la vida mis-
tica. Ahora el texto de Tomds le ofrece una nueva ocasién para meditar sobre el tema,
para ilustrarlo desde las fuentes histéricas. Son 8 los puntos que abarca esta larga in-
troduccién, muy congenial con el estilo de hacer teologia de Hans Urs von Balthasar.
Basta una simple enumeracion de esos puntos para advertir el interés del teélogo al
tratar de aproximarse al fenémeno de los carismas en la vida cristiana.

5.1. El puesto del tratado

Ha sido la intuicién genial de Tomads la que ha dado con el puesto apropiado a
la reflexién del tedlogo del tratado de los carismas. Ya que se trata de gracias espe-
ciales, su puesto viene después de haber tratado de cada una de las virtudes y vicios
que competen a cualquiera de las condiciones y estados de la vida cristiana. Los trata-
dos generales preceden a los especiales. Hay gracias y carismas que se refieren solo a
algunos sujetos o a algunos grupos especiales. El te6logo no debe dejar al margen las
diferencias. Para Tomds, siguiendo el pensamiento paulino, son tres los fundamentos
para establecer las diferencias que distinguen a algunos individuos en la vida de los
discipulos de Cristo por lo que se refiere a los hébitos y actos del alma espiritual: uno
las gracias o carismas, otro las formas de vida, y un tercero los oficios en el cuerpo
mistico de la Iglesia. Son diversos los carismas, pero es uno el Espiritu, diferentes las
vidas de Marta y de Maria, pero ambas viven del amor; diversos los servicios y dia-
conias, pero uno es el Sefior. Con sencillez y profundidad Tomads ha unificado ese tra-
tado de los carismas, desde las fuentes que le brinda la tradicién. El tratado de los ofi-



ABELARDO LoBATO 113

cios ha sido organizado desde una tradicién greco-romana que ha prestado atencién a
la dimensién ética del hombre. El tratado de las dos vidas, activa y contemplativa,
hunde sus raices en el evangelio, que las personifica en las dos hermanas, Marta y Ma-
ria (Lc 10,30); el desarrollo telégico ha sido constante en el periodo patristico. San
Agustin y San Gregorio Magno lo han aclarado profundamente.

En cambio el tratado de los carismas ha padecido un singular destino; la teolo-
gia lo ha dejado un tanto de lado. Ha pasado a ser absorbido por la profecia, o frag-
mentado en el andlisis de los diversos carismas en la iglesia. Tomds ha tenido la ge-
nial intuicién de integrarlo en la totalidad de la Suma, asignandole un puesto bien pre-
ciso. Una vez situado en su puesto ha tratado de comprenderlo y descifrarlo a través
de las fuentes que tiene a mano el telogo, la revelacién, Ia tradicién y larazén. Se tra-
ta de una comprensién mds adecuada de la gracia, que no solo es santificante, sino
también auxiliante, que no se limita al bien de la persona singular, sino también tiene
- en cuenta el bien de la comunidad, y la comunién misma de la vida de los discipulos
de Jesucristo.

5.2. La historia de la carismdtica cristiana

La realidad de los carismas y sus diversas funciones en la vida cristiana estd
constatada desde el principio de la vida eclesial. Tiene ya su historia. En la actualidad
ya existe una abundante bibliografia acerca del tema. Urs von Balthasar anota lo méas
saliente de la misma, como punto de partida y trata de recoger los resultados y prose-
guir en esa misma linea de penetracién para dar a conocer el puesto que la carismati-
ca tiene en la economia de la salvacion.

En el NT la palabra “charisma” es recurrente y se emplea con significados di-
versos, tiene un sentido andlogo. La encontramos en el evangelio en numerosos pasa-
Jes. Pero es Pablo quien ha alargado el uso y los sentidos. En la 1 Cor, 12-14, nos brin-
da todo un tratado de los carismas en la iglesia, de su existencia, su diversidad, su fun-
cién. Pedro en Pentecostés explica al pueblo lo que significa la irrupcién del Espiritu
en los discipulos, un fenémeno que se presenta como un “exceso” o un “lujo de la gra-
cia”, pero que tiene sus antecedentes en el AT, de modo especial en los profetas. El
pueblo de Dios es un pueblo, que se distingue de los demdas por un destino especial,
porque Dios ha querido habitar en medio de €l y distinguirlo entre todos los pueblos.
El profeta es un testigo de Dios en medio del pueblo. Asi se descubre la afinidad en-
tre profecia y carismdtica. La Iglesia de Cristo, es el Israel de Dios, el nuevo pueblo
de Dios, que lleva a su plenitud la misién ya iniciada en el AT. Por eso tiene su fun-
damento en los apdstoles, profetas, evangelistas, pastores y doctores (Ef, 4,11). Todos
ellos tienen en la vida de la Iglesia un rol de ayuda, un cardcter transitivo, son una cier-
ta sefial de vida, y concretan los servicios y diaconias que algunos deben prestar en la
marcha ordinaria del pueblo de Dios. La historia de este pueblo pone de manifiesto
desde el principio, el doble fenémeno, tanto el de la presencia y la abundancia de los
carismas, cuanto el de los desvios a que se presta. Las gracias y dones especiales pue-
den llevar a un contraste con las instituciones. Pablo las ha conocido y denunciado, el
Apocalipsis clama contra la perversién de los carismas en algunos miembros de la



114 RELAZIONI

iglesia. Hacen su aparicién las herejias. Ya en el siglo II la Iglesia se enfrenta a la he-
rejia del montanismo, condenado por el Papa Zeferino hacia el 200. Montano, antiguo
sacerdote de Cibeles, convertido al cristianismo, proponia una iglesia espiritual, solo
profética, basada en los carismas. Es larga la lista de los heterodoxos en la Iglesia. Sus
posiciones han servido para poner de relieve la verdad de los carismas y los riesgos de
sus desvios. Para tener un criterio adecuado se precisaba un discernimiento teolégico,
cosa que no acontece hasta la llegada de la Escolastica.

5.3. La gratia gratis data en la Escoldstica

Los doctores escoldsticos han iniciado la reflexion teologal sobre los carismas
en la vida de la iglesia. Tomds de Aquino es el mejor exponente. A sus manos llegan
los hilos de las miltiples reflexiones que le han precedido. Solo mediante su genio
teologal este horizonte cobra orden y con ello solucién. Su tratado de la gracia es de
un valor inapreciable. La gracia da el nuevo ser del cristiano. Es como una segunda
naturaleza, porque hace al hombre participe de la naturaleza divina, como dice Pedro
( 1 Pet, 2,12). Por la gracia pasamos de imdgenes de Dios a ser los hijos de Dios. Pe-
ro ademds de la gracia que da el ser, se dan las gracias que dan el obrar, y son como
un auxilio de parte de Dios, que no supone méritos, y que puede ser concedido para
servicio de los demas. Estos auxilios son los carismas. Tomas, como los escolésticos,
los designa como Gratiae gratis datae (ST, LII, 111,1). La existencia de tales carismas
es un hecho. Pero no esté claro en qué relacién estan con la nueva manera de ser del
cristiano que participa de la vida de Dios. Dios las concede a quien la place y son or-
denadas para el bien de la iglesia. A esta gracias se les llama carismas. No basta la na-
turaleza del sujeto para explicarlas, ni son un medio entre la naturaleza y el don de la
gracia santificante. Por ser destinadas al bien comun, se otorgan también a quienes no
viven en la amistad de la gracia con Dios. De hecho pueden darse profetas que no tie-
nen la gracia de la amistad con Dios, pero son elegidos por Dios para anunciar algo a
su pueblo.

La gracia lleva consigo la gratuidad, de donde le viene el nombre. Toda gracia
serd siempre gratis data, no debida. Si ademads del origen gratuito, implica la perfec-
cién del sujeto en el que se recibe, que lo hace grato a Dios, tenemos el grado més al-
to de la gracia, el que designa la gracia por la cual el hombre se ordena a Dios y se une
con €l. Si en cambio solo se ordena a la cooperacion para que otro se una a Dios, sin
que implique la justificacion del que la recibe: «hoc donum vocatur gratia gratis da-
ta», gracia porque estd por encima de la facultad de la naturaleza, y se concede por en-
cima del mérito de las persona que la recibe. Es la gracia que Pablo dice que se da pa-
ra utilidad de los demds (1 Cor, 12,7). En todo caso, quien recibe las gracias o caris-
mas no responde bien a las exigencias de la gracia misma, si no estd unido con Dios.
Solo esta unién por la gracia gratum faciens, lo hace ser un idoneus susceptor.

5.4. Horizonte de la profecia

Tomads ha captado muy bien lo que significa la profecia en la historia de la sal-
vacion y en la vida de la iglesia. Es la mds importante de las gracias o carismas. Entre



ABELARDO LOBATO 115

estas hay tres especies, una se refieren al conocimiento, otras a la locucién, y otras a
la operacion. Las que se refieren al conocimiento pueden ser comprendidas bajo la
profecia, que no solo se ocupa de los eventos contingentes en el futuro, sino a todo lo
que propone la fe, a los profundos misterios que escruta la sabiduria, a la discrecién
de los espiritus, a la direccién acertada de las cosas humanas que implica la ciencia.
Y bajo esta misma categoria del conocimiento se pone el rapto, como un grado de la
profecia. Los carismas que se refieren a la locucion son el don de lenguas, y el don de
hablar con sabiduria. Los carismas que se refieren a la operacién son el don de la sa-
nacion y el de realizar milagros.

5.5. La historia del concepto de profecia

El concepto y la realidad del profeta no es exclusivo del pueblo judio o de la tra-
dicién cristiana. Urs von Balthasar recorre las culturas antiguas para indagar las ana-
logias con la cultura cristiana y sorprender el rol del profeta. La tradicién judia cuen-
ta con la presencia constante de los profetas en la marcha del pueblo. Estos son mu-
chos, muy notables, y tienen su méxima expresién en Moisés que Tomés presenta
como el mayor de los profetas del AT. En las demas culturas hay un puesto para los
profetas. Los tuvo la cultura griega, como la romana presenta sus Sybilas. Pero ha si-
do la tradicion musulmana, heredera de la judia y de la cristiana, la que llevé al grado
més alto la profecia. Los pensadores religiosos del islam integran en sus obras el ca-
risma de la profecia. Era preciso dejar un espacio singular al profeta Mahoma, y jus-
tificar que la profecia implica el grado m4 alto de conocimiento. Avicena ha desarro-
llado ampliamente este concepto, que se encuentra también en el pensador judio Mai-
monides, y en el el filésofo drabe Averroes. En todas las culturas la nocién que
implica el profeta es compleja y al menos tiene dos dimensiones: el profeta es viden-
te como era llamado Samuel, porque ve el futuro, y es loguente, porque anuncia y de-
nuncia de parte de Dios lo que a € se manifiesta de modo especial. Tomds de Aquino
conoce ambas dimensiones del profeta, y prefiere la de vidente, conocedor con los di-
versos tipos de conocimiento y de luz.

5.6. El puesto del profeta en Tomds

Urs von Balthasar ha recorrido la trayectoria de Tomads en su elaboracién de la
teologia del profeta y de la profecia. Ademds del Comentario a la Carta 1 a los Corin-
tios, que es el lugar teolégico por antonomasia, Tomés ha tratado a fondo de la profe-
cia. El primer tratado completo lo presenta en La Suma Contra Gentes, 111, 154. En es-
ta obra Tomds ofrece la visién personal de los problemas teolégicos. En su obra pos-
terior desarrolla las intuiciones de esa obra juvenil, donde ya estd todo Tomds. En ese
¢. 154 Tomés propone el orden de comunicacion profética como don de gracias gratis
dadas, que se reparte en grados diferentes en la escala descendente desde Dios hasta
las creaturas inferiores. En Dios se da la plenitud, en los 4ngeles, tanto buenos como
demonios, se da una articipacién importante porque todo lo que Dios realiza lleva un
orden y lo superior gobierna lo inferior. Por ello mediante el ministerio de los dngeles
se da la profecia en algunos hombres, como en una participacién escalada desde lo



116 RELAzZIONI

mis alto a lo inferior. Lo alto comienza por la “sabiduria”, con luz espiritual, podero-
sa fantasia, o visiones corporales; sigue “la ciencia” que da un conocimiento sobrena-
tural de las cosas del mundo, prosigue, con el don de la sanacién y el poder de hacer
milagros, y con el don de la “profecia” en sentido estricto de predecir y de revelar. El
nivel inferior es el de “la fe”, y luego el de la discrecién de los espiritus. En esta esca-
la Tomds encuentra el lugar apropiado para las adivinaciones de los demonios, y para
confutar las herejias de los maniqueos, de Montano y Priscila que sostenfan que los
profetas, arrebatados, no entendian lo que decian.

Mayor atenci6n atin le dedicé Tomds a este problema en 1256, cuando inicia su
magisterio en Paris, y dedica a la profecia la cuestién 12 de las cuestiones De Verita-
te, con sus 14 articulos. La documentacion en torno al tema de la profecia es muy
abundante, tanto en las fuentes patristicas, como en las de los coetdneos, a quienes ci-
ta pero no suele nombrar. Urs von Balthasar ha seguido todas las pistas que Tomas de-
ja abiertas y con paciencia de benedictino ha logrado cosecha abundante tanto en los
padres cuanto en los teélogos.

Para Tomds el concepto de profeta proviene del AT y se realiza de modo su-
premo en Moisés, que ve a Dios cara a cara y le habla para que en su nombre comu-
nique al pueblo lo que ha visto y oido. Es tambien Profeta Cristo, vidente, enviado por
el Padre, pero teniendo en cuenta que por otra parte, es Dios, no es solo y esencial-
mente profeta, El que sigue la linea del profeta biblico es el apdstol. Son apGstoles los
que han sido enviados después de haber convivido con el Sefior; ellos trasmiten sus
mensajes y participan de los diversos carismas. Junto a ellos estd el doctor, herme-
neuta de la palabra de Dios, el predicador que cumple una funcién en la iglesia. To-
mas, de la Orden de predicadores sabe que su vocacion implica desarrollar més a fon-
do el carisma de la profecia que le compete.

5.7. Carismdtica y mistica en Tomds

Los carismas tienen otra dimension, porque hay otra especie de gracias que en-
cuentran acogida en la teologia medieval y un nuevo y fecundo desarrollo. Son los do-
nes del Espiritu Santo. Tomds le ha prestado especial atencién y ha desarrollado un
tratado que encuentra gran acogida entre los telogos, y los misticos.Los dones del
Espiritu Santo se dan al cristiano, junto con la gracia y las virtudes teologales infusas,
y se dan para perfeccién de las virtudes. La medida de la perfeccién humana no de-
pende de los limites de la razén, como propone Kant, sino de la docilidad del hombre
a ser llevado y dirigido por el Espiritu. San Agustin, meditando el sermon del Monte,
habia trazado el esquema de las correlaciones entre las bienaventuranzas, que son el
ideal del cristiano, los dones del Espiritu Santo y las peticiones del Padre nuestro. La
oracién del cristiano se hace al Padre, movido por el Espiritu. Cada uno de los dones
mueve a una peticién, y la peticién expresada por medio de Jesucristo que ora con su
pueblo lleva a la correspondiente bienaventuranza y a la produccion de los frutos del
Espiritu, que Pablo enumera. La vida mistica procede de la actuacién de los dones, tie-
ne su origen en la carismatica. Tomds estd en la base del desarrollo de la teologia mis-
tica, como verdadero maestro de vida espiritual.



ABELARDO LOBATO 117

Entre los carismdticos y los profetas hay que admitir otra especie de inspirados,
los autores de los libros sagrados, los hagidgrafos.

5.8. Las fuentes del tratado tomista de la profecia

Finalmente Urs von Balthasar se ocupa de enumerar las fuentes del tratado de
la profecia en Tomds de Aquino. En 1938 el P.Zarb habia realizado un valioso estudio
sobre el tema: Le fonti agostiniane del trattato sulla profezia di S. Tommaso d’Aqui-
no, siguiendo las orientaciones de B. Decker que habia escrutado las fuentes escolds-
ticas, en Alberto y Buenaventura de modo especial. Urs von Balthasar reune numero-
sos manuscritos medievales que contienen anénimos tratados De prophetia. Al final
de esta amplia introduccién, el lector estd en grado de seguir a Urs von Balthasar en
su comentario en torno al texto de Tomas de Aquino sobre los carismas.

6. EL COMENTARIO DE BALTHASAR

Después de todos esos preparativos Hans Urs von Balthasar estd en disposicion
de realizar su Comentario al tratado de los carismas, comenzando por la profecia y si-
guiendo paso a paso su oficio de intérprete.

Estamos invitados a dejarnos llevar de su mano. Pero ese camino tan sugestivo
y lleno de sorpresas lo dejamos al lector. Aqui solo vamos a hacer en recorrido muy
répido del primer tratado, el de la profecia en los cuatro momentos en que lo presenta
Tomas y lo comenta von Balthasar: esencia, agentes cosmicos, dngeles y hombres en
la profecia, el conocimiento profético, especies y grados de la profecia. Von Baltha-
sar propone nombres y titulos que se acomodan mejor a la mentalidad actual que una
version literal del latin medieval. Con esta presentacion recorremos los temas de las
cuatro cuestiones que Tomds dedica a la profecia, como carisma que se refiere al co-
nocimiento.

6.1. Esencia de la profecia

Art. 1. Niicleo y periferia del fendmeno. En los estudios sobre la profecia, a los
cuales hemos aludido anteriormente, Tomds ha afirmado dos cosas con claridad: el
nicleo es un acto cognoscitivo espiritual, la periferia es la comunicacién por la noti-
cia y el testimonio. Es un acto cognoscitivo de una persona responsable, duefia de si
misma, no alienada como proponen los montanistas Priscila y Montano, que defendia
que los profetas en su locura no entendian lo que decian (CG, III, 154). Buenaventura
buscaba analogias entre la fe y la profecia. En la fe tiene parte la voluntad. Para To-
mds la profecia es exclusiva del entendimiento. Conoce la distincién de Casiodoro en-
tre inspiratio y revelatio. Esta se refiere al entendimiento aquella a la voluntad. Tomas
tiene bien claro que la profecia primo et principaliter pertinet ad cognitionem; el pro-
feta es el vidente, de la raiz prophanos; aparece lo que esta lejos!. En segundo lugar
es discurso. (Se llaman Vates: a vi mentis: Praefatores: prae-fantur). En tercer lugar
implica el poder especial del milagro.



118 REeLAzIONI

Art. 2. La ordenacicén categorial: Utrum prophetia sit habitus

La profecia implica una cierta luz y una iluminacién; el profeta estd en una si-
tuacion como el maestro que tiene que ensefiar a un discipulo que no acaba de enten-
der, y tercero en relacion con las categorias, no es tanto un habito cuanto una disposi-
cién, habilitas. No es como lo piensa Avicena que lo reduce a disposicion del alma.
En el alma hay tres cosas: potencia, hdbito y passio. La luz de la profecia no pertene-
ce al profeta de un modo permanente, sino transeunte.

Art. 3. El contenido de la profecia: Utrum sit solum futurorum contingentium

La profecia se hace por una cierta luz, como es divina se extiende al pasado, al
presente, al futuro. Como las cosas que estdn lejos de nuestra condicién: cuanto mas
lejos de nuestra condicion, mas son objeto de profecia; tres grados de lejanfa: 1°: de
un hombre concreto: hujus hominis, non omnium hominum, 2°; lo que excede la con-
dici6n de todos los hombres, porque es defectuoso el entendimiento humano; 3° lejos
de todo conocimiento, porque no son cognoscibles en si. Tales son los futuros contin-
gentes, cuya verdad no estd determinada. Lo formal es lumen divinum!

Art. 4. La totalidad de la profecia: Utrum cognoscat omnia, quae possunt pro-
phetice cognosci?

Las cosas diversas se unifican solo cuando se da una realidad que las contiene.
El principio de toda diversidad es la “veritas prima”, que los profetas no ven en si mis-
mos. Solo alcanzan a ver lo que sirve al pueblo fiel: El profeta ve en “espejo de la eter-
nidad”. La imagen es de Pablo: Ahora vemos como en un espejo.

Art. 5. La conciencia de la profecia: Utrum propheta discernat semper quid di-
cat per spiritum proprium, et quid per spiritum prophetiae.

Tiene conciencia el profeta de que es Dios quien habla por su mediacion. Los
modos de la actuacifion de Dios se distinguen; per expressam revelationem, per natu-
ralem instinctum. El profeta tiene la méxima certeza: como Abraham dispuesto al sa-
crificio de su hijo. Pero lo que se conoce por instinto, es algo imperfecto en el género
de la profecia. Para Balthasar Tomas sigue a Maimoénides.

Art. 6. La verdad de la profecia: Utrum quae prophetice cognoscuntur vel an-
nuntiantur possint esse falsa?

La profecia es un cierto conocimiento impreso en el profeta por revelacion di-
vina al modo de una doctrina: La ciencia es la misma en el maestro y en el discipulo.
Por ello no es posible la falsedad... Los casos de Jonas y de Isaias, en los que la pro-
fecia no se cumple tienen solucién. Tomas coincide en la solucién con su maestro Al-
berto: distingue bien claro entre la ciencia en Dios y esa ciencia en el profeta; Dios ve
lo que va a suceder en su presencia, el profeta no. Hay una gran diferencia entre el ver
en las causas, o ver en la presencia...!



ABELARDO LOBATO 119

6.2. Cosmos, Angeles y hombres en la profecia. Q 172

Art. 1. La profecia natural U.prophetia possit esse naturalis?

Puede darse una profecia natural?. La profecia como tal puede ser natural? Co-
nocer el futuro como anticipacién en sus causas o en si mismo. Esta modalidad es so-
lo de Dios. En sus causas es posible, asi predice el médico. Atin en sus causas hay un
doble modo, el del alma en si misma, al estilo platénico, o solo por via experimental
al estilo aristotélico. Este conocer es diferente del que viene de Dios, que es infalible,
que es ilimitado, y este no. La profecia en sentido estricto no es natural, es revelada.
Urs von Balthasar rastrea la historia: Agustin Gregorio, Avicena. Para éste basta tener
una poderosa imaginacién, poder del alma sobre la materia, perfeccion del espiritu.
Hay qu e tener en cuenta el cardcter social de la profecia. En los escoldsticos habia si-
do analizado por Guillermo de Alvernia y por Alberto. Tomds recoge el pensamiento
e influjo de Avicena para dar lugar a una profecia filoséfica que se da también en Aris-
toteles: De somno et vigilia. Tomds supera en su claridad y sencillez: la profecia au-
téntica es sobrenatural.

Art. 2. El mundo de los espiritus: U.prophetica revelatio fiat per angelos?

Las cosas de Dios son ordenadas, las inferiores por las superiores, las de los
hombres por medio de los dngeles; también la profecia. En Avicena se verifica me-
diante la unién con el entendimiento Agente separado.Hugo de San Caro habia habla-
do del 4ngel como ventana de luz. Buenaventura esta de acuerdo. Tomds, se contenta
con aprobar.

Art. 3. La disposicion humana.U. ad prophetiam requiratur dispositio naturalis?.

La profecia es de inspiracién divina. Dios no necesita preparar la materia, Crea
e infunde. La profecia que se apoya en lo natural, no es auténtica profecia. Tomds to-
ma posicion contra la tradicién musulmana judia, personificada en Avicena y Mai-
moénides.

Art. 4. Estado de gracia y bondad ética: utrum bonitas morum requiratur ad
prophetiam? Dos modos de juzgar sobre la bondad de la costumbres: uno que sea con-
forme a la raiz interior, que es la gracia por la cual nos unimos a Dios. Lo que puede
ser sin la caridad puede ser sin la gracia que santifica. La profecia no responde a la
gracia gratum faciens, por ello puede darse sin la caridad. Porque se refiere a la inte-
ligencia, previa a la voluntad, y es para utilidad de la iglesia: otro, la conveniencia: a
la profecia conviene la bondad de costumbres, la maxima elevacién de la mente, que
no es compatible con los vicios!

Art. 5. La profecia de los demonios.Utrum aliqua prophetia sit a demonibus?
La profecia es conocimiento de la realidad lejana para el humano entendimien-
to. El entendimiento superior puede conocer lo que no puede el inferior. Los demo-
nios conocen por naturaleza lo que el hombre ignora. Lo muy alejado, solo Dios lo al-
canza. La profecia propiamente solo por revelacién divina; en la Escritura se habla de



120 REeLazioni

2% 66

“profetas falsos”, “profetas de demonios”. Balthasar insiste en la gran tradicién de lo
demoniaco que auin persiste.

Art. 6. La verdad de la profecia demoniaca. Utrum Prophetae daemonum ali-
quando vera praedicent.

El bien en las cosas es como lo verdadero en el conocer. Nada es malo del to-
do. No hay posible falsedad absoluta sin verdad. A veces el diablo dice la verdad..Et
sic illud verum quod daemones annuntiant a Spiritu Sancto est. Aplicacion de este ar-
ticulo a la mistica en algunos casos.

6.3. El conocimiento profético. Q 173

Art. 1. El espejo de la eternidad. Utrum Prophetae ipsam Dei essentiam vide-
ant. Guillermo de Auxerre amplia la imagen paulina y habla del speculum aeternita-
tis. Alexandro de Hales, Alberto y Buenaventura coinciden. El profeta no ve la esen-
cia, sino una imagen, mediante la ilustracién de la mente. En un sentido andlogo se
pueden decir specula.

Art. 2. Luz e imagen. Novae rerum species vel solum novum lumen?

Como las letras se ordenan en palabras y significan cosas diversas, asi las ima-
genes. El juicio se hace con la luz de lo alto. Este articulo es lo mds elaborado de To-
mds porque expone la estructura del conocer humano, desde los sentidos, la elevacién
de los dos factores, imagenes y luz, las imdgenes, con nuevo orden y luz, y el signifi-
cado de las imégenes.

Art. 3. El éxtasis. Visio prophetica et abstractio a sensibus?

Son cuatro los elementos de la revelacion profética: infusion de luz espiritual,
especies inteligibles infusas, ordenacién de las formas inteligibles, expresion de las
formas sensibles. No hay abstraccién de los sentidos, no hay alienacién A veces hay
abstracion a sensibus, por el poder divino. Balthasar expone la psicologia del éxtasis
y tiene en cuenta a Avicena.

Art. 4. La conciencia del valor. Utrum prophetae semper cognoscant ea quae
prophetant.

En la profecia el agente principal es el Espiritu Santo. Los profetas son instru-
mentos inadecuados. Pueden ser movidos ad aliquid apprehendendum, loquendum,
faciendum; a veces a las tres operaciones, a veces a dos, a veces a una sola de las tres
. El profeta debe conocer lo que hace y su sentido. Cuando es movido y no conoce, al-
go le falta, es deficiente. En todo caso en las palabras y signos el Espiritu van més alld
de lo que percibe el profeta.



ABELARDO LOBATO 121

6.4. Especies y grados de profecia. Q. 174

Artl. Especies de la profecia: praedestinationis, praescientiae,comminationis
Es una division de S. Jerénimo que Tomads respeta.

Art 2. Profecia con imagen o sin ella. Visio intellectualis et immaginaria
La profecia se ordena a manifestar la verdad, cuanto mas se manifieste mejor es
la profecia. La visi6n intelectual es mas profunda que la visién imaginaria.

Art. 3. Grados de la profecia imaginativa

La profecia es mds conocimiento que operacién:Tiene grados: el infimo es ser
movido por el instinto, como Sansén; luego, el ser movido por el instinto a conocer lo
que de suyo no excede la capacidad de la razén, como Salomén. Estos dos grados no
llegan a la profecia en sentido estricto, porque esta es siempre sobrenatural. La profe-
cia sobrenatural se diversifica: una es en el suefio, otra en la visién; por los signos en
que se exterioriza, mejor en la palabra que en la sola imagen. El grado tercero cuando
no solo tiene signos sino alguien que le habla; el cuarto, mds alta si el que habla es un
dngel, y el mas alto de todos, si es el mismo Dios. El tercer género de profecia cuan-
do se manifiesta la verdad inteligible, sin imdgenes.

Art. 4. La primacia de la profecia de Moisés
Moisés el profeta mds alto: vio la esencia de Dios; hablaba con Dios cara a ca-
ra; hablaba a todo el pueblo en nombre de Dios; obraba milagros.

Att. 5. En el cielo ya no hay profecia
El conocimiento llega a su plenitud, en la vision.

Art. 6. La profecia en la historia de la salvacidn

Ha habido una historia creciente, en etapas, ante legem, sub lege, sub gratia. En
esta se ha llegado a la revelacién del misterio trinitario. En los tres estados la primera
revelacién ha sido mds excelente. Urs von Balthasar sigue atentamente la marcha del
texto, recoge todas las aportaciones de las objecciones y las respuestas y trata de ilus-
trarlas desde el mismo niicleo de cuanto se disputa.

7. L.A EJEMPLARIDAD DEL COMENTARIO

Apenas nos hemos aproximado al Comentario de Balthasar al texto tomista. Es
de alabar la fidelidad del comentador que mantiene su proposito de acoger el texto y
trata solo de hacerlo entender en su auténtico sentido. Este le viene dado por el contex-
to de la obra, por el uso de las fuentes, por la adecuacién al cometido de la teologia.

La ilustracién de Balthasar es muy meritoria. La erudicién del comentador es
grande. Se mueve con soltura por los diversos campos de la teologia, de la historia, de
las aportaciones culturales. Para un lector superficial podria decirse que la teologia de



122 REeLAzIONI

Tomas podria asimilarse a la filosofia de Hegel, que la sacaba de su cabeza como la
arafia saca el hilo de su propio vientre. La rica erudicion y el acertado juicio de Balt-
hasar muestra lo contrario: Tomas se mueve desde el s6lido fundamento de las fuen-
tes que han llegado a sus manos. Nada esencial se le escapa, toda la tradicién est4 re-
sonando en su obra. De nuevo hay que afirmar que en Tomads todos los materiales son
antiguos, pero la forma que les da unidad y fuerza, es totalmente nueva, tomista.

No es este el lugar de resolver la cuestién disputada sobre la autenticidad del to-
mismo balthasariano. La conclusién no debe ir més alld de las premisas. Lo que si te-
nemos que afirmar como conclusién buscada es que para Balthasar comentador de
Tomas de Aquino, el carisma profético tiene mucho que ver con la teologia. Desde la
teologia ha sido posible comprender que la profecia es un gracia que procede de lo al-
to para utilidad de los demads. Es uno de los carismas de la vida cristiana, el mds am-
plio, el fundamental porque abraza una larga serie de ellos.




Sergej
Averincev

Dieci poeti.

Ritratti e destini

pp. 312
L. 38.000 (€ 19,63)

L'AUTORE HA RICEVUTO IL PREMIO
“FONDAZIONE AGNELLI” PER IL 2001

VirGILIO, EFREM SIRO, GREGORIO DA NAREK, DERZAVIN,
ZUKOVSKIJ, VJACESLAY IVANOV, MANDEL'$TAM,
BRENTANO, CHESTERTON, HESSE

Insigne specialista dell’antichitd semitica, bizantina e russa e autore di fon-
damentali studi sulle «fonti» della tradizione letteraria e culturale europea,
Sergej Averincev ha sempre respirato con i «due polmoni» dell'Oriente e
dell’Occidente, non solo approfondendo il tema dell'unitd spirituale delle
due meta del continente, ma anche operando, fin dai primi scritti negli anni
Sessanta, perché nell URSS-Russia si conoscesse il pensiero, Ia filosofia e la
poesia mediorientali e occidentali.

Per Averincev ognuno di questi poeti & un interlocutore insieme al quale
approfondire le ragioni della poesia: egli ne penetra, con raffinati stru-
menti critici e con appassionata partecipazione, la peculiare poetica,
lasciando che «i suoi elementi si richiudano sopra la nostra testa».

PER INFORMAZIONI: R.C. Edizioni “La Casa di Matriona”
Tel.: (+39)035294021 * E-mail: rcediz@tin.it
http://www.augustea.it/nuovaeuropa




«BIBLICA »
I”UNO E L’ALTRO
TESTAMENTO

2. Compiere le Scritture

CHoda
4

Questa ¢ la traduzione italiana, ben curata da Maisa Milazzo, del I volume di
un’opera fondamentale del grande esegeta francese in ordine, tra I'altro, alla
comprensione della portata complessiva della rivelazione biblica.



RTLu VI (1/2001), 125-152 125

Esperienza e fede
secondo Teresa di Lisieux.
Una rilettura
dell’interpretazione

di von Balthasar

Karin Heller
Facolta di Teologia (Lugano)

3

L’interesse che ha suscitato presso i teologi la persona e 1’opera di Teresa di Li-
sieux, non inizia dal giorno in cui Teresa stessa ¢ stata dichiarata dottore della Chiesa
da Papa Giovanni Paolo II (19 ottobre 1997). I teologi hanno cominciato a interessarsi
agli scritti di Teresa meno di 30 anni dopo la prima pubblicazione di Storia di un’ani-
ma nel 1898. Un recente colloguio organizzato dall’Istituto cattolico di Toulouse ha re-
so conto di questo fatto dando al colloquio il titolo eloquente: Teresa e i suoi teologi'.

! Thérése et ses théologiens. Collogue organisé par I'Institut Catholique de Toulouse et les Carmes
de Toulouse sous la direction du Pere Joseph Baudry (17-19 novembre 1997), Ed. du Carmel, Toulouse
1998.



126 RELAZIONI

Inoltre, dagli anni Cinquanta si & iniziato a sostenere tesi di dottorato in teologia a par-
tire dagli scritti di Teresa’.

Tra tutti coloro che hanno scoperto nell’opera di Teresa un contributo autenti-
co alla ricerca teologica proseguita dalla Chiesa lungo i secoli, ¢’& anche Hans Urs
von Balthasar. Consacriamo la nostra riflessione alla sua interpretazione molto perso-
nale. Nell’introduzione collochiamo I’interpretazione di Balthasar nel suo contesto
storico.

Nelle quattro parti successive, esamineremo 1’ articolazione tra esperienza e fe-
de in quattro temi teresini che hanno la peculiarita di aver colpito molti teologi, tra cui
Balthasar’. Si tratta dei seguenti temi: 1. il ritorno alla Scrittura, 2. la chiamata uni-
versale alla santita per mezzo della “piccola via dell’infanzia spirituale”, 3. la miseri-
cordia di Dio nel suo rapporto tra Creatore-creatura, 4. la speranza come dimensione
escatologica. L esposizione sara seguita da una breve conclusione sull’argomento
della difficolta propria al teologo che desidera interpretare gli scritti di un santo.

1. IL CONTESTO STORICO DELL’INTERPRETAZIONE
DI TERESA DI LISIEUX DA PARTE DI BALTHASAR:
CONSEGUENZE PER LA SUA LETTURA TEOLOGICA

Nell’interesse che Balthasar manifesta a Teresa di Lisieux, si possono distin-
guere tre fasi d’elaborazione. La prima si colloca nel 1950, anno in cui & pubblicato
I'opera di Balthasar Therese von Lisieux. Geschichte einer Sendung®. La seconda fase
corrisponde agli anni 1972-1973, durante i quali il teologo svizzero pubblica una se-
rie di articoli in occasione del centenario della nascita di Teresa’. La terza fase con-
cerne la costituzione di un “corpo teresino” all’interno dell’opera teologica di Baltha-

* Si veda la lista delle tesi universitarie in: L. DE SAINT CHAMAS, Sainte Thérése de I'Enfant Jé-
sus. Dieu & 'oeuvre, Ed. du Carmel, Venasque 1997, pp. 519-521. Tra queste tesi segnaliamo due che con-
cernono in particolare I’interpretazione di Balthasar: M. OUELLET, L’existence comme mission. L'anth-
ropologie de Hans Urs von Balthasar, Université Pontificale Grégorienne, Rome 1983. L’ autore riserva un
capitolo della sua tesi all'interpretazione di Teresa di Lisieux da parte di Balthasar sotto il titolo: Thérése
de Lisieux: une théologie de l'enfance et de I’espérance. Questo capitolo & stato pubblicato in “Supplément
trimestriel aux Annales de Sainte Thérese, Vie thérésienne” (4/1990), 209-219. V. AZCUY, La figura de
Teresa de Lisieux. Ensayo de fenomenologia teologica segun H.U. von Balthasar, Ediciones de la Facultad
de Teologia de la UCA, Buenos Aires 1997.

* A riguardo delle profondita teresine che hanno colpito i teologi e i maestri spirituali, si veda C. DE
MEESTER, Dynamique de la confiance. Genése et structure de la “voie d’enfance spirituelle” chez Ste
Thérese de Lisieux. Cerf, Paris 1969, p. 24.

* Hegner-Biicherei, KéIn-Olten, p. 344. Tradotto in inglese (1954) e in spagnolo (1957).

* 1. Ein Herz, das aus Liebe brennt. Zum 100. Geburtstag der Therese von Lisieux am 2. Januar,
“Konradsblatt” 56, Nr. 52 (24. Dezember 1972) 10-11 e “Vaterland” Nr. 103, (30 Dezember 1972); 2. The-
rese von Lisieux. Vortrag an der Katholischen Akademie Bayern, Miinchen, in Zur Debatte, Themen der
Katholischen Akademie in Bayern 3, Nr. 1/2, 10-12; 3. Actualité de Lisieux. Conférence i Notre Dame, Pa-
tis, in Thérése de Lisieux. Conférences du centenaire 1873-1973. Numéro spécial des Nouvelles de I'Insti-
tut Catholique, mai 1973, pp. 107-123.



KARIN HELLER 127

sar. Si tratta di un insieme di riferimenti che il teologo svizzero riserva agli scritti di
Teresa nelle sue diverse opere pubblicate tra il 1950 e il 1988. Nel presente contribu-
to c¢i limitiamo soltanto all’esame di qualche tematica del libro Therese von Lisieux.
Geschichte einer Sendung.

1.1. L’opera di Balthasar in rapporto alle fonti

Balthasar colloca la pubblicazione di Therese von Lisieux. Geschichte einer
Sendung nel 1950 nella linea della riflessione intrapresa dai Padri domenicani Hya-
cinthe Petitot e Marie-Michel Philipon i quali cercano di afferrare 1’esperienza spiri-
tuale di Teresa per mezzo di uno studio dottrinale’. Nel contempo Balthasar intende
presentare «un complemento e una puntualizzazione da parte della teologia» in rispo-
sta agli eccessi di lettura della vita e dell’opera di Teresa prodotti dal “metodo psico-
logico”. Balthasar mira in particolare all’opera di Ida Frederika Gorres, Das verbor-
gene Antlitz’. A questo sviluppo biografico-psicologico «dal basso», il teologo sviz-
zero vuole rispondere «partendo dall’alto» grazie a «una specie di fenomenologia
soprannaturale»®. Con questo, Balthasar intende afferrare 1’esistenza di Teresa come
«un fenomeno teologico che contiene una dottrina viva, donata dallo Spirito Santo,...
adeguata ai tempi, feconda». I santi costituiscono per lui «una nuova spiegazione del-
la rivelazione, un arricchimento della dottrina, un approfondimento di verita lasciate
finora piuttosto in disparte»’.

Uno dei meriti di Balthasar & certamente di aver riconosciuto nella vita dei san-
ti un principio d’interpretazione teologico, che nel contempo chiarisce e stimola la ri-
cerca teologica. Balthasar condivide questa preoccupazione con altri teologi della sua
epoca come Yves Congar', Jean Daniélou" , Louis Bouyer" ed altri. Il teologo sviz-
zero colloca se stesso nella linea di p. Philipon di cui cita il passaggio seguente: «Il
compito del teologo, ... non si limita all’analisi ed alla sintesi dei principali misteri
della nostra fede, ma deve seguire dettagliatamente il lungo cammino della Rivela-
zione attraverso la storia, e darci la comprensione integrale del piano di Dio non sol-
tanto nel governo esteriore del mondo, ma nella pit segreta guida delle anime. Tale

“H. PETITOT, Sainte Thérése de Lisieux, Une renaissance spirituelle, Ed. de la Revue des Jeunes,
Deslée et Cie., Paris 1925 (S.Teresa di Lisieux ossia una rinanscita spirituale, tr. it., Libreria editrice del
Sacro Cuore, Torino 1938%); Marie-Michel Philipon, Sainte Thérése de Lisieux, Desclée, Paris 1946 (San-
ta Teresa di Lisieux “Una vita nuova”, Morcelliana, Brescia 1950). Cfr. Sorelle nello spirito. Teresa di Li-
sieux e Elisabetta di Digione, tradotto da Giorgio Mion, Jaca Book, Milano 1974, pp. 28ss. Citiamo secon-
do questa traduzione italiana.

! Das verborgene Antlitz. Eine Studie iiber Therese von Lisieux, Herder, Freiburg 1944,

* Cfr. Sorelle nello spirito, p. 22.

*Ivi, p. 21.

“ Cfr. Y. CONGAR, Jalons pour une théologie du laicat, Cerf, Paris 1954. Vedi in particolare il ca-
pitolo IX: Le probléme moderne de la saintété laique et Principales valeurs d’une sanctification dans le
monde. pp. 561-629,

" Cfr. J. DANIELOU, Sainteté et action temporelle, Desclée, Tournai 1955.

"* Cfr. L. BOUYER, Saint Philippe Néri, Albin Michel, Paris, 1946 e Ip., Figures mystiques fémi-
nines, Cerf, Paris 1989.



128 RELAZIONI

compito si estende dunque a tutta la storia della vita della grazia nella Chiesa e nel
corpo mistico del Cristo»",

Nella citazione di Philipon, due elementi ci sembrano fondamentali: una lettu-
ra propriamente teologica € inscindibile da una ricerca minuziosa rispetto il lungo
cammino della rivelazione attraverso la storia e di una comprensione integrale del
piano di Dio nella guida dei santi. Quest’osservazione ci rinvia a un’esigenza essen-
ziale per ogni ricerca che riguarda gli scritti di Teresa di Lisieux. Si tratta dell’acces-
so ai testi autentici o autobiografici della santa. Nell’epoca in cui Balthasar scrive e
pubblica la sua Geschichte einer Sendung, & scoppiata una vera battaglia a proposito
di questi scritti. Essa si conclude con la pubblicazione nel 1956 dei Manoscritti auto-
biografici a cura di P. Frangois de Sainte-Marie o.c.d. Si pud affermare che gia con
I’opera di p. Petitot nel 1925, si verifica la necessita dell’accesso ai testi autobiografi-
ci, particolarmente in vista di una ricerca teologica che desidera afferrare «la verita
storica di Teresa»"; con gli anni questa necessita va crescendo®.

Quando nel 1950, Balthasar pubblica la sua Geschichte einer Sendung, si rife-
risce soprattutto ad una traduzione tedesca di Storia di un’anima'®, alle Lettere di San-
ta Teresa del Bambin® Gesit pubblicate da André Combes, e alle Novissima Verba; si
poteva acquistare queste due ultime opere all’ Office central de Lisieux nelle edizioni
del 1948. Nel 1970, che vede la seconda edizione del libro di Balthasar sotto il titolo
Sorelle nello spirito, i testi autobiografici erano largamente diffusi. Tuttavia, in que-
sta seconda edizione, il testo di Balthasar corrisponde quasi rigorosamente a quello
dell’edizione del 1950". In una nota che riguarda i Manoscritti autobiografici, Baltha-
sar dice di non pil ritrovare «alcune espressioni disseminate» le quali danno tuttavia
a Balthasar I'impressione d’essere autentiche. Per il teologo svizzero «questo mate-
riale non completamente accertato si unisce senza difficolta a quello sicuro, senza ag-
giungere nulla di veramente nuovo»'*. Nell’edizione del 1970 continua quindi a cita-

 Cfr. ivi, p. 9. Citato da Balthasar in Sorelle nello spirito, p. 29. Citiamo il testo secondo la tradu-
zione italiana dell’opera di Philipon.

- " L’espressione & quella del Padre C. DE MEESTER, Le dominicain Hyacinthe Petitot et sainte
Thérese de Lisieux, in Thérése et ses théologiens, p. 80.

" Vedi al riguardo C. LANGLOIS, L’Abbé A. Combes (1899-1969), théologien et historien de
Thérese, in Thérése et ses théologiens, pp. 133-160.

*® Cfr. Geschichte einer Seele. Ratschlige und Erinnerungen, Gebete, Briefe. In einer neuen Uber-
tragung von Adrienne von Speyr, Johannes-Verlag, Einsiedeln 1947,

" Abbiamo paragonato paragrafo dopo paragrafo le edizioni del 1950 e quella del 1970. L ultima si
distingue per la divisione in paragrafi particolarmente lunghi; si rileva I’aggiunta di qualche termine per
passare da un paragrafo all’altro.

" Cfr. Sorelle nello spirito, p. 32, nota 20. E interessante sentire a questo proposito la voce di Louis
Bouyer. Scrive: «Quando si sono paragonati i testi autentici di Teresa con gli accomodamenti lessoviani, si
pud essere tentati da qualche astio nei confronti dell’onesta famiglia Martin che ha colonizzato il troppo fa-
moso carmelo. Per tornare perd a viste non soltanto piti misericordiose, ma semplicemente pitl realiste, bi-
sogna soltanto affondare sia nelle immaginazioni intemperanti di tale romanziere o di tal altro, sia, ¢id che
& peggio, nei fantasmi di qualche psicanalista di sacristia» (Figures mystiques féminines, Cerf, Paris 1989,
pp. 124-125).



KARIN HELLER 129

re secondo la traduzione del 1947, riservando ad alcuni passaggi la traduzione tedesca
dei Manoscritti autobiografici pubblicata nel 1958".

Per farsi un’idea di ci0 che separa le edizioni dei testi di Teresa prima e dopo la
pubblicazione dei Manoscritti autobiografici, ricorriamo alle indicazioni di p. Conrad
de Meester. Si tratta di 7000 correzioni del testo pubblicato dopo la scomparsa di Te-
resa e di un quarto del testo originale reso pubblico allo stesso tempo. «In generale»,
nota p. de Meester, «molti recensori pensavano che né la persona, né la dottrina di Te-
resa furono sfigurate dalla censura fraterna che i suoi scritti autobiografici hanno su-
bito. Ma basta percorrere la lunga lista ancora incompiuta stabilita da p. Frangois de
Sainte Marie dei passaggi omessi - senza parlare delle parole cambiate - per rendersi
conto della ricchezza dei dettagli storici, psicologici e talvolta dottrinali rimasta nel-
’ombra»™. A dispetto delle conseguenze inerenti all’assenza di uno sguardo critico
sulla debolezza delle fonti disponibili nel 1950, I’opera di Balthasar rimane interes-
sante a motivo della sua ispirazione e del suo orientamento. Nondimeno il modo in cui
Balthasar si colloca nei confronti delle sue fonti e il testo quasi identico del 1950 e del
1970, suscitano da parte nostra due osservazioni seguite da una nota metodologica.

1.2. Balthasar, interprete di Teresa e il suo ambiente teologico

Prima osservazione: la lettura intrapresa da Balthasar non accorda un interesse
decisivo alla ricerca storica e ai suoi metodi. Questo fatto lo conduce ad occultare cer-
ti elementi fondamentali della figura teresina. Tra questi si nota il poco interesse che
Balthasar accorda all’ambiente di vita in cui Teresa si muove prima e dopo la sua en-
trata nel Carmelo™. Si & colpiti dall’immagine idealizzata che propone della vita fa-
miliare, e il poco interesse che testimonia alla madre della santa. In questo modo,
Balthasar priva se stesso e priva nel contempo anche i suoi lettori di una compren-
sione integrale della guida di Dio nell’esperienza e nella fede di Teresa. Questo at-
teggiamento di tenersi in disparte rispetto alle scienze umane e ai suoi metodi, ci fa
condividere la posizione di Virginia Azcuy quando scrive: «la lettura fatta dall’autore
(Balthasar) deriva pin dall’intuizione e dal carisma che dal metodo e dalla scienza, an-
che se, nella sua introduzione a Storia di una missione, si coglie I’'impressione di un
metodo nettamente articolato e definito»™.

Seconda osservazione: la tendenza di Balthasar a favorire una lettura pitt domi-
nata dall’intuizione personale che dal rigore inerente ai metodi scientifici, non gli per-
mette di scoprire negli scritti di Teresa una vera fonte per la propria démarche teologi-

" Selbstbiographische Schriften. Authentischer Text nach der von P. Frangois de Sainte-Marie be-
sorgten und kommentierten Ausgabe, ins Deutsche iibertragen von Dr. O. Iserland und C. Capol, Johanne-
sverlag, Einsedeln 1958.

* Cfr. C. DE MEESTER, Dynamique de la confiance, pp. 18-19.

* Questo scoglio & gii stato sottolineato da Padre F. WULF, Literaturbericht. Noch einmal There-
sia von Listeux, “Geist und Leben” (24/1951), 464.

2 V. AZCUY, La théologie vécue de Thérése de Lisieux. Interprétation et réception dans I'oeuvre
de Hans Urs von Balthasar, in Thérése et ses théologiens, p. 216.



130 REeLAZIONI

ca. In altre parole: non ¢ la dimensione teologica degli scritti di Teresa che arricchisce o
riorienta le sue opinioni teologiche, ma ha tendenza a tirare i detti di Teresa verso i suoi.
Si produce allora cio che Virginia Azcuy esprime in modo seguente: «si potrebbe dire
che nella Storia di una missione parla tanto di se stesso quanto della santa di Lisieux»”.

Tutto cio ci conduce alla nota metodologica seguente: all’inizio di un discorso
teologico, i ricercatori di ogni epoca si trovano confrontati a “modelli”, “bozzetti”,
“schemi” stabiliti da coloro che li hanno preceduti. Chiamati ad ascoltare ed ad affer-
rare la parola e I’opera di Dio, devono anche anticipare, immaginare tal significato o
tal altro nella spontaneita del sentimento e a partire dalle realta delle persone incon-
trate. Balthasar, come ogni teologo, non scappa a questa regola. La sua démarche teo-
logica & marcata dalla propria intuizione e dai modelli teologici ricevuti nel momento
della sua formazione ed incontrati lungo la sua esistenza. Una valutazione giusta del-
la sua interpretazione deve tenere conto di questo fatto.

Tra tutti gli elementi che costituiscono 1’ environnement teologico di Balthasar,
conviene sottolinearne uno che determina particolarmente la sua lettura degli scritti di
Teresa. Il teologo svizzero manitfesta in modo permanente la sua preoccupazione di pre-
servare la trascendenza divina. Senza dubbio, nell’epoca di Balthasar, gli effetti della
crisi modernista sono sempre presenti nelle menti degli studiosi®. Nelle opere del teolo-
go svizzero, |’ affermazione della trascendenza & quindi avanzata con una relativa omis-
sione che concerne I'immanenza. Le cautele per mantenere la distinzione ferma tra na-
tura-sopranatura, grazia creata-grazia increata, libertd dell’uomo-liberta di Dio, sono
frequenti. A questo si aggiunge una certa riserva riguardo tutti i temi di comunita di be-
ni e di comunione, di comunita d’esistenza tra Cristo e la Chiesa, Dio e il suo popolo®.

Nell’opera che prendiamo in esame, questa difficolta appare in particolare nel
modo in cui Balthasar percepisce la contemplazione di Teresa. Per il teologo svizze-
1o, questa realta della vita della carmelitana lessovina costituisce da sola la ragione par

* Cfr. V. AZCUY, La théologie vécue de Thérése de Lisieux, p. 216.

* Ricordiamo che a Lyon-Fourvigre, i professori sottomettevano i loro corsi alla censura romana.
Ci si pud fare un'idea dei primi anni di formazione ricevuta da Balthasar a partire da ¢id che ne dice Padre
Joseph Moingt nell’introduzione alla sua opera L'homme qui venait de Dieu, Cerf, Paris 1993, pp. 7-10.
Balthasar, nato nel 1905, e Padre Moingt, nato nel 1915, hanno conosciuto a Lyon-Fourvigre 1o stesso tipo
di formazione.

* Citiamo ad esempio un passo tratto da La preghiera contemplativa per far vedere in che modo il
teologo svizzero € portato a mantenere Dio nella sua trascendenza: «La chiesa, che va incontro alla parola
di Dio, & I'una ed unica sposa. Essa & dunque essenzialmente sola. Essa ha come chiesa, un unico Tu: Dio.
Non esiste in questo colloguio ancora un altro partner, per esempio 1’'umanita non credente. Su di questa si
pud parlare, ma essa stessa non parla insieme. L’eclusivitd superiore a ogni altra, in cui si adempie I'incon-
tro tra lo sposo e la sposa, ¢ la rivelazione della solitudine di Dio. Il lato incomparabile dell’essenza divina,
che la isola all’infinito al di sopra di ogni molteplice,... questo incomparabile si volge verso fuori nell’e-
sclusivita dell’amore eleggente» (La preghiera contemplativa, Jaca Book, Milano 1982, p. 105s). Questa
visione della trascendenza non conviene piuttosto al Bene di Platone che al Dio della Bibbia che promette
a suo popolo la fecondita, una terra ed una discendenza? Inolte, il modo in cui definisce il rapporto tra gli
esseri molteplici e Dio, da alla creazione il posto che gli spetta? Sant’ Agostino ad esempio afferma perma-
nentemente che la trascendenza si esprime anche nell’immanenza (cfr. Confessioni, X, 6-8).



KARIN HELLER 131

la quale spetta a Teresa «un posto preciso nella storia della teologia» (p. 141). Cio che
¢ nuovo nella contemplazione teresina «& I’intuizione della sua efficacia, una visione
ecclesiologica e soteriologica» che «schiaccia dalla contemplazione gli ultimi resti
dell’interpretazione neoplatonica» (ibidem). Andando avanti nell’analisi di Balthasar,
il lettore si vede tuttavia confrontato ad un’altra constatazione: mentre Teresa defini-
sce la contemplazione a partire da un contenuto e un interlocutore divini che agisco-
no in lei, Balthasar rimane allo studio di atteggiamenti ed azioni da parte dell’essere
umano percepito “a distanza” da Dio e dalla sua Parola. Questa difficolta & gia stata
fortemente sottolineata nel 1951 da p. Friedrich Wulf.

Questo gesuita tedesco scrive: «Certo, Balthasar desidera evitare in modo espli-
cito ogni sovrannaturalismo, ogni dualismo (cfr. p. 155), ma in realta non scappa da lo-
ro. Nel modo in cui egli lo vuole, non si compie niente “totalmente ed esclusivamente
all’interno dei rapporti tra la guida e I’insegnamento sovrannaturali” (159), perché egli
non integra mai seriamente 1’uomo intero con tutte le sue relazioni naturali in questa
guida e quest’insegnamento sovrannaturali». La conclusione di p. Wulf & particolar-
mente severa: «Infine si trova nel retroterra di queste opinioni un platonismo non cri-
stiano, il quale non & totalmente sovrasto anche nel sia-sia agostiniano tra caritas e cu-
piditas (212)»*. E cid che costituisce per p. Wulf il rimprovero principale rispetto 1o-
pera di Balthasar, opera che tuttavia considera come preziosa da molti punti di vista®.

Con il suo sforzo di afferrare innanzitutto la missione teologica di Teresa,
Balthasar ha senza dubbio aperto una via per una lettura teologica dell’esistenza dei
santi. Ma la sua tendenza di leggere la vita e gli scritti di Teresa soprattutto per mez-
zo di criteri personali, non gli ha probabilmente permesso di evitare qualche scoglio.
Torneremo su quest’argomento proseguendo con la nostra analisi.

2. ESPERIENZA E FEDE A PROPOSITO DEL RICORSO
ALLA SACRA SCRITTURA DA PARTE DI TERESA

I teologi sono generalmente d’accordo per sottolineare il dato eccezionale del
ricorso alla Sacra Scrittura da parte di Teresa. Tuttavia con questa constatazione non
¢ stato ancora chiarito in che modo Teresa vi faccia questo ricorso. Come la carmeli-
tana lessovina lega la sua esperienza alla Scrittura oppure, al contrario, come lega la
Scrittura all’esperienza della sua vita? E a questa domanda che Balthasar tenta di ri-
spondere nelle pp. 61-71 della sua opera.

2.1. La posizione di Balthasar

Per Balthasar, tutte le citazioni scritturistiche di Teresa possono essere classifi-
cate in tre categorie. La prima, che & anche la pit voluminosa, & costituita da citazio-

*F. WULF, Noch einmal Theresia von Lisieux, p. 469.
" Cfr. ibidem.



132 ReLAZIONI

ni dove Teresa riferisce una parola della Scrittura a se stessa. La seconda concerne la
dottrina della “via dell’infanzia spirituale”, e la terza & costituita da parole della Scrit-
tura che Teresa usa come fondamento ad una riflessione personale pill sviluppata®.
L’analisi conduce Balthasar alla conclusione che Teresa ha lasciato agire la Scrittura
«su di sé quasi esclusivamente alla luce della sua vita e della sua missione persona-
le»”. Da questa constatazione consegue per il teologi svizzero I’affermazione che Te-
resa non «abbia conosciuto una vera contemplazione della Scrittura»™,

Quest’interpretazione di Balthasar ¢ dominata da un lato dalla sua concezione
peculiare di cio che chiama la “soggettivita” e “I’oggettivitd”; dall’altro, tiene alla sua
percezione personale della contemplazione teresina. Per capire meglio la sua posizio-
ne, sentiamo Balthasar stesso: «Essenza della contemplazione propriamente detta &
prendere se stessi nell’oggettivita della parola divina rivelata, rinunciando a tutte le
scelte personali e alle categorie concettuali, per lasciarsi prendere da tutta la grandez-
za e profondita di significato della parola. Nella contemplazione vera e propria la pa-
rola di Dio deve risuonare cosi com’e, e non come io desiderei sentirla o come imma-
gino che sia per me. La vera contemplazione & scuola di spersonalizzazione; qui 1’a-
nima allarga se stessa in Dio e nella Chiesa, nella Scrittura e nella tradizione»'.

La propensione di Balthasar & quindi di rigettare dalla contemplazione cio che
andrebbe nel senso di un “per sé”: questo “per sé€” & percepito come opposto all’og-
gettivitd richiamata dalla contemplazione. Di conseguenza, il primato dell’ oggettivita
riconduce alla soggettivita del soggetto che contempla: «solo I’anima che si & cosi al-
largata nell’ oggettivita riuscira a “trarre frutto” dalla realta contemplata, a giungere a
un’applicazione personale, pill vicina perd all’assimilazione dell’To alla parola, che
non della parola all’To»".

Balthasar distingue quindi due fasi; nella prima il soggetto che contempla deve
presentarsi senza a priori davanti alla Scrittura, considerandola in se stessa, in modo
disinteressato per ricevere dalla sua veritd oggettiva una dilatazione. Nella seconda, il
soggetto puo trarne “un frutto”, cioé applicare a se stesso questa verita oggettiva, ope-
ra che & pili un adattamento dell’To alla parola divina che il contrario. In questa visio-
ne, I’espressione “veriti oggettiva” sembra supporre che la verita esista al di fuori e
indipendentemente da colui che la contempla. In questo modo, Balthasar si interessa
molto piii al soggetto di fronte a questa veritd oggettiva che al rapporto che va dalla
verith oggettiva verso il soggetto. E la Parola che & contemplata; come tale, la Parola
si presenta in maniera statica, intatta. La fonte del movimento di adattamento si trova
in colui che contempla; & lui solo che compie quest’atto. L’analisi molto completa di
p. Loys de Saint Chamas dimostra che Balthasar non arriva a passare «dall’azione del-
’'uomo a quella di Dio» e stabilisce la tendenza di Balthasar «a ritenere della testimo-

* Cfr. Sorelle nello spirito, pp. 65-68.
® Ivi, pp. 68-69.

* Ivi, p. 69.

* Ivi, p. 69.

* Ibidem.



KARIN HELLER 133

nianza di Teresa soltanto cio che conviene alla sua interpretazione e soprattutto al suo
punto di vista»®.

2.2. Il lettore e il testo: risposta a Balthasar

La concezione di Balthasar pud essere commentata dal punto di vista filosofi-
co, biblico e teologico. Iniziamo con il punto di vista filosofico fondando la nostra ri-
flessione su uno dei pili eminenti rappresentanti dell’ermeneutica moderna, ciog:
Hans Georg Gadamer. Questo filosofo tedesco ricorda che «chi si mette a interpreta-
re un testo, attua sempre un progetto. Sulla base del piti immediato senso che il testo
gli esibisce, egli abbozza preliminarmente un significato del tutto... Compito perma-
nente della comprensione & 1’elaborazione e I’articolazione dei progetti correnti, ade-
guati, i quali come progetti sono anticipazione che possono solo convalidarsi in rap-
porto all’oggetto. L unica obiettivita qui & la conferma che una pre-supposizione puo
ricevere attraverso 1’elaborazione... C’& dunque un senso positivo nel dire che ’inter-
prete non accede al testo semplicemente rimanendo nella cornice delle presupposizio-
ni gia presenti in lui, ma piuttosto, nel rapporto col testo, mette alla prova la legitti-
mita, cioe I’origine e la validita, di tali presupposizioni»™.

Per Gadamer, I’interazione tra il testo e il lettore, il lettore e il testo, & fonda-
mentale nell’atto ermeneutico. Cio esige semplicemente dal lettore «che sia aperto al-
la opinione dell’altro o al contenuto del testo. Tale apertura implica perd sempre che
I’opinione dell’altro venga messa in rapporto con la totalita delle proprie opinioni, o
che ci si metta in rapporto con essa». Da cid deriva una conseguenza importante: «Ta-
le sensibilita non presuppone né un’obiettiva “neutralita”, né un’oblio di se stessi, ma
implica una precisa presa di coscienza (Aneignung) delle proprie presupposizioni e
dei propri pregiudizi. Bisogna esser consapevoli delle proprie prevenzioni perché il
testo si presenti nella sua alterita e abbia concretamente la possibilita di far valere il
suo contenuto di verita nei confronti delle presupposizioni dell’interprete»®.

* Cfr. L. DE SAINT CHAMAS, Vous ferez mes oeuvres. Etude d’exégése de Sainte Thérése de
I"Enfant-Jésus, 3 voll., Universita di Friburgo (Svizzera) 1996, vol. I, pp. 129 ss.

* Cfr. H.G. GADAMER, Verita e Metodo, tr. it., Bompiani, Milano 1994, p. 314.

* Ivi, p. 316. La nostra riflessione a partire da Gadamer & stata la parte pili discussa durante il Col-
loquio. Non neghiamo che Balthasar possa non essere d’accordo con Gadamer. Lo testimonia in partico-
lare un riferimento che fa nella Teodrammatica. In quel contesto, Balthasar parla del mondo del teatro in
modo seguente: «I’assistenza del pubblico &... tutto il contrario che passiva; essa dev’essere, se la rap-
presentazione ha da riuscire, una disponibilita attiva che cammina di pari passo». Per descrivere questo
rapporto tra il pubblico e gli attori, Balthasar cita nel testo principale 1 attore francese Jean Louis Barrault
e quello tedesco Reinhold Schneider. Nella nota 4 rinvia a Gadamer che «sottolinea |’essenziale apparte-
nenza dello spettatore all’opera» (Introduzione al dramma. Volume uno di Teodrammatica, tr. it., Jaca
Book, Milano 1987, p. 296). Il proprium del discorso di Balthasar & di procedere per mezzo dell’esposi-
zione di opinioni diverse, che comprende, nel caso presente, attori di cultura diversa, filosofi, ed altra gen-
te del mondo dell’arte. La rassegna di questi detti diversi non implica una presa di posizione chiara ¢ fer-
ma da parte di Balthasar. E quindi pin difficile dire con chi Balthasar non & d’accordo o da chi prende le
distanze che affermare con chi sembra essere o & d’accordo. La difficoltd dell’interpretazione dell’opera
di Balthasar sta in questa “fluidita” del discorso. Di conseguenza, rimane il problema dell’applicazione



134 ReLAZIONI

Per quanto riguarda il rapporto tra il lettore e il testo, troviamo una posizione si-
mile in Lévinas. Parlando dello “statuto” della Rivelazione, - Lévinas intende qui i te-
sti del Primo Testamento -, definisce questo statuto come «allo stesso tempo, parola
che viene d’altrove - dal di fuori - e che abita in colui che 1’accoglie. L’essere umano
non fosse pit che uditore, anche il ‘terreno’ unico in cui I’esteriorita arriva a manife-
starsi? Il personale - cio¢ il “di sé€” unico - non € necessario all’apertura (percée) e al-
la manifestazione che si opera dal di fuori?... Questo contributo dei lettori, degli udi-
tori e degli alunni all’opera iniziata dalla Rivelazione & tanto essenziale a quest’ulti-
ma, ... che anche la minima domanda che un’alunno del primo anno puo porre al suo
maestro di scuola, costituisce un’articolazione ineluttabile della rivelazione sentita sul
Sinai»™®,

Per Gadamer come per Lévinas, il testo & quindi fondamentalmente attivo; es-
so ha una funzione rivelante la quale non puo essere esercitata senza il concorso del
lettore. Il testo non & fossilizzato nella sua verita oggettiva. Per Lévinas in particola-
re, la verita non si fa «in modo anonimo nella storia» all’interno della quale «trove-
rebbe tifosi... perché la totalita del vero & costituita dal contributo di molteplici perso-
ne:... che la parola del Dio vivente possa essere intesa in modo diverso, non significa
soltanto che la rivelazione si mette alla misura di coloro che 1’ascoltano, ma che que-
sta misura la misura: la molteplicita delle persone irriducibili & necessaria alle dimen-
sioni del senso»”.

Con Lévinas, siamo passati nel campo biblico. Nella linea di cio che & stato det-
to precedentemente, ci limitiamo ad una citazione di Paolo ai Tessalonicesi. Scrive:
«anche noi ringraziamo Dio continuamente, perché, avendo ricevuto da noi la parola
divina della predicazione, 1’avete accolta non quale parola di uomini, ma, come & ve-
ramente, quale parola di Dio, che opera in voi che credete» (1Ts 2,13). La portata di
questa frase si iscrive nella linea di ci0 che e stato enunciata da Gadamer e Lévinas.
La parola non ¢ fossilizzata nella sua esteriorita, ma, per mezzo della predicazione di
Paolo, essa si da ai cristiani di Tessalonica; essi 1’accolgono, non come una parola di
uomini, «ma, come € veramente, quale parola di Dio». Questi cristiani sono quindi
«il terreno propizio» che permette alla Parola d’essere riconosciuta per cio che & ve-
ramente: parola divina. Infine, Paolo sottolinea che la Parola rimane attiva, «opera in
voi che credete»™.

dei principi gadameriani nell’atto dell’interpretazione compiuto da Balthasar. Sosteniamo che nella sua
interpretazione di Teresa di Lisieux non applica questi principi a motivo di un modello teologico proprio
della sua epoca, cha ha tendenza a mantenere Dio nella transcendenza con una relativa omissione della sua
immanenza.

% E. LEVINAS, La révélation dans la tradition juive, in La révélation, Publications des Facultés
Universitaires Saint Louis, Bruxelles 1984, pp. 59-61.

" Ivi, p. 60. Cfr. anche A. CHIAPPINI, Amare la Torah pii di Dio. Emmanuel Lévinas lettore del Tal-
mud, Editrice Giuntina, Firenze 1999 (in particolare il capitolo III intitolato Al di la del versetto, pp. 61-105).

* A quel punto, & interessante sentire Balthasar quando commenta 1Ts 2,13 in Thessalonicher-und
Pastorlbriefe des Heiligen Paulus. Fiir das betrachtende Gebet erschlossen von H.U. v. Balthasar, Johan-
nesverlag, Einsiedeln 1992, pp. 26-27. La sua interpretatzione si articola in tre punti: 1. insiste sull’unita



KARIN HELLER 135

Il rapporto tra la Parola di Dio e i fedeli & quindi costituito da attivita diverse
degli uni e degli altri. Cid che importa non & soltanto cio che & detto, ma colui che lo
dice. Cid che & contemplato non & una «parola oggettiva», ma un soggetto che si da
per mezzo della sua parola a colui che contempla e che diventa in lui fonte dinamica
di una contemplazione la quale & vita e azione a favore della vita. Cosi, Teresa non &
la prima ad aver espresso «una visione ecclesiologica e soteriologica» della contem-
plazione e di aver schiacciato, come afferma Balthasar, «gli ultimi resti dell’interpre-
tazione neoplatonica»®. Questa realta & largamente espressa nella teologia paolina.
Difatti per Paolo, questo tesoro del Vangelo, ciog il mistero della morte e della risur-
rezione di Cristo che i predicatori portano in vasi di creta, «& per voi, perché la grazia,
ancora piit abbondante ad opera in un maggior numero, moltiplichi I’inno di lode
alla gloria di Dio» (2Cor 4,7-15 e in particolare il v. 15).

Con questa riflessione paolina siamo arrivati all’aspetto teologico del rapporto
tra la Scrittura e il fedele. Mentre Balthasar ha in permanenza la tendenza a mantene-
re i due termini a distanza, Paolo e Teresa percepiscono questo rapporto essendo loro
stessi collocati nel mistero.

2.3. Teresa di Lisieux, interprete della Scrittura

Per Balthasar, Teresa «trova cio che cerca. E cerca la conferma di cid che vuo-
le (was sie weif3)»*; ella prende le mosse dai suoi desideri e dalle sue aspirazioni per-
sonali*. «Teresa legge la Scrittura alla luce della propria missione»*. Per riprendere
le parole di Anne-Marie Pelletier, Balthasar scopre in Teresa «una lettura che rischia

tra la predicazione ecclesiale e la rivelazione divina. Per Balthasar, la parola di Paolo «non & “parola uma-
na”; & soltanto tale come rivestimento, mentre il nucleo, la “verita” (alethds) & “parola di Dio”»; 2. la pa-
rola di Dio agisce nei credenti, i quali devono permettere e non impedire I’azione divina; 3. il ringrazia-
mento permanente della Chiesa & dedicato al processo di ricezione della Parola nella fede. Al fedele spet-
ta solo di acconsentire a questo ringraziamento della Chiesa. L’interpretazione di Balthasar tende a una
presentazione della parola ecclesiale come “parola divina™ senza nessun riferimento all’insegnamento
classico sui gradi di certezza teologica (cfr. B. BARTMANN, Précis de Théologie dogmatique, Salvator,
Mulhouse 1944, pp. 60ss.); I'azione del singolo fedele & presentata come un “permettere”, “non impedi-
re”, “acconsentire a”. L’ impressione di un certo atteggiamento passivo non pud essere scartata. Sorge la
domanda della pertinenza di una tale visione in confronto all’affermazione teologica classica della fede
come atto dell’intelligenza e della volonta che implica sempre una vita pratica, cioé la carita effettiva
(cfr. ivi, pp. 66-70). L’enciclica Divino afflante Spiritu (1943) e la Costituzione conciliare Dei Verbum
(1965) hanno dimostrato che la teologia della parola supera largamente 1'immagine del rivestimento
(parte umana) e del nucleo (parte divina) per esprimere il mistero della Parola divina che parla umana-
mente. Di nuovo, si pud dire che I'interpretazione di Balthasar veicola una visione personale in quanto
non si riferisce esplicitamente a criteri esegetici e teologici. Come I'indica il titolo dell’opera, il com-
mento di Balthasar si intende nel senso di un’apertura alla la preghiera contemplativa. La sua interpre-
tatzione deriva pili dall’intuizione carismatica che da un’investigazione per mezzo delle scienze teologi-
che ed esegetiche.

* Cfr. Sorelle nello spirito, p. 141.

* vi, p. 63.

" Cfr. ibidem.

“ vi, p. 64.



136 REeLazioni

di sottomettere il testo all’esperienza del suo lettore piuttosto che d’indurre ed arric-
chire quest’esperienza»®.

E proprio a questa problematica delicata del rapporto tra Teresa e la Scrittura
che tenta di rispondere il contributo di Anne-Marie Pelletier al Colloquio di teologia
di Friburgo (Svizzera) svoltosi dal 26 al 28 novembre 1998. L’autrice sottolinea dap-
prima con quanta risolutezza Teresa «si appoggia sulla Parola di Dio, a tal punto che,
se si sottrasse questo riferimento nei testi dei Manoscritti e delle Lettere - per parlare
soltanto di questa parte del corpo teresino - questo si svuoterebbe, esangue, non esi-
sterebbe piti. Teresa nella sua fede, nella sua carita, e nella sua speranza, non esi-
sterebbe senza le parole d’Isaia dalle quali ha ricevuto la rivelazione del mistero del-
la sfigurazione del servo con tanta intensita che ella volesse che sia iscritto nel nome
che porta»*.

Per I’autrice, la fiducia conservata nella Scrittura in un tempo tormentato intor-
no al testo biblico in questa fine del Novecento, «& una prima grande testimonianza da
accogliere»®. Anne-Marie Pelletier si appoggia su ciod che & stato ricordato anche da
Louis Bouyer, ciog: nel Novecento, la lettura della Bibbia conservata fedelmente dal
popolo protestante ha permesso al protestantesimo di non affondare nelle strade sen-
za uscita dell’esegesi liberale®. Anne-Marie Pelletier ritrova senza difficolta I’ origine
dinamica della lettura della Scrittura da parte di Teresa: «E perché per ella, con una
buona logica cristiana, “vivere & Cristo”, ogni istante della sua vita la riconduce alle
Scritture, nelle quali “Cristo & sparso”™»*. E proprio questa realta che permette a An-
ne-Marie Pelletier di arrivare ad una conclusione opposta a quella di Balthasar. Scri-
ve: «Cid che ¢ essenziale di vedere & che se viene (Teresa) alle Scritture con le sue do-
mande, non vi viene con le sue risposte. In altri termini, cid che precede il testo nel-
la lettura di Teresa, sono le sue domande e non le sue risposte che vorrebbe soltanto
validare sottomettendo la Parola di Dio al suo sentimento o ai suoi desideri. Teresa
non mette la parola di Dio a suo servizio. E ella che si sottomette alla Scrittura»*.

L’autrice dimostra in seguito «questa logica del “cercare-trovare”» negli scritti
di Teresa per concludere in modo seguente: «Tutta la logica della lettura teresina sta
in questo slancio del “cercare”, pieno di fiducia che la risposta non gli puoé mancare,
che il testo contiene cid che ella chiama il “cercare”. Difatti, Teresa trova, il testo par-

 A.-M. PELLETIER, A celui qui a, il sera donné. Thérése de I’Enfant-Jésus et Uinterprétation des
Ecritures, in: L'apport théologique de Sainte Thérése de I'Enfant Jésus, docteur de I'Eglise, Editions du
Carmel, Toulouse 2000, p. 145.

“ Ivi, p. 149 (il grassetto & opera nostra).

* Ibidem.

“ A.-M. PELLETIER, A celui qui a, il sera donné, p. 149. Scrive L. Bouyer: «La dove la Bibbia si &
trovata letta direttamente, senza pregiudizio, la dove si & affondati in essa con la fede che prega, non soltanto
i dogmi fondamentali della trinita, dell’Incarnazione redentrice del Figlio, della vita tutta sovranaturale comu-
nicata dallo Spirito sono sopravissuti, ma hanno ripreso vita in “sveglie” molteplici, producendo verdura a do-
vizia» (L. BOUYER, Gnésis, La connaissance de Dieu dans I’Ecriture, Cerf, Paris 1988, p-12).

“ A.-M. PELLETIER, A celui qui a, il sera donné, p. 152.

AT, 01581



KARIN HELLER 137

la, gli apre i tesori della rivelazione, che si identificano con quelli del cuore di Gesu...
Ella legge chiedendo e cercando come 1’amata del Cantico: “Avete visto I’amato del
mio cuore?”, che vuole essere 1a dove & Gesil. E con queste disposizioni che frequen-
ta le Scritture. E un tale lettore non legge per argomentare, né verificare, ma per co-
noscere 'amore: “abbiamo riconosciuto 1’amore che Dio ha per noi e noi abbiamo

creduto”»*,

3. ESPERIENZA E FEDE A PROPOSITO DELLA CHIAMATA UNIVERSALE
ALLA SANTITA PER MEZZO DELLA PICCOLA VIA
DELL’INFANZIA SPIRITUALE

La chiamata universale alla santita propria di Teresa & legata in modo inscindi-
bile a cio che conviene chiamare con p. de Meester “la piccola via dell’infanzia spiri-
tuale”. Vediamo come Teresa esprime qualche mese prima della sua morte que-
st’appello universale alla santita: «Sento di avviarmi al riposo. Ma soprattutto sento
che la mia missione sta per cominciare: la mia missione di fare amare il Signore come
io I’amo, e dare alle anime la mia piccola via. Se Dio misericordioso esaudisce i miei
desideri, il mio paradiso trascorrera sulla terra fino alla fine del mondo. Si voglio pas-
sare il mio Cielo a fare del bene sulla terra»™.

3.1. La posizione di Balthasar

Balthasar ha consacrato a quest’appello universale alla santita una parte note-
vole che copre le pagine 169-215 nella terza parte della sua opera. Pensiamo con p.
Conrad de Meester che la lettura della “piccola via dell’infanzia” da parte del teologo
svizzero ¢ inseparabile da cio che Balthasar chiama le “ombre” dell’esistenza teresi-
na*. Per il teologo svizzero, queste ombre si presentano nel modo seguente.

La prima & la necessita per Teresa di «svolgere la parte della piccola miracola-
ta» dopo la sua visione della Vergine™; «senza volerlo essa deve fare la parte della
santa» e «dimostrare con la propria vita, con la propria esperienza che 1’apparizione
era vera»*. Secondo Balthasar, «non si riesce pill a eliminare la piega», anche «nel
suo periodo pilt maturo»; le rimane sempre «I’abitudine di porsi come esempio agli al-
tri»™, La seconda ombra & la coscienza che Teresa ha della sua «impeccabilita» in se-
guito ad una dichiarazione del suo confessore che le afferma il non aver mai com-
messo un peccato mortale. Questa dichiarazione conduce Balthasar a supporre che il

“ Ivi, pp. 154-155.158.

* Cfr. C. DE MEESTER, Dynamique de la confiance, p. 58.
*! Novissima Verba, 17 luglio 1897.

* Cfr. Sorelle nello spirito, pp. 73-84.

* Ivi, p. 75.

* i, p. 76.

= Ivi, p. 77.



138 RELAzZIONI

confessore di Teresa non abbia detto «peccato mortale», ma peccato tout court™. In
seguito, come sottolinea giustamente p. de Meester «quest’ipotesi diventa pratica-
mente una tesi - essa pesera su tutta 1’opera del teologo - e, per mezzo di essa, Teresa
¢ dichiarata libera della sua coscienza di peccato; ormai parlera soltanto di “imperfe-
zioni”, ella & sottratta dalla comunione con i peccatori, & separata da loro, & relegata
“definitivamente nell’isolamento della santita”»"".

La lettura peculiare di questi due eventi nella vita di Teresa, incita il teologo
svizzero a considerare la “piccola via dell’infanzia spirituale” sotto forma di una “de-
molizione” e di una “costruzione”. Teresa dovra mandare in frantumi la maschera di
gesso della «artificiosa fama di santa»* che si sente obbligata a portare dal momento in
cui ha visto la Vergine. Deve impegnarsi in una lotta «senza speranze di riuscita, per-
ché quanto pil Teresa combatte per distogliere da sé il malinteso della santita, tanto pitl
le altre ammirano la sua “umiltd”, la sua “perfezione”»™. A tutto cid si aggiunge se-
condo Balthasar una «mentalita dell’*‘acquistare meriti”», una volonta di pervenire al-
la perfezione mediante le opere™. Per Teresa quindi, il «progresso non pud consistere
nel guadagnare qualcosa, ma nel perdere tutto, non nel salire, ma nel discendere»®’.

La difficolta si presenta in modo simile per quanto riguarda cid che Balthasar
chiama il “problema della Maddalena™®. Si tratta del problema seguente: poiché Te-
resa & stata esclusa dalla comunione con i peccatori per mezzo di una dichiarazione
maldestra da parte del suo confessore, dovra combattere tutta la sua vita per sentirsi
infine peccatrice nel momento della recita del Confiteor qualche mese prima della sua
morte®”. Le “ombre balthasariane” sono quindi all’origine della scoperta di Teresa che
«il merito non consiste nel compiere o nel regalare molto, ma nel ricevere e nell’ama-
re molto»*. Per Balthasar, Teresa «pone tutto ’accento sull’amore, che deve essere
dimostrato, non sull’azione in se stessa... Ma a questo punto Dio interviene e trasfor-
ma I'inconsapevolezza dell’opera come Teresa la vuole, in un’insensibilita data per
grazia»®.

Per quanto riguarda la “costruzione” della “piccola via”, Balthasar la vede «nel
rinunciare progressivamente a tutto quello che fa apparire 1’amore cristiano come
grande, forte, glorioso, affinché nella sua debolezza esso esperimenti la forza dell’a-
more divino e sotto le specie della piccolezza e dell’ oscurita rappresenti la grandezza
e la santita dell’amore divino». Percid «la costruzione della piccola via si realizza

* Cfr. Sorelle nello spirito, p. 79.

" C. DE MEESTER, Dynamique de la Confiance, p. 286.
* Cfr. Sorelle nello spirito, p. 76.

* Ivi, p. 176.

“ Cfr. ivi, pp. 83.176.

Pl

© Iyi, p. 247.

“ Cfr. ivi, p. 253.

* Ivi, p. 180.

“ Ihidem.



KARIN HELLER 139

dunque principalmente attraverso continue rinunce», compreso «la rinuncia al godi-
mento dell’amore, alla gioia dell’esperienza personale»*. In questo modo, la debolez-
za che caratterizza la “piccola via” si trova alla fine di un’attivita di demolizione eroi-
ca. Questa debolezza ¢ un effetto voluto.

Inoltre: secondo Balthasar, Teresa con il suo insegnamento della “piccola via”
«parte da un presupposto, che & proprio quello di una santa, dalla convinzione cioe
che la vita non ha altro senso che quello di essere al servizio dell’amore di Dio»”. Di
conseguenza, se si segue 'interpretazione di Balthasar fin in fondo, & ormai difficile
parlare ancora di una «chiamata universale alla santita» per mezzo della “piccola
via”. La “piccola via” & quella di un’élite, ciogé di coloro che hanno gid «compiuto il
primo passo dell’assoluta dedizione nel servire 1’amore di Dio»; ne consegue per
Balthasar che «la sua piccola via & in modo particolare una via per religiosi, che han-
no gia fatto il passo dell’abbandono totale»®.

3.2. Esperienza di vita ed espressione teologica

Le tesi di Balthasar a proposito delle due “ombre” nella vita di Teresa sono gia
state respinte da p. Boniface Honings dopo la prima edizione nel 1950%. La pubblica-
zione dei Manoscritti autobiografici ha soltanto confermato gli scogli di Balthasar i
quali sono discussi ed analizzati con grande finezza nell’opera magistrale di p. Con-
rad de Meester™. La difficolta della lettura di Balthasar sta certamente in parte nelle
fonti di cui dispone, cid che non manca di sottolineare p. Conrad de Meester’'. Essa sta
perd anche nel metodo e nei mezzi con i quali Balthasar tenta di esprimere 1’esperien-
za di Teresa che percorre dapprima per se stessa la sua “piccola via” prima di farne do-
no a tutti e a ognuno.

Nella sua riflessione sulla “piccola via”, il teologo svizzero & rimasto a schemi
molto classici propri della sua epoca quando cerca di esprimere la santita. Per convin-
cersi basta percorrere |'indice delle materie del libro di p. Hyacinthe Petitot citato in
modo esplicito da Balthasar™. L’opera si divide in due parti. La prima & intitolata Vi-
ta ascetica e mistica. I quattro caratteri negativi. La seconda ¢ intitolata Eroismo e
santita. Le tre antinomie positive. L’esposizione di p. Petitot & fondata sulla «tesi emi-
nentemente tomista e pascaliana della connessione necessaria delle virt contrarie o
complementari» le quali «si conciliano in modo sovrannaturale in una sintesi superio-
re», per costituire un «insieme armonioso» in cui «le virtl sono immanenti o piil sem-
plicemente interiori gli uni agli altri»".

® Cfr. Sorelle nello spirito, p. 195.

Ui ip- 2331

% Ibidem.

® B. HONINGS, Therese von Lisieux als Lebenstheologe, “Ephemerides Carmeliticae” (7/1956), 290.

™ Ivi, pp. 285-289.

" Ivi, p. 286. Vedi anche la nota 15 della sua opera.

= Ivi, p. 28.

” C. DE MEESTER, Le dominicain Hyacinthe Petitot et sainte Thérése de Lisieux, in Thérése et ses
théologiens, p. 74. Cfr. anche la citazione di Pascal e di San Tommaso nel preambulo alla seconda parte del



140 RELAZIONI

Lo schema adottato da p. Petitot & certamente legittimo, ma come ogni schema
comporta anche debolezze. p. Conrad de Meester ne ha dimostrato alcune™. Noi coglia-
mo innanzitutto dalla lettura di questo contributo di p. de Meester e da quella del libro
di p. Petitot la convinzione dell’insufficienza dello schema rispetto ’oggetto da studia-
re. Condividiamo quindi senza riserva questa riflessione nella conclusione di p. de Mee-
ster: «In questo modo, egli (p. Petitot) ha abbozzato un approccio mistico di Teresa, ma
quest’abbozzo, secondo il nostro parere, & lontano da uno studio approfondito»”.

L’osservazione a proposito del libro di p. Petitot vale anche per quello di
Balthasar. La sua visione della santita di Teresa &, anch’essa, dominata da opposti.
Abbiamo gia visto quello della “demolizione” e della “costruzione”. Si possono ag-
giungere quelli dell” “etica basata sulle opere” e della “rinuncia”, del “merito” e del
“puro sentimento d’amore””’, del “Dio della giustizia dell’ Antica Alleanza” e del “Dio
dell’amore pienamente rivelato nella Nuova Alleanza™”. Per Balthasar, Teresa «rele-
ga decisamente la giustizia punitiva di Dio entro I’orizzonte temporale ¢ finito del-
I’economia della salvezza, mentre pone il regno dell’amore misericordioso... nell’e-
ternita definitiva»”. Di fronte a questi opposti, la tendenza del teologo svizzero & di
designare la posizione di Teresa come quella di un «punto di passaggio»*, quando non
la scopre “al di 1a” degli opposti, come & ad esempio il caso per I'opposizione fra con-
templazione ed azione. Si tratta allora di un “trascendente punto d’unita” che «& I’ul-
tima intuizione concessa a Teresa»®'.

Prima di riprendere la nostra riflessione sulla “piccola via” vissuta ed espressa da
Teresa stessa, vorremmo aggiungere qualche osservazione che concerne il tipo di discor-
so proprio a Balthasar. Pud essere caratterizzato in modo seguente: a monte dello studio
che conduce, possiede un’idea organizzata della problematica. Quest’idea non & mai
messa fra parentesi in presenza della possibilita d’una rivelazione diversa. Le oscurita e
le evidenze contenute in “questo modello” intervengono, si combinano, si chiariscono,
aggregano e organizzano I'informazione e la riflessione che ne prosegue. In ogni istante,

libro di Padre Petitot, p. 165. Dall’introduzione alla sua opera scrive: «la vita eroica e la santita suppongo-
no essenzialmente delle virtl contrarie, ossia complementari... e sono proprio queste virth opposte, equili-
brate, che formano tutta I’economia della santitd. Se mai vi furono eroi che seppero unire in una sintesi ar-
maoniosa le virti contrarie o complementari, questi sono certamente gli eroi, i santi del cristianesimo». Poi
qualche riga pit in avanti, Padre Petitot presenta I’antinomia positiva come «I'opposizione di certe virti ap-
parentemente incompatibili, ma che in realta, si conciliano in un principio superiore” Questo principio su-
periore che opera la sintesi di queste antinomie sono i dono dello Spirito Santo, in particolare i doni della
sapienza e della forza, e infine il dono dello Spirito stesso, cioe la carita» (H. PETITOT, Sainte Thérése de
Lisieux, pp. 17-18).

" C. DE MEESTER, Le dominicain Hyacinthe Petitot et sainte Thérése de Lisieux, pp. 77-79.

* Cfr. ivi, p. 80.

" Cfr. Sorelle nello spirito, pp. 192-195.

" Cfr. ivi, pp. 180.183.185.

™ Cfr. ivi, pp. 185-186.

* Ivi, p. 189.

% Ivi, p. 186.

' Ivi, p. 143,



KARIN HELLER 141

il sistema funziona e il sistema produce pill la sua conferma che la sua smentita o la sua
ri-formazione grazie ad una ri-scoperta dei diversi elementi del soggetto che studia.

Balthasar presenta o prende volentieri sul suo conto definizioni ed opinioni di-
verse; abbastanza frequentemente conserva i termini per il proprio uso, ma li scarta se-
condo I’'uso e la problematica propri all’autore d’origine. Questo & tutto sommato ac-
cettabile, poiché 1'opera di Balthasar non & uno studio d’erudizione, ma un pensiero
interamente personale®. L’ unico problema & di sapere in ogni caso se si appoggia sul-
I’autorita della sua fonte o no.

Per Balthasar stesso il senso non sembra particolarmente dato in tale o tal altro
momento preciso dello sviluppo, ma piuttosto in quest’evocazione successiva di un
massimo di “figure”. Cosi Balthasar opera una rassegna di “detti” e di “apparizioni”,
cid che egli stesso afferma d’altronde quando designa il suo studio su Teresa di Li-
sieux come «un tentativo di fenomen010g1a teologica»®. E pero sempre in grado di di-
stinguere tra * appanre—appa:enza e “apparire-apparizione”, tra “dire-certezza” e “di-
re-opinione”? E conscio di questa difficolta? Niente & meno sicuro. Balthasar certo,
subissa la carmelitana lessovina di complimenti; e i “teresiologi” non mancano
senz’altro di sottolinearlo®. Tutto questo perd non impedisce che Balthasar infine, co-
me lo dice p. Loys de Saint Chamas, rimane «nello stupore e nell’ammirazione da-
vanti a Teresa, ma manca nel darci una luce benefica»®,

4. ESPERIENZA E FEDE A PROPOSITO DELLA MISERICORDIA DI D10
NEL SUO RAPPORTO DI CREATORE-CREATURA

4.1. Fondamenti della “piccola via dell’infanzia spirituale”
secondo Teresa di Lisieux

Lungo la sua vita, Teresa ha una coscienza viva della sua debolezza. Questa co-
scienza, e soprattutto il suo modo d’essere debole, non e il risultato finale di un com-

# Cfr, a riguardo quando scrive alla p. 69: «Le “meditazioni” di Teresa restano, come ha convin-
centemente dimostrato 1’abbé Combes, a un livello veramente modesto». Dopo quest’affermazione, Baltha-
sar non si da neppure la pena di indicare al lettore un riferimento nell’ opera di 471 pagine (tr. it.) dell’ Abbé
Combes. Quando si leggono le pagine in questione nel libro stesso dell’ Abbé Combes, possono essere ri-
vecute in modo diverso da quello di Balthasar. L’ autore, certo, scrive: «Si tratta dunque d'una lettura per la
meditazione, per conseguenza d’un certo metodo assai umile di orazione» (p. 230). Ma occorre notare la
differenza enorme: quando 1’ Abbé Combes parla di metodo, Balthasar parla di meditazioni. In seguito,
I’ Abbé Combes viene a dire che «I’orazione teresina non ha dunque mai cessato di essere una lettura medi-
tata della Scrittura e particolarmente del Vangelo» (p. 231) e infine giunge a quest’elogio: «Cosi Teresa tro-
va nel suo penetrante e pieghevole genio il segreto tutto paolino di fare della propria miseria il principio del-
la sua grandezza» (p. 239). Cfr. A. COMBES, Introductione alla Spiritualita di S Theresa del Bambin Ge-
sii, Edizioni Libreria Fiorentina, Firenze 1949.

% Cfr. Sorelle nello spirito, p. 31.

# Cfr. ad esempio A.M. SICARI, La teologia di S. Teresa di Lisieux, Dottore della Chiesa, Jaca
Book, Milano 1997, pp. 21.24. Si veda anche C. DE MEESTER, Dynamique de la Confiance, pp. 17.23.
L’autore fa precedere al suo libro una citazione di Balthasar.

% Cfr. L. DE SAINT CHAMAS, Vous ferez mes oeuvres, vol. I, p. 130.



142 RELAZIONI

battimento arduo come pensa Balthasar, ma fonda la vita stessa di Teresa. E appunto
quest’esperienza che favorisce la scoperta della sua “piccola via”. Parlando del suo
desiderio di diventare “una grande santa”, che 1’afferra quando legge (verso 12 anni)
i racconti delle eroine di Francia, in particolare quelle della Venerabile Giovanna
d’Arco, Teresa scrive: «Questo desiderio potra sembrar temerario se si considera
quanto ero debole e imperfetta, e quanto lo sono ancora dopo sette anni passati in re-
ligione». La coscienza che ha della sua debolezza non & per Teresa acquisita, né pri-
ma, né dopo la sua entrata nel Carmelo; non & neppure il frutto di una serie di rinunce
fino all’oblio di se stessa. Difatti, Teresa, prosegue la sua frase dicendo: «tuttavia sen-
to ancora la stessa fiducia ardita di diventare una grande santa, perché non conto sui
meriti miei non avendone alcuno, ma spero in colui che & la Virtu, la Santita stessa.
Lui solo, contentandosi dei miei deboli sforzi, mi elevera fino a sé e, coprendomi dei
suoi meriti infiniti, mi fara santa»®.

Solo in questa citazione, il lettore pud gia riconoscere la maggior parte degli
elementi propri alla “piccola via” com’e vissuta e insegnata da Teresa. Il punto di par-
tenza ¢ la sua debolezza per arrivare alla santitd con i propri mezzi; ella sa che solo la
fiducia audace, cioé la fede, le fa sperare in colui che & la Santita stessa. E nel mo-
mento in cui la sua debolezza incrocia la sua fede intesa come virtil teologale, che Te-
resa incontra la misericordia divina. Parlando di Gesi scrive: «Gesi che ai tempi del-
la sua vita terrena, esclamava in un impeto di gioia: “Padre mio, ti benedico perché hai
nascosto queste cose ai saggi e ai potenti, e le hai rivelate ai pit piccoli!”, voleva far
rifulgere in me la sua misericordia; perché ero piccola e debole si abbassava verso di
me, m'’istruiva in segreto delle cose del suo amore»®’

Il tema della mlsencord1a ¢ essenziale per comprendere la dmarmca stessa che
anima la “piccola via”. Questa dinamica non & quella di una “demolizione” e di una
“costruzione” operate da Teresa, ma I’opera della Misericordia divina stessa. Teresa
la scopre all’inizio e lungo la sua vita. Quando si mette a scrivere la prima pagina del
suo Manoscritto A, apre il Santo Vangelo, e dice: «lo sguardo & caduto su alcune pa-
role: “Gesu sali sovra una montagna, e chiamé a sé quelli che volle: e andarono a lui”
(Mc 3,13). Questo, proprio questo il mistero della mia vocazione, della mia vita tut-
ta, e in particolare il mistero dei privilegi di Gesti sull’anima mia... Gesii non chiama
quelli che sono degni, bensi chi vuole lui, 0, come dice San Paolo: “Dio ha pieta di chi
vuole lui, ed usa misericordia a chi vuole lui. Non & dunque opera di chi voglia né di
chi corra, bensi di Dio che usa misericordia” (Rm 9,15-16)»%,

* Ms A 32r° (§ 99). Quando Teresa sottolinea particolarmente proprie parole, le scriviamo in corsi-
vo, quando ne sottolineiamo noi, le scriviamo in grassetto. Per la traduzione italiana, cfr. S. TERESA DI GE-
SU BAMBINO, Gli scritti, Postulazione Generale dei Carmelitani Scalzi, Roma 1970. Quando citiamo secon-
do quest’edizione, riprendiamo il riferimento del paragrafo. Nel contempo rinviamo al testo francese pub-
blicato sotto il titolo: SAINTE THERESE DE L’ENFANT-JESUS ET DE LA SAINTE- FACE, Oecuvres
completes, Cerf, Paris, 1998.

¥ Ms A 49r° (§ 141).

% Ms A 2r° (§§ 2-3).



KARIN HELLER 143

Si puo difficilmente dire con pili chiarezza quanto i desideri di Teresa non pos-
sono essere assimilati a una «mentalith di acquistare meriti ed opere». L.’opera princi-
pale di Teresa & di volere ci0 che Dio vuole, di voler amare come Dio ama. Parlando
della sua grazia di Natale, ella dice: «Gesu la fece contentandosi della mia buona vo-
lonta che non mi mancd mai»¥. Diventata maestra delle novizie, ella insegna: «il
Buon Dio chiede soltanto la buona volonta»®. E se Teresa vuole cid che Dio vuole, se
ama come Dio ama, & perché Dio I’ha colmata della sua misericordia, cioé del suo
amore: «Il fiore che racconta qui la sua storia si rallegra perché fara conoscere le pre-
mure tutte gratuite di Gesl; non ha niente lui - e lo sa bene - che possa attrarre lo
sguardo di Dio, ed anche sa che la sola misericordia divina ha fatto tutto il buono
esistente in lui. - Si, lo sento, quando sono caritatevole & Gesi solo che agisce in me,
piit sono unita con lui, pitt amo anche tutte le mie sorelle»”.

Il proprio di Teresa & di aver riconosciuto 1’azione misericoriosa di Dio dalla
sua prima infanzia e lungo la sua vita: «Per tutta la mia vita & piaciuto a Dio circon-
darmi d’amore,... ma, se egli mi aveva messo intorno tanto amore, me ne aveva posto
anche nel cuore, creandolo amante e sensibile»”. Quest’esperienza dell’epoca dei pri-
mi ricordi, la conduce dapprima a vivere, poi a formulare la sua esperienza nella dot-
trina seguente: «Gestl, lo so bene, I’amore si paga soltanto con I’amore, percid ho cer-
cato, ho trovato sollievo rendendoti amore per amore»™.

L’ attivita che consiste nel “‘rendere amore per amore” non ¢ data per scontato. La
bambina, 1’adolescente, la religiosa lo sa e si esercita quindi ad amare. Significa per Te-
resa combattere il suo “grande amor proprio”; implica mortificazioni che «consisteva-
no nel rompere la mia volonta, sempre pronta ad imporsi, nel trattenere una battuta di
risposta, nel rendere servizietti senza farli valere» e a vivere il sacrificio di separazione
con la sua famiglia. Questi sacrifici e rinunce non sono allo scopo di pervenire a uno
stato di debolezza e d’impotenza, di mandare in frantumi la maschera di una falsa san-
ta o di ritrovare una comunione con i peccatori dalla quale sarebbe esclusa, come lo
pensa Balthasar, ma mirano a una comunione sempre pill profonda con Gesu: «Fu per
mezzo di questi nonnulla che mi preparai a diventare la fidanzata di Gesi»™

Una cosa simile puo essere espressa riguardo cid che Balthasar chiama “il pro-
blema della Maddalena”. Teresa ovviamente non conosce un problema di questo ge-
nere quando scrive: «Ebbene io sono quel figlio, oggetto dell’amore previdente di un
padre il quale non ha mandato il Verbo a riscattare i giusti, bensi i peccatori. Vuole

¥ Ms A 45 1° (§ 143).

® Testimonianza di Suor Maria della Trinita nel momento del Processo apostolico, in C. DE MEE-
STER, Dynamique de la Confiance, p. 329.

T Ms A 3v° (§ 11) e Ms C 12v° (§ 290).

Cf. Ms A 4v° (§ 14).

“ Ms B 41° (§ 256).

* Ms A 68v° (§ 190). Occorre vedere come Teresa attraversa le prove dall’epoca della sua vestizio-
ne fino alla professione solenne in vista di questo «giorno bello delle mie nozze». (Ms A 72r>-76v°[§§ 202-
217]).



144 REeLAZIONI

che io lo ami perché mi ha rimesso non gia molto, bensi tutto. Non ha atteso che io lo
amassi molto, come santa Maddalena, ma ha voluto che io sappia com’egli mi ha
amata d’un amore d’ineffabile previdenza, affinché ora io ami lui alla follia. Ho inte-
so dire che non si & mai incontrata un’anima pura la quale ami piti di un’anima peni-
tente; ah! come vorrei smentire questa parola!»®.

Teresa fa quindi ben ’esperienza della remissione dei suoi peccati, di tutti i
suoi peccati, inteso in quel senso in cui si produce con ogni confessione”. A quest’ef-
fetto, Dio non aspetta che ella lo ama preliminarmente, ma Dio le rimette tutto in an-
ticipo. Quest’amore preveniente di Dio, la misericordia divina, suscita in Teresa “un
amore che risponde all’amore”, pit grande di quello di un’anima sul cammino di un
pentimento progressivo, e quindi di un amore, anche lui progressivo. Si pud soltanto
esprimere il rammarico che Balthasar abbia accordato pochissima importanza all’e-
sperienza sponsale della santa”. La sua tendenza a «fossilizzare Teresa di Lisieux nel
suo rapporto filiale»™, I’ha senz’altro privato di una chiave di lettura per comprende-
re gli scritti della santa nell’ottica di Teresa stessa.

4.2. Il tema della misericordia divina visto da Balthasar

Balthasar non ha consacrato nella sua opera un capitolo o un paragrafo intero al
tema della misericordia nella teologia di Teresa. E certamente peccato, perché questa
tematica ¢ un tema-chiave per capire I’integralita della vita e degli scritti della santa di
Lisieux. Ella stessa dice all’inizio del manoscritto A: «faccio una cosa sola: comincio
a cantare quello che debbo ripetere eternamente: “Le misericordie del Signore!”»*.
Conviene quindi leggere in questa prospettiva, almeno tutto il Manoscritto A, se si de-
sidera comprendere il testo nell’ottica di Teresa.

Quanto a Balthasar, introduce il tema della misericordia nella parte che chiama
“la demolizione™. Il tema & trattato in un clima d’opposizione tra I’ Antico e il Nuovo
Testamento, tra la giustizia e la misericordia, tra la legge di timore ¢ la legge dell’a-
more. Scrive: «Demolendo il concetto di giustizia, intesa come qualcosa che si con-
trappone all’amore e lo limita, I’audacia teologica di Teresa raggiunge il suo punto
culminante». In questa linea, Balthasar attribuisce a Teresa il rifiuto «di stabilire fra
giustizia e carita divina la stessa tensione che c’é fra Antico e Nuovo Testamento, fra
timore e amore»'”,

Nella sua esposizione, il rapporto fra giustizia e misericordia nel pensiero di
Teresa & dominato dall’idea di una “grande via” della giustizia delle penitenze straor-

* Ms A 39r° (§ 120).

* «Si quis negaverit, ad integram et perfectam peccatorum remissionem requiri tres actus» (Con-
cilio di Trento, DZ 1704).

" Le stesse riserve sono anche state espresse da V. AZCUY, La théologie vécue de Thérése de Li-
sieux., p. 219.

* Vedi anche a riguardo ivi, p. 219.

PMsA2r(§1).

" Cfr. Sorelle nello spirito, p. 188.



KARIN HELLER 145

dinarie che la carmelitana demolisce a favore della “piccola via” della “grazia del
Nuovo Testamento”. A questo scopo, Teresa deve dapprima prendere la via delle ri-
nunce per arrivare a questa visione della giustizia divina che & una con la sua miseri-
cordia. «Teresa comincia fin dall’inizio a non aver paura, per fare spazio in sé all’a-
more perfetto»'”. Favorita dalla grazia «deve ordinare tutta la sua vita e tutti i suoi
pensieri secondo la legge dell’amore, del non giudizio»'®, Nel contempo, la “piccola
via” diventa un’opera particolarmente esigente. Scrive Balthasar: «ella stessa ha spe-
rimentato fin troppo bene quanto impegno (Leistung) essa richieda, perché non coin-
volge la singola opera, ma tutto I’essere»'”. E perché Teresa ha infine «eliminato dal-
la sua anima ogni preoccupazione per la propria perfezione e le proprie opere»'® che
si apre a lei il mistero della misericordia. E questo la conduce all’atto d’offerta alla mi-
sericordia divina nella festa della Santa Trinita il 9 giugno 1895.

Per Balthasar, questa scoperta del mistero della misericordia conduce a una con-
seguenza che espone nell’ultimo paragrafo della sua opera, intitolato Mistica. Tale con-
seguenza pud essere riassunta in questo modo: 1’esperienza della misericordia divina di
Teresa fa che «mai si & incontrata con il Dio della giustizia punitrice»'®. Cosi, per
Balthasar, «il mondo di Teresa non viene mai a contatto diretto con la realtd del male
radicale (Urbdse)»'", compreso 1'inferno. Scrive: «Preservata com’e dal peccato, ella
non ha alcun rapporto con I'inferno»'”’. A motivo della sua lettura particolare «dell’im-
peccabilita di Teresa», non pud di conseguenza riconoscere nella notte teresina una not-
te totale; si tratta di una «specie di seminotte»'®. Torneremo su queste affermazioni.

4.3. Orientamenti di lettura per leggere Teresa nell’ottica di Teresa

In questo momento, le riflessioni di Balthasar ci fanno tornare al problema del-
Pinterpretazione degli scritti teresini. Nel caso presente, faremo due osservazioni. Pri-
ma osservazione: Teresa non & preoccupata dai problemi teologici ed esegetici che
scuotono I’epoca di Balthasar. L’intenzione di Tersa non & di rifiutare una mentalita
delle opere veterotestamentaria, di rinunciare a un concetto di giustizia che sarebbe
propria dell’ Antica Alleanza, né di stabilire o no una tensione tra I’ Antico & il Nuovo
Testamento. Il discorso di Tersa non & quello di un teologo. Ella non scrive allo sco-
po di confermare o di smentire un’opinione teologica. Non conviene quindi attribuire
ai suoi scritti una tale funzione senza rischiare di farle dire cid che non ha voluto espri-
mere. In ogni caso, non & in questo senso che intendiamo gli scritti di un santo come
«una nuova spiegazione della Rivelazione»'”,

1% Sorelle nello spirito, p. 190.
® fyi, p. 191.

' Ibidem.

"% Jvi, p. 194,

P i p: 253

5 Tr p 255,

9 Ivi, p. 254,

1% Ivi, p. 345.

© fyi, p. 21,



146 RELAZIONI

Seconda osservazione: con la canonizzazione di Teresa il 17 maggio 1925, la
Chiesa ha riconosciuto 1’esenzione di errori dottrinali nei suoi scritti (nil censura di-
gnum). Questa realta ci pare essere un criterio notevole per la lettura e Iinterpretazione
degli scritti teresini. Evidentemente non intendiamo con questo cedere alla tentazione
che consiste nel confondere la canonizzazione della santa con quella dei suoi scritti, ten-
tazione nella quale & caduto 1’ Abbé Combes'’. Ma secondo il criterio del nil censura di-
gnum, sarebbe stupefacente che i giudici ecclesiastici, in funzione prima che Balthasar
scrivesse la sua opera, avrebbero accettato negli scritti di Teresa le idee di «un’autoca-
nonizzazione»'"' o dell’*“impeccabilitd”, se ne avessero trovato una traccia'’’. Balthasar
che insiste tanto sulla spersonalizzazione per allargarsi alle viste della Chiesa, avrebbe
certamente guadagnato se avesse applicato qualche volta questo criterio di lettura, tanto
piu che questo criterio non impedisce affatto di aver ricorso all’intuizione e al carisma
proprio a ogni teologo. Il nil censura dignum non canonizza gli scritti di un santo, ma
stimola per scoprire 1’equilibrio dottrinale del suo discorso studiando I’integralita della
sua dottrina nel contesto e anche nel quadro teologico proprio della sua epoca.

La peculiarita della visione di Balthasar ¢ di collocare la missione di Teresa nel-
la categoria delle missioni «che piombano sulla chiesa come dei fulmini celesti». Per
il teologo svizzero «Teresa di Lisieux possiede senza dubbio una missione da Dio do-
nata direttamente alla chiesa»'”, Di conseguenza, Balthasar non cerca di comprende-
re la dottrina della santa di Lisieux né nel suo sviluppo progressivo integrale, né nel
contesto teologico proprio alla sua epoca. Tenta di afferrarla in uno spazio e un tem-
po sovrannaturali'. E cid che da alla sua esposizione il suo tenore peculiare che p.
Waulf caratterizza in modo seguente: «molto ci suona... sovreccitato (fibersteigernd),
aldila delle forze (iiberfordernd), quasi surriscaldato (iiberheizt) e di conseguenza ir-
realizzabile (unvoliziehbar)»'". Con il suo metodo, Balthasar presenta la sua visione
tutta personale. Ci0 ¢ perfettamente legittima, ma nel contempo ci si pud domandare
in che cosa infine il teologo svizzero ha contribuito a una conoscenza piti approfondi-
ta di Teresa e della sua dottrina della “piccola via dell’infanzia spirituale”?

" Cfr. C. LANGLOIS, L’abbé Combes, théologien et historien de Thérése, in Thérése et ses théo-
logiens, pp. 141-142. E prima di lui & la sorella di Teresa, Celina, diventata Suor Genoveva, che & caduta in
questo stesso scoglio durante il processo di beatificazione e di canonizzazione della carmelita di Lisieux.
Secondo la sua testimonianza, i giudici furono spaventati dalla sua dichiarazione che la causa di Suor Te-
resa non interessava, a meno che non diventasse la causa della “piccola via”. Di conseguenza, il promo-
tore gli ripete piti volte che se avesse continuato parlare della “piccola via”, avrebbe fatto fallire la causa.
Citato in A.M. SICARI, La teologia di S. Teresa di Lisieux, p. 18, nota 8.

""! Balthasar scrive: «Ma come potrebbe Teresa, che sa di essere una santa, entrare in un’incondi-
zionata comunione con i peccatori?... La sua missione carmelitana esige una comunione intima con i pec-
catori, mentre la consapevilezza della propria santita glielo impedisce... Teresa non & una peccatrice. Glie-
lo si € detto, e deve crederci, cercando di conciliare questa fede con la Scrittura e con I'umilta da questa ri-
chiesta» (p. 246).

"2 11 processo diocesano ha avuto luogo nel 1910 e il processo apostolico nel 1915.

""" Cfr. Sorelle nello spirito, pp. 20.23.

" Cfr. ivi, pp. 173-174.

"*F. WULF, Literaturbericht. Noch einmal Theresia von Lisieux, p. 469.



KARIN HELLER 147

5. ESPERIENZA E FEDE A PROPOSITO DELLA SPERANZA
COME DIMENSIONE ESCATOLOGICA

5.1. Incompiutezza e misericordia divina secondo Teresa

Secondo I’analisi di p. de Meester, Teresa inizia a formulare la dottrina della
sua “piccola via” nel periodo che va dal 14 settembre 1894 all’inizio del 1895"°. Te-
resa morira il 30 settembre 1897. La santa di Lisieux mettera quindi meno di tre anni
ad esprimere la sua dottrina, anni dai quali i due ultimi corrispondono al progresso fol-
gorante della tubercolosi che portera alla morte Teresa a soli 24 anni. La certezza del-
la sua morte prossima ¢ donata alla carmelitana lessovina nel momento della sua pri-
ma emottisi durante la notte del 2 al 3 aprile 1896 e il sogno del 10 maggio dello stes-
s0 anno in cui Madre Anna di Gesu, la fondatrice del Carmelo in Francia, le afferma
che il buon Dio verra a prenderla presto.'”

Queste realta storiche conferiscono alla dottrina teresina una dimensione esca-
tologica che non si pud negare. Essa non & nell’ ordine di una fede accordata in modo
teorico agli articoli che concernono i fini ultimi espressi in un catechismo qualsiasi.
Ma questa dimensione escatologica si radica nel modo in cui Teresa percepisce e vi-
ve la sua esistenza come incompiuta. Dalla fine dell’anno 1894, Teresa vede nella
“piccola via dell’infanzia spirituale” 1’unico mezzo per diventare santa. In seguito,
I'esperienza di Teresa si rivela essere la seguente: rimane sempre al di sotto di tutto
cid che puo desiderare; ogni amore con il quale vuole rispondere all’amore rimane ne-
cessariamente incompiuto in questo mondo. «Il tuo amore mi ha prevenuta fin dal-
I'infanzia, & cresciuto con me, ed ora & un abisso il quale non posso scandagliare la
profondita. L.’amore attira ’amore, cosi Geslt mio, il mio si slancia verso di te, vor-
rebbe colmare 1’abisso che 1’attira, ma ahime! & meno che una goccia di rugiada per-
duta nell’oceano! Per amarti come tu mi ami, mi & necessario far mio il tuo stesso
amore, soltanto allora trovo il riposo»'. In questa situazione rimane a Teresa soltan-
to la fiducia che Dio stesso colmera questa distanza.

Confrontata alla sua morte prossima, si sviluppera in Teresa tutto insieme
un’intensificazione del riconoscimento della propria incompiutezza e della sua fidu-
cia nella misericordia divina. Nei confronti della sua malattia, Teresa si sente «cosi
miserabile», ma la sua fiducia «non & diminuita»'”. In mezzo alla prova della soffe-
renza Teresa sperimenta la solidita della sua “piccola via dell’infanzia spirituale”. In
nessun altro periodo della sua vita, Teresa scopre con tanta profondita cio che signifi-
ca la consegna filiale totale al Padre in unione con il Figlio. E quest’esperienza vissu-
ta che gli permette cinque giorni prima della morte di pronunciare questa frase stu-
penda: «Lo sento bene, cid che ho detto e scritto & soprattutto vero»'®,

"' Cfr. C. DE MEESTER, Dynamique de la Confiance, pp. 84-85.
""" Cfr. Ms B 21" et C 4v°-5r° (§§ 247-248; 275 sg.).

" Ms C 35r° (§ 336).

""" Novissima Verba, 12 agosto, p. 358.

" Cfr. Novissima Verba, 25 settembre, p. 373.



148 RELAZIONI

Questo periodo in cui Teresa sta verificando la verita della sua dottrina con la
sua esistenza vissuta, comporta un’esperienza condivisa da altri maestri spirituali co-
me San Giovanni della Croce, un’esperienza che non ha mancato suscitare riflessioni
d’ordine dottrinale. Si tratta dell’entrata in una notte spirituale in cui si produce non la
perdita, ma un oscuramento della fede. «Nei giorni tanto gioiosi della Pasqua, Gest...
ha permesso che 1’anima mia fosse invasa dalle tenebre pill fitte e, che il pensiero del
Cielo, dolcissimo per me, non fosse piil se non lotta e tormento». E in questo punto in
cui «le tenebre non hanno capito che quel Re divino era la luce del mondo», che Te-
resa «sta per comprendere “la luce divina” e chiede perdono per i suoi fratelli»*

E in fondo alla sua malattia e alla sua sofferenza che Teresa esercita il suo mini-
stero di compassione. La distanza tra lei e Dio diventa la distanza tra «coloro i quali
non sono illuminati dalla fiaccola limpida della fede» e il Dio della misericordia. As-
sillata da quest’oscuramento della fede, Teresa dice: «corro verso il mio Gesu, gli dico
che sono pronta a versar fino all’ultima stilla di sangue per testimoniare che esiste un
Cielo. Gli dico che sono felice di non godere di quel bel Cielo qui, sulla terra, affinché
egli I’apra per I’eternita ai poveri increduli... Quando canto la felicita del Cielo, il pos-
sesso eterno di Dio, non provo gioia alcuna, perché canto semplicemente cid che voglio
credere». E dallo sfondo delle tenebre piti folte ancora a motivo del ricordo di questo
raggio, Teresa continua ad affermare: «Madre mia, non ho mai sentito come ora quan-
to il Signore & dolce e misericordioso: mi ha mandato questa prova soltanto quando ho
avuto la forza di sopportarla... Ora essa toglie qualsiasi soddisfazione naturale che io
avrei potuto trovare nel desiderio del Cielo... non ho pili grandi desideri, se non quello
di amare sino a morire di amore»'*. La “piccola via” & quindi pensata da Teresa nella
prospettiva precisa del suo incontro escatologico con il Dio della misericordia fino a
comprendere sua compassione esercitata con e per i peccatori nelle tenebre piu fitte.

5.2. Lettura di Balthasar della speranza teresina e risposta di Louis Bouyer

Nella sua interpretazione, Balthasar ha totalmente distaccato 1’esperienza di
“tempo ed eternitd” (per riprendere i suoi termini), dalla “piccola via dell’infanzia spi-
rituale”. La sua riflessione su “tempo ed eternita” conclude la seconda parte della sua
opera nella quale determina “il luogo spirituale” di Teresa'”’. Dimostra dapprima co-
me Teresa acconsente alla rinuncia di se stessa per mezzo della regola monastica, del
ministero che esercita come maestra delle novizie e della scoperta della sua missione
ecclesiale. In questo modo, essendo morta per Cristo, esiliata dal mondo, e incorpora-
ta nella Chiesa, Teresa occupa adesso il suo posto spirituale tra tempo ed eternita. Per
Balthasar, 1 santi sono «coloro che nutrono il fuoco della loro missione terrena con 1’e-
terna vita celeste interamente vissuta eppure cosi dolorosamente sottratta. Sono appe-
si in croce fra I’aldiqua e 1’aldila; esiliati dalla terra e non ancora accolti in cielo»'™.

28 Cfr. Ms C 5v° (§§ 276 e 277)

2 Cfr. Ms C Tr° et v° (§§ 279 e 280).

'2 Cfr. Sorelle nello spirito, pp. 153-166.
' Ivi, p. 154.



KARIN HELLER 149

Vale lo stesso per Teresa. «Quanto piti arriva, tanto pill aspetta nel buio»'*. In
seguito, Balthasar descrive cid che designa come «il singolare gioco di visione ¢
non visione, di alzare e abbassare le palpebre» di Teresa'®. La luce divina consuma
Teresa a tal punto che «le tenebre devono nuovamente scendere, affinché non si
spezzi la stessa vita terrena»'”. Per Balthasar, «Teresa si avvolge riconoscente nel
mantello della notte della fede, che le impedisce di dissolversi nella contemplazio-
ne come carta al fuoco»'*. Il mistero della gloria di Dio nella notte della fede si con-
densa per Teresa nella venerazione del Santo Volto. Questo mistero esprime e rias-
sume sempre pill la sua situazione concreta: guardare Dio, il Dio dell’amore estre-
mo che tutto insieme si nasconde e si svela nelle palpebre abbassate. Teresa segue
senza cessare questo sguardo abbassato di Cristo e puo soltanto rispondere a questo
sguardo abbassando, anch’essa, i suoi occhi. Ella «sa che un simile sguardo 1'ucci-
derebbe» .

Non proseguiamo questa presentazione di Balthasar nella quale tutto suona
particolarmente, come direbbe P. Wulf, sovreccitato (iibersteigernd) e surriscaldato
(iiberheizt). Si rimane perplessi davanti al fatto che Balthasar non abbia rilevato in
questo paragrafo la comunione nella quale Teresa entra con coloro che «per I’abuso
delle grazie hanno perduto questo tesoro immenso» della fede'™. Parlando di Tere-
sa «che ¢ giunta ad una comunione con coloro che si designerebbero come dannati
anticipati» e che li raggiunge «la dove Gest li ha raggiunti, nella pienezza dell’a-
more divino incarnato nella carne stessa del peccato», Louis Bouyer constata: «E
singolare che questa dottrina indubitabile (e dapprima quest’esperienza) di Teresa
abbia potuto sconcertare un teologo tanto profondo e quanto fine qual’é Hans Urs
von Balthasar. Non & proprio esattamente cio che egli stesso ha potuto presentare,
seguendo in questo la Signora von Speyr, come il senso della discesa agli inferi del
sabato santo?»"".

Per Louis Bouyer, Balthasar «non puo riconoscere in Teresa che soffre e sta per
morire, desolata ma fedele fino in fondo nel seguire Cristo dappertutto dov’e andato
quaggill, questo senso si positivo infine della notte sanjuanista»'. In cio, sempre se-
condo Louis Bouyer, Balthasar ha nello stesso tempo torto e ragione. Ha ragione, per-
ché con quest’esperienza di Teresa si sta «al di 1a dell’esperienza mistica pura consi-
derata da Giovanni della Croce». Difatti, la prova di Teresa ¢ prolungata «fin all’i-
stante ultimo della sua agonia dalla quale sembra essere soltanto uscita quando esce
dalla vita presente, nel fulmine di un’illuminazione suprema che coincide con la mor-

' Sorelle nello spirito, p. 159.

% Jyi, p. 162.

' Ivi, p. 159.

" Ibidem.

* Ivi, pp. 161-163.

" Cfr. Ms C 5v° (§ 276).

“'L. BOUYER, Figures mystiques féminines, pp. 134-135.
St pe135.



150 REeLazion

te consumata»'®. In altre parole: si & davanti ad un’esperienza che non pud essere af-
ferrata, poiché coincide con la morte fisica consumata di Teresa.

Allo stesso tempo, Balthasar ha torto, perché, dice Louis Bouyer «non sembra
aver visto che quest’esperienza & superata com’esperienza mistica nel senso abituale
del termine, nella soggettivita individuale: essa si apre, essa si allarga al di la di ogni
limite, alle dimensioni di questa comunione, che fu quella di Cristo in croce, all’oscu-
rita stessa del peccato. Ne consegue cid che si pud chiamare un’esperienza propria-
mente salvatrice, un’esperienza dell’amore umiliato in quanto salvatore. Se il termine
di “co-redenzione” pud aver un senso, € soltanto se esiste per il cristiano una tale pos-
sibilita di unirsi in questo modo a Cristo fin da questa vita terrena... Ma si tratta qui
appunto di una realizzazione eminente di questa “vita comune”, nel senso in cui la in-
tendeva Ruusbroec, che supera, che apre la contemplazione stessa a un’immersione
totale del fedele nella carita salvatrice del salvatore»'*.

Louis Bouyer non lo dice expressis verbis, ma la sua intenzione ¢ chiara:
Balthasar non pud riconoscere ’esperienza di Teresa, perché non pud prendere in
considerazione per Teresa quaggit una tale realizzazione di vita comune tra il fedele
e la carita del Dio che lo salva. Ed & appunto I'impressione che Balthasar da quando
afferma: «Il mondo di Teresa non viene mai a contatto diretto con la realta del male
radicale. Cid conferma ancora una volta che la sua notte spirituale non ha mai rag-
giunto la notte totale della croce... Con la sua piccola via Teresa resta in un certo sen-

so all’inizio della passione, nell’orto degli ulivi»'.

6. CONCLUSIONE

La lettura di un testo & sempre una sfida. E vero per il testo di un teologo come
per quello di un santo, poiché, secondo la profonda convinzione che condividiamo
con Gadamer, «chi si mette a interpretare un testo, attua sempre un progetto»'. At-
traverso la lettura dell’interpretazione degli scritti di Teresa di Lisieux da parte di
Balthasar, il nostro “progetto” era di presentare qualche punto-chiave di quest’inter-
pretazione. Nel contempo abbiamo cercato di confrontare la lettura di Balthasar insie-
me con i testi autobiografici di Teresa e con qualche interpretazione da parte di teolo-
gi e, in particolare, di specialisti confermati.

Questo tipo di lettura ha permesso di far apparire la peculiarita dell’interpreta-
zione del teologo svizzero. Nella storia delle interpretazioni della vita e degli scritti di
Teresa, intraprese da teologi fin dall’opera di p. Petitot (1925), si deve riconoscere che

13 Cfr. al riguardo: G.GAUCHER, La passion de Thérése de Lisieux, Cerf, Paris 1972°. Per la sua
interpretazione, Louis Bouyer si appoggia in modo esplicito su questo magistrale studio (cfr. Figures my-
stigues féminines, p. 133).

* Ibidem.

' Cfr. Sorelle nello spirito, p. 255.

" H.G. GADAMER, Verita e Metodo, p. 287.



KARIN HELLER 151

la lettura nell’ottica di una “fenomenologia teologica” come tentato da Balthasar, & ri-
masta unica nel suo genere. Se “teresiologi” tanto eminenti come Conrad de Meester,
Guy Gaucher o Antonio Maria Sicari non mancano di salutare 1’interesse che Baltha-
sar accorda a Teresa fino a sostenere arduamente la causa del suo dottorato'”, non lo
citano tuttavia come una fonte autorizzata.

Questi teologi e specialisti di grande fama e noi stessi, non abbiamo nessuna
difficolta a condividere quest’opinione di Balthasar quando cita Teresa tra «i perso-
naggi ecclesiali marcanti, che ... hanno contribuito a determinare la cristianita ben al
di 1a della loro epoca» . Come Balthasar, siamo anche noi persuasi che la vita di Te-
resa «& piena di germi di dottrina, che la teologia ha solo da sviluppare per rimanere
arricchita e fecondata»'™. Cio implica per il teologo di ogni epoca di studiare la vita e
gli scritti di Teresa alla luce delle avanzate, ma anche dei limiti dell’espressione teo-
logica del suo tempo. Balthasar ha certamente cercato di contribuire a questo sforzo
per la sua epoca.

In ogni epoca, il compito del teologo che desidera interessarsi a Teresa di Li-
sieux, si pone quindi in modo nuovo. Si pone con tutte le esigenze proprie a uno stu-
dio teologico degno di questo nome. «Tutti coloro che esercitano il mestiere di scri-
vere» dice p. Joseph Moingt che ha condiviso con Balthasar la stessa formazione a
Lyon-Fourviere, «sanno quale prova temibile ¢ I’elaborazione di un discorso; la chia-
rezza delle idee passa attraverso la chiarificazione del discorso, ma essa si fa quando
si mettono in dubbio le chiarezze troppe precoci che si pensava definitivamente ac-
quisite»'®.

A questa difficolta propria al teologo se ne aggiunge un’altra non meno e forse
piu temibile ancora, ciog |’interpretazione del discorso di un santo. Questa difficolta
che tocca ogni teologo che desidera interpretare gli scritti di un santo, I’esprimiamo in
conclusione con le parole stesse di Teresa di Lisieux la quale, in quest’occasione, non
manca di ricordare ai sapienti di ogni tempo, I’episodio di Gesu dodicenne che inse-
gna nel Tempio di Gerusalemme circondato dai teologi della sua epoca. Scrive Tere-
sa: «Ah, se i sapienti, dopo aver passato la loro vita negli studi, fossero venuti a inter-
rogarmi, senza dubbio sarebbero rimasti meravigliati vedendo una fanciulla di quat-
tordici anni capire i segreti della perfezione, segreti che tutta la loro scienza non puo
scoprire, poiché per possederli bisogna essere poveri di spirito!»'*'.

" Cfr. V. AZCUY, La théologie vécue de Thérése de Lisieux, pp. 224-225.

1 Cfr. H.U. VON BALTHASAR, L’Evangile comme norme et critique de toute spiritualité dans
I’Eglise, “Concilium” 9 (1965), 23.

' Cfr. Sorelle nello spirito, p. 111.

" Cfr. J. MOINGT, L’homme qui venait de Dieu, p. 10.

" Cfr. Ms A 49r° (§ 144).



152 RELAzZIONI




Perdono
e giustizia

BRUNQ FORTE, La Chiesa cattolica di fronte alle colpe del passato
ALDINO CAZZAGO, «Mai piii». La giornata del perdono
ANTONIO MARIA SICARI, «Purificare la memoria»
GUY BEDOUELLE, Rotture ecclesiali e risposte ecumeniche
ROMOLO CEGNA, Giovanni Hus
PAUL POUPARD, La richiesta di perdono: il caso Giordano Bruno
UMBERTO DELL'ORTO, L'Inquisizione romana nella societd italiana
ANNIBALE ZAMBARBIERI, L’ «infallibilita» della Chiesa
HERMANN |. POTTMEYER, La realizzazione del Concilio Vaticano 1I
MARIA VITTORIA GATTI, Immagini e parole di perdono
PIERLUIGI FIORINI, Non disperare del perdono
MARC OUELLET, La giustizia dell alleanza
. PIERO GHEDDO, La campagna ecclesiale per cancellare il debito estero
GIOVANNI XXIII: La sorgente della mia pace interiore
MARCO RONCALLIL I adesione al vangelo al centro dell’agire

e della spivitualita di papa Giovanni
WERNER LOSER, In ricordo di Heinrich Schlier
GUY BEDOUELLE, 1l tutto nel frammento. Omaggio a Robert Bresson
NICOLA BUX, L'azione trinitaria nei Sacramenti
Associazione Hans Urs von Balthasar
HANS URS VON BALTHASAR, Ascest

ommunio

Rivista Internazionale di Teologia e Cultura
numero 172-173, luglio-ottobre 2000

L. 36.000 - Abbonamento sei numeri/anno L. 80.000
versare su CCP n° 14918205 intestato a: Editoriale Jaca Book, via Gioberti 7 - 20123 Milano

Jaca Book




nuova versione,
introduzione e commento
di

ANTONIO PITTA

#ﬁé’,ﬁ'irw

All’attenzione del mondo accademico e del pubblico che ama la divulgazione
culturale di notevole livello un giovane esegeta, gia affermato nel campo degli
studi relativi alle lettere paoline, propone un vero e proprio unicum in lingua
italiana: un commentario dell’epistola ai cristiani di Roma degno di con-
frontarsi con le migliori opere analoghe straniere degli ultimi decenni.




RTLu VI (1/2001), 155-168 155

La dottrina di Origene

sui sensi spirituali

e la sua ricezione

in Hans Urs von Balthasar

Agnell Rickenmann
Facolta di Teologia (Lugano - Friburgo)

1. I SENSI SPIRITUALI IN ORIGENE

«Il signore Gesu metta le sue mani anche sui nostri occhi, affinché cominciamo
anche noi a scorgere non le cose che si vedono, ma quelle che non si vedono, ci apra
quegli occhi che non scorgono il presente ma il futuro e tolga il velo allo sguardo del
nostro cuore con il quale si vede Dio in spirito per mezzo del Signore stesso, Gest Cri-
sto al quale & la gloria e la potenza per i secoli dei secoli. Amen»'.

1.1. Introduzione

Quale ¢ il significato dei sensi spirituali? Quale ¢ il loro ruolo nella teologia
spirituale e sistematica? Semplificando si puo dire che rendono possibile ¢i6 che Ori-

" ORIGENE, Hom. in Gen. XV,7.



156 ReLazioni

gene supplica nella sua meditazione sopra nominata. Non & il cuore di carne che ha
uno sguardo tale che rende possibile la conoscenza di Dio, ma & quel cuore che me-
taforicamente significa il centro dell’'uomo interiore e percio quello sguardo del cuo-
re deve rendere libera la visio Dei per I’ opera di Gesu.

Secondo Origene perd non esiste solo lo sguardo interiore, ma analogamente ai
nostri cinque sensi corporei, vista, udito, gusto, olfatto e tatto, i cinque sensi interiori
sono a disposizione della conoscenza di Dio. Per render meglio comprensibili questi
cinque sensi dobbiamo schizzare brevemente le costanti ermeneutiche di base’.

Nella teologia cristiana Origene ¢ il vero inventore di un linguaggio pilt o me-
no sistematico dei cinque sensi spirituali’. Per Origene e gli altri autori, nei quali i sen-
si spirituali acquistano un ruolo teologico determinato, questi esprimono una perce-
zione diretta della realta divina nel senso dell’uso della parola greca aisthesis (= per-
cezione sensibile). Ma anche biblicamente possono motivare il loro linguaggio dei
sensi spirituali. Cosi si trova nell’ AT in Prv 2,5 (LXX): «Tu troverai una percezione
divina (theia aisthesis)»; e nel NT in Eb 5,14: «Per I’abitudine della percezione sensi-
tiva (aistheteria) gli adulti sono esercitati nella distinzione tra bene e male»!

Alcuni autori riassumono questa percezione sensitiva in un unico senso cosi co-
me lo fa Diadoco di Fotice o distinguono esplicitamente in piena analogia ai cinque
sensi corporali i cinque sensi spirituali’,

Anche nel mondo pagano esperienze simili sono note. Cosi Marco Aurelio de-
scrive nei suoi Ricordi un tipo di percezione sensitiva purificata, che costata il conte-
sto stando al di sopra della percezione immediata e fonda il senso della percezione im-
mediata. E la percezione di questo contesto che conduce 1’'uomo nella citta di Zeus e
fa trovare la serenita della vita’.

Quanto i sensi corporei e spirituali si oppongono ostilmente o anche in modo con-
ciliato o ancora complementare, dipende dal punto di vista e dal contesto nei quali si tro-
vano antropologia e la comprensione di base della complementarietd di immanenza e
trascendenza, di materia e spirito. A cid ¢ anche collegata la definizione del valore del-
la percezione dei sensi spirituali e quale sia il loro ruolo nell’insieme di conoscenza e
percezione. Unanimi sono gli autori spirituali nel nominare I’esperienza che I’illumina-
zione dei sensi vada insieme alla forza della distinzione tra verita e errore, tra bene e ma-
le in seguito a Ebrei 5,14°. Con il crescere della percezione dei sensi spirituali si collega

2 Cf. M. CANEVET, Sens spirituels, in Dictionnaire de Spiritualité, XIV, Lethouzey, Paris 1937,
coll. 598-617.

* Gia prima, comunque, si trovano accenni al tema; per es. CLEMENTE ROMANO, 1Clem 36,1-2.

¢ DIADOCO DI FOTICE, Cent. cap. 1; 11; 14; 24; 30; 33; 79. ORIGENE, Contra Celsum, 1,48 ¢
Disputa cum Heraclide 16,11-23,1.

* Cfr. P. HADOT, Esercizi spirituali e filosofia antica, Einaudi, Torino 1988, pp. 119-133: Marco
Aurelio: La fisica come esercizio spirituale, ovvero pessimismo e ottimismo. Tra altro Hadot si riferisce a
M. AURELIO, Ad se ipsum, libri XII e soprattutto a: I11,2; TV,23; VIII,15; X,21; XII,1,5; XI1,36,5.

¢ Cfr. ORIGENE, Comm. in Cant I, GCS VIII, 103-105 ¢ Comm. in Cant II, GCS VIII, 167-168.
DIADOCO DI FOTICE, Cent. capp. 30 e 33. BONAVENTURA, Itinerarium, IV,3; Breviloguium, V,6;
Sent. d.13. IGNAZIO DI LOYOLA, Esercizi 313-336.



AGNELL RICKENMANN 157

il progresso generale della vita spirituale. Secondo i termini classici questo progresso
potrebbe essere denominato via purgativa, via illuminativa, via ascendens. A questa
ascesa sono necessari insieme la grazia divina e lo sforzo personale dell’uomo.

Gli autori spirituali ripetono in modo impressionante la descrizione delle mo-
dalita in cui la realta divina si da da vedere, da udire, da gustare, da sentire e da toc-
care. Dicendo ci0, essi si basano sulle fonti bibliche ma anche su esperienze persona-
li. Sempre perd risulta centrale la percezione del divino in Gesu Cristo, della sua vita,
della sua opera salvifica e della sua morte e risurrezione’. Con queste osservazioni le
costanti pitl importanti del fenomeno sono delineate e possiamo procedere nella ricer-
ca pit dettagliata del tema in Origene e Hans Urs von Balthasar.

1.2. La presentazione del tema in Origene

La contrapposizione di mondo e cielo, di materiale e spirituale, di realta propria
e di immagine, di senso letterale e spirituale della sacra scrittura, di doctrina humanae
sapientiae e doctrina spiritus forma lo sfondo ontologico e gnoseologico del linguag-
gio dei sensi spirituali in Origene’. In questa visione globale s’inserisce anche la sua
antropologia. E necessario elucidare brevemente questo sfondo ontologico-gnoseolo-
gico e antropologico. Per Origene la creaturalita e 1’essere uomo in questo mondo si
esprimono esattamente nella tensione sopra nominata, nella tensione di essere, da un
lato, immagine indicando con cid il creatore e, dall’altro, di nasconderlo. Qui si me-
scolano I’eredita platonica del modello gnoseologico del mito della caverna e il prin-
cipio paolino di conoscenza, di cui & una sintesi efficace il brano di Rm 1,20-23, do-
ve Paolo sottolinea che le realta invisibili di Dio possono essere conosciute mediante
le cose sensibili. Se si prende perd creatura per creatore e gli si attribuisce 1'onore che
spetterebbe solo al creatore, & li che secondo Paolo si trova il contesto peccaminoso e
errato. Percid Origene tiene molto a distinguere questi due livelli per poter ascendere
per cosi dire dal basso, «cosicché saliamo da quello che ¢ sotto, a quello che & sopra e
sentiamo e capiamo quello che sta nei cieli a partire da quello che vediamo su terra»’.
Si pud dunque parlare di differenza ontologica nonostante che questa sia una nozione
moderna. Perd con questo non & ancora detto tutto. Si deve parlare altrettanto di ana-
logia ontologica e di analogia antropologica, spirituale e gnoseologica. Si tratta di per-
cepire attraverso il velo dell’immagine la funzione indicatrice dell’immagine, «perché
come Dio ha creato ’'uomo a sua immagine forse anche tutte le altre creature le ha fat-
te secondo la similitudine di certi altri prototipi celesti»"".

" Cid & molto marcato in IGNAZIO DI LOYOLA, Esercizi 261-312. Per quanto riguarda il modo
nel quale si deve realizzare: Esercizi 121-126.

# Cfr. le seguenti opere di Origene: Hom. in Jer VIII; Hom. in Ez X1,6; Hom in Jos XXIII, 4; Hom.
in Lev IX,2; Hom. in Num II,12; Comm. in Matth X,15; XII,5; XVIL34.

® ORIGENE, Comm. in Cant III,13,9. A partire da questa nota il Commento al Cantico si cita anche
secondo 1'edizione di SC 375-376. In questa edizione la ripartizione del testo & molto dettagliata e rende
agevole 'individuazione dei passi.

' ORIGENE, Comm in Cant II1,13,10.



158 RELAZIONI

Non &, pero, solo la forma materiale 1’involucro per cosi dire che fonda 1’ana-
logia metafisica, ma la dinamica o la funzione dell’immagine o di un contesto d’in-
sieme. Nel caso del granellino di senape & la sua incredibile forza di crescita che ser-
ve come punto di partenza per I’analogia''. Gnoseologicamente dobbiamo allora capi-
re le similitudini nelle proprieta delle cose e nel loro contesto significativo®. Questa
funzione gnoseologica del contesto significativo sara d’importanza decisiva nel con-
testo dei sensi spirituali. I1 decifrare queste similitudini e parentele, di realta propria e
di immagine sara il loro compito per condurre la conoscenza dall’immagine al proto-
tipo e venire al vero e proprio. In questo contesto si inserisce filosoficamente e teolo-
gicamente il livello dell’antropologia.

Secondo Origene la vera e propria realtd divina di Dio Padre ¢ assolutamente
trascendente, invisibile e indicibile. Percid manda a noi uomini la sua eikon - imma-
gine comprensibile per noi, perché anche noi siamo creati secondo questa immagine.
Con suo figlio, il suo logos, Dio ci manda I'imago Dei invisibilis mentre noi uomini
siamo creati secondo questa sua immagine". Il vero e proprio compito della saggezza
umana consiste nel tentativo di conoscere il logos nella funzione analogica sopra no-
minata'. La saggezza stessa si trova secondo Origene nel consiglio del Padre di fare
assumere la carne al suo logos.

I sensi spirituali stanno percid nel contesto di questa saggezza. E il desiderio
dell’vomo di gustare il vino della saggezza. Il linguaggio simbolico del commento al
Cantico dei Cantici designa con il vino I’ opera salvifica compiuta da Cristo sulla cro-
ce”. L’'uomo desidera i misteri, che lo aspettano nella casa del vino nel cratere della
divina saggezza (cfr. Prv 9,1-6). La saggezza mescola il vino, simbolo del sangue
sparso di Gestl per amore®. E il vino della passione del Cristo che 1'uomo contem-
plando svela, decifrandone il contesto indicatore del mistero. Contemplando il miste-
ro dell’amore abissale che si & aperto in quest’azione per noi, I’'uomo stesso riceve
partecipando una ferita d’amore sanguinante. L’uomo stesso & ferito per I’amore di-
ventato trasparente per lui; il commento al Cantico dei Cantici parla della sponsa per-
cussa vulnere amoris, ciog della sposa scossa da una ferita d’amore. Ella & il simbolo
dell’uomo alla ricerca di Dio. L’'uomo diventa per questa conoscenza con-patiens,
con-percussus € questo secondo la misura del desiderio con il quale partecipiamo al
mistero'’. Cosi si & aperto il cammino verso i sensi spirituali.

Nessuno ha mai visto Dio con i suoi occhi corporei (Gv 1,18). Nonostante cid
il mondo non & senza speranza, a-celeste e neanche il cielo & amondano. C’¢& la possi-

" Ivi, 111,13,11 e Comm. in Matth X 4.

2 Jvi, TI1,13,14.

" Cf. H. CROUZEL, La théologie de I’image de Dieu chez Origéne, Cerf, Paris 1956, pp. 182 ss. e
ORIGENE, De principiis, 1,1,3.

" Cfr. Ip., Comm. in Cant I1,8,15.21; I1,5,18.20.36-39; IV,1,25.

s Ivi, ]IL6,1.

¢ Ivi, T1L,6,4.

" ORIGENE, Comm. in Cant I11,8,2.11.



AGNELL RICKENMANN 159

bilita di comunicazione tra i due mondi o tra uomo e Dio, tra immanenza e trascen-
denza. Ed & I’occhio spirituale che ha questo compito, identificato da Origene con il
cuore puro che vede Dio (cfr. 1Gv 4,12)*. E questo viso o sguardo spirituale che & di
tutt’altro ordine rispetto al senso comunemente designato con questa parola. E un sen-
so pil alto, un senso incorporale, dice Origene”. Perché questo senso dev’essere incor-
porale, risulta chiaro dalla discussa contrapposizione e analogia, perché deve condurre
nel livello pneumatico della realth immateriale di Dio. Di questo sono capaci i sensi so-
lo se loro stessi sono pneumatici, pieni di spirito. Nel suo linguaggio Origene trova
molte possibilita diverse per esprimere tale fatto™. Secondo lui & un senso dell’anima®,
sono sensi divini?, sono i sensi dell’uomo interiore®, sono i sensi del cuore®, sono i
sensi spirituali®, & una specie di senso che & immortale, spirituale e divino®, una sensi-
bilita che non ha niente da fare con i sensi”’, & una sensibilita divina, del tutto diversa
da quella che si nomina comunemente®, si tratta dei cinque sensi spirituali”.

La piena realizzazione dei cinque sensi spirituali & riservata ai perfetti. Secon-
do il grado di sviluppo e di perfezione si aprono nuovi sensi all’uomo in cerca di Dio.
Cosi nel Commento al Cantico dei Cantici lo sposo alletta le ragazze con il suo pro-
fumo, 1’odore del nardo, perché non sono ancora capaci di altra percezione, perché
non hanno ancora raggiunto il summum perfectionis - la pii alta perfezione™. Per Ori-
gene, la conoscenza della trinita & I’apice della contemplazione™. Ed & bene qui ricor-
darsi del prologo del commento al Cantico dei Cantici: Origene parla di un cammino
tripartito fino all’epoptica che ¢ la conoscenza del mistero e 1’iniziazione al mistero.
Questo cammino tripartito attraversa nel senso della via purgativa come primo grado
quello della purificazione morale, per poi dopo insegnare la contemplazione della na-
tura nella fisica. Qui si impara a distinguere, con i sensi gia purificati, tra effimero e
eterno. E qui che comincia 1’ascesa dell’anima in Analogia e Anagogia. La conoscen-
za della realta come vera e propria perd & riservata al terzo grado, all’epoptica o teo-
logia, che Origene considera come perfectio scientiae™. Questo grado della conoscen-

B C Cels VI E3:

¥ Ivi, VI1,34.

* L’enumerazione seguente & di K. RAHNER, Le début d’une doctrine des cing sens spirituels chez
Origeéne, in Schriften zur Theologie, X1, Benziger, Einsiedeln 1956, pp. 111ss. (originale in “Revue d”A-
scétique et Mystique”, 13 [1932], 113ss.).

* ORIGENE, Comm. in Cant, Prol., GCS VIII, 105,31.

*# Ivi, Frgm. in Luc 57.

# Ivi, Comm. in Cant. I, GCS VIII, 105,5; Hom. in Ley IIL7.

* ORIGENE, De princ. I1,4,3.

*1D., De or. XIIL4.

*1D., De prine. I,1,9.

71D, C. Cels. 148.

*1ID., ivi, VIL,34.

* Ivi, 1,48; VIL,34.

* ORIGENE, Comm. in Cant, I, GCS VIII, 103,19.27; 110,32.

* Cfr. ID., Hom. in Lev V,3 e diversi passi nel Commento al Cantico.

*1D., Hom. in Num X,3.



160 REeLAZIONI

za corrisponde alla conoscenza mistica o spirituale e supera tutti i profumi della filo-
sofia morale e naturale®. Questa osservazione conferma la parola di K. Rahner: Ori-
gene porta 1’attivita dei sensi spirituali in relazione alla salita dell’anima fino all’e-
poptica®. Gli manca perd una sistematica per esprimere quale dei sensi sussegue uno
all’altro. Pare che i sensi, udito, olfatto e gusto siano anteriori ai sensi vista e tatto, che
si riferiscono all’ultima tappa: I’incontro con lo sposo stesso - finalmente con Dio
stesso”. In questa domanda Origene rimane perd poco preciso e sistematico.

Il senso della vista viene collegato esplicitamente con I’opera salvifica del
Cristo, perché esso permette all’uomo uno sguardo sul Santissimo del tempio, che
normalmente & coperto da un velo che nasconde la presenza di Dio™. Nella morte di
Cristo questo velo si lacera e apre lo sguardo sull’abissale amore di Dio per noi uo-
mini”’. Origene collega il lacerarsi del velo chiaramente con la morte di Gesi, il la-
cerarsi di Gestl sulla croce. Lo sguardo sul mistero della presenza di Dio tra di noi
si riceve solo mediante il mistero dell’incarnazione. Percio non si potra mai parlare
di desomatizzazione come fine della spiritualita e teologia origeniana, ma si deve
parlare di questo lacerarsi che rende possibile la pasqua nella risurrezione, trasfi-
gurazione e gloria. Questa affermazione teologica e sistematica rimane ancora da
dimostrare.

1 sensi spirituali ci allontanano dalle precondizioni filososfiche e ci conduco-
no in mezzo al mistero del Cristo. Cio ha da fare con ’oggetto dei sensi spirituali:
cosi I’occhio spirituale percepisce delle realta piil alte che quelle temporali. E con
quest’occhio che I’emoroissa percepisce Gesli, non percepisce la forma esteriore ma
quella interiore, quella divina, e viene percid guarita; 1'udito percepisce suoni che
non hanno bisogno di aria; il gusto gusta il pane venuto dal cielo; 1’ olfatto percepi-
sce il profumo di Cristo, come le ragazze del Commento al Cantico percepiscono il
profumo del nardo dello sposo, e il tatto tocca il logos come Giovanni ha toccato il
verbo della vita. Cosi gia i profeti dell’ AT hanno fatto 1’esperienza di Dio con que-
sti sensi*.

Si tratta di capire, nella percezione delle similitudini, le proprieta e il loro con-
testo significativo. Per Origene le proprieta del nostro mondo si decifrano nel conte-
sto significativo dell’incarnazione del Logos che prepara il ponte verso le realta divi-
ne e misteriose, coperte normalmente da un velo.

“ID., Comm. in Cant GCS VIIL,100,21.

* K. RAHNER, Le début d’une doctrine des cing sens spirituels chez Origéne, p. 126.

* Cosi lo sposo si presentera svelatamente alla sposa solo nel locus promuralis, nel luogo davanti
alle mura cittadine, cfr. Comm. in Cant IV,2,8.11.13, e si unira nel suo corpo a lei nel letto matrimoniale
(cfr. Comm. in Cant. III,2,9).

* ORIGENE, Comm. in Cant IV,2,11.

7 vi, 11,8,25.29; ORIGENE, Hom. in Lev IX; Comm. in Matth ser. 138.

HEE D €. Cels. 48,



AGNELL RICKENMANN 161

2. QUESTIONI SISTEMATICHE IN SEGUITO A ORIGENE

Lo sfondo e una descrizione della funzione dei sensi spirituali in Origene sono
tratteggiati brevemente. Rimane la questione del posto sistematico e teologico dei cin-
que sensi spirituali nel pensiero di Origene. Siamo rinviati alla questione: come sono
possibili e pensabili teologicamente questi sensi?

Abbiamo visto che il linguaggio dei cinque sensi non pud passare senza atten-
zione accanto all’avvenimento dell’incarnazione. Se dovesse mancare questa base 1
sensi spirituali mancherebbero del loro oggetto e del loro scopo. Una risposta puo es-
-sere formulata in modo pregnante nei termini del linguaggio kantiano: [’incarnazione
di Cristo - Logos &, per Origene, la condizione della possibilita dei sensi interiori e
spirituali. In diversi modi si puo verificare questa risposta. Abbiamo gia visto che per
Origene nell’incarnazione si manifesta il contesto significativo necessario per fonda-
re il senso del linguaggio dei sensi spirituali. L’analisi perd deve andare ancora piu a
fondo, ciog al livello antropologico.

L’immagine origeniana dell’uomo & tricotomica, tripartita in spirito, anima e
corpo. Nella sua incarnazione il Cristo imprime per cosi dire di nuovo la sua eikon -
immagine alla tricotomia umana, motivando la seguela dell’'uomo al suo esempio®,
Come creatura |'uomo ritrova in questa sequela Christi la realizzazione dell’immagi-
ne. Essa € stata sepolta sotto una copertura di fango formatosi con I’egoismo e che di
conseguenza dev’essere ripulita in vista di un nuovo splendore®. Nello specchio del-
I’eikon - Cristo I’'nomo creato secundum imaginem riceve la possibilita di penetrare a
Dio per amore e conoscenza, benché sia assolutamente trascendente e inaccessibile.

Questa restituzione della capacita di comunicare con Dio (homo capax Dei) si
avvera in tre passi‘': nel primo avviene la guarigione dello sguardo, che dopo la pre-
varicazione della Genesi aveva perso la capacita di conoscere direttamente Dio®. Ori-
gene osserva: «sono aperti loro gli occhi della percezione sensitiva che prima era de-
bitamente chiusa perché non siano distratti e impediti di vedere con gli occhi dell’ ani-
ma. Gli occhi dell’anima, perd, che fin 1a aveva non aperti e con i quali essi godevano
di Dio e del paradiso, si chiudevano, come credo, in seguito al peccato!»*. Questo pri-
mo passo si realizza nell’esercizio delle virti e nell’acquisto della Hexis dell’abito
(habitus - atteggiamento) dell’uomo nuovo.

I1 secondo passo si avvera nella restituzione e trasfigurazione della forma este-
riore e materiale in direzione al suo proprio significato nel contesto significativo, co-
si come Gest si trasfigura sul monte Tabor davanti ai discepoli*. Questo avviene se-

* Cfr. ORIGENE, C. Cels. VL,58 e IV, 15.

“ Cfr. ID., Hom. in Gen XIII.

“ Cfr, ID., Comm. in Cant IV,1,20 e III,13,38.

“ Cfr. ivi, 11,2,12, soprattutto perché 1'anima ha perduto la capacita di operare automaticamente la
scelta giusta e di decidere secondo il libero arbitrio (cfr. Comm. in Cant. IV,2,20).

“ ORIGENE, C. Cels. VII,39.

“ID., Comm. in Matth XII,36.



162 RELAZIONI

condo il programma sapienziale proposto dal prologo al Cantico dei Cantici nella con-
templazione della natura “fisica” e della sua vanita.

Il terzo passo nella risurrezione & il concretizzarsi della trasfigurazione nell uo-
mo mortale. Si chiama Epoptica o Teologia ed & il luogo nel quale uno & del tutto abi-
tuato e iniziato ai misteri divini. Qui al pili tardi ci accorgiamo di una mancanza for-
male: chi e che cosa rende possibile il realizzarsi delle condizioni date nell’incarna-
zione? Questa & ’ultima ma decisiva domanda sul ruolo dei sensi spirituali in
Origene. Karl Rahner, nella sua ricerca in proposito, sottolinea giustamente che in
Origene la conoscenza della trinita & 1’apice della vita contemplativa®. Senza riserve
si deve concordare a questa opinione.

Si constata subito, perd, che nel nostro contesto non abbiamo ancora parlato
dello spirito. Rispondendo a questa mancanza si potrebbe dire in maniera kantiana:
I’opera dello spirito realizza la possibilita dei sensi interiori - o detto con altre parole:
I’attivita dello spirito rende possibile la realizzazione della conoscenza mediata dai
sensi spirituali. In una doppia osservazione si avvera questa affermazione: nella parte
del cammino di ascesa dell’'uomo che & operato dalla grazia e nella fede dell’uomo.
Appartiene alla salita spirituale che accanto allo sguardo sia guarito anche il desiderio
e tutte le altre forze appetitive dell’'uomo. Questa guarigione si realizza nella cono-
scenza progressiva dei misteri divini da un lato e dall’altro per I’opera dello spirito®.
Fin qui si realizza la trasfigurazione come comprensione trasfigurante nella realta di-
vina. Questo perd non & ancora tutto.

La fede si inserisce qui quasi come nastro, nastro che congiunge gli effetti otte-
nuti tramite la volonta con I’esperienza della fede, operata dalla grazia nello spirito.
Cosi i sensi spirituali resi possibili sono condotti attraverso la trasfigurazione alla ri-
surrezione e finalmente alla realizzazione somatica di quello che hanno percepito i
sensi spirituali. Percid alla fine non stiamo di fronte all’annientamento ostile della
realth somatica, ma di fronte alla subordinazione della realta materiale al primato del-
lo spirituale’’. Questo si potrebbe designare come frutto vero e proprio della via illu-
minativa. -

Per concludere possiamo prendere brevemente in considerazione |’esempio del-
I’emorroissa®. Questa donna per Origene & I’esempio della percezione pneumatica del
vero. Nella calca sorta attorno a Gesii e che quasi lo schiaccia, & rimasta anche una don-
na che soffre di emorragie non guaribili. In un atto tremendo della sua fede ella tocca
I’orlo del mantello di Gesil. Nello stesso momento la sua emorragia si ferma (Lc 8,42b-
48). Con la sua fede e con il segno del toccare I’involucro materiale di Gesu ella € pe-
netrata, con i suoi occhi spirituali, al centro della forza di Gesu, sinonimo della realta
divina che abita in lui. La forza della visione interiore, mediata dalla fede, opera la gua-

% K, RAHNER, Le début d’une doctrine des cing sens spirituels chez Origéne, p. 125.

“ Sia i sensi corporei sia i sensi spirituali diventano cosi strumenti del desiderio del mistero.
7 Cfr. ORIGENE, De princ. I,1,7 insieme a PLATONE, Leg. X,892 AB.

* ORIGENE, Comm. in Cant ITI,13,48.



AGNELL RICKENMANN 163

rigione, cosicché anche Gesu si accorge che parte da lui una forza, come osserva Ori-
gene: «senza dubbio quella forza che guariva la donna e la rendeva pura»®. Il punto
cruciale &: la donna ha riconosciuto Gesti come figlio di Dio nella fede mediatagli dal-
lo spirito ed & Gesu a dirgli: «Donna, la tua fede ti ha aiutato!» (Lc 8,48). Cosi la co-
noscenza spirituale diventa realta somatica che porta la salvezza.

3. I SENSI SPIRITUALI IN HANS URS VON BALTHASAR

3.1. La ricezione di Origene

Chi vuole approfondire il tema dei sensi spirituali nel contesto della ricezione
di Origene in Balthasar non pud trascurare i titoli seguenti: Le mysterion d’Origéne,
uno studio del 1936-1937,” che riappare in modo poco modificato in una ristampa del
1957: Parole et mystére chez Origéne’. Laraccolta di testi origeniani Geist und Feuer
del 1938% prova, in maniera impressionante, quanto Balthasar abbia conosciuto Ori-
gene e quanto egli si sia occupato di lui®. Inoltre rimane da aggiungere nella fila dei
suoi propri scritti il primo volume di Herrlichkeit (Gloria), uno scritto che parla del-
Iestetica teologica e della visione della forma e data del 1961*. Gia la sola enumera-
zione di tutti questi titoli fa vedere quanto Balthasar abbia stimato Origene e quanto
gli importasse la ripresa di questa eredita teologica quasi dimenticata.

Per esporre brevemente 1'importanza teologica (non filologica) della prima ca-
tegoria dei lavori balthasariani su Origene si pud considerare il secondo capitolo, se-
zione 5, di Parole et mystére, che si intitola I sensi spirituali. Qui Balthasar, in modo
sintetico, riporta le sue idee sul tema in Origene. Bisogna dire prima che i sensi spiri-
tuali sono messi nel contesto di mistero e incarnazione. Secondo Balthasar ci sono tre
aspetti del mistero che si riferiscono esplicitamente alla percezione dei sensi interiori.
Il primo aspetto si riferisce alla percezione del Cristo incarnato: Balthasar sottolinea
che secondo Origene, il Cristo non si rende manifesto a nessuno che non abbia gli oc-
chi della fede, che penetrano il velo del suo corpo fino all’essenza del suo corpo glo-
rioso vero e proprio®. Il secondo aspetto si riferisce alla chiesa che altrettanto & og-
getto di fede. Nella Chiesa stessa, la sua verita gloriosa, di essere portatrice del vero

“ ORIGENE, Comm. in Cant I, 13, 48.

*H.U. v. BALTHASAR, Le mysterion d’Origéne, RSR 26 (1936), 513-562; 27 (1937), 38-64.

' ID., Parole et mystére chez Origéne, Cerf, Paris 1957,

* ID., Origenes. Geist und Feuer. Ein Aufbau aus seinen Schriften, Otto Miiller, Salzburg 1938.

% Rimane da annotare lo scritto del 1939: Ip., Die Hiera des Evagrius, ZKTh 63 (1939), 86-
106/181-189; che esclude in modo comparativo analitico i testi evagriani dal corpus dgli scritti origeniani.
Questo lavoro critico dimostra la sua accurata capacita filologica e teologica comparativa. Balthasar pren-
de posizione anche contro certi aspetti della presentazione di K. Rahner sul tema dei sensi spirituali in Ori-
gene (cf. articolo citato) perché integra testi di Evagrio nelle sue considerazioni.

* H.U. v. BALTHASAR, Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik. 1 Schau der Gestalt, Johanne
Verlag, Einsiedeln 1961.

* Secondo ORIGENE, C. Cels. I1,65-67.



164 REeLazioni

messaggio del Cristo, si manifesta spesso solo sotto 1’apparenza di un abito scuro e ci
vogliono degli occhi acuti per distinguere la sottostante «bellezza del suo viso»™. Il
terzo aspetto per Balthasar & la crescente trasparenza della scrittura per il suo senso e
per il mistero contenuto dentro, nascosto sotto la lettera. I sensi spirituali fanno trova-
re lo spirito che si fa vedere sotto e fanno vedere piii profondamente della lettera, che
a modo del corpo riposante nella tomba tiene in catene la storia della salvezza™. Que-
sti sono, per Balthasar, i tre aspetti oggettivi del mistero che si completano mediante i
sensi spirituali nel campo soggettivo. Questi tre aspetti si celano per il velamento dop-
pio di simbolo (segno) e fede di fronte ad ogni comprensione immediata.

In veritd perd, questo duplice velamento significa un unico velo, perché€ il sim-
bolismo e il personalismo si integrano. Cosi Dio si manifesta al singolo nell’enigma
dei sensi visibili. Non & perd Dio che muta il suo luogo per essere vicino a noi o in noi,
ma & la manifestazione di quello che prima non fu percepito™. Egli ¢ un Dio che ci &
vicino, ma per questo ci vuole anche la nostra disposizione. Percio il mistero conosce
diversi gradi di presenza. Si tratta allora di una relazione reciproca. Percid Dio puo es-
sere in mezzo a noi nella forma del Logos, che sta al centro di corpo € anima, ma per
sperimentare gli effetti di questa presenza ci vuole la nostra risposta nella forma della
fede: «perché nella misura, nella quale noi rispondiamo alla sua presenza, noi la ren-
diamo reale ed efficace» (efficientia, id est rei ipsius et operis effectu)”. Secondo
Balthasar questo processo del diventare efficace si realizza in due passaggi. Il primo,
che rispecchia il tempo di questo mondo, realizza il Mit-Sein, [’essere - con della
realta divina con noi. Il secondo passaggio si avvera nel compimento del mondo nel-
I’ essere-in-noi, quando 1’'uomo pud dire: «Non sono piu io che vivo, ma ¢ Gest che
vive in me»®. Questa & la perfezione della comunione sacramentale, quando gli occhi
interiori conducono alla piena comprensione della verita quali strumenti del raggiun-
gimento della comunione perfetta dell’uomo con Dio.

Per Balthasar nei sensi spirituali si esprime la struttura soggettiva del mistero,
di fronte alla quale sta la struttura oggettiva. Incarnazione, chiesa e scrittura in questo
contesto non sono nient’altro che i tre aspetti dell’unico mistero primitivo: il dramma
della storia della salvezza che raggiunge il suo culmine nell’incarnazione.

3.2. Il luogo teologico dei sensi spirituali in Hans Urs von Balthasar

La sistematizzazione teologica pili densa dei sensi spirituali in Balthasar si tro-
va nel primo volume di Herrlichkeit - Gloria, dove egli integra sistematicamente le
osservazioni di Parole et Mystére nel suo proprio pensiero®. Daltra parte si costata

6 ID., Comm. in Cant 1V,2,13.17.

7 1D., Comm. in Matth ser. 27.

* ID., Frgm. in Ps. 117,22; PG 12, 1583-1586.

*ID., Comm. in Rom VIIL,2; PG 14, 1162-1163.

“1D., Comm. in Joh X,8; GCS 4, 179-180.

8 H.U. v. BALTHASAR, Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik. Bd. 1. Schau der Gestalt. I sen-
si spirituali sono trattati come capitolo a parte alle pp. 352-410.



AGNELL RICKENMANN 165

anche quanto egli abbia utilizzato gia negli anni ‘30 e ‘50 la sua distinzione tra struttu-
ra soggettiva e oggettiva della percezione del mistero di fede nello studio dei testi di
Origene. Il capitolo che riguarda i sensi spirituali si trova nella prima meta del libro nel-
la parte dell’evidenza soggettiva. Balthasar comincia le sue riflessioni con I’osserva-
zione che la percezione sia un atto di incontro inglobante tutto 'uomo e che non solo
includa la percezione sensitiva ma la sottolinei anche necessariamente®. Il centro del
luogo d’incontro deve allora cercarsi 13, «dove i sensi profani, che rendono possibile
Iatto di fede, diventano spirituali e dove la fede per essere umana diventa sensitiva»®.
E possibile questo o & un semplice gioco di parole? Per Balthasar le esperienze arche-
tipiche del mondo biblico provano che questo & possibile. Il paradosso appena accen-
nato si trova finalmente nella realta della risurrezione del Cristo e con questo nella
realta di ogni carne. Nello spazio linguistico cristiano la corrispondenza negativa di
questa realta paradossale sta nella morte e nella sepoltura di Dio in questo mondo. Per-
cio la morte globale - che vale per tutto il genere umano - corrisponde alla fede nuda
dell’'vomo naturale. Come il Cristiano risorge con Cristo ed ascende insieme a lui al pa-
dre, cosi anche diventa un uomo spirituale con corpo e anima e possiede da credente un
cuore spirituale e una ragione spirituale, una volonta spirituale, una capacita immagi-
nativa spirituale e finalmente dei sensi spirituali*. Questa evidenza non pud essere trat-
tata a livello psicologico ma dev’essere rimandata alla competenza del teologo.

Si tratta infatti dell’esperienza della realizzazione o percezione immediata di una
realta che rimanda 'uomo ai due estremi del suo essere: il primo nei sensi, imprigio-
nato nel mondano, e il secondo nel fondo mistico dell’anima, che si rende conto im-
mediatamente della presenza divina anche senza mediazione del pensiero discorsivo.
Questi due estremi possono essere collegati solo per quello che li separa nello stesso
momento. Quel centro della persona spirituale si costituisce come ragione e liberta so-
lo mediante la distanza dell’essere remoto e nello stesso tempo nell’essere immerso
non solo nei sensi ma anche in Dio. Una persona spirituale si percepisce come se stes-
sa non solo nell’identificazione ma anche nella distanza personale dell’adorazione del-
la filiazione®. L’esperienza estetica pare qui mediare tra questi due estremi, tra “mon-
dano” (esperienza del mondo) e “a-mondano” (esperienza di Dio)®. Balthasar pero ri-
fiuta, dicendo che accettare 1’esperienza estetica come “il” modello del Cristiano
significherebbe degradare il Cristianesimo al livello di una religione estetica e mitica.

Per lui esiste percio la necessita assoluta di mediazione della cosidetta eviden-
za oggettiva, che parte dall’opera salvifica del Cristo. Per 1’approfondimento del lato
soggettivo egli ritiene utile nominare i testimoni pit importanti della tradizione teolo-
gica cristiana per rendere ancora piu distinto il fenomeno. Origene, Bonaventura e
Ignazio di Loyola ne sono i garanti.

“®H.U. v. BALTHASAR, Herrlichkeit, p. 352.

“ Ivi, p. 353.

* Ibidem.

% i, p. 354.

* Cfr. nota 5 e I’osservazione sulla percezione in MARCO AURELIO nei suoi Pensieri.



166 RELAZIONI

Origene qui viene presentato come “inventore” dei sensi spirituali, che egli ha
sviluppato sullo sfondo del suo sistema biblico-platonico”. Infine Origene fonda la sua
dottrina sulle citazioni di Prv 2,5 e Eb 5,14 ed alcuni versetti del Cantico dei Cantici.
Balthasar aggiunge i passi origeniani di Contra Celsum 1,48 e VII,39 e anche De Prin-
cipiis 1,1,9. Sono passi, come abbiamo visto, veramente centrali per la comprensione
del tema dei sensi spirituali in Origene. L’ osservazione di Balthasar, che la contrappo-
sizione di sensi interiori e esteriori in Origene non si lascia sistematizzare verso 1'indi-
rizzo platonico, come la materia e il mondo in Origene non sono cattivi (come negli
gnostici) e sola la volonta pud essere cattiva, & sicuramente corretta € da sottolineare.
Cid significa che lo stato materiale rimane una parabola e un rinvio per lo spirito ten-
dendo verso I"alto «e in Cristo, nel quale non ¢’& il minimo male neanche nella sua car-
ne, la sensualita inferiore diventa guida per eccellenza per la realta celeste»®.

Nonostante cid, per Balthasar rimane aperta la domanda seguente: Come si de-
ve interpretare Origene in questa tematica? La sua risposta prudente va in tre direzio-
ni: una prima interpretazione in chiave puramente razionalista non funziona, perché le
qualita distintive dei sensi spirituali sono molto di pilt che una descrizione dell’atto di
conoscenza razionale. Una seconda chiave d’interpretazione mistica secondo lui non
funziona neanche «perché allora la contrapposizione tra il modo specifico di espe-
rienza mistica e quello della esperienza generica di fede vivente dovrebbe essere pre-
cisato in tutt’ altra maniera»®. Un’altra chiave di lettura fallisce altrettanto: quella pla-
tonico-dualista. I sensi spirituali in Origene portano solo a livello di termini linguisti-
ci un vestito platonico, altrimenti stanno per tutt’altro dualismo, impregnato di stampo
cristiano-paolino, quello di uomo carnale e spirituale. Un grande merito spetta qui a
Balthasar in questo senso, che nonostante la sua tendenza sistematica-ordinatrice, la-
scia aperta la risposta, perché & difficile comprimere Origene in uno schema.

4. LA FUSIONE DEGLI ORIZZONTI NELLA RICERCA DELLA FORMA?

Nonostante questo merito indiscusso rimane una domanda alla fine, e ciog se
Balthasar abbia interpretato correttamente Origene con la sua visione delle cose? In
alcuni aspetti noi oggi reagiremmo pil delicatamente su alcune domande ermeneuti-
che che invece Balthasar.

Su quello che rignarda la domanda dei sensi spirituali si puo rispondere sicura-
mente in maniera duplice: Da un lato Balthasar si muove sovranamente nei testi ori-
geniani, li conosce e li interpreta con una intuizione sorprendente che ancora oggi de-
cisamente & valida e utile. Dall’altro egli ha sempre ’intenzione di progredire nel suo
metodo fenomenologico-teologico e di guidare lo sguardo alla percezione della “for-

“ Cfr. HU. v. BALTHASAR, Herrlichkeit, p. 355.
 Cfr. ivi, p. 356.
* Ivi, p. 357.



AGNELL RICKENMANN 167

ma” (Gestalt) tanto variata e del senso teologico. Questo interesse dogmatico non sen-
za intenzioni & stato molto criticato™. Questa tendenza balthasariana ordinatrice si co-
stata anche nell’ambito del nostro tema. Non & del tutto sicuro, se con la sola eviden-
za soggettiva si caratterizza abbastanza il fenomeno dei sensi spirituali in Origene, se,
per esempio, con questo le categorie come la fondazione cosmologica ed ontologica
nell’analogia trovino sufficiente espressione.

Analogamente il suo sforzo di rendere costruttivo e ordinato il pensiero & sicu-
ramente un aiuto al lettore moderno di testi antichi. Nasconde pero, talvolta, anche il
pericolo di vedere il tutto attraverso una lente che & pill moderna ma non corrisponde
proprio al testo antico. Ugualmente I’interpretazione balthasariana di Origene dev’es-
ser presa sul serio, perché nonostante tutti i tentativi sospetti di ricerca formale, si sfor-
za di individuare quella costante, che permette di rendere fruttuoso un testo e il suo ca-
rico di comprensioni preziose in maniera idonea per il pensiero teologico odierno.

Intanto una fusione degli orizzonti, forse meno nella forma che nell’unico Lo-
gos, che rimane ugualmente nel corso della storia seppure in vesti differenti, non & so-
lo possibile ma anche un principio dell’ auto-ermeneutica (Selbstauslegung) del Logos
stesso, esattamente per la continuita della storia della salvezza™. Con questo i limiti
ma anche le possibilita e le prospettive della ricezione di Origene anche da parte di
Balthasar sono tratteggiati.

Henri de Lubac, egli stesso un grande conoscitore di Origene, esprime questa
tensione ermeneutica nei resoconti dei suoi studi in maniera concisa: «Chi seriamen-
te cerca di ritrovare qualcosa dell’interpretazione spirituale della scrittura dei primi
secoli, dovrebbe scrutare meglio lo sfondo delle cose e trattarle nello stesso momento
con una liberta pit grande. Senza ritorno devoto all’arcaico e senza imitazione servi-
le e spesso con tutt’altri metodi dovrebbe essere rianimato soprattutto lo slancio spiri-
tuale, che allora portava tutto. E la lotta di Giacobbe con 1’angelo che quotidianamen-
te si deve superare di nuovo»”.

Non & questo lo sforzo scientifico e teologico che Balthasar cercava di trasmet-
tere nei suoi studi su Origene?

™ Cfr. W. LOSER, Im Geiste des Origenes. Hans Urs von Balthasar als Interpret der Theologie der
Kirchenvdter, St. Georgen, Frankfurt 1976, pp. 9.83-100 in particolare la sezione 5: Aufnahme der Orige-
nesdeutung von Balthasars.

" Ivi, pp. 90ss.

" H. DE LUBAC, Geist aus der Geschichte, Johannes Verlag, Einsiedeln 1968, p. 459. L'ultima
frase si riferisce a una citazione di Ruperto di Deutz: «Ognuno, che si occupa con i fianchi cinti dell’esplo-
razione delle sacre scritture, cerca di ritenere il senso della parola di Dio e lotta come Giacobbe con Dio»
(Gen 8.8, PL 167,498).



168 RELAZIONI




Enrico A. Colombo

LIBERTA E SISTEMA

Introduzione allo spirito
soggettivo hegeliano

Un saggio intenso e profondamente documentato che consente di progredire
nella conoscenza e comprensione dei fondamenti del pensiero del grande filo-
sofo tedesco.



Questi due volumi, pubblicati da un esegeta che ha dedicato tutta la vita, con
passione e grande penetrativita storica e teologica, all’insegnamento della
lettura biblica, dimostrano come si possa fare della divulgazione di alto pro-

filo senza risultare né tecnicistici né autoreferenziali, al servizio reale del
testo scritturistico.



RTLu VI (1/2001), 171-193 171

Das Ineinander von Schau
und Theologie in der Lehre
vom Karsamstag

bei Hans Urs von Balthasar

Manfred Lochbrunner
Seminar “Redemptoris Mater”(Berlin)

Als Hans Urs von Balthasar wohl in den ersten Wochen des Kriegsjahres 1940
von Miinchen, wo er im Schriftstellerhaus der “Stimmen der Zeit” mitgearbeitet hat-
te, nach Basel iibergesiedelt war, um dort als Nachfolger des nach Rom berufenen Pa-
ters Rudolf Walter von Moos SJ (1884-1957) das Amt des Studentenseelsorgers zu
{ibernehmen, kam es bereits im Mai zu der wohl entscheidendsten Begegnung seines
Lebens'.

' Riickblickend schildert Adrienne von Speyr in einer Tagebuchaufzeichnung aus dem Jahr 1959
die erste Begegnung: «Als Sie [=Balthasar] das erstemal kamen, war alles sehr paradox. Es gab eine
schwierige Konversation iiber Abtreibungen in den Frauenspitilern. Im Mai hatten Sie einmal angerufen.
Ich [=Adrienne]: “Ich freue mich, wenn Sie heute abend kommen!” Sie waren gekommen, obschon mein
Mann fort war. Von der Terrasse sah man Briinde im Elsass und im Schwarzwald. Bei der zweiten Begeg-
nung hatte ich Péguy gelesen und las eben Claudels Soulier de Satin. Ich nahm meinen ganzen Mut zu-



172 RELAZIONI

Dr. Johannes Oeschger hatte die Begegnung zwischen dem kath. Studenten-
seelsorger und der prot. Arztin Dr. Adrienne Kaegi, geb. von Speyr vermittelt. Auf der
Terrasse des von der Familie Kaegi bewohnten Hauses “Auf Burg” am Basler Miin-
sterplatz unterhielt man sich iiber die franzosischen Dichter Claudel und Péguy. Balt-
hasars Uebersetzung von Claudels Le Soulier de Satin war im vorangegangenen Jahr
erschienen®. Bald nach dem ersten Zusammentreffen 4usserte die Arztin den Wunsch
zu konvertieren. Das Verlangen, katholisch zu werden, hatte sie schon seit vielen Jah-
ren in sich verspiirt. Balthasar erteilte ihr den Konvertitenunterricht, bei dem sie sich
als sehr gelehrige Schiilerin erwies. Nach den Sommerferien konnte im September be-
reits der Termin fiir die Aufnahme in die katholische Kirche festgelegt werden. Am
Allerheiligenfest 1940 empfing sie in der Kapelle des Studentenhauses in der Her-
bergsgasse das Sakrament der Taufe (sub conditione). Die aussergewohnlichen Phi-
nomene, die damals einsetzten, deutet Balthasar in dem nach dem Tod der Arztin ver-
fassten Erste(n) Blick auf Adrienne von Speyr kurz an: «Sogleich nach ihrer Konver-
sion beginnt ein wahrer Katarakt mystischer Gnaden sich iiber Adrienne zu ergiessen,
in einem scheinbar regellosen Sturmwind, der sie nach allen Richtungen gleichzeitig
wirbelt. Gebetsgnaden vor allem... Gnaden der Schau... Dazu kamen mehr dussere
Charismen, die sich besonders in der Praxis und bei Kranken auswirkten: unerklérli-
che plotzliche Heilungen... Aber vorher war noch etwas Auffallendes, fiir Adrienne
Erschreckendes geschehen. Vorbereitet wurde es (im Frithjahr 1941, kurze Monate
nach der Konversion) durch einen Engel, der nachts an ihr Bett trat und sehr ernst sag-
te: Nun werde es bald beginnen. Und in den folgenden Nichten wurde ihr ein Jawort
abgenommen, das sich sichtlos auf alles erstrecken sollte, was Gott iiber sie verfiigen
konnte. Ich war von Basel abwesend, sie schilderte mir in Briefen, was vorging. Nun
wausste ich, dass ich zuriickkehren musste. Und es begann die erste jener “Passionen”
die mit der fiir Adrienne grossen Erfahrung des Karsamstags endeten, und sich fortan
Jahr fiir Jahr, auf immer neue Weise, andere theologische Zusammenhénge blossle-
gend, wiederholten»’.

Die aussergewohnliche und in der Kirchengeschichte wohl einmalige Erfah-
rung des Karsamstags durch Adrienne von Speyr ist Gegenstand des Vortrags. In vier
Abschnitten mochte ich vorgehen. Im ersten soll ein summarischer Ueberblick iiber
die Lehre vom descensus ad inferos geboten werden, wie sie in der theologischen En-
zyklopidik umrissen wird. Im zweiten Teil wenden wir uns der Erfahrung und Schau

sammen und sagte: “Ich weiss, dass ich katholisch werden sollte”. Sie schienen nicht sonderlich interes-
siert. Erst als Béguin dazukam, erwachte Ihr Interesse» (Erde und Himmel. Ein Tagebuch III. Die spiiten
Jahre, Johannes Verlag, Einsiedeln 1976, 275). Albert Béguin (1901-1957), der gleichfalls bei Balthasar
konvertiert hat, scheint wie ein Katalysator gewirkt zu haben. Siehe auch H.U. von BALTHASAR, Erster
Blick auf Adrienne von Speyr, Johannes Verlag, Einsiedeln 1968, 1989°, 26; ID., Unser Auftrag. Bericht
und Entwurf, Johannes Verlag, Einsiedeln 1984, 47f.

* Die erste Auflage wurde 1939 im Otto Miiller Verlag Salzburg vertffentlicht.

* H.U. von BALTHASAR, Erster Blick auf Adrienne von Speyr, 29f. Die Engelserscheinung wird
im Tagebuch berichtet: A. von SPEYR, Erde und Himmel., Ein Tagebuch I. Einiibungen, Johannes Verlag,
Einsiedeln 1975, 25.27 (datiert am 30.3.1941).



MANFRED LOCHBRUNNER 173

der Mystikerin zu’. Im dritten verfolgen wir den Prozess der begrifflich-reflexiven
Umsetzung durch Balthasar in seiner Karsamstagstheologie. Der vierte Abschnitt soll
schliesslich einer vorsichtigen Bilanz vorbehalten sein.

1. DAS LEHRSTUCK VOM ““DESCENSUS AD INFEROS”’
IN DER THEOLOGISCHEN ENZYKLOPADIK

Unter dem Lemma Hoéllenabstieg Christ oder Hollenfahrt Christi wird in der
Enzyklopédik das uns interessierende Lehrstiick abgehandelt’.

1.1. Der Artikel in den Symbola

Bekanntlich ist der Artikel «descendit ad inferna», wie die urspriingliche For-
mulierung gelautet hat, die danach in «descendit ad inferos» geéindert worden ist, erst
relativ spit in das Credo eingedrungen. Im Westen wird der Zusatz zum erstenmal
greifbar im Glaubensbekenntnis von Aquileja, das Rufinus (+411) um 404 kommen-
tiert hat, wobei er ausdriicklich darauf hinweist, dass weder Rom noch die 6stlichen
Kirchen diesen Artikel kennen®. Der Textus receptus (=T) des Apostolicums, der in
Gallien entstand, enthielt den Zusatz und wurde schliesslich auch von Rom iibernom-
men’. Tatséchlich aber taucht im Osten der Artikel bereits etwas friiher auf und zwar
schon im Jahr 359, wo er in den semiarianischen Glaubensbekenntnissen der Synoden
von Sirmium und Nike gelehrt wird®. Der Kirchenhistoriker Socrates (+nach 439)
nennt den Syrer Marcus von Arethusa als Verfasser’. Mit grosser Wahrscheinlichkeit

*Ich verweise auf den 4. Teil des Vortrags. Die inzwischen geliufig gewordene Bezeichnung Ad-
riennes als Mystikerin (vgl. z.B. den Art. von G. Greshake, in LThK® IX (2000) 836f.: Speyr, Adrienne v.,
Mystikerin u. geistl. Schriftstellerin) steht natiirlich unter dem Vorbehalt einer noch ausstehenden kirchli-
chen Anerkennung. Vorsichtiger dussert sich Peter Henrici, der im Blick auf den wegen der Zusammenar-
beit mit Adrienne erfolgten Ordensaustritt Balthasars, das “Gamalielsche Prinzip” ( Apg 5,34-39) geltend
macht (Erster Blick auf Hans Urs von Balthasar, in K. LEHMANN - W. KASPER [Hrsg.], Hans Urs von
Balthasar. Gestalt und Werk, Communio, Kéln 1989, 37).

® Siehe z. B. RGG’ III (1959) 408ff. (B. REIKE); LThK*V (1960), 450-455 (A. GRILLMEIER);
TRE 15 (1986) 455-461 (E. KOCH); LThK*V (1996) 237-240 (J. KREMER - M. KEHL - P. PLANK).

¢ «Crucifixus sub Pontio Pilato et sepultus, descendit ad inferna...» (DH 16). RUFINUS, Commen-
tarius in Symbolum Apostolorum, 18: «Sciendum sane est quod in Ecclesie Romanae Symbolo non habetur
additum: descendit ad inferna. Sed neque in Orientis ecclesiis habetur hic sermo» (PL 21, 356; CCh.SL
20,152f)).

"DH 27 u.a.

¢ Siehe die sog. Vierte Formel von Sirmium: «Wir wissen, dass dieser eingeborene Sohn des Vaters
auf dessen Geheiss vom Himmel herabkam zur Vernichtung der Siinde und geboren wurde von der Jungfrau
Maria und mit den Jiingern zusammen lebte und dem Heilsplan gemiiss des Vaters Willen erfiillte, gekreu-
zigt wurde und starb und zur Holle niederfuhr und dort die Dinge ordnete, den die Tiirhiiter der Holle er-
kannten und vor dem sie erbebten, und am dritten Tag von den Toten auferstand» (zitiert nach J.N.D. KEL-
LY, Altchristliche Glaubensbekenntinisse. Geschichte und Theologie, Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen
1972, 286).

> SOCRATES, Hist. eccl. 2,30: PG 67,280.



174 ReLazioni

diirfte das Theologumenon vom Hollenabstieg Christi im syrischen Raum seine Wur-
zeln haben®.

1.2. Lehramtliche Festlegungen

Im Caput “Firmiter” lehrt das 4. Laterankonzil (1215) den Hollenabstieg Chri-
sti als verbindliche Glaubenswahrheit und fiigt eine prizisierende Erkldrung hinzu:
«Jesus Christus... hat fiir das Heil des Menschengeschlechtes am Holz des Kreuzes
gelitten und ist gestorben, hinabgestiegen in die Unterwelt, auferstanden von den To-
ten und hinaufgestiegen in den Himmel: hinabgestiegen aber ist er in der Seele und
auferstanden im Fleisch: Und hinaufgestiegen ist er in beidem zugleich»". Auch das
Glaubensbekenntnis des 2. Konzils von Lyon (1274) enthilt den Artikel"”.

Hinsichtlich der Abgrenzung von hiretischen Meinungen verdienen einige lehr-
amtliche Stellungnahmen Erwiihnung. Auf Veranlassung des Mainzer Erzbischofs Boni-
fatius (+754) verurteilt im Jahr 745 eine Synode in Rom den schottischen Priester Cle-
mens, der behauptet hatte, dass Christus bei seinem Hollenabstieg alle Frommen und al-
le Gottlosen aus der Unterwelt befreit habe". Im Jahr 1140 hat die Synode von Sens in
ihrer Liste der Irrtiimer des Petrus Abaelard (+1142) dessen Lehrmeinung mit dem Ana-
them belegt, dass die Seele Christi nur durch ihre Wirkung in die Unterwelt abgestiegen
sei'. Der rechte Glaube dagegen hilt an einer substantialen Gegenwart der Seele Christi
in der Unterwelt fest. Schliesslich hat Benedikt XII. in einem Schreiben an die Armenier
(1341) klargestellt, dass Christus durch sein Leiden nicht die Holle als den “Ort” der Ver-
dammung aufgehoben habe®. Dieselbe Lehre hat sein Nachfolger Clemens V1. in einem
Brief an den Katholikos der Armenier im Jahr 1351 bekriftigt: «Christus hat durch sein
Hinabsteigen in die Unterwelt nicht die untere Holle vernichtet»"*. Aus diesen Abgren-
zungen gegeniiber der Irrlehre ergibt sich die positive Aussage, dass Christus nur die
Seelen der vor ihm verstorbenen Gerechten befreit hat, wie dies im Glaubensbekenntnis
der 4. Synode von Toledo (633) ausdriicklich gelehrt wird: «Jesus Christus stieg hinab in
die Unterwelt, um die Heiligen, die ebendort festgehalten wurden, herauszufiihren, und
nachdem er die Herrschaft des Todes besiegt hatte, ist er auferstanden»'".

1 Bezeichnenderweise stammt eines der frithesten Zeugnisse aus dem syrischen Antiochien, ndm-
lich Ignatius, Ad Magnesios 9,2: «Wie werden wir leben konnen ohne ihn, den auch die Propheten, Jiinger
im Geiste, als Lehrer erwarteten? Und deshalb erschien er, auf den sie in Gerechtigkeit harrten, und weck-
te sie von den Toten auf» (J.A. FISCHER, Die Apostolischen Viiter, Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
Darmstadt 1956, 169).

"4, LATERANKONZIL, Cap. Firmiter: DH 801.

122 KONZIL VON LYON, Glaubensbekenntnis des Kaisers Michael Palaiologos: DH 852.

" SYNODE VON ROM, DH 587.

¥ SYNODE VON SENS, DH 738. Thomas von Aquin wird die Lehre fortentwickeln, indem er un-
terscheidet zwischen der Gegenwart der Seele Christi «per suam essentiam» im «limbus patrum» und sei-
ner Gegenwart «per suum effectum» in der Holle der Verdammten, denen er nur seinen Sieg anzeigen kann;
vgl. S. Th. 1T q.52 a.2.

s BENEDIKT XIL., Schreiben «Cum dudum» an die Armenier: DH 1011.

'8 CLEMENS VL., Brief “Super quibusdam” an den Katholikos der Armenier: «Quod Christus non
destruxit descendendo ad inferos inferiorem infernum» (DH 1077).

74, SYNODE VON TOLEDO: DH 485.



MANFRED LOCHBRUNNER 175

1.3. Biblische Ansatzpunkte

Wenn man nach biblischen Haftpunkten fiir die Descensuslehre sucht, dann ist
die Basis ziemlich schmal.

Die von der Wirkungsgeschichte her gesehen wichtigste neutestamentliche Be-
zugsstelle, ndmlich 1Petr 3,19 in Verbindung mit 1Petr 4,6, stellt die neuere Exegese
vor zahlreiche Schwierigkeiten.

Der entscheidende Vers 19 ist verwoben mit dem Vers 18, der Spuren einer li-
turgischen Lied- oder Bekenntnisformel ahnen lidsst: «(V. 18) Denn auch Christus hat
der Siinden wegen ein einziges Mal gelitten (andere Lesart: anédavev), er, der Ge-
rechte, fiir die Ungerechten, um euch zu Gott hinzufiihren; dem Fleisch nach wurde er
getotet, dem Geist nach lebendig gemacht. (V. 19) In diesem ging er hin und predigte
den Geistern im Gefingnis (v @ xoi 70ig v @UAQK] mveOuaoctv mopevdeic
exnpvéev) (V. 20), die einst ungehorsam waren, als Gottes Langmut zuwartete in den
Tagen Noachs» (1Petr 3,18-20a). Norbert Brox spricht von einer «Komposition von
Abbreviaturen»", die vermutlich in Aufnahme von Motiven und Erzidhlungen des grie-
chisch erhaltenen Teils des dthiopischen Henochbuches entstanden ist. In diesem Buch
wird erzihlt, dass der Patriarch Henoch den Auftrag erhilt, zu den wegen ihrer Verge-
hen bestraften «Gottessohnen und Menschentochtern» von Gen 6,1-4 zu gehen, um ih-
nen den definitiven Unheilszustand zu verkiinden. «Sie werden keinen Frieden und
Vergebung finden»". Von der Erzihlstruktur des apokryphen Henochbuches bekommt
die Motivfolge im Abschnitt 1 Petr 3,19-21 (nidmlich Predigt an die Geister, Flut, Ar-
che Noachs) zwar einen plausiblen Zusammenhang, den der Verfasser dann um die
Tauftypologie erweitert hat, aber es bleibt der — wohl beabsichtigte — Unterschied zu
beachten. Wihrend die Rede Henochs definitive Unheilspredigt ist, erdffnet die Pre-
digt Christi eine Heilschance. Christus erscheint so als eine Gegengestalt Henochs™.

Da hinsichtlich der bislang als Standardstellen fiir den biblischen Descensusbe-
leg geltenden Verse des 1. Petrusbriefes Zuriickhaltung geboten ist, muss nach ande-
ren neutestamentlichen Texten gesucht werde.

Das Jonaszeichen, so wie es bei Mt 12,40 formuliert wird, stellt eine Parallele
her zwischen dem Verweilen des Jona im Bauch des Fisches und einem zeitlich be-
grenzten Dasein des Menschensohnes im Innern der Erde (év tfi xopdig th Y7ic).

Im Rahmen des Passionsberichtes bezieht sich der Evangelist in Mt 27,51b-53
auf die Vision der Erweckung der Totengebeine in Ez 37,1-14. Die sorgfiltige chro-
nologische Einordnung des Geschehens — die Griber 6ffnen sich nach dem Tode Je-

" N. BROX, Der erste Peirusbrief, Benzinger/Neukirchener Verlag, Ziirich/Neukirchen-Vluyn
1979, 170.

" Henoch 12,5, in: E. KAUTZSCH (Hrsg.), Die Apokryphen und Pseudepigraphen des Alten Te-
staments, 2, Mohr, Tiibingen 1900, 243.

* Im Blick auf den Vers 1 Petr 4,6: «Denn auch Toten ist das Evangelium dazu verkiindet worden,
dass sie wie Menschen gerichtet werden im Fleisch, aber wie Gott das Leben haben im Geist» urteilt Nor-
bert Brox: «Er gehort m.E. zu den nicht mehr sicher erklirbaren Texten des 1Petr und ist diesbeziiglich
noch dunkler als 3,19-22» (Der erste Petrusbrief, 196).



176 RELAZIONI

su, aber die Toten verlassen die Griber erst nach seiner Auferstehung an Ostern — bie-
tet einen Ansatzpunkt, auf den sich die Descensuslehre stiitzen konnte.

Die Pfingstpredigt des Petrus zitiert Ps 16 (15),8-11 und spricht von einem zeit-
weiligen Festgehaltenwerden Jesu im Totenreich (Apg 2,24-28). Doch Gott hat ihn
nicht der Unterwelt preisgegeben und sein Leib schaute die Verwesung nicht (Apg
2,31). Der Auferstehung geht also das Verweilen im Totenreich voraus.

Indem Paulus in Rém 10,7, einen Deuteronomiumstext (30,12), der von der
Gesetzesgerechtigkeit handelt, auf die Glaubensgerechtigkeit umbiegt und aktuali-
siert, erwahnt er nebenbei auch den Abgrund (gic tnv é&Bvccov), aus dem Christus
zuriickgekehrt ist™.

Die in Eph 4,9 erwiihnte kot@facic «in die unteren Bereiche der Erde», die in
der Auslegungsgeschichte oft auf den Hollenabstieg Christi bezogen worden ist™,
wird von den meisten modernen Kommentatoren auf die Inkarnation gedeutet®.

Schliesslich kann noch an Offb 1,18 erinnert werden, wo der erhohte Herr sagt:
«Ich habe die Schliissel zum Tod und zur Unterwelt». Und nach dem Philipperhym-
nus miissen «alle im Himmel, auf der Erde und unter der Erde ihre Knie beugen vor
dem Namen Jesu» (Phil 2,10).

Riickblickend auf das biblische Dossier ist als Ergebnis festzuhalten, dass an
keiner Stelle von einem aktiven Heilswirken Jesu im Totenreich ausdriicklich die Re-
de ist. Eindeutig stehen Kreuz und Auferstehung im Mittelpunkt. Der Hiatus zwi-
schen Tod und Auferweckung wird vom Neuen Testament taktvoll beachtet und nicht
mit mythischer Beredsamkeit iiberbriickt, wofiir die Religionsgeschichte bei den um-
liegenden Kulturen zahlreiche Beispiel liefern kann®. Das spezifisch christliche
Theologumenon vom Descensus ad inferos hat sich erst in nachneutestamentlicher
Zeit herausgebildet. Bei diesem Formungsprozess wurden dann die genannten Stellen
als biblische Haftpunkte verstanden und beniitzt.

* Vgl. die dezidierte Aussage im Kommentar von Ernst Kéisemann: «Zum ersten Male wird hier im
Neuen Testament die Botschaft von der Himmelfahrt Christi mit der von seiner Hadesfahrt, also dem Ab-
stieg ins Totenreich, verbunden» (An die Romer, J.C.B. Mohr, Tiibingen 1974, 275f.).

* Heinrich Schlier kann eine lange Ahnenreihe mit gewichtigen Namen fiir diese Deutung an-
fithren: Chrysostomus, Theodoret, Oikumenius, Tertullian, Marius Victorinus, Ambrosiaster, Hieronymus,
Pelagius, Estius, Cornelius a Lapide, A. Bengel, J.Chr.K. von Hofmann, A. Klopper, F. Bleek, H.A.-W.
Meyer, M. Kihler, B.F. Westcott, ].A. Robinson, J. Huby, E.F. Scott (Der Brief an die Epheser, Patmos,
Diisseldorf 1965°, 192 Anm. 4).

* Rudolf Schnackenburg schreibt: «Die Deutung auf den Abstieg Christi in die Totenwelt (descen-
sus ad inferos) wird heute kaum noch vertreten, hat aber in der Auslegungs- und Wirkungsgeschichte eine
betrichtliche Rolle gespielt. Sie scheitert nicht nur am Sinnzusammenhang. .., sondern auch am Weltbild
des Verf., das zwar untere und obere Himmel kennt..., aber keine Unterwelt» (Der Brief an die Epheser,
Benziger/Neukirchenen Verl., Ziirich/Neukirchen-Vluyn 1982, 181).

* Siehe die ausgiebige Materialsammlung bei JOSEF KROLL, Gott und Holle. Der Mythos vom
Descensuskampfe, Leipzig 1932 (= Nachdruck Darmstadt 1963). Lexikographische Kurzinformation bei
ALOIS GRILLMEIER, Art. Héllenabstieg Christi, Hollenfahrt Christi. I. Religionsgeschichtliche Analo-
ga, in: LThK® V (1960), 450-452.



MANFRED LOCHBRUNNER 177

1.4. Theologiegeschichte

Es wiirde den zeitlichen Rahmen, aber auch die Zielsetzung des Vortrags iiber-
schreiten, wenn die theologiegeschichtliche Entwicklung des Lehrstiicks referiert
werden sollte®. Das patristische Material ist von Alois Grillmeier mustergiiltig ge-
sichtet worden®. Grundlegend ist seine Unterscheidung zwischen einer soteriologi-
schen Fragerichtung, die die Heilsbedeutung des Descensus reflektiert, und einer chri-
stologischen, die das Geheimnis des Gottmenschen mit dem Triduum mortis kon-
frontiert. Wihrend die soteriologische Phase im 2. Jahrhundert einsetzt, tritt ab dem 4.
Jahrhundert die christologische Fragestellung stirker in den Vordergrund. Dagegen
liegen fiir die Entwicklung der Descensuslehre in der Theologie des Mittelalters und
der Neuzeit keine solchen handlichen Kompendien vor, wie dies fiir die Viterzeit der
Fall ist.

1.5. Versuch einer systematischen Typisierung

Wenn man ein grobes Raster zugrunde legen darf, lassen sich drei Grundtypen
der Descensuslehre festhalten, die jeweils eine konfessionelle Auspriagung besitzen.
So konnen wir einen ostkirchlichen, einen reformatorischen und einen katholischen
Typ unterscheiden.

a) Der ostkirchliche Typ

Das Osterbild der Ostkirche ist die Ikone des Hadesabstiegs Christi”’. Christus
steigt in die Unterwelt, um die Stammeltern Adam und Eva und die Gerechten des Al-
ten Bundes daraus zu befreien. Hier wird das Triduum mortis als eine einzige Bewe-
gung gesehen, die im Abstieg am Karsamstag ihre hochste dramatische Intensitét er-
reicht. Im Zerbrechen der Hollenpforten und im Herausfithren der Gottesfiirchtigen
aus dem Todeskerker manifestiert sich der Sieg Christi. Wihrend die westlichen
Osterbilder Christus immer nur einsam auferstehend zeigen, lisst der Osten die sote-
riologisch-soziale Seite der Erlosungstat sehen. Doch hilt Balthasar dem ostkirchli-
chen Typ eine Antezipation von Ostern am Karsamstag vor, durch die der objektive
und passive Sieg des hinabfahrenden Herrn in einen aktiven Triumph verwandelt wer-
de”. Das antezipierende, triumphalistische Moment gilt als Charakteristikum des Ost-
lichen Typs.

% Siehe M. LOCHBRUNNER, Descensus ad inferos. Aspekte und Aporien eines vergessenen
Glaubensartikels, in FKTh 9 (1993) 161-177.

% A. GRILLMEIER, Der Gottessohn im Totenreich. Soteriologische und christologische Motivie-
rung der Descensuslehre in der dlteren christlichen Uberlieferung, in ZKTh 71 (1949), 1-53. 184-203;
tiberarbeitet u. erginzt in ID., Mit ihm und in ihm. Christologische Forschungen und Perspektiven, Herder,
Freiburg i.Br. 1975, 76-174.

2 H.-J. SCHULZ, Die “Hollenfahrt” als “Anastasis”, in ZKTh 81 (1959) 1-66; E. LUCCHESI-
PALLI, Art. Hollenfahrt Christi, in LCIII (1970) 322-331.

* H.U. VON BALTHASAR, Theologie der drei Tage, Benziger, Einsiedeln 1969; Johannes Ver-
lag, Freiburg 1990°, 173f.



178 RELAZIONI

b) Der reformatorische Typ

Luther (+1546) hat die Hollenfahrtstheologie im Kontext seiner Psalmenexege-
se entfaltet. Der Reformator deutet die Holle existential. Sie wird zu einer Chiffre
menschlicher Erfahrung und mit Anfechtung identisch gesetzt. Christus iibernimmt
die Tiefe menschlicher Verzweiflung und Gottesverlassenheit und zwar am Kreuz.
Denn sowohl seine Verlassenheit am Olberg wie vor allem am Kreuz (Mt 27,46; Ps
22,2) sind bereits der Hollenabstieg.

Calvin (+1564) hat von Luther gelernt, ihn aber noch radikalisiert. Nach dem
Genfer Reformator erleidet die Seele Christi die Qualen des verdammten und verlore-
nen Siinders. Dieses Leiden deutet er als ein satisfaktorisches Strafleiden®.

An dem Schwanken der Reformatoren beziiglich des kenotischen (Calvin) oder
des triumphalen (Melanchthon) Aspekts des Karsamstags haben sich zahlreiche Aus-
einandersetzungen innerhalb der protestantischen Theologie entziindet.

Als Proprium des reformatorischen Typs konnte das Moment eines satisfakto-
rischen Strafleidens der Hollenqualen angesehen werden™.

¢) Der katholische Typ

Wenn wir die Lehrgestalt nach den katholischen Dogmatikhandbiichern zu pro-
filieren suchen, dann kristallisieren sich folgende Lehrpunkte heraus:

- Die katholische Dogmatik erkennt im Hollenabstieg bereits die erste Phase
der Erhohung, die sich in der Auferstehung, Himmelfahrt und dem Sitzen zur Rech-
ten des Vaters fortsetzt und vollendet. Wiihrend beim Hollenabstieg die Verherrli-
chung der Seele Christi gilt, wird bei der Auferstehung und Himmelfahrt sein Leib in
die Verherrlichung einbezogen.

- Die logosgeeinte Seele Christi steigt nur bis zur Vorhdlle, also dem Warteraum
der alttestamentlichen Gerechten hinab. Ein Verweilen der Seele Christi am Ort der Ver-
dammten wird ausgeschlossen, da dies seiner gottlichen Wiirde widersprochen héitte.

- Ein satisfaktorisches Wirken Christi nach seinem Kreuzestod wird abgelehnt.
Mit dem johanneischen “consummatum est” des Gekreuzigten (Joh 19,30) ist die Er-
losungstat vollbracht.

# J. CALVIN, Institutio, I1 16,10ff.

* Auf die Sonderstellung, die Nikolaus von Kues (+1464) in der Descensuslehre einnimmt, hat
Markwart Herzog hingewiesen: Descendit ad inferos: Strafleiden oder Unterweltskrieg? Ein Beitrag zur
Wirkungsgeschichte der Héllenfahrtslehre des Nikolaus von Kues in den Bistiimern Freising und Naum-
burg (1525/26), in: ThPh 71 (1994) 334-369. Herzog loziert die Karsamstagstheologie Balthasars in einer
Filiationslinie zum Cusaner. «Die Auffassung Balthasars geht auf Nikolaus von Kues zuriick. Sie kann als
eine der Hauptformen des Descensus auf eine reich differenzierte Vorgeschichte zuriickblicken, deren sich
Balthasar nur ausschnittweise bewusst gewesen ist. Dies hat auch seinen Grund, dass verschiedene Aus-
prigungen dieser Tradition der Forschung bisher verborgen geblieben sind» (a.a.0., 334). Doch kann der
Einfluss des Cusaners nicht in Konkurrenz zur Quelle Adriennes von Speyr treten. — Siehe auch die Dis-
sertation: M. HERZOG, “Descensus ad inferos”. Eine religionsphilosophische Untersuchung der Motive
und Interpretationen mit besonderer Beriicksichtigung der monographischen Literatur seit dem 16. Jahr-
hundert, Knecht, Frankfurt a.M. 1996.



MANFRED LOCHBRUNNER 179

In diesen Punkten diirfte ein relativ breiter Konsens unter katholischen Theolo-
gen geherrscht haben, solange die Prinzipien des Thomas von Aquin das Denken we-
sentlich bestimmt haben’'.

Mit einem, wie mir scheint, reprisentativen Zitat von Matthias Joseph Schee-
ben (+1888) mochte ich den Ueberblick iiber die Descensuslehre zusammenfassen.
Das Zitat lisst zugleich das Bemiihen des grossen katholischen Theologen erkennen,
vorsichtig Tiiren fiir eine weitere Lehrentwicklung zu 6ffnen.

«Obgleich das personliche Verweilen Christi in der Unterwelt nur auf die sog.
Vorholle zu beziehen ist. .., so lassen doch die allgemeinen Ausdriicke der Schrift und
der Viter Spielraum dafiir und deuten es sogar an, dass das Hinabsteigen Christi ir-
gendeine Bedeutung fiir die ganze Unterwelt gehabt habe, wenigstens dadurch, dass
es allen Bewohnern derselben bekanntgegeben wurde und in der einen oder anderen
Weise Einfluss auf sie iibte. Beziiglich der Seelen im Fegfeuer ist es selbstverstind-
lich, dass die Kunde davon ihnen ungemeinen Trost bereiten konnte und sollte... Be-
ziiglich der Verdammten aber musste die nach dem Apostel (Phil 2,10) Christo von
seiten der gesamten Unterwelt gebiihrende Unterwerfung jedenfalls sofort nach sei-
nem Tode beginnen. Speziell beziiglich der “Macht der Unterwelt”, welche durch die
Teufel reprisentiert wird, bildete... die Entfilhrung der Gerechten aus der Unter-
welt... die erste Betitigung des Sieges Christi iiber diese Macht und das Unterpfand
seiner zukiinftigen Siege»*.

2. MYSTISCHE SCHAU UND ERFAHRUNG DES KARSAMSTAGS
BEI ADRIENNE VON SPEYR

Nach dem theologischen Diskurs zur Descensuslehre mutet die geistige Welt,
die sich mit den Karsamstagserfahrungen der Adrienne von Speyr auftut, wie eine
LeTGPacic eig @AAo YEvog an.

Seit der ersten Passion in der Karwoche des Jahres 1941 wiederholten sich bis
zu ihrem Tod Jahr fiir Jahr am Karsamstag ganz aussergewohnliche Erfahrungen, in
denen Balthasar ein wichtiges Zentrum ihrer «weitgespannten theologischen
Sendung»” erkannt hat. Wenn am Karfreitag die Passionserfahrung ungefdhr um
drei Uhr nachmittags mit einem todesihnlichen Zustand abschloss, begann kurz da-
nach der “Abstieg zur Holle”, der bis in die Morgenstunden des Ostersonntags ge-
dauert hat.

7 Sieche z.B. B, BARTMANN, Lehrbuch der Dogmatik, 1, Herder, Freiburg 1932°%, 409-411; M.
PREMM, Katholische Glaubenskunde II, Herder, Wien 1957, 243-247; L. OTT, Grundriss der katholi-
schen Dogmatik, (Herder) Freiburg 1965’, 230f.; I. AUER, Kleine Katholische Dogmatik, Pustet, Regens-
burg 1988, 278-288.

2 M_J. SCHEEBEN, Handbuch der katholischen Dogmatik, V/2, Herder, Freiburg 1954, 149.

% H.U. von BALTHASAR, Vorwort zu A. v. Speyr. Uber das Geheimnis des Karsamstags, in TkaZ
10 (1981), 32.



180 RELAZIONI

2.1. Die erste mystische Karsamstagserfahrung im April 1941

Von der ersten Karsamstagsbegebenheit am Nachmittag des 11. Aprils 1941
und am Karsamstag, den 12. April 1941, berichtet Balthasar:

«Am Nachmittag des [Kar-] Freitags war, wie ich vermutet hatte, das Leiden
ziemlich genau um drei Uhr zu Ende. Ich hatte erwartet, dass nun eine starke Erleich-
terung eintreten wiirde; ich konnte mir unter dem Karsamstag nichts genaues vorstel-
len. Doch es kam ganz anders... Um halb vier fiihlt sie starken, unertréglichen Lei-
chengeruch von ihr ausgehen... Sie geht ins Schlafzimmer hinauf, um sich zu wa-
schen. Es niitzt nichts... Sie begreift, dass sie mit solchen Mitteln diesem Geruch
nicht beikommt; dieser verschwindet iibrigens um fiinf Uhr wieder. Nun beginnen Vi-
sionen aus der Holle. Diese Visionen entsprechen nur einem allgemeinen Zustand, der
eben ein Zustand in der Holle ist. Diese ist offenbar das zentrale Geheimnis des Ta-
ges. Zwei Dinge, erzihlt sie, seien einzig noch dagewesen: einerseits eine unabsehba-
re Leere und Verlassenheit...Anderseits, 1’enfer! Nicht so, als ob sie selber als Ver-
dammte in der Holle weile. Sie ist drin, wirklich, aber irgendwie unbeteiligt daran. ..
Ob sie Menschen oder Seelen gesehen habe? Nein. Sie wisse nicht, ob jemand in die-
sem Zustand sich befinde. Vielleicht ja, vielleicht auch nicht. Moglicherweise ist al-
les das nur der Bodensatz der Welt, die Stinden, die so schwer sind, dass sie ganz hin-
untersanken bis auf den Grund von allem, wihrend vielleicht die Seelen, die sie be-
gingen, ganz woanders sind... Ob sie etwas erblicke? Ja, schon. Es sei wie ein
ungeheurer, ganz langsam von rechts vorn nach links hinten fliessender Strom von
Schlamm, eine dunkelbraune Masse. Sie sehe sie von der Seite, als ob sie selber unter
dem Wasser wire, das an ihr vorbeifliesst... Und es sei ekelerregend. .. Die Visionen,
die sie schildert, sind auch nicht eigentlich Visionen, sondern mehr Auslegungen ei-
nes Zustandes. Vor allem eine ungeheure Einsamkeit. Trennung von allen Men-
schen... Der Karsamstag gehore wirklich noch zur Passion; man scheine ihn in der
katholischen Kirche zu unterschatzen. Das vollige Getrenntsein von den Stinden, den
eigenen und den fremden, wird ihr immer mehr zum zentralen Geheimnis des Tages.
Die Siinde steht wie ein Felsen vor einem, man ist machtlos, ihn zu bewegen oder zu
durchbohren. Sie erlebt diese Indifferenz sehr stark, obwohl sie gleichsam ratlos da-
vor steht und keine Deutung fiir das Erlebte hat... Sie staunt iiber die ganze Passions-
woche, iiber das Abenteuerliche des Ganzen... Ich muss [Kar-] Samstag Mittag [nach
Sitten] verreisen, mache ihr noch Mut, bis Sonntag frith auszuhalten. Sie erzahlt mir
spiter, dass ihr dieses Weggehen gerade an diesem Tage besonders arg gewesen sei,
weil es sie vollends in die Einsamkeit gestossen habe»™.

Soweit dieser Auszug aus Balthasars Aufzeichnung von der ersten Karsams-
tagserfahrung Adriennes von Speyr. Die Betroffenheit, ja Ratlosigkeit muss bei bei-
den enorm gewesen sein, sowohl auf seiten der Erfahrenden wie auf seiten des in die
Erfahrungen eingeweihten Beichtvaters und Seelenfiihrers. Dezidiert sagt Adrienne,
dass der Karsamstag noch zur Passion gehore und in der katholischen Kirche wohl un-

* A. von SPEYR, Kreuz und Hélle 1, Die Passionen, Johannes Verlag, Einsiedeln 1966, 27-31.



MANFRED LOCHBRUNNER 181

terschitzt werde. Balthasar, der das griindliche theologische Curriculum der Jesuiten
absolviert hat und im selben Jahr 1941 seine Monographie iiber Maximus Confessor™
veroffentlichen wird, die ihn als profunden Kenner der griechischen Patristik aus-
weist, wird sich von Anfang an bewusst gewesen sein, dass in diesen Ekstasen und Vi-
sionen Dinge angesprochen werden, die mit der Descensuslehre der katholischen
Dogmatikhandbiicher nicht ohne weiteres kompatibel sind.

Hinzu kommt, dass im Laufe der Jahre der Standort fast kontinuierlich ge-
wechselt wird, so dass sich immer neue Perspektiven auf jene komplexe Realitiit auf-
tun werden, die er mit vollem Recht das «Geheimnis des Karsamstags»* nennt. Das
Geheimnis des Karsamstags ist genauso unauslotbar, wie das Geheimnis des Him-
mels unsagbar ist. Die Karsamstagserfahrungen der Adrienne von Speyr lassen sich
nicht zu einem geschlossenen System zusammenfiigen. Im Gegenteil, sie 6ffnen un-
entwegt neue Aspekte des Mysteriums.

2.2. Der Auftrag Balthasars

Balthasar bezeugt: «Das Enfahrene war zugleich so aussergewdhnlich reich
und so urnatiirlich entgegengenommen, dass ich nie — auch spiter nicht — an seiner
Echtheit zweifeln konnte»”. Die persénliche Ueberzeugtheit von der Echtheit des
Vorgefallenen war die Grundvoraussetzung, dass er seinen Part iiberhaupt iiberneh-
men konnte. Sie war sozusagen sein Fiat, mit dem auch er seine Bereitschaft bekun-
den musste. Wie aber hat er seinen Auftrag wahrgenommen?

Balthasar muss sehr schnell erkannt haben, dass die mystischen Gnaden seiner
Konvertitin eine ausserordentliche Begleitung verlangen. Hier war nicht nur ein geist-
licher Berater gefragt, sondern mit Vehemenz ein Theologe. Seine Aufgabe lag
zunichst darin, Adrienne auf ihrem Weg der inneren und dusseren Gnaden zu fiihren.
Dies erforderte eine Pridsenz in Basel, die ihn sicher im Blick auf seine beruflichen
Pflichten als Studentenseelsorger, aber auch hinsichtlich seiner eigenen publizisti-
schen Projekte bisweilen in Konfliktsituationen gebracht haben diirfte. Bei den Hol-
lenabstiegen kommt ihm die Aufgabe zu, Adrienne aus ihrem Zustand — sie spricht
vom “Loch” — wieder herauszuholen. Manchmal muss er seine amtliche Autoritit als
Beichtvater geltend machen und die Visionirin von bedrohlichen Handlungen abhal-
ten, wenn sie z.B. aus dem Fenster springen oder sich am Kaminfeuer verbrennen
will®. Bei einigen Protokollen gewinnt man den Eindruck, dass er manchmal selbst in
den Entriickungszustand involviert war und dass auch ihm Heilige erschienen sind.

¥ H.U. von BALTHASAR, Kosmische Liturgie. Hihe und Krise des griechischen Welthilds bei
Maximus Confessor, Herder, Freiburg i.Br. 1941. In Kreuz und Holle Il. Auftragshéllen, Einsiedeln 1972,
67f. spielt dieses Buch bei einer Hollenvision Adriennes (am 4.7.1945) eine Rolle.

* H.U. von BALTHASAR, Erster Blick auf Adrienne von Speyr, 56-59 (Das Geheimnis des Kar-
samstags).

" A. von SPEYR, Kreuz und Hélle, 1, 17; vgl. auch H.U. von BALTHASAR, Erster Blick auf Ad-
rienne von Speyr, 11; ders., Unser Auftrag, 60f.

* Siehe z.B. A. von SPEYR, Kreuz und Holle, 1, 88.



182 REeLazioni

Neben der unerlisslichen Begleitung besteht der zweite Auftrag darin, die Er-
fahrungen und deren Schilderungen schriftlich festzuhalten. Nach Art eines gewis-
senhaften Protokollanten notiert Balthasar in umfassenden Stenogrammen den Ver-
lauf der Hollenabstiege. Wenn er einmal gerade nicht zugegen ist, erbittet er sich von
Adrienne schriftliche Mitteilungen. Die personlichen Stenogramme und die Mittei-
lungen sammelt er iiber zwei Jahrzehnte hin und bereitet dann ihre Verdffentlichung
vor. Mit der Veroffentlichung, die seinen Verlag vor ein grosses Finanzierungspro-
blem gestellt hat”, signalisiert er, dass er diese mystischen Erfahrungen nicht nur fiir
private Gnadengaben hilt, sondern dass er ihnen eine Bedeutung fiir die ganze Kirche
beimisst. So entstehen die beiden Biande mit dem Titel Kreuz und Hélle, von denen
der erste Band in chronologischer Anordnung alle “Passionen” von 1941 bis 1965 do-
kumentiert, wihrend der zweite Band die sog. “Auftragshollen” schildert, die sich zu
jedem beliebigen Zeitpunkt auch ausserhalb der Karwoche einstellen konnten®. Be-
achtenswert ist, dass der erste Band schon 1966 gedruckt worden ist, also noch zu
Lebzeiten der Adrienne von Speyr. Zu ihrem zehnten Todesjahr 1977 lagen dann die
13 “Nachlassbiinde” vollstindig im Druck fertig vor. Balthasar hat sie damals an eini-
ge herausragende Vertreter des kirchlichen Amtes und an befreundete Theologen ver-
sandt, um ein erstes Echo und wenn méglich auch einige Ratschlage fiir das weitere
Vorgehen zu erhalten. Uber die Reaktion der damals Beschenkten habe ich keine
Kenntnis. Als dann auf Wunsch des Papstes im September 1985 das Rémische Sym-
posium iiber Adrienne von Speyr und ihre kirchliche Sendung® stattfand, entschloss
sich Balthasar, die Nachlassbénde Gffentlich zuginglich zu machen und sie vom Friih-
jahr 1985 an iiber den Buchhandel zu vertreiben. Bald nach dem Tod des Theologen
nahm sie der Johannesverlag wieder aus dem Handel zuriick®.

2.3. Eine neue Lehre?

Am Schluss des Bandes mit den “Auftragshollen” steht ein beachtenswertes
Stiick, aus dem hervorgeht, dass sowohl Adrienne von Speyr wie auch Balthasar iiber-
zeugt waren, dass die “Hollenabstiege” einen lehrhaften Kern implizieren. Da die
Aufzeichnung im Kontext der Diktate zum 1. Johannesbrief (zu 1Joh 3,5) steht, ist da-
von auszugehen, dass der Text aus dem Jahr 1946 stammt®.

* Vgl. den Hinweis in H.U. von BALTHASAR, Erster Blick auf Adrienne von Speyr, 227. Er ver-
anschlagt die Druckkosten der Nachlassbinde auf mindestens 300 000.-DM.

“ A. von SPEYR, Kreuz und Hélle.l. Die Passionen, Johannes Verlag, Einsiedeln 1966; ID., Kreuz
und Hbélle. Bd. II. Die Auftragshéllen, Johannes, Einsiedeln 1972.

“ H.U. von BALTHASAR - G. CHANTRAINE - A. SCOLA (Hrsg.), Adrienne von Speyr und ih-
re kirchliche Sendung, Johannes, Einsiedeln 1986.

“ Im Gesamtverzeichnis 1989/90 werden die Nachlassbinde nicht mehr aufgelistet, wihrend sie im
Gesamtverzeichnis 1988/89 noch vermerkt sind.

“ Das Vorwort zum 2. Band der Tagebiicher enthiilt eine Datierungstafel, siche A. von SPEYR, Er-
de und Himmel. Ein Tagebuch II. Die Zeit der grossen Diktate, Johannes Verlag, Einsiedeln 1975, 5f. Dort
werden die Diktate zum 1. Johannesbrief von Mirz bis April 1946 datiert. Die Verdffentlichung erfolgte
spiter ID., Die katholischen Briefe. Bd. Il Die Johannesbriefe, Johannes Verlag, Einsiedeln 1961.



MANFRED LOCHBRUNNER 183

Adrienne fordert Balthasar auf, drei Fragen zu stellen. Er stellt die erste Frage:
«Gehort die Holle nicht zu dem schmalen Weg, auf dem man nichts regeln kann?» IThre
Antwort: «Ja, das stimmt... Die Holle hat doch einen furchtbar mittelalterlichen Cha-
rakter bekommen, man hat sie herabsinken lassen zu einer Art Drohung, hat aber nicht
mehr gewusst, dass sie objektiv existiert. Gerade das aber muss man wissen, weil man
die Liebe des Herrn erst dann wirklich begreift. Sie wissen: Die Kirche kann auf nichts
verzichten, was zur Wirklichkeit der Erlosung gehort. Sie kann nichts aus dem Dasein
des Herrn wegstreichen. Sie sollten versuchen, die Holle neu zu begriinden». Adrienne
regt also Balthasar an, eine theologische Neubesinnung iiber die Holle vorzunehmen.

Daraus ergibt sich seine zweite Frage: «Kann man es dann verdffentlichen?».
Sie entgegnet: «Es wird natiirlich schwierig sein. Man wird es vorbereiten miissen.
Aber es wird keine neue Lehre sein, sondern katholische Lehre. Denn die frithere Auf-
fassung war eine Verengung, Verbiegung».

An Balthasars Einwand, dass man die Lehre kaum wird verkiinden konnen,
schliesst sich seine dritte Frage an: «Ist es nicht eine esoterische Lehre?». Nun ergibt
sich ein instruktiver Dialog. Adrienne: «Warum?» Balthasar: «Weil sie die Kirche nicht
freigeben wird». Adrienne: «Das ist nicht meine Sache». Sie geht einen Moment hinaus.
Da sie wiederkommt, frigt Balthasar: «Kann man etwas vorbereiten?» Adrienne: «Ja,
zum Beispiel eine Reihe Aufsitze schreiben iiber die drei Tage des Herrn in der Holle,
die iiberall Perspektiven dffnen. Man kdnnte einmal die Frage aufwerfen, ob der Vater
dem Sohn nur einen Teil seines Vertrauens geschenkt habe? Ob seine Liebe nicht gross
genug gewesen sei fiir den Weg durch die Holle?» Balthasar: «Man fasst es halt so auf,
als ob der Herr die Siinder selber verdamme». Adrienne: «Es bleiben halt Konzessionen.
Es war schon eine Konzession, dass Gott Mensch geworden ist; eine Konzession ist es
auch, dass der Sohn mit der Holle nicht fertig wird. Damit wir iiberhaupt etwas verste-
hen und gerettet werden konnen, hat er sich herabgelassen, Mensch zu werden und
menschlich zu reden. So ist die ewige Holle eine Konzession an die Siinder»*.

Ich fasse die wichtigen Punkte zusammen: Adrienne wirft der traditionellen
kirchlichen Lehre iiber die Holle Verengung, ja Verbiegung vor. Sie fordert Balthasar
zu einer Neubegriindung der Theologie der Holle ausdriicklich auf. Wihrend dieser
den esoterischen Charakter der Lehre zu bedenken gibt, die «die Kirche nicht freige-
ben wird», sagt Adrienne dezidiert: «Es wird keine neue Lehre sein, sondern katholi-
sche Lehre». Aus diesen wenigen Markierungspunkten resultiert eine sehr span-
nungsvolle Konstellation, die zweifelsfrei paradoxe Ziige erwarten ldsst. So dringt
sich die Frage auf, wie Balthasar die mystische Schau der Visionirin in Theologie
umgesetzt hat. Doch ist in dieser Fragestellung bereits eine methodologische Frage
der Theologie impliziert, die wir vorerst auf sich beruhen lassen: die prinzipielle Fra-
ge namlich, ob und inwiefern Mystik als locus theologicus gelten kann®.

“ A. von SPEYR, Kreuz und Hélle, 11, 455-461 (Eine neue Lehre?); die Zitate stehen S. 458-460.
* Lexikographische Kurzinformation iiber die loci theologici in LThK?* VI (1961), 1110-1112 (A.
LANG); LThK® VI (1997), 1014-1016 (M. SECKLER). Siehe auch den Vortrag von Bernhard Kérner.



184 RELAZIONI

3. UMRISSE DER KARSAMSTAGSTHEOLOGIE
BEI HANS URS VON BALTHASAR

Es war mit Sicherheit eine ungeheure Herausforderung fiir den Theologen, die
Schau des Karsamstags in eine reflektierende Theologie zu transponieren. Das Ergeb-
nis dieser Transposition soll mit dem Begriff Karsamstagstheologie erfasst werden.
Auf diese Weise kristallisiert sich ein Proprium der Balthasarschen Theologie heraus,
das keinesfalls vorschnell unter das Theologumenon vom Héllenabstieg subsumiert
werden darf*. Zuniichst markieren wir in einem werkgenetischen Lingsschnitt die
wichtigen Stellen, an denen der Autor seine Karsamstagslehre formuliert hat. Danach
sollen in einem systematischen Querschnitt die Umrisse seiner Lehre skizziert werden.

3.1. Werkgenetische Entfaltung der Karsamstagstheologie

Im Sommer 1943 verfasst Balthasar am Vierwaldstéttersee ein lyrisches Werk,
das 1945 unter dem Titel “Das Herz der Welt” erschienen ist”. Dort begegnet man
dem ersten Widerhall der Passionserfahrungen der Adrienne von Speyr innerhalb sei-
nes eigenen Werkes. Doch diirfte dieser Zusammenhang den damaligen Lesern vollig
verborgen geblieben sein, zumal der hymnische Sprachduktus die lehrhaften Momen-
te ganz in den Hintergrund gedringt hat.

Das Descensuskapitel (“Der Gang durch den Hades™) in dem aus Vortriigen er-
wachsenen Werk “Die Gottesfrage des heutigen Menschen”, erschienen 1956, ldsst
die theologischen Momente besser hervortreten*. Doch auch hier wird wohl kaum ein

“ In meiner Dissertation, bei deren Abfassung mir die Trilogie nur bis zum Band Theodramatik 1l/1
vorgelegen hat, wobei ich aber bereits damals — lange vor Theologik I (1985) — die Wahrheit I. Wahrheit der
Welt (1947) in den Bauplan der Trilogie einbezogen hatte, wird die Karsamstagslehre als Proprium Baltha-
sarscher Theologie kurz behandelt (siehe das Sachregister): M. LOCHBRUNNER, Analogia Caritatis. Dar-
stellung und Deutung der Theologie Hans Urs von Balthasars, Herder, Freiburg i.Br. 1981. — In den meisten
der inzwischen zahlreichen Studien zur Christologie Balthasars wird auf die Karsamstagstheologie einge-
gangen, siehe z.B. M. JOHRI, Descensus Dei. Teologia della croce nell'opera di Hans Urs von Balthasar,
Editrice Universita Lateranense, Roma 1981; H. DANET, Gloire et croix de Jésus-Christ. L'analogie chez
H.U. v. Balthasar comme introduction a sa Christologie, Desclée, Paris 1987; Th.R. Krenski, Passio Cari-
tatis. Trinitarische Passiologie im Werk Hans Urs von Balthasars, Johannes Verlag, Freiburg i.Br. 1990; G.
Marchesi, La cristologia trinitaria di Hans Urs von Balthasar. Gesii Cristo pienezza della rivelazione e del-
la salvez-za Morcelliana, Brescia 1997; H. DIESER, Der gottibnliche Mensch und die Gottlosigkeit der Siin-
de. Zur Theologie des Descensus Christi bei Hans Urs von Balthasar Pantinus, Trier 1998. — Im Unterschied
zur Christologie (aber auch Trinitéitslehre, Ekklesiologie und Anthropologie) hat die Eschatologie Balthas-
ars in der Sekundiirliteratur noch weniger Beachtung gefunden. Auch in den Studien zu seiner Eschatologie
miisste die Karsamstagstheologie zur Sprache kommen. Das Werk von L. SABBIONI, Giudizio e salvezza
nell’escatologia di Hans Urs von Balthasar, IPL, Milano 1990 liegt mir leider nicht vor.

“H.U. von BALTHASAR, Das Herz der Welt, Arche, Ziirich 1945; 1957°. Die Anspielungen auf
die Karsamstagserfahrungen findet man auf den Seiten 110-113 der dritten Auflage. Siehe ID., Unser
Auftrag, 81. Auch das Béindchen Der Christ und die Angst verarbeitet bereits Einsichten des Karsams-
tags, in: ID., Der Christ und die Angst, Johannes Verlag, Einsiedeln 1951, 60f. Vgl. dazu ID., Unser Auf-
trag, 85f.

“H.U. von BALTHASAR, Die Gottesfrage des heutigen Menschen, Herold, Wien/Miinchen 1956,
187-204. Das Vorwort mit der intendierten Widmung macht den zeitgeschichtlichen Kontext seiner



MANFRED LOCHBRUNNER 185

Leser auf den Gedanken gekommen sein, dass die Mystikerin von Basel die primére
Quelle dieser Reflexionen ist, obwohl die Einleitung zu diesem Abschnitt von der kai-
rologischen Funktion der Vergegenwirtigung der Offenbarung durch den Heiligen
Geist handelt, wobei der eigentlich zu erwartende Begriff “Privatoffenbarung”™ um-
gangen wird®. Auch will der Verfasser keine “technisch-theologische™ Abhandlung
vorlegen, statt dessen schiebt er Dichter vor, bei denen er gleichgerichtete Gedanken
entdeckt: ndmlich Paul Claudel (in Le Repos du Septiéme Jour), vor allem Charles Pé-
guy, aber auch Gertrud von Le Fort und Georges Bernanos. «Was aber bringen diese
christlichen Dichter aus ihrem Gang durch den Hades mit empor, wenn nicht Le My-
stere de la Deuxiéme Vertu; eine ihrer Schranken entledigte christliche Hoffnung, die
epochal gesehen, eigentlich erst (wieder) moglich wurde, als die Kosmologisierung
der Holle, wie Dante sie vorfiihrt, sich iiberwand in ein anthropologisches, das heisst
innerliches, erfahrungshaftes Verstindnis der Verlorenheit»*'?

Einen technisch-theologischen Abriss zum Descensus ad inferos hat Balthasar
im folgenden Jahr 1957 im Kontext seiner Standortbestimmung der Eschatologie im
Sammelband Fragen der Theologie heute nachgeliefert™.

Am 17. September 1967 ist Adrienne von Speyr verstorben, am 20. September,
ihrem 65. Geburtstag, fand das Begrébnis statt. In dem 1968 erschienen Ersten Blick
auf Adrienne von Speyr informierte der Theologe zum erstenmal die kirchliche Of-
fentlichkeit iiber die Karsamstagserfahrungen der Mystikerin und konnte bereits den
editorischen Plan fiir die Nachlassbidnde mitteilen™.

Im Erscheinungsjahr des “Erste(n) Blick(s)” erledigte Balthasar auch eine Auf-
tragsarbeit, die er im August 1968 abgeschlossen hat. Er verfasste einen umfangrei-
chen Beitrag iiber das Mysterium Paschale fiir die heilsgeschichtliche Dogmatik My-

Reflexionen, ihren Sitz im Leben deutlich: «Hiitte nicht eine begreifliche Scheu mich abgehalten, so hitte
ich diese Seiten den Martyrern der Einheit widmen wollen, dem erlauchten Heer der Gedemiitigten unserer
furchtbaren Zeit: den Gefolterten, Vergasten, Vivisezierten, im geschlossenen Viehwagen winters Erfrore-
nen, von den Stiefeln der Partei ins Antlitz Getretenen: den geflissentlich Vergessenen, die vergeblich, ver-
geblich alles gegeben haben. O Haupt voll Blut und Wunden» (a.a.0., 7).

“ «Der Heilige Geist offenbart jeder Zeit die im besondern fiir sie aufgesparte Seite der gottlichen
Wahrheit, wenn die Zeit sich darum betend bemiiht; und die Wahrheit liegt dann nicht in einem abgelege-
nen, bisher zufillig unbeachtet gebliebenen Winkel.. ., sic liegt jeweils immer in der Mitte..., von wo das
Licht ausstrahlt, von wo die Christen unvermerkt aus Bequemlichkeit abgeglitten sind, und in den es
zuriickzutauchen gilt» (a.a.0., 187).

* Ibidem.

5 A.a.0., 200. Die S. 195-197 geiiusserte Kritik an Dantes Héllentourismus wird Balthasar ofters
wiederholen, z.B. Verbum Caro. Skizzen zur Theologie I, 286; Herrlichkeit 1I/1, 458; Was diirfen wir hof-
fen?, 93f. u.6.

2 H.U. von BALTHASAR, Eschatologie, in J. FEINER - M. LOHRER (Hrsg.), Fragen der Theolo-
gie heute, Benziger, Einsiedeln 1957, 403-421; aufgenommen unter dem Titel: Umrisse der Eschatologie, in:
ID., Verbum Caro. Skizzen zur Theologie I, Johannes Verlag, Einsiedeln 1960, 276-300, bes. 285-292.

“1D., Erster Blick auf Adrienne von Speyr, 56-39 (Das Geheimnis des Karsamstags). Die kirchli-
che Druckerlaubnis des Buches ist auf den 17. Januar 1968 datiert, das bedeutet, dass der Autor das Werk
in kurzer Zeit verfasst bzw. kompiliert haben muss. Der zweite und dritte Hauptteil des Werkes bestehen
aus einer Anthologie von autobiographischen und von Gebetstexten der Mystikerin.



186 RELAZIONI

sterium Salutis, wobei er kurzfristig fiir einen erkrankten Autor (Wer war dieser Au-
tor?) einspringen musste™. Unter dem Titel Theologie der drei Tage ist die Abhand-
lung auch als Separatdruck vertffentlicht worden™. Dieses Werk markiert m.E. den
entscheidenden Schritt auf dem Weg zur Karsamstagstheologie. Ich wiirde sogar nicht
zogern, hier von einem durch die providentia Dei sichtlich begleiteten Schritt spre-
chen zu wollen. Schon in dem dusseren Zustandekommen konnte man ihren Wink er-
kennen, aber auch die Wirkung konnte providentielle Ziige tragen. Denn sowohl die
Plazierung an herausragender Stelle in diesem Handbuch wie auch die Uebersetzun-
gen des Handbuchs in die wichtigen Sprachen der internationalen Theologie sicherten
dem Beitrag eine rasche Rezeption. Balthasar hat den Kairos erkannt und all seine
Meisterschaft aufgeboten, um die Lehre des Karsamstags der Diskussion der theolo-
gischen Wissenschaft zu unterbreiten. Die umfassende Bibliographie belegt seiner-
seits das Bemiihen, mit der fachlichen Literatur in einen Dialog zu treten. Freilich
diirften wohl nur wenige Theologen beim ersten Studium erkannt haben, dass Baltha-
sar die kithnen Einsichten der inzwischen verstorbenen Mystikerin in den Strom der
theologischen Uberlieferung einzubetten versucht. Es erscheint wie ein schamvolles
Feigenblatt, wenn nur in einer einzigen Fussnote der Hinweis auftaucht: «Zu alldem:
A. von Speyr, Kreuz und Holle (Privatdruck, Einsiedeln 1966)»*. Im Dickicht des
theologiegeschichtlichen Materials diirften wohl die meisten Leser die eigentliche
Spur iibersehen haben.

Ich iibergehe die beiden thematisch relevanten Aufsitze Abstieg zur Holle und
Eschatologie im Umriss, die im 4. Skizzenband aufgenommen worden sind”. Auch in
ihnen dominiert das Bestreben um Einbettung in die Theologiegeschichte. Die An-
bindung an die neutestamentlichen Andeutungen ist im Vortrag Theologische Besin-
nung auf das Mysterium des Héllenabstiegs tonangebend™.

Eine neue Entfaltungsstufe der Karsamstagstheologie wird erreicht, wenn wir
auf den 4. Band der Theodramatik und auf den 2. Band der Theologik schauen. Worin
liegt das Neue, das sich nicht primér auf die Inhaltlichkeit bezieht, sondern formaler
Art 1st? Vom Schlussband der Theodramatik an, also seit 1983, hat Balthasar, der bis
dahin in seinem eigenen Werk die Schriften Adriennes von Speyr nur in obliquo zitiert
und auf diese Weise die methodische Unterscheidung zwischen Mystik und Theologie
respektiert hat, vom vierten Band der Theodramatik an verzichtet er auf die methodi-

*ID., Mysterium Paschale, in: MySal 111/2, Benziger, Einsiedeln 1969, 133-326; darin das Kapitel
Der Gang zu den Toten (Karsamstag), a.a.0., 227-255.

*ID., Theologie der drei Tage, Benziger, Einsiedeln 1969; Johannes Verlag, Freiburg 1990°. Ich
zitiere nach der dritten Auflage.

* A.a.0., 166.

“H.U. von BALTHASAR, Abstieg zur Hélle, in ThQ 150 (1970) 193-201; aufgenommen in ID.,
Pneuma und Institution. Skizzen zur Theologie IV, Johannes Verlag, Einsiedeln 1974, 387-400; ID., Escha-
tologie im Umriss, in a.a.0., 410-455.

*ID., Theologische Besinnung auf das Mysterium des Héollenabstiegs, in 1D. (Hrsg.), “Hinabge-
stiegen in das Reich des Todes”. Der Sinn dieses Satzes in Bekenntnis und Lehre, Dichtung und Kunst,
Schnell und Steiner, Miinchen 1982, 84-98.



MANFRED LOCHBRUNNER 187

sche Epoché. Nun stehen die Zitate aus Adriennes Schriften in recto im Haupttext. Sei-
ne Formulierungen verbinden sich mit den durch Anfiihrungszeichen kenntlich ge-
machten Zitaten zu einem dichten Gedankengewebe, das sein Postulat unterstreichen
soll: «Ihr Werk und das meine sind weder psychologisch noch philologisch zu trennen,
zwei Hilften eines Ganzen, das als Mitte eine einzige Griindung hat»*.

Im 4. Band der Theodramatik wird der Hollenabstieg Christi in den Zusam-
menhang der Eschatologie geriickt”. Unter der Ueberschrift Das Endspiel als trinita-
risches Drama behandelt er den Descensus, setzt sich mit dem Fragekomplex der
Apokatastasis auseinander, problematisiert den Gerichtsbegriff und tastet sich an das
Mysterium der Holle heran (Approximationen an die Holle).

Im 2. Band der Theologik wird der Descensus in trinitarischem Kontext
nochmals ausgeleuchtet®. Nun erscheint Adrienne von Speyr als Widerpart zu Lu-
thers Theologie des Widerspruchs im Zeichen der caro peccati. «Auf die Abgriinde,
die Luther aufgerissen...hat, wird erst in der Lehre Adriennes von Speyr, die wie nie-
mand vorher diese Abgriinde ausgelotet und ausgewortet hat, eine hinreichende Ant-
wort erteilt. Wie kann der ganze theologische Widerspruch der Siinde, der bis zur
Holle hinabreicht, ohne jede Verharmlosung, aber auch ohne Zerstorung der theolo-
gischen Logik (weil der Widerspruch der Liige ins Innere der Wahrheit integriert
wird) zugleich bejaht und in einem Tieferen iiberholt werden»®? Was dann auf den
folgenden 15 Seiten geboten wird, ist die knappeste Zusammenraffung der Karsams-
tagslehre, exklusiv aus dem Nachlasswerk der Mystikerin geschopft.

Wihrend auf den fritheren Stufen Balthasar bestrebt war, der Lehre Adriennes,
die als solche kaum namhaft gemacht worden ist, einen Weg zu bahnen, indem er sie
in die Tradition eingebaut hat, geht es ihm in Theodramatik IV und in Theologik 1T
darum, dieser Lehre sozusagen unverhiillt zum Durchbruch zu verhelfen.

Der Sprung, der zwischen den Entfaltungsstufen der Karsamstagslehre liegt,
lisst sich auch am Echo der theologischen Offentlichkeit ermessen. Wenn das “My-
sterium Paschale” bei der Kritik fast durchwegs positive Zustimmung gefunden hat,
melden sich nun kritische Stimmen®. An dem Bindchen Was diirfen wir hoffen?* ent-
ziindet sich schliesslich eine Diskussion, deren Akteure jedoch kaum die Reflexions-
hohe Balthasars erreicht haben.

* ID. Rechenschaft — 1965, in ID., Mein Werk. Durchblicke, Johannes Verlag, Freiburg i.B.. 1990,
T1; vgl. ID., Unser Auftrag, 11.

“1D., Theodramatik IV. Das Endspiel, Johannes Verlag, Einsiedeln 1983, 223-293 (Das Endspiel
als trinitarisches Drama).

S ID., Theologik II. Wahrheit Gottes, Johannes Verlag, Einsiedeln 1985, 314-329 (Hélle und Trinitct).

2 A.a.0., 314/315.

% So bezeichnet z.B. Eugen Biser in einer Rezension den Abschnitt Hille und Trinitit in Theologik
IT als «das Gewagteste, was jemals aus Balthasars Feder hervorging» (Dombau oder Triptychon?, in ThRv
84 [1988] 179).

% H.U. von BALTHASAR, Was diirfen wir hoffen? Johannes, Einsiedeln 1986. Auf die Kritik rea-
gierte der Theologe mit seinem Kleine(n) Diskurs iiber die Holle (Schwabernverlag, Ostfildern 1987). Sie-
he den Vortrag von Manfred Hauke.



188 ReLazioni

Werkgeschichtlich markiert das Schlusskapitel der Theologik I die Endfassung
der Karsamstagstheologie. Hier formuliert Balthasar mit den Worten der Mystikerin,
was er in Mysterium Paschale in einer mehr begrifflich-technischen Sprache gelehrt
hat. Fiir die Profilierung der Lehrgestalt sind beide Texte wichtig.

3.2. Umrisse der Lehre

Wiihrend in den dogmatischen Handbiichern der Hollenabstieg Christi ein klar
umgrenztes Lehrstiick innerhalb der Christologie/Soteriologie darstellt, avanciert der
Descensus in der Karsamstagstheologie bei Speyr/Balthasar zu einem Strukturele-
ment ihres ganzen Lehrgebdudes. Als Strukturelement erhilt der Descensus eine weit
grossere Bedeutung, als sie ihm im dogmatischen Lehrkapitel zugemessen wird.

a) Hollenabstieg als tiefster Punkt der Kenose

Der Hollenabstieg bedeutet fiir Christus den tiefsten Punkt seiner Erniedrigung
und Entleerung. Ueber die im Philipperhymnus (2,6-11) angedeutete Linie des Ge-
horsams bis zum Tod am Kreuz hinaus ist hier von einem «Ubergehorsam»* die Re-
de, der zu einem ganz wortlichen «Kadavergehorsam»® wird.

b) Trinitarische Dimension des Karsamstags

Die Entausserung des Sohnes bei seiner Menschwerdung erfolgt aus Liebe zum
Vater im Einverstindnis mit dem Heiligen Geist. Doch nimmt diese Liebe nun ganz
die Gestalt eines absoluten Gehorsams an, wenn der Sohn iiber die Kreuzesverlassen-
heit hinaus den Vater dort suchen muss, wo er nicht gefunden werden kann: in der
Summe aller Weigerungen, dem zweiten Chaos, dem nicht aufgehenden Rest der
Schopfung: eben der Holle.

«Hier brechen die Widerspriiche auf. Zuerst der Widerspruch im Wesen der
Holle, sofern sie die abgelegte Stinde ist: Sie ist und ist zugleich nicht, weshalb sie zu-
letzt das zugleich zeitlos-Ewige und das sich selber Zerstorende, Untergehende, Hin-
untergezogene, Hinunterstrudelnde ist. Als beides ist sie nur Bodensatz... Aber dann
der Widerspruch, der im Hindurchgang des Herrn durch die Holle sich ereignet. Nicht
nur, dass er dem Vater dort entgegengehen muss, wo dieser mit Sicherheit nicht ist,
sondern dass er als der hindurchgeht, der er ist (der siindelose Sohn des Vaters), und
der er zugleich nicht ist, sofern er der Tréger aller Siinde der Welt ist... Dass er also,
als der Sohn, zugleich der Fernste von der Holle und als Triiger der Siinde der ihr
Niéchste ist, dass er als dieser Tote sein Wortsein verloren hat... und dabei doch des
Vaters lauterste und deutlichste Aussage an die Welt ist»®".

® H.U. von BALTHASAR, Theologik I, 322.

% «Es ist somit ein Sein im #ussersten Gehorsam, und, da es der Gehorsam des toten Christus ist,
der theologisch einzig bestehende “Kadavergehorsam” (das Wort stammt von Franz von Assisi)» (H.U.
von BALTHASAR, Theologie der drei Tage, 168). Siehe auch ID., Ueber Stellvertretung, in 1D., Pneuma
und Institution. Skizzen zur Theologie IV, Johannes Verlag, Einsiedeln 1974, 408,

“H.U. von BALTHASAR, Theologik II, 320f. NB. Bei den Zitaten aus Theologik II iibergehe ich
die Anfiihrungszeichen der Formulierungen der Adrienne von Speyr.



MANFRED LOCHBRUNNER 189

In dieser Sicht erhilt die Holle einen trinitarischen Bezug. Am Karsamstag
fiihrt der Vater den in die Unterwelt absteigenden Sohn in das Geheimnis der Holle
ein, die der Preis der menschlichen Freiheit ist. «Wenn der Vater als der Schopfer der
menschlichen Freiheit — mit all ihren voraussehbaren Folgen! — zu gelten hat, dann
gehort das Gericht und damit auch die “Hélle” urspriinglich ihm, und wenn er den
Sohn in die Welt sendet, um statt zu richten zu retten, und ihm zu dieser Funktion «das
ganze Gericht iibergibt» (Joh 5,22), dann muss er ihn als den menschgewordenen
auch in die ‘Holle’ (als letzte Folge der geschopflichen Freiheit) einfiihren. Wirklich
in die Holle eingefiihrt werden aber kann der Sohn nur als Toter, am Karsamstag»*.

¢) Eschatologische Dimension des Karsamstags

Wenn der trinitarische Bezug die eine Seite markiert, an welcher die Karsams-
tagstheologie einen Zugewinn verbuchen kann, kennzeichnet die eschatologische Di-
mension die andere Seite des Reflexionsgewinnes.

Hélle im neutestamentlichen Sinn und Fegfeuer entspringen theologisch am
Karsamstag. Erst durch den Abstieg Christi am Karsamstag erhilt die alttestamentli-
che Scheol eine christologische Prigung. Im Sein mit den Toten stiftet er dem Zorn-
feuer Gottes das Moment der Barmherzigkeit ein und erméoglicht so die liduternde
Wirkung des Fegfeuers. «Das besagt zuniichst, dass am Karsamstag ein moglicher
Ausgang aus der Scheol geschaffen worden ist: das Fegfeuer»®.

Im Blick auf die Konstituierung der Holle als infernus damnatorum wird ge-
lehrt: «Mit der Auferstehung lésst Christus den Hades hinter sich: die Zugangslosig-
keit der Menschheit zu Gott; er nimmt aber aus seiner tiefsten trinitarischen Erfahrung
die “Holle” mit sich: als Ausdruck seiner Macht, als Richter iiber das ewige Heil oder
Unheil des Menschen zu verfiigen»”.

d) Via media zwischen Origenes und Augustinus

Die Karsamstagstheologie ist Ausdruck der Universalitit der Erlosung. «Es
gibt, am Karsamstag, den Abstieg des toten Jesus zur Holle, das heisst... seine Solida-
risierung in der Nicht-Zeit mit den von Gott weg Verlorenen. Fiir diese ist ihre Wahl
— mit der sie ihr Ich anstelle des Gottes der selbstlosen Liebe gewihlt haben — end-
giiltig. In diese Endgiiltigkeit... steigt der tote Sohn ab... Und eben damit stért er die
vom Siinder angestrebte absolute Einsamkeit: der Siinder, der von Gott weg “ver-
dammt” sein will, findet in seiner Einsamkeit Gott wieder, aber Gott in der absoluten
Ohnmacht der Liebe, der sich unabsehbar in der Nicht-Zeit mit dem sich Verdam-
menden solidarisiert... Nur in der absoluten Schwiche will Gott der von ihm ge-
schaffenen Freiheit das Geschenk der jeden Kerker autbrechenden und jede Ver-
krampfung l6senden Liecbe vermitteln: in der Solidarisierung von innen mit denen, die

% H.U. von BALTHASAR, Theologie der drei Tage, 168.
“1D., Theologik II, 324.
" ID., Theologie der drei Tage, 171.



190 RELAZIONI

alle Solidaritit verweigern»”. «Der Gehorsam des Sohnes noch im Totsein, noch in
der Holle ist seine vollkommene Identitiit in allem Widerspruch und damit die Uber-
windung auch des letzten Widerspruchs durch diese alles unterlaufende Identitit»”.

Balthasar will mit der Karsamstagstheologie eine heilsoptimistische Position
der Hoffnung einnehmen und so eine via media beschreiben zwischen der Skylla ei-
ner Apokatastasis und der Charybdis einer massa damnata. Theologiegeschichtlich
werden die Extrempositionen mit den Namen Origenes und Augustinus markiert™.

Nach der Darstellung des dritten Teils soll abschliessend noch eine Bilanz ge-
zogen werden.

4. VERSUCH EINER BILANZ

Es kann nicht angezweifelt werden, dass die Passionserfahrungen und beson-
ders die mystische Schau des Karsamstags Adrienne von Speyr in ein Meer von
Schmerzen und Leiden gestiirzt und an den Kriften ihrer Gesundheit gezehrt haben™.
Ebenso klar ist, dass die Einordnung der mystischen Phidnomene fiir Balthasar eine
grosse Herausforderung bedeutet und ihm viel theologischen Mut abverlangt hat™.

Im Blick auf die Karsamstagslehre kommt man als Theologe kaum um die Fest-
stellung herum, dass sie sich keinem der von mir im ersten Teil kurz skizzierten Ty-
pen des Descensus-Theologumenons zuordnen ldsst. Sie ist eine forma sui generis
und als Strukturelement ein Proprium Balthasarscher Theologie.

4.1. Kritische Anfragen

Den Theologen steht es zu, sich kritisch mit der Karsamstagstheologie zu be-
fassen. Ein Punkt, der m.E. besonders zur Diskussion herausfordert, ist die Lehre von
den “Effigien”. Es fillt auf, dass die Karsamstagstheologie den fiir die Eschatologie
unentbehrlichen Begriff der Seele nach und nach umgeht und an seine Stelle ein kom-

"ID., Uber Stellvertretung, in ID., Pneuma und Institution. Skizzen zur Theologie IV, Johannes
Verlag, Einsiedeln 1974, 408f.

1D., Theologik II, 323.

*Vgl.ID., Erster Blick auf Adrienne von Speyr, 59; ID., Theologik 11, 315; ID., Was diirfen wir hof-
fen?, 38-58; A. von SPEYR, Kreuz und Hélle II, 64-70 (Origenes und Augustinus).

™ Siehe den Bericht Balthasars: «Von der Mitte der fiinfziger Jahre an war ihre Schwiiche so gross,
dass man stindig mit dem Tod rechnen musste; kein Arzt begriff, weshalb sie iiberhaupt noch lebte, von ei-
nem Jahr zum andern wuchs die Gewissheit: der Tiefpunkt, den ein Leben erreichen kann, ist erreicht. Aber
immer wurde dieser Punkt nochmals tiefer hinabgesetzt. Neben den immer heftigeren Schmerzen — ihr Kor-
per war wie eine Orgel, bei der alle Register des Leidens gezogen wurden, und zwar stets neue, unvermu-
tete — gab es das ebenfalls steigende Gefiihl der Ohnmacht, des “Nicht-mehr-Konnens” und der “Uberfor-
derung”» (Erster Blick auf Adrienne von Speyr, 39).

™ Siehe z.B. Balthasars Selbstzeugnis: «Ihre Aussagen waren so beschaffen, dass sie oft mit den
herkémmlichen Ansichten ihres Beichtvaters nicht iibereinstimmten und von diesem erst nach einigem
Nachdenken als richtig befunden wurden» (Einleitung, in ID. - G. CHANTRAINE - A. SCOLA [Hrsg.],
Adrienne von Speyr und ihre kirchliche Sendung, 14).



MANFRED LOCHBRUNNER 191

plexes Konstrukt tritt, das sich aus den “Effigien” und der “Siinde an sich” zusam-
mensetzt. In den Passionsprotokollen taucht der Begriff “Effigie” zum erstenmal am
Karsamstag 1945 auf™. Im zweiten Band Kreuz und Holle sind nochmals 4 Texte ge-
sammelt, in denen die “Effigien” thematisiert werden”. Beim Symposion in Rom hat
Balthasar eine knappe Erkliarung gegeben: «Der durch dieses von Gott Wegver-
dammte [nimlich die durch das Kreuz von der Menschheit getrennte Stindenmasse]
wandelnde tote und fiir Adrienne nie sichtbare Christus begegnet auf diesem Gang
noch einer Realitiit, die Adrienne mit dem Wort “Effigien” bezeichnet hat. Was sind
diese? Sie sind das, was Gott von jedem Siinder von sich weg verdammen, also in die
Hélle werfen musste, um ihn als den lebendigen Menschen zu retten, aus ihm durch
Christus ein Kind Gottes zu machen. Die Effigien sind nicht unreal, weil der siindige
Mensch der Siinde etwas von seiner lebendigen Wirklichkeit weggeschenkt hat. So
hat jeder erldste Siinder etwas wie ein Abbild seiner selbst in der Holle... Was ge-
schieht mit diesen Effigien? Adrienne sieht, dass sie beim Durchgang des Herrn durch
die Holle “‘ausgeloscht” werden. Und trotzdem sagt sie auch: “Der Mensch kann,
wenn er in die Siinde zuriickfallt, wenn er gleichsam bereut, sie bereut zu haben, sie
erneut zum Leben bringen”»". Auch in Theologik II streift Balthasar die Thematik der
“Effigien” und will in ihnen «eine (vollig verwandelte) Parallele zu Luthers simul iu-
stus et peccator »” erkennen.

Die “Effigien” scheinen mir eine Art Zwischeninstanz zwischen der Person des
Siinders und der von der Person abgetrennten “‘Siinde an sich” darzustellen. Ist ein sol-
ches Konstrukt theologisch tiberhaupt nachvollziehbar?

4.2. Warten auf das Urteil der Kirche

Neben solchen punktuellen Anfragen der Kritik bleibt aber noch ein grundsétz-
liches Problem zu bedenken. Ich versuche den “Sachverhalt” auf den Punkt zu brin-
gen. Die Karsamstagstheologie ist die begrifflich-reflexe Umsetzung von mystischen
Erfahrungen der Adrienne von Speyr. Mystische Erfahrungen aber, die von der Kir-
che (noch) nicht anerkannt worden sind, konnen nicht als locus theologicus bean-
sprucht werden.

Nun aber hat Papst Johannes Paul II., indem er Balthasar zum Kardinal ernannt
hat, sein theologisches Werk auszeichnen wollen. Die Verleihung der Kardinalswiir-
de an einen Theologen impliziert immer auch eine kirchliche Anerkennung seiner
Theologie.

In der Ansprache an die Teilnehmer des Romischen Symposions iiber Adrienne
von Speyr sagt der Papst: «Ich weiss, dass Sie im Rahmen dieser freundschaftlichen

" A. von SPEYR, Kreuz und Hélle I, 111. Weitere Stellen werden im Sachregister aufgefiihrt,
a.a.0., 420.

"1D., Kreuz und Holle II, 183-202.

" H.U. von BALTHASAR - G. CHANTRAINE - A. SCOLA (Hrsg.), Adrienne von Speyr und ih-
re kirchliche Sendung, 143-144.

" H.U. von BALTHASAR, Theologik II, 325.



192 RELAZIONI

Begegnung von mir kein Urteil erwarten, das meine kirchliche Autoritit beanspruch-
te»™. Diese kluge, sozusagen salvatorische Klausel weist aber zugleich auf den offenen
Punkt hin. Denn eigentlich sollte die kirchliche Autoritit zu den so ausserordentlichen
“Phinomenen” im Leben der Adrienne von Speyr einmal Stellung nehmen.

In der gerade zitierten Ansprache wird auch an die “wunderbare Geschichte der
rheinisch-flimischen Mystik des 13. und vor allem des 14. Jahrhunderts™ erinnert.
Der Papst fihrt fort: «An Thnen ist es zu sagen, ob diese Hohepunkte mystischer Theo-
logie auf diese gliilhende Konvertitin einen Einfluss gehabt haben»*. Auch wenn
tatsdchlich kein Einfluss vorliegen diirfte und eine geistesgeschichtliche Anbindung
Adriennes an die rheinische Mystik m.E. falsch wire, ist es doch bemerkenswert, dass
die “gliithende Konvertitin” in den Kontext der Mystik geriickt wird.

Uber Mystik zu befinden steht aber allein dem Urteil der Kirche zu. In den Ta-
gebuchbiinden der Adrienne von Speyr gewinnt man an einigen Stellen den Eindruck,
dass zu ihren Lebzeiten bereits kirchliche Priifungen tiber die Echtheit der mystischen
Gnaden erfolgt sind®. Doch besitze ich dariiber keine Kenntnisse.

Die Urteilsfindung der kirchlichen Autoritit auf ihren verschiedenen Ebenen ist
bekanntlich ein mithsamer und langer Weg. Zu diesem Weg gehort aber das Mittragen
der ganzen Glaubensgemeinschaft, wie es Adrienne von Speyr selbst gefordert hat,
wobei sie jedoch ausdriicklich nicht von ihrer Person sprechen will. Unter der Ueber-
schrift Die mangelhafte Nachfolge der Kirche am Karsamstag hilt Balthasar ihre
Ausserung fest: «Werden die Heiligen nicht richtig von der Kirche getragen, so wird
die Schwangerschaft der Heiligen geschédigt. Trigt die Kirche die Heiligen, dann ist
sie, wenn der Auftrag der Heiligen offenbar wird, fiir diesen vorbereitet, ihm irgend-
wie gleichgestaltet. Wo das fehlt, wird die Fruchtbarkeit der Heiligen entkriftet. Die
Kirche konnte die wahren Heiligen multiplizieren, indem sie sie triige»®.

Balthasar war iiberzeugt, dass die Schau des Karsamstags «das grosste theolo-
gische Geschenk ist, das Adrienne von Speyr von Gott erhalten und der Kirche hin-
terlassen hat»*. Es liegt an uns Theologen, dass wir mithelfen, dieses Geschenk ge-
wissermassen auszupacken, um es der kirchlichen Autoritit zur Begutachtung zu pri-
sentieren. Ich danke den Organisatoren dieser Tagung, dass sie diese Aufgabe erkannt
und sich ihrer angenommen haben.

% Ansprache des Heiligen Vaters an die Teilnehmer, in H.U. von BALTHASAR - G. CHAN-
TRAINE - A. SCOLA (Hrsg.), Adrienne von Speyr und ihre kirchliche Sendung, 181.

# Ibidem.

® Siehe z.B. A. von SPEYR, Erde und Himmel I, 475; 1D., Erde und Himmel I, 156, 201 (Hinaus-
zogern und Ablehnung der Priifung).

B 1D., Kreuz und Hélle II, 445f.

“H.U. von BALTHASAR, Erster Blick auf Adrienne von Speyr, 56.



MANFRED LOCHBRUNNER 193




Questa collana, diretta anche da Gaetano Favaro, docente della Facolta di
Teologia di Lugano, propone e proporra, in forma scientificamente attenta e
con un alto livello di comprensibilita anche per i lettori non tecnici, una serie
di introduzioni alla conoscenza di religioni consolidate e fenomeni religiosi in
fase di sviluppo nel quadro della societa multietnica odierna.



RTLu VI (1/2001), 195-220 195

‘““Sperare per tutti”’?

Il ricorso all’esperienza dei santi
nell’ultima grande controversia
di Hans Urs von Balthasar

Manfred Hauke
Facolta di Teologia (Lugano)

1. COLLOCAZIONE DEL TEMA

Il rinvio alla santita e all’esperienza dei santi & un filo rosso nell’opera di Hans
Urs von Balthasar. Compare parecchie volte nei suoi scritti' ed & forse ancora pill ar-
ticolato, se guardiamo il prestigioso programma editoriale della casa editrice Johan-
nes Verlag, fondata dal nostro teologo: fin dall’inizio si premura di tirare fuori dal na-
scondiglio opere importanti di autori spirituali, di mistici e di santi’.

! i vedano, in questo volume, gli interventi di P. L. BORACCO e di K. HELLER. Inoltre J. KON-
DA, Das Verhiilinis von Theologie und Heiligkeit im Werk Hans Urs von Balthasars, Echter, Wiirzburg
1991.

* Basti indicare (come esempio) la collana “Christliche Meister” che & arrivata a circa cinquanta ti-
toli (nel 1988, anno della morte di Balthasar, erano quasi quaranta): cfr. Johannes Verlag, Gesamtverzeich-
nis 1999-2000. Neuerscheinungen 1999 (Einsiedeln 2000).



196 RELAZIONI

Anche il tema dell’escatologia percorre 1'intera attivita letteraria di Balthasar.
Gia la sua tesi di dottorato in germanistica, accettata all’universita di Zurigo nel 1930,
tratta la Storia del problema escatologico nella letteratura moderna tedesca’. Ed i suoi
ultimi due libri difendono le sue convinzioni sulla speranza escatologica: Sperare per
tutti (1986) e il Piccolo discorso sull’inferno (1987)". Elio Guerriero dichiara (giusta-
mente) che questi «due scritti concludono non solo dal punto di vista cronologico» 1’o-
pera teologica di Balthasar’. Ma proprio attorno a quest’ultima eredita del nostro teolo-
20 & scoppiata una forte controversia che stabilisce il quadro per il nostro tema.

Quello che ci interessa in questo dibattito non sono tutti i suoi aspetti teologici,
ma il ruolo che debba avere 1’esperienza dei santi, anche aldila del tema combattuto.
Balthasar stesso dichiard: «L ultima parola, anche qui, I’avranno i santi»®. Vediamo
qui un incrocio fra due fili rossi nell’ opera balthasariana, I'interesse agiologico e quel-
lo escatologico. La controversia & illuminante perché, nell’ interpretazione delle testi-
monianze riportate, il nostro teologo doveva confrontarsi soprattutto con due specia-
listi nella vita dei santi. Questa discussione ha portato a toccare dei criteri e fatti poco
correnti nella teologia contemporanea.

2. LA STORIA DEL DIBATTITO

Prima d’entrare nei dettagli agiologici, dovremmo vedere brevemente la storia
dell’'ultima grande controversia di Balthasar’. L’intero dibattito pubblico si scatena

* Ristampa: H.U. von BALTHASAR, Geschichte des eschatologischen Problems in der modernen
deutschen Literatur, Johannes Verlag, Einsiedeln-Freiburg i. Br. 1998; lo sviluppo del tema escatologico in
Balthasar viene esposto in R. NANDKISORE, Hoffnung auf Erlosung. Die Eschatologie im Werk Hans
Urs von Balthasars, PUG, Roma 1997; vedi anche L. SABBIONI, Giudizio e salvezza nell’escatologia di
Hans Urs von Balthasar, IPL, Milano 1990, pp. 21-130.

4 H.U. von BALTHASAR, Was diirfen wir hoffen? Johannes Verlag, Einsiedeln 1986 (1989%) =
Sperare per tutti, Jaca Book, Milano 1989; ID., Kleiner Diskurs iiber die Holle, Schwabenverlag, Stuttgart
1987 = Breve discorso sull inferno, Queriniana, Brescia 1988 (1993). Bisogna anche menzionare una le-
zione speciale tenuta alla Facolta teologica di Trier il 18 aprile 1988, due mesi prima della morte di Baltha-
sar (+ 26 giugno 1988): Apokatastasis, in “Trierer Theologische Zeitschrift” 97 (1988), 169-182 = Sperare
per tutti, appendice, pp. 117-134. Gli ultimi due saggi sono inseriti nell ‘edizione tedesca pitl recente: Klei-
ner Diskurs iiber die Holle. Apokatastasis, Johannes Verlag, Einsiedeln/Freiburg i. Br. 1999°.

s E. GUERRIERO, Hans Urs von Balthasar, Paoline, Cinisello Balsamo (MI) 1991, pp. 353-354
(tr. tedesca [edizione correttal: Hans Urs von Balthasar. Eine Monographie, Johannes Verlag, Einsie-
deln/Freiburg i. Br. 1993, 385). Secondo L. SABBIONI, il «tema della speranza per tutti» viene «costante-
mente eseguito dall’autore lungo i quasi sessant’anni della sua produzione»: Sperare per tutti (H. U. von
Balthasar), in “Parola Spirito e Vita” 29 (1/1994), 279-289, qui 279. Dall’altra parte, lo stesso autore rico-
nosce che I’«ultima produzione» di Balthasar «ha conosciuto una sempre pill insistita trattazione del tema»
(ibidem), soprattutto a partire dal 1983 (data di pubblicazione dell’ultimo volume della Teodrammatica).

¢ H.U. von BALTHASAR, Breve discorso, p. 14 (ted. p. 11).

7 La storia di questa controversia di Balthasar non & stata ancora esposta sufficientemente; si trova-
no soltanto alcuni accenni molto brevi che rendono 1’eco del nostro teologo: E. GUERRIERO, Hans Urs
von Balthasar, pp. 353-354 (ted. p. 395); J. AMBAUM, Speranza di un inferno vuoto. Restaurazione di tut-
te le cose? La speranza della salvezza secondo Hans Urs von Balthasar, “Communio” 115 (1991), 53-69,



MANFRED HAUKE 197

nel luglio 1984 tramite una conferenza stampa del nostro teologo, quando gli viene
conferito dal Santo Padre il Premio Internazionale Paolo VI. Quando un giornalista
gli chiede quale sia la sua posizione pi azzardata, Balthasar risponde: «L’inferno esi-
ste, ma nessuno pud dire chi e quanti si trovano li — esso potrebbe essere anche vuo-
to». Per rispondere all’eco vivace nei giornali («I’inferno ¢ vuoto»), Balthasar pubbli-
ca in italiano la sua Piccola Catechesi sull’inferno la quale viene ripresa (all’insaputa
del suo autore) nell’“Osservatore Romano™ di lingua tedesca’.

Gia la conferenza stampa, riportata da un settimanale tedesco’, sveglia la rea-
zione di Padre Gerhard Hermes SAC (1909-1988), redattore del mensile “Der Fels”
(“La Roccia”), fondato nel 1970 in stretta armonia con il movimento per il papa e la
Chiesa (Bewegung fiir Papst und Kirche)". In una lettera rivolta a Balthasar, il Padre
Hermes esprime la sua ammirazione dell‘opera grandiosa del nostro teologo e profes-
sa la sua perplessita di fronte alla notizia recente. Chiede se sia vera e aggiunge: «A
prescindere dalla dottrina assolutamente chiara della Scrittura e della Chiesa, un in-
ferno vuoto sarebbe una contraddizione in sé; altrimenti si presupporrebbe una conce-
zione ingenua materiale dell ‘inferno»''.

Balthasar risponde in una breve lettera che i giornalisti italiani avrebbero reso
troppo grosse le sue affermazioni. Ma la Chiesa, pur avendo beatificato tanti, non
avrebbe detto di nessuno che fosse nell’inferno. «LL.a domanda &, se degli uomini pos-
sono dire radicalmente che eternamente non vogliono niente a che fare con 1’amore di
Dio. Legga esattamente la piccola Teresa»".

qui pp. 63-64; H. VORGRIMLER, Geschichte der Holle, Wilhelm Fink Verlag, Miinchen 1993, pp. 344s
(= Storia dell ‘inferno, Piemme, Casale Monferrato 1995); J. R. SACHS, Current Eschatology: Universal
Salvation and the Problem of Hell, “Theological Studies™ 52 (1991), 227-254, qui 242-246; J. ELLUIN,
Quel Enfer? Cerf, Paris 1994, pp. 163-165 (su Balthasar: pp. 161-188); R. NANDKISORE, Hoffnung auf
Erlésung, pp. 263-264.

£21.9.1984, p. 1 (ed. tedesca). Non ho potuto verificare il riferimento che la pubblicazione sarebbe
avvenuta dapprima nel settimanale “Sabato” (cosi H.U. von BALTHASAR, Piccolo discorso, p. 14, ted. p.
14). Probabilmente si tratta del mensile “30 giorni” (vedi sotto, nota 12).

* Cfr. “Neue Bildpost”, 8.07.1984.

' Su questo movimento la cui voce (a differenza del “Fels”) adesso non si sente pili , vedi H. GA-
SPER, Bewegung fiir Papst und Kirche, LThK® 2 (1994), 350. Ormai, dal 1997, la rivista & legata all’ Ini-
tiativkreis katholischer Laien und Priester in der Didzese Augsburg da cui recentemente & spuntato un mo-
vimento organizzato sul livello nazionale in Germania. Su P. Hermes vedi: “Der Fels” 19 (3/1988), 66-69
(H. FROITZHEIM, H. M. KOSTER SAC). Hermes fu redattore del “Fels” dal 1970 fino al 1986; fu segui-
to da Heinz Froitzheim (1986-1997). Uno degli abbonati del “Fels”, come riferisce il prof. KOSTER, & sta-
to, per sette anni, fino alla sua morte, anche Albino Luciani (= Giovanni Paolo I).

"' G. HERMES, lettera del 24.7.1984: ID., Ist die Hélle leer? Kardinal Newman antwortet Hans
Urs von Balthasar, “Der Fels” 15 (9/1984), 250-253.256, qui 250.

* «Die Frage ist, ob Menschen radikal sagen konnen, sie wollten auf ewig nichts mit der Liebe Got-
tes zu tun haben. Lesen Sie genau die kleine Therese» (H.U. von BALTHASAR, lettera del 27.7.1984, in
G. HERMES, Ist die Hélle leer?, p. 250). BALTHASAR dona un rinvio analogo (non piil precisato) in La
Chiesa e ‘inferno, “30 giorni” (agosto/settembre 1984), ristampato in ID., La reaita e la gloria, EDIT, Mi-
lano 1988, pp. 61-66, qui p. 64: «<E la piccola Teresa di Lisieux che ha parlato nel modo pii bello di questa
speranza universale. Essa non varca i limiti prescritti né a destra né a sinistra, pero ardisce di innalzare al
centro la speranza di un‘assoluta fiducia nella sovrabbondanza della Grazia divinas.



198 RELAZIONI

Hermes non riesce ad individuare quello che spiegherebbe Teresa di Lisieux".
Nota invece: «Se la Piccola Teresa dovesse intendere davvero qualcosa in questo sen-
so, mi affido piuttosto della Grande Teresa la quale & dottore della Chiesa e che am-
monisce... di non mettersi in sicurezza rispetto all’eterna salvezza»'. Hermes cerca
d’esporre brevemente la dottrina biblica ed ecclesiale sull’inferno, aggiungendo qual-
che pensiero pertinente di John Henry Newman che afferma: «Migliaia d’uomini
muoiono ogni giorno e si destano all’ira imperitura di Dio... miriadi, sono, che si
prendon gioco dell’amor di Dio, che tentano la sua giustizia - che, come il branco dei
porci -, si precipitano a capofitto nel baratro»". In un secondo articolo, apparso qual-
che mese dopo, Hermes sviluppa di pill la sua critica e nota che Balthasar, pur essen-
do invitato, non ha mostrato nessuna reazione al primo articolo comparso nel “Fels™'®.

Nel 1985 appare sulla rivista “Communio” (fondata fra I’altro da Balthasar) un
articolo di Leo Scheffczyk, professore di teologia dogmatica a Monaco in Baviera (e
ormai cardinale). Il contributo tratta il fascino e I’aporia dell’apocatastasi. Riferendo-
si alla Teodrammatica, Scheffczyk (senza alcuna polemica) mette in dubbio il con-
cetto della speranza adoperata da Balthasar in favore della salvezza effettiva di tutti.
Non sarebbe possibile sperare una realta non contenuta nella fede della Chiesa'’.

Nello stesso anno, 1985, si fanno vedere le prime reazioni nella rivista “Theo-
logisches”, redatta da Mons. Johannes Békmann, professore di teologia morale (1926-
1998)". Egli aveva labitudine d‘introdurre ogni articolo della rivista con un‘introdu-
zione articolata. Balthasar, arrabbiato, lo chiamera piu tardi «der theologisierende
Monsignore»". “Theologisches” veniva diffusa come inserto teologico d’un mensile
con offerte varie per il mondo ecclesiastico e arrivava cosi gratuitamente a quasi tutte
le parrocchie della Germania occidentale. La rivista fu fondata, quasi contemporanea-
mente al “Fels” (e alla “Communio”, 1972!), durante la crisi postconciliare nel 1971,

'* Avrebbe potuto trovare, perd, qualche rinvio nell’ultimo volume della “Teodrammatica”, appar-
so I'anno precedente (1983): H.U. von BALTHASAR, Teodrammatica V, Jaca Book, Milano 1986, pp.
273-274 (ted. IV, pp. 291-292). Torneremo sull’argomento.

' G. HERMES, Ist die Hille leer?, p. 251, nota 1. Teresa di Lisieux fu dichiarata “dottore della
Chiesa” solo nel 1997, Teresa d’ Avila gia nel 1970, pur ricevendo degli elogi con questo titolo gid da par-
te di Gregorio XV (1590) e Urbano VIII (1621-1623): cfr., in proposito, Y. CONGAR, Per una teologia del
laicato, Morcelliana, Brescia 1966, p. 417 (ed. fr. 1957); ivi si trova anche un riferimento analogo alla “pic-
cola” Teresa gia da parte di Benedetto XV.

" G. HERMES, Ist die Holle leer?, pp. 252-253.259. Viene citato il sermone Negligenza dei ri-
chiami e degli ammonimenti divini, in JH. NEWMAN, Sermoni cattolici, Jaca Book, Milano-Brescia 1984,
pp- 21-35, qui pp. 34-35.

'* G. HERMES, Hoffnung auf das Heil aller? Bei Hans Urs von Balthasar nichts Neues, “Der Fels”
15 (11/1984), 316-320.

""L. SCHEFFCZYK, Apokatastasis: Faszination und Aporie; “Communio” 14 (1/1985), 35-46, qui
43-44 (ed. it. Apocatastasi: fascino e aporia, in “Communio™ 79 [1985], 65-78).

" Cfr. “Theologisches” 28 (1998), 346-348.402-404.491-492.

" H.U. von BALTHASAR, Kleiner Diskurs, p. 28 (vale a dire «il Monsignore che fa qualche ten-
tativo in teologia»), attenuato nella traduzione italiana: «il Monsignore esperto in teologia» (Breve discor-
s0, p. 36).



MANFRED HAUKE 199

e ha un orientamento altrettanto fedele verso il patrimonio della fede. Non & pensata
per specialisti, ma & piuttosto di alta divulgazione, pur avendo un taglio pil scientifi-
co del “Fels”.

Il primo ad intervenire sul tema dell’inferno vuoto, nel contesto della nostra
controversia, ¢ Heribert Schauf, perito al Vaticano II e specialista di ecclesiologia
(1910-1988)™. Egli espone la dottrina del magistero e fa qualche domanda critica al
commentario di Balthasar sull’ Apocalisse dove il teologo basilese parla di una “auto-
consunzione” del male®'.

Per rispondere alle prime critiche indicate nel “Fels” e in “Theologisches”,
Balthasar pubblica nel 1986 il suo scritto Sperare per tutti (o letteralmente: Che cosa
possiamo sperare?, Was diirfen wir hoffen?)”. In un capitolo biblico sviluppa la sua
teoria che il NT porterebbe due serie di affermazioni, logicamente opposte fra di loro:
secondo una fila, il giudizio avra un esito doppio (salvati e dannati), secondo 1’altra fi-
la invece, si potrebbe sperare che alla fine tutti gli uomini saranno salvati. Non si po-
trebbe sistematizzare tale contrapposizione e quindi si aprirebbe la possibilita che nes-
suno si perdera®, Arriva poi un capitolo sulla patristica (Origene e Agostino)™, un al-
tro su Tommaso d’Aquino®” e in seguito una lunga fila di “testimonianze” (in gran
parte mistici santi) che, secondo Balthasar, sostengono la sua tesi: Mechthild von
Hackeborn, Teresa d’Avila e Teresa di Lisieux, Angela da Foligno, Giuliana di
Norwich, Cristina von Stommeln, Maddalena Maria de’ Pazzi, Marie des Vallées,
Giovanni della Croce e Maria dell’ Incarnazione®.

E interessante fare un paragone fra queste testimonianze, che secondo Baltha-
sar si potrebbero ancora aumentare”, e qualche accenno precedente nella Teodram-

* Cfr. H.-J. REUDENBACH, Schauf, Heribert, LThK® 9 (2000), 113.

* Cfr. H. SCHAUF, Die ewige Verwerfung in neueren und dlteren kirchlichen Verlautbarungen, in
“Theologisches” 15 (2/1985), 6253-6258; ID., Selbstverzehrung des Bosen? Einige Fragen an Hans Urs
von Balthasar und seinen Kommentar zur Apokalypse des heiligen Johannes, in “Theologisches” 15
(5/1985), 6394-6396.

# Cfr. L. SABBIONI, Sperare per tutti, p. 280, critica che la traduzione italiana del titolo non renda
piti I'allusione alla famosa domanda di Kant Was darf ich hoffen? e che trasformi «Iinterrogazione, pill aper-
ta, in un’affermazione netta e categorica». E vero che Balthasar, in quest’ opera, difenda soltanto la possibilita
di sperare per tutti, ma nel Breve discorso sull’inferno, come vedremo, questa possibilith diventa un dovere.

2 «E generalmente noto [sic] che nel Nuovo Testamento s ‘incontrano due ordini di affermazioni
che procedono in modo parallelo, cosi che una loro sintesi non ci & consentita né pud essere raggiunta: il
primo parla di una perdizione eterna, il secondo dice che Dio vuole e pud salvare tutti gli uomini» (H.U.
von BALTHASAR, Sperare per tutti, p. 23). Sull’uso della Scrittura che traspare in quest’esempio, cfr. G.
PAXIMADI - M. HAUKE, “Spiego loro in tutte le Scritture cio che si riferiva a lui” (Lc 24,27). Note sul
rapporto fra esegesi ¢ dogmatica, RTLu 5 (1/2000), 19-46, qui 38-40.

* Cfr. H.U. von BALTHASAR, Sperare per tutti, pp. 35-51 (ted. pp. 38-58).

# Cfr. ivi, pp. 53-60 (ted. pp. 59-68).

* Cfr. ivi, pp. 71-81 (ted. pp. 79-92).

“ L’ autore vuol presentare esempi per confermare «quei contorni che abbiamo sin qui tratteggiato».
Si incontrano due motivi: che «I’amore di Dio in Cristo. .. sia pit forte di qualsiasi ostacolo che lo contra-
sti» e il dolore nei confronti dei peccatori fino al desiderio d’essere dannati al loro posto. «Noi ora ci do-
vremo qui limitare a poche ma significative testimonianze» (ivi, p. 71 [ted. p. 79]).



200 ReLazion

matica tre anni prima (1983): nel medioevo, la riflessione cristiana si sarebbe ferma-
ta su una tappa precedente (pensando che il giudizio avesse un esito doppio), «tranne
alcune donne come Ildegarda, le due Metilde e lady Giuliana»®. Inoltre porta, come
testimone preferita, la piccola Teresa”. In Sperare per tutti invece mancano sant’Ilde-
garda® e Mechthild von Magdeburg; magari Balthasar si era accorto che le dette veg-
genti parlavano di dannati, come accade in due citazioni portate dal nostro teologo
nella Teodrammatica™.

Vale anche la pena di notare che nel capitolo sulle “testimonianze”, Balthasar
non si riferisce ad Adrienne von Speyr, eccetto un riferimento (fra parentesi) al “pen-
timento di Giuda™” ed una nota (a pi¢ di pagina) quale commento al pensiero della
piccola Teresa®™. Seguono poi alcune riflessioni pitl sistematiche. Balthasar ribadisce:
non si sa se tutti si salveranno, ma si “pud” sperare che nessuno si perdera™.

La controversia pill massiccia arriva soltanto dopo la pubblicazione di questo
primo saggio, quando viene discussa la vita dei santi. I primo redattore di “Theologi-
sches” era (fino al 1980) Wilhelm Schamoni, noto per le sue pubblicazioni scientifi-
che e (per lo pilt) divulgative sulla vita dei santi (1905-1991)*. La rivista “Theologi-
sches” fu preceduta da una ventina di contributi agiografici mensili sotto il titolo “Pa-
ralleli al Nuovo Testamento” (Parallelen zum Neuen Testament)*. Schamoni & uno

% H.U. von BALTHASAR, Teodrammatica V, p. 271 (ted. IV, p. 289). Gia prima parla «di spiri-
tuali e di mistici» del medioevo che avrebbero preso sul serio I’ «almeno uguale diritto» dell’apocatastasi di
fronte all’esito doppio del giudizio (p. 230 - ted. p. 244).

¥ Cfr. ivi, pp. 273-274 (ted. TV, pp. 291-292). Un elenco simile compare gia nel 1957, quando
Balthasar porta per la sua tesi altrettanto degli “spirituali e dei mistici”, in particolare le due Mechthild, san-
ta Geltrude, santa Brigida, Teresa d’ Avila, Giovanni della Croce e soprattutto Teresa di Lisieux, letta con
il poeta Péguy cfr. H. U. von BALTHASAR, Lineamenti dell’escatologia, in ID., Verbum Caro. Saggi teo-
logici I, Morcelliana, Brescia 1985, pp. 352-391, qui pp. 291-292 [ted. Umrisse der Eschatologie: Verbum
Caro, Johannes Verlag, Einsiedeln 1960, pp. 276-300, qui pp. 290-291]). Riguardo a Teresa, il nostro au-
tore si riferisce a H.U. von BALTHASAR, Therese von Lisieux, Hegner, Leipzig 1950, pp. 231-232 (cfr.
sotto, nota 93). Geltrude e Brigida mancano in seguito (su Brigida vedi sotto, nota 31).

* Che verra poi presentata dagli oppositori di Balthasar.

* Tratte dall’opera di Mechthild von Magdeburg: H.U. von BALTHASAR, Teodrammatica V, p.
253, nota 4; p. 264, nota 22 (ted. IV, 269-270; 281). Su Mechthild von Magdeburg cfr. P. DINZELBA-
CHER, Die letzten Dinge. Himmel, Holle, Fegefeuer im Mittelalter, Herder, Freiburg i. Br. 1999, p. 146
(inoltre 1“autore menziona rispetto a visioni sulle anime dannate Heinrich Seuse e Francesca Romana: pp.
147-149). Vedi anche H. VORGRIMLER, Geschichte der Hélle, pp. 214-224 (Mechthild von Magdeburg,
Brigida di Svezia, Heinrich Seuse e Francesca Romana).

# «Adrienne von Speyr wird Niheres iiber die Reue des Judas ausfiihren» (H.U. von BALTHA-
SAR, Was diirfen wir hoffen?, p. 81). Il riferimento al pentimento di Giuda viene soppressa dalla traduzio-
ne italiana che rende il “pentimento” in “bacio”: «Adrienne von Speyr si addentrera maggiormente in que-
sto argomento del bacio di Giuda» (Sperare per tutti, p. 73).

¥ H.U. von BALTHASAR, Sperare per tutti, p. 76, nota 16 (ted. pp. 85-86).

* vi, p. 13 (ted. p. 13).

* Cfr. “Theologisches” 21 (9/1991), 441-449; vedi gia R. BAUMER, Wilhelm Schamoni als Ha-
giograph, “Theologisches” 15 (1/1985), 6209-6211.

* Cfr. W. SCHAMONI, Wunder sind Tatsachen. Eine Dokumentation aus Heiligsprechungsakten,
Christiana, Stein am Rhein (ecc.) 1976, p. XXII. Questo libro rielabora e completa i contributi indicati, pub-
blicati anche come libro: Parallelen zum Neuen Testament, Kral, Abensberg 1971. Nel Geleitwort, il car-



MANFRED HAUKE 201

dei pochissimi studiosi che hanno lavorato intensamente su determinati temi con gli
atti di beatificazione e di canonizzazione. Schamoni confessa che nella sua vita avreb-
be sperimentato due shock molto duri: il primo, quando fu arrestato dalla Gestapo (e
poi portato al campo di concentramento a Dachau); il secondo, quando lesse 1’ampio
articolo nel Dictionnaire de Théologie Catholique sul numero degli eletti: Francisco
Suarez sarebbe stato il primo teologo cattolico importante che avrebbe pensato che la
maggior parte dei cattolici adulti si salvasse”. «Nel mio spavento realizzai, quanto ter-
ribilmente grande il passato ha ritenuto la massa dei dannati». Schamoni prese questo
choc come stimolo di propagandare con pii slancio 1’amore di Dio e lo zelo per sal-
vare le anime™. In seguito, pubblico fra 1“altro un saggio e qualche articolo sul tema
che molte persone si perderanno, opponendosi con un approccio piuttosto positivo (e
meno sistematico) alla tesi che in fine tutti si salveranno®.,

Schamoni, essendo gia anziano, non entra direttamente nella polemica con
Balthasar, ma si accontenta d’indicare alcuni punti salienti del suo dossier agiografi-
co®. Il protagonista principale diventa invece un suo collaboratore, il parroco Karl
Besler che insieme a Schamoni pubblichera un saggio sui carismi dei santi*'. Sulla co-
pertina di questo libro troviamo un cenno che potrebbe venire (come vedremo) anche
da Balthasar®: «Gli eventi nella vita dei santi sono il commento ottimo e pit vivo del-
la Sacra Scrittura. Se si facesse un’indagine critica su questi eventi... “molto nella Sa-
cra Scrittura dovrebbe apparire in una luce nuova”... La ricerca teologica (cattolica)
che si privasse di questi accessi, commetterebbe in fondo un peccato contro lo Spirito
Santo il quale nei santi autentici (soprattutto nei canonizzati, ciog in quelli dichiarati
canone, misura, del vero cristianesimo) edita il suo commento permanente alla Bibbia
attraverso i secoli».

Nel settembre del 1986, Besler inizia una serie di otto contributi mensili in
“Theologisches”, prendendo di mira dettagliatamente il saggio di Balthasar. Per il no-
stro tema, ¢ particolarmente interessante I’ampio capitolo in cui mette in questione le
testimonianze riportate dal nostro teologo. Egli arriva alla conclusione che nessuno dei
mistici indicati sostiene 1a tesi di Balthasar, con 1’eccezione di Adrienne von Speyr. Poi
porta altre testimonianze di mistici che espressamente parlano di molti dannati e fini-

dinale Lorenz JAEGER porta un cordiale elogio e chiama Schamoni «esperto nella teologia dei santi»
(Wunder sind Tatsachen, p. XI1.

" A. MICHEL, Elus ( nombre des), DThC 4 (1911), 2350-2378, qui 2367.

* W. SCHAMONI, Wider den Wahn von der leeren Holle, “Theologisches” 17 (11/1987), 16-21,
qui 16-17; vedi anche la continuazione: “Theologisches™ 17 (12/1987), 55-59; 18 (2/1988), 94-96.

* Soprattutto W. SCHAMONI, Glaubensbewufitsein und Kirchenentfremdung, Paderborn 1958,
Pp- 25-38. 40-46; ID., Die Zahl der Auserwiihiten, Paderborn 1965; ID., Gehen viele ewig verloren?, H.
PFEIL (ed.), Pattloch, Aschaffenburg 1977, 73-103; ID., Theologischer Riickblick, Kral, Abensberg 1980,
pp. 39-54; ID., Wider den Wahn von der leeren Holle 1987-1988.

“ Vedi sopra, nota 38, Balthasar quindi, nel suo secondo saggio, non si riferisce a questi contributi.

* W. SCHAMONI - K. BESLER, Charismatische Heilige. Besondere Gnadengaben bei Heiligen
nach Zeugenaussagen aus Heiligsprechungsakten, Christiana Verlag, Stein am Rhein 1989.

“ BALTHASAR, alcuni anni prima della nostra controversia, cita Schamoni con grande apprezza-
mento: vedi sotto, p. 213.



202 RELAZIONI

sce la serie con uno sguardo sul messaggio di Fatima®. Andreas Schionberger, nel
“Fels” di marzo 1987, aggiunge ancora altre voci dal mondo dei mistici e dei santi*.

Dopo il primo contributo di Besler, Balthasar accoglie la possibilita di dare una
prima risposta sulla stessa rivista “Theologisches”*. Siccome Besler ha sottolineato
I’influsso di Adrienne, Balthasar tiene al fatto che la sua teologia (rispetto alla spe-
ranza universale) era gia conclusa prima dell’incontro con Adrienne von Speyr®.
L’influsso decisivo sarebbe partito invece (tramite la guida di Henri de Lubac) da Ori-
gene, Gregorio di Nissa e Massimo il Confessore i quali il nostro teologo ritiene i pill
grandi fra i padri greci. Loro avrebbero rivolto la sua attenzione sui tanti passi del NT
che permetterebbero la «speranza per tutti». Poi indica la «nuvola di testimoni»
(Wolke von Zeugen) da lui riportati per quella seconda fila neotestamentaria in soste-
gno della speranza universale®’.

Ma propria quella “nuvola di testimoni”, con ogni numero di “Theologisches”,
viene progressivamente dissolta. Quando Besler ha terminato la sua serie, Balthasar
non accoglie la proposta del redattore di “Theologisches” di rispondere sull ‘insieme*.
Pubblica invece il suo secondo saggio sul tema, il Breve discorso sull’inferno (1987).
Alza il tono polemico, caratterizzando i suoi oppositori come “infernalisti” i quali
proverebbero piacere nel vedere soffrire i poveri dannati. A differenza del primo
saggio, Balthasar non postula soltanto la possibilita di sperare per tutti, ma il dovere
di farlo. Chi ritenesse possibile la perdizione anche di un solo individuo (eccetto la
propria persona), non potrebbe amare senza riserve®.

Balthasar non risponde precisamente alle ampie critiche di Besler, ma si ac-
contenta con qualche accenno interpretativo: cerca di fondare la sua tesi con misti-

“K. BESLER, Die Héille leer hoffen? Erwdigungen zu Hans Urs v. Balthasars These vom univer-
salen Heil, “Theologisches” 16 (9/1986), 7255-7264; 1D., Die Hille ist nicht leer oder: Grenzen der Hoff-
nung. Erwdgungen zu Hans Urs v. Balthasars These vom universalen Heil, *“Theologisches™ 16 (10/1986),
7329-7333; 16 (11/1986), 7359-7363; 16 (12/1986), 7455-7458; 17 (1/1987), 33-36; (2/1987), 30-35;
(3/1987), 42-44; (4/1987), 46-50.

“ A. SCHONBERGER, Die Hille — Realitiit? Oder nur ‘reale Moglichkeit’?, “Der Fels” 18
(3/1987), 74-717.

“ La lettera & del 24.9.1987: J. BOKMANN, Zum Tod von Hans Urs von Balthasar, “Theologi-
sches” 18 (7/1988), 393s, qui 393.

* «Entgegen dem, was Sie glauben lassen, war meine diesbeziigliche Theologie vor meiner Begeg-
nung mit Adrienne von Speyr (1940) durchaus abgeschlossen» (H.U. von BALTHASAR, Zur Frage:
‘Hoffnung fiir alle”. Eine Antwort auf den Artikel von Pfr. Karl Besler, “Theologisches™ 39 [11/1986],
7363-7366, qui 7363). Lo ribadisce anche nel Breve Discorso sull inferno: «Questo avvenne molti anni
[ted.: lange] prima del mio incontro con Adrienne von Speyr» (p. 11 - ted. 10).

“H.U. von BALTHASAR, Zur Frage, 7363-7364.

# Lettere di Bokmann del 29.9.1986 e del 13.2.1987 (J. BOKMANN, Zum Tod, 393).

“ H.U. von BALTHASAR, Breve discorso, pp. 23-24.44-49 (ted. pp. 18.33-36). J. BOKMANN,
come risposta, critica il «pansalutismo» quale «theologoumenon preferito del (neo)modernismo»: (“Theo-
logisches™ 18 [3/1988], 141).

*H.U. von BALTHASAR, Breve discorso, sotto il titolo Il dovere di sperare per tutti: «chi pensa
che, oltre a se stesso, anche solo un altro possa andare eternamente perduto, non pud pill amare senza Ti-
serve» (p. 57; ted. p. 42).



MANFRED HAUKE 203

ci che affermano il fatto di tanti dannati. Effettivamente smette di riferirsi alla “nu-
vola di testimoni” citati in precedenza. Invece scopre e pone come parola finale una
riflessione di Edith Stein, beatificata il 1 maggio 1987, la quale ritiene “infini-
tamente improbabile” che un’anima si chiuda per sempre all’amore misericordioso
di Dio.

L’ora decisiva (per la conversione) potrebbe venire ancora in un luogo ultrater-
reno®. Sembra che Edith Stein parli qui d’una conversione oltre la soglia della morte®.

' H.U. von BALTHASAR, Breve discorso, p. 65 (ted. p. 48): «anche se non possiamo chiudere gli oc-
chi né di fronte alla realta che molti sono sorpresi dalla morte temporale senza aver mai pensato all’eterniti e
essersi fatto un problema della salvezza né di fronte alla realta che molti si sono premurati per tutta la vita del-
la salvezza, senza divenire partecipi della grazia, tuttavia non sappiamo se per tutti costoro 1’ora decisiva arri-
vi in un luogo ultraterreno, ¢ la fede ci pud dire che le cose stanno cosi». (La citazione & di E. STEIN, Welr und
Person. Beitrag zum christlichen Wahrheitsstreben, Herder, Freiburg 1962, pp. 158ss).

# In precedenza sono elencati soltanto i contributi in “Fels” e “Theologisches” a cui Balthasar si ri-
ferisce nei suoi due saggi: indica ancora Iultimo contributo di BESLER, apparso nell’aprile 1987. Nota an-
che, senza entrare nell ‘argomentazione, B. de MARGERIE, “Das ewige Leben. Zwischen Hoffnung fiir al-
le und Glaubenswissen um Verdammnis”, “Theologisches™ 16 (4/1986), 6978-6983 (H.U. von BALTHA-
SAR, Breve discorso, p. 14, nota 19; ted. pp. 51-52). Balthasar non prende posizione su un contributo molto
severo di Johann AUER, autore (insieme a Joseph Ratzinger) della nota Piccola Dogmatica Cattolica (All-
versdhnung - ‘moderne Gnosis“?, “Theologisches” 17 [3/1987], 45-47). Auer si spiega di fronte ad un arti-
colo di Martin BIELER che sviluppa il pensiero di Balthasar e di Norbert Hoffmann, consentendo con il lo-
10 pensiero (Grund der Gelassenheit. Die Frage nach der Allverséhnung als Weg zu Gott”, “Geist und Le-
ben” 60 [1987], pp. 23-39). Auer sostiene che la posizione di Bieler non sarebbe nient altro che “gnosi
moderna” e “idealismo dialettico”, influenzato da Lutero e Hegel, magari anche da qualche pizzico di
marxismo (Allversohnung - ‘moderne Gnosis“?, 45). Nella sua escatologia apparsa in precedenza (1984),
Auer non discute ancora la proposta di Balthasar, ma indica, rispetto al numero dei dannati, i saggi di MI-
CHEL (vedi sopra, nota 37) e di SCHAMONI (19635, vedi sopra, nota 39): J. AUER, “Siehe, ich mache al-
les neu”. Der Glaube an die Vollendung der Welt, Pustet, Regensburg 1985, p. 71, notato con plauso nella
recensione apparsa su “Theologisches” 17 (1/1987), 36-42, qui 41.

Dopo la pubblicazione del Breve discorso sull ‘inferno (1987) appaiono sulle due riviste altri contri-
buti che, in parte, riprendono il tema della mistica e 1"esperienza dei santi: A. SCHONBERGER, “Infernali-
sten” und “Pansalutisten”, “Der Fels™ 18 (11/1987), 311-312 (recensione del Breve discorso); ID., ...um uns
zu retten. Fatima — eine Katechese auch iiber die Holle, “Der Fels” 18 (11/1987), 316-319; K.M. FERGES,
“Hélle ohne Hoffnung ", “Theologisches™ 18 (3/1988), 141-149 (la seconda parte annunciata fu tenuta indie-
tro dal redattore, J. Bokmann: visto dopo, sarebbe stato meglio per rispetto di fronte all ‘annuncio della dignita
cardinalizia e alla morte di Balthasar il 26 giugno 1988: vedi il seguente articolo). Dopo la morte di Balthasar,
il prof. J. BOKMANN mette un necrologio che elenca i pregi del teologo scomparso, ma riassume anche la
storia della nostra controversia e nota («come un segno dall‘alto») che la morte sarebbe avvenuta due giorni
prima di ricevere la dignitd cardinalizia (cfr. Zum Tod von Hans Urs von Balthasar, “Theologisches” 18
(7/1988), 393s. Ancora nel febbraio 1988 viene conclusa la prima monografia che porta una critica generale
della teologia balthasariana, inserendo anche il tema dell“inferno (senza approfondire, perd, la testimonianza
dei santi): . ROTHKRANZ, Die Kardinalfehler des Hans Urs von Balthasar, Verlag Anton Schmid, Durach
1988.1989%, pp. 343-464. L occasione di questa critica fu la controversia sullo sperare per tutti. Balthasar ave-
va (giustamente) osservato che i suoi eritici «non hanno mai preso conoscenza delle mie opere maggiori, nel-
le quali da un bel pezzo si sarebbe gi potuto trovare abbondante legna per il mio rogo» (H.U. von BALTHA-
SAR, Sperare per tutti, p. 14, nota 5; ted. p. 14). Rothkranz si sforza di “raccogliere” questa “legna”. Su
“Theologisches™ 18 (11/1988), 628-630 appare presto una recensione benevole di W. HOERES, professore di
filosofia. Mentre gli autori di “Fels” e “Theologisches™ trattano Balthasar ancora con grande rispetto, Rothk-
ranz, pill giovane, mescola la sua critica acuta con una polemica molto dura.



204 ReEeLAzIiONI

3. TRE LIVELLI D’ INVESTIGAZIONE

Per strutturare la discussione sull’esperienza dei santi, dobbiamo distinguere
diversi livelli. Il primo & la riflessione teologica, come la troviamo, ad esempio, nei
padri e nei teologi medievali, come Tommaso d’Aquino o Bonaventura. Gia qui pos-
siamo, in qualche modo, parlare nel senso di Balthasar di “esperienza dei santi” come
“gustare” delle realta divine nella totalita della vita, come «sentire con Cristo»™.

Un secondo livello, assai stimato da Balthasar, si mostra nelle visioni e rivela-
zioni dei mistici, interpretati come contatto diretto con le realtd escatologiche: «si
danno... partecipazioni immediate di un membro della chiesa al corpo oggettivo del-
la rivelazione, come visione, ascolto, tatto sensibile di una parte della realtad sopran-
naturale della rivelazione»™.

Ma gli indicati fenomeni forniscono davvero sempre un contatto immediato?
Che cosa succede, se magari arrivano dei conflitti fra i mistici? E qui il gusto perso-
nale che decide, magari preferendo la “grande” alla “piccola” Teresa o viceversa? O
si pud scegliere una fonte mistica, lasciando da parte tutte le altre? Il terzo livello &
quindi quello della riflessione sui criteri dell’esperienza mistica. Potremo applicare
qualche regola accennata dallo stesso Balthasar.

4. I’ESPERIENZA DEI SANTI NELLA RIFLESSIONE TEOLOGICA

11 livello sistematicamente pil interessante della discussione, a mio modesto pa-
rere, & il primo, quello della riflessione teologica dei santi. Qui Balthasar fa una scelta
molto articolata gia rispetto alla patristica. Lo mette bene in rilievo la tesi di Werner
Loser: Balthasar vuol svolgere la sua intera opera «nello spirito d Origene»*. Tutte le
sue simpatie vanno ad Origene e ai teologi che dipendono da lui nella speranza per la
salvezza di tutti: Gregorio di Nissa e Massimo- il Confessore, benché I’interpretazione
di quest’ultimo da parte di Balthasar venga contraddetta da altri interpreti*. Balthasar

* Cfr. H.U. von BALTHASAR, Gloria. I., Jaca Book, Milano 1971, p. 224 (ted. p. 233); pp. 266-
267 (ted. p. 278) e passim; vedi il riassunto di G. MEIATTINI, Sentire cum Christo. La teologia dell’espe-
rienza cristiana nell’opera di Hans Urs von Balthasar, PUG, Roma 1998.

*H.U. von BALTHASAR, Gloria. I, p. 382 (ted. p. 398). Il nostro autore distingue il livello “nor-
male” dell’esperienza cristiana (quale dispiegazione dei doni dello Spirito Santo) e la mistica che raggiun-
ge carismi particolari (come «le visioni o audizioni o sensazioni tattili straordinarie») - H.U. von BALTHA-
SAR, Per determinare dove si collochi la mistica cristiana: Lo Spirito e l'istituzione. Saggi teologici IV,
Morcelliana, Brescia 1979, pp. 256-278, qui pp. 271-272; (orig. Pneuma und Institution, Johannes Verlag,
Einsiedeln 1974, pp. 298-324, qui pp. 316-317). Sulla caratteristica dell’esperienza mistica in Balthasar ve-
di G. MEIATTINI, Sentire cum Christo, pp. 71-73.369-376; M. ENGELHARD, Gotteserfahrung im Werk
Hans Urs von Balthasars, EOS Verlag, St. Ottilien 1998, pp. 225-263.

“ W. LOSER, Im Geiste des Origenes. Hans Urs von Balthasar als Interpret der Theologie der Kir-
chenviiter, Knecht, Frankfurt 1976.1991°, p. 83.

* Balthasar aggiunge anche Girolamo (prima della sua svolta contro Origene) e Gregorio di Na-
zianzo, che infatti dimostra qualche simpatia con I’apocatastasi: H.U. von BALTHASAR, Sperare per tut-



MANFRED HAUKE 205

accenna al fatto che la condanna dell’apocatastasi al sinodo di Costantinopoli del 543
riguarda piu gli origenisti che Origene stesso. Origene non aveva affermato che tutti
si salveranno, ma che bisogna sperare questo fatto, anche se egli ne era convinto
profondamente”. Comunque il minimo che risulta dall’anatema & che non si possa
aspettare una redenzione di persone gia dannate, né del diavolo e dei demoni né di uo-
mini**. Per non opporsi a quest’anatema, Balthasar non insegna la speranza nella sal-
vezza degli spiriti cattivi, ma soltanto quella riguardo a persone umane™. Qui, perd, &
meno conseguente di Origene che inseriva anche il diavolo in questa speranza.

Aver sperato nella salvezza del diavolo diventa poi un punto di accusa e (forse)
uno dei motivi perché il teologo alessandrino venne scacciato dal suo vescovo™; la
dottrina origeniana sulla preesistenza delle anime e sull’ apocatastasi fu poi condanna-
ta dalle chiese di Roma e di Alessandria attorno all’anno 400°. Come Balthasar (e de

ti, pp. 45-46 (ted. p. 51). Vedi adesso il bilancio patristico di B. DALEY, Eschatologie. In der Schrift und
Patristik, Herder, Freiburg i. Br. 1986, pp. 151-152 (Gregorio di Nazianzo); 169-170 (Girolamo). In una
nota, BALTHASAR prende posizione sulla critica di Daley: Sperare per tutti, p. 46, nota 38 (ted. pp. 51-
52), non su quella di Sherwood (1964). DALEY riprende la sua critica in Eschatologie, pp. 239-240. Vedi
anche A. ZIEGENAUS, Die Zukunft der Schopfung in Gott. Eschatologie, MM Verlag, Aachen 1996, p.
200. Nel capitolo sulla speranza universale nella Teodrammatica Balthasar non punta ancora su Origene
(benché questo si possa dedurre da qualche accenno precedente), ma menziona fra i padri Gregorio di Nis-
sa e Massimo il Confessore, respingendo sull ‘ultimo la critica di Daley: Teodrammatica V, pp. 271-272
(ted. I'V, 289-290).

7 Vedi H. CROUZEL, Origéne, Lethielleuse, Paris 1985, pp. 331-341, in particolare p. 340 (un
grand espoir); 1D., Les fin derniéres selon Origéne, Viatorum, Aldershot 1990; B. DALEY, Eschatologie,
pp. 133-134. Sull’epistemologia origeniana, con il suo carattere ipotetico e la prevalenza del “vedere” gno-
stico di fronte all’”ascoltare” del credente, vedi brevemente M. HAUKE, Heilsverlust in Adam. Stationen
griechischer Erbsiindenlehre: Irenéius — Origenes — Kappadozier, Bonifatius, Paderborn 1993, pp. 291-296.

* «Se qualcuno dice o ritiene che il castigo dei demoni e degli uomini empi & temporaneo e che es-
so avra fine dopo un certo tempo, ciog ci sard un ristabilimento (apocatastasi) dei demoni o degli uomini
empi, sia anatema». Mentre gli anatema del 543 riportano un riassunto di tesi contenuti nel Peri archon, le
condanne al II concilio di Costantinopoli del 553 si riferiscono piuttosto alla ricezione d’Origene presso
Evagrio Pontico, quindi nella «scolastica origenista» (DH 411). Cfr. A. GRILLMEIER, Jesus Christus im
Glauben der Kirche 1I/2. Die Kirche von Konstantinopel im 6. Jahrhundert, Herder, Freiburg i. Br. 1989,
pp- 403-430.

* H.U. von BALTHASAR, Sperare per tutti, pp. 103-106 (ted. pp. 116-119). Dall’altra parte viene
problematizzato il carattere personale di satana e dei demoni: ivi, pp. 98-99.105 (ted. pp. 111-112.118).
Qualche traccia si pud indovinare gia nella Teodrammatica I1I, pp. 456-462 (ted. I1/2, pp. 454-460). In un
dialogo con Adrienne, Balthasar chiede se la veggente «sia sicura che tutti questi diavoli [con facce uma-
ne] siano anche esseri propri personali? Lei riflette e dice: “No, questo non so proprio con certezza. Po-
trebbe forse darsi che sono soltanto personificazioni (Verkdrperungen), quasi le braccia succhianti di un
grande polipo™» (A. von SPEYR, Erde und Himmel. Ein Tagebuch, vol. I, Johannes Verlag, Einsiedeln
1975, n. 727, p. 344). Nella Teodrammatica V, p. 430 (ted. IV, p. 464), Balthasar sostiene che «la questio-
ne del destino dei demoni» sarebbe «insolubile da parte di una rheologia viatorums».

“ Cfr. H. CROUZEL, Origéne, pp. 41-45.

8 Cf. AGOSTINO, De civitate Dei, XX1,17; H. CROUZEL, Origenismo, in AA.VV., Dizionario
patristico e di antichita eristiane, 11, Marietti, Casale Monferrato 1983, pp. 2533-2538, qui p. 2535; con to-
no apologetico in favore d’Origene cfr. ID., Les condamnations subies par Origéne et sa doctrine, in W. A.
BIENERT - U. KUHNE (edd.). Origeniana Septima. Origenes in den Auseinandersetzungen des 4. Jahrhun-
derts, University Press, Leuven 1999, pp. 311-315, qui p. 313.



206 ReLazion

Lubac), anche Origene era un “uomo di Chiesa”, con un profondo amore delle realta
ecclesiali®. La sua filosofia, perd, non riesce a valutare pienamente 1’importanza del
corpo e del tempo terreno come unico tempo di prova®. Soltanto cosi le scelte decisi-
ve di fronte a Dio possono accadere gia prima del tempo terreno (nella preesistenza),
ma anche dopo: I'inferno si riduce ad un lungo purgatorio. Origene ipotizza (almeno
in una prima fase del suo pensiero) che I'intera realta corporea, inclusa 1’'Incarnazio-
ne del Verbo, potrebbe in fine scomparire®. Origene & un gran teologo, ma a causa dei
suoi difetti la Chiesa non lo ritiene un santo®.

Mentre Balthasar elogia Origene e la sua scuola, &€ molto duro nei confronti di
altri. Basilio & quello fra i grandi cappadoci che pit decisamente rifiuta 1’apocatasi, ri-
badendo la realta di fatto di una condanna eterna®. Giovanni Crisostomo, eco fedele
della tradizione biblica, non fa nient’altro che “dipingere” quello trovato nel NT e di
respingere le tesi origeniste®. Balthasar ritiene che tutti e due siano predicatori “orri-
bili” dell’inferno, interpretando alla lettera vari passi della Sacra Scrittura®. Due dei
tre grandi “dottori ecumenici” della Chiesa orientale® vengono cosi messi da parte.
Una critica ancora pili dura viene rivolta contro Agostino, padre piu stimato della
Chiesa latina: come mai potrebbe sapere che ci saranno dei dannati?”

Balthasar vuol trovare una “terza via” fra gli estremi: evitare sia |’affermazione si-
cura che tutti si salveranno (la tesi degli origenisti condannati dal sinodo di Costantinopo-
li del 543) sia quella che ci saranno dei dannati (la tesi di Agostino e dei suoi seguaci). Per
questo bisognerebbe “sperare” nella salvezza di tutti, ma non insegnarla come fatto”. La

® Cfr. H. de LUBAC, Storia e spirito, Paoline, Roma 1971, cap. 11 (orig. Histoire et esprit. L’intel-
ligence de I’Ecriture d'aprés Origéne, Aubier, Paris 1950).

“ Sulla valutazione del corpo in Origene vedi M. HAUKE, Heilsverlust in Adam, pp. 330-333.361-
363.

* Cfr. M. EICHINGER, Die Verkidrung Christi bei Origenes. Die Bedeutung des Menschen Jesus
in seiner Christologie, Wien 1969, p. 200 (una forte tendenza di dissolvere in fine la corporeita di Cristo,
pur non affermando questo fatto espressamente); B. DALEY, Eschatologie, pp. 128-129; M. HAUKE,
Heilsverlust in Adam, pp. 300-304.

 Malgrado il fatto che su de Lubac venga riportato il detto: «Se io diventassi papa, beatificherei
Origene».

% Cfr. B. DALEY, Eschatologie, pp. 149-150.

 Cfr. ivi, 171-173.

“ «Am scheuBlichsten wohl Basilius, und wenig sanfter Chrysostomus» (H.U. von BALTHASAR,
Sperare per tutti, p. 46; ted. pp. 51-52)

“ 11 terzo & Gregorio di Nazianzo che, sulla traccia d’Origene, dimostra qualche simpatia con 1’a-
pocatastasi: vedi sopra, nota 56.

" «Come fa Agostino a sapere che ci sono dei dannati?» (H.U. von BALTHASAR, Sperare per tut-
ti, p. 51, nota 55 [ted. 58]).

' Cf. H.U. von BALTHASAR, La realta e la gloria, pp. 61-66, qui p. 64; ID., Teodrammatica V,
pp- 270-271 (ted. IV, p. 289). L espressione “terza via” viene usata da E. GUERRIERQ, Hans Urs von
Balthasar, p. 351 (ted. p. 383). Altrove il nostro teologo pud anche parlare di una proposta aldila di Orige-
ne (!) e di Agostino: H.U. von BALTHASAR, Erster Blick auf Adrienne von Speyr, Johannes Verlag, Ein-
siedeln 1968.1989", p. 59 (it. Primo sguardo su Adrienne von Speyr, Jaca Book, Milano 1975). Altrettanto
gid (nel 1957) nei Lineamenti dell’escatologia, pp. 290-291 (ted. p. 289): contro Origene che ha sciolto I'in-
ferno nel purgatorio e contro Agostino che esclude I’apocatastasi.



MANFRED HAUKE 207

dannazione appare come «possibilita reale»™. Di fatto, perd, non si tratta qui di una
“terza via”, perché le simpatie del nostro teologo sono con Origene; anche lui “spera-
va” soltanto la salvezza di tutti. Questa simpatia si riflette anche nelle visioni di
Adrienne. Nei “diari” su Adrienne von Speyr, Balthasar scrive: «Con particolare amo-
re e rispetto le fu mostrato Origene, sicuramente (disse Adrienne) per fare piacere a
me. Altri, come Agostino e Tommaso, vengono sbrigati brevemente e non rappresen-
tati molto bene riguardo alla loro vita di preghiera»”.

La teologia scolastica, secondo Balthasar, segue Agostino™, Tuttavia il nostro
teologo cerca di tirare dalla sua parte le riflessioni di Tommaso d’ Aquino sulla spe-
ranza per tutti. Tommaso, infatti, insegna che tramite la virtii della carita la nostra spe-
ranza si estende su tutti che si trovano ancora nel cammino verso la patria eterna”. Ma
Tommaso non orienta la speranza sui dannati: chi muore nel peccato mortale, entra
subito nell’inferno™. Questa consapevolezza della teologia medievale diventa dogma
formale e definitivo nel 1332 con la Costituzione Benedictus Deus di Benedetto XTI
(DH 1002). Ne risulta la verita di fede che la morte ¢ la fine dello stato di pellegri-
naggio: con la morte si decide per sempre la sorte umana”. Gia nella Sacra Scrittura
la morte compare come linea definitiva che distingue giusti ed empi”™.

Se mettiamo fra parentesi la dottrina di Gregorio di Nissa, sostenitore ancora
pill massiccio dell’apocatastasi rispetto al suo maestro Origene”, Balthasar riferisce
espressamente soltanto un’unica testimonianza di una persona venerata come santa,
una voce che non ¢ in armonia con il dogma indicato: un testo di Edith Stein il quale
conclude il Breve Discorso sull’inferno e che fa continuare lo status viatoris anche
nell’aldila®. Ma questo testo del 1931 non fu mai pubblicato da Edith Stein e viene
contrastato dal suo testamento spirituale del 9 giugno 1939 dove la possibilita della

 Con questo termine (rahneriano) Balthasar cita il Catechismo cattolico per adulti, pubblicato dai
vescovi tedesci nel 1985 (redattore principale: Walter Kasper): DEUTSCHE BISCHOFSKONFERENZ (ed.),
Katholischer Erwachsenen-Katechismus, Bonn 1985, p. 423 (H.U. von BALTHASAR, Sperare per tutti,
p- 9; ted. p. 7).

™ A. von SPEYR, Erde und Himmel. Ein Tagebuch, vol. II, Johannes Verlag: Einsiedeln 1975, n.
1626, p. 223.

" H.U. von BALTHASAR, Sperare per tutti, p. 47 (ted. p. 52).

®SThII-Mq. 17 a. 3.

™ 8¢G IV,91-95, in particolare 93; STh II-II g. 18 a. 3 ecc. Vedi P. DUREN, Der Tod als Ende des
irdischen Pilgerstandes. Reflexion iiber eine katholische Glaubenslehre, Stella Maris, Buttenwiesen 20017,
pp. 142-146. Tommaso, meditando 1"importanza del peccato originale e del carattere soprannaturale della
visione beatifica, sostiene: pauciores sunt qui salvantur (STh I q. 23 a. 7 ad 3). Gli oppositori di Balthasar
invece ribadiscono soltanto il riferimento biblico che “molti” si perderanno, senza speculare sul rapporto di
numero fra eletti e reprobi.

7 Cfr. CCC, n. 1035; P. DUREN, Der Tod als Ende des irdischen Pilgerstandes, pp. 198-200.

™ Cfr. C. POZO, Teologia dell’aldila, Paoline, Milano 1990°%, pp. 440-445 (orig. Teologia del mds
alld, BAC: Madrid 1981%); P. DUREN, Der Tod als Ende des irdischen Pilgerstandes, pp. 70-105.

” Vedi il contesto sistematico della teologia del Nisseno (e la sua critica) in M. HAUKE, Heilsver-
lust in Adam, pp. 621-623.638-659.675. BALTHASAR cita Gregorio di Nissa con ovvio assenso ancora nel
suo articolo del 1988 sull’apocatastasi: Sperare per tutti, pp. 122-123.129-131 (ted. 1999, pp. 81-82.92-95).

* Vedi sopra, nota 51.



208 RELAzZIONI

perdizione appare molto pii reale’'. La beatificazione (o canonizzazione) di una per-
sona non comporta, comunque, alcuna approvazione di tutte le sue idee espresse.

I1 ricorso alla riflessione dei santi come primo livello della controversia porta
ad un esito poco favorevole alla tesi del nostro autore. Il pensiero d’Origene sull’apo-
catastasi € stato, come pare, il motivo principale ad ostacolare la ricezione della sua
opera (e di venerarlo come santo padre della Chiesa). Gli altri autori patristici citati da
Balthasar si muovono tutti sulle tracce del loro maestro Origene che rimane la fonte
teologica principale per il nostro teologo (rispetto alla tesi in discussione).

5. LE TESTIMONIANZE DELL’ESPERIENZA MISTICA

Il secondo livello della controversia riguarda la “nuvola di testimoni” con espe-
rienze mistiche, presentati da Balthasar®. La fila dei mistici inizia con santa Mechthild
von Hackeborn (+ 1299) con un testo particolarmente stimato dal nostro autore, per-
ché integrato nella Storia di un’anima della piccola Teresa®. In una visione, Gesti Cri-
sto promette alla santa: «Con sicura speranza tu devi credere che dopo la tua morte io
ti accoglierd come un padre il suo figlio prediletto»*. Questa speranza, secondo
Balthasar, viene estesa all’intero cosmo. Gesi si presenterebbe a Mechthild come
«Salvatore di tutti i secoli», inclusi «cieli e terra e 1’inferno»*. Besler, controllando i
riferimenti con I’edizione curata da Balthasar, scopre invece una citazione piuttosto
selettiva da parte del nostro teologo. Il brano citato sul «Salvatore di tutti i secoli»
continua con la precisazione: «io sono il Salvatore di tutti quanti hanno seguito la mia
dottrina e di tutti che vogliono ancora entrare nelle mie tracce fino alla fine dei tem-
pi»*. Poco dopo viene un capitolo dedicato ai predestinati®.

Rispetto alla beata Angela da Foligno (+ 1309), la citazione di Balthasar non
porta niente in favore della salvezza universale, ma & piuttosto controproducente: nel-

¥ Cfr. M.A. NEYER, Edith Stein. Ihr Leben in Dokumenten und Bildern, Echter, Wiirzburg 1987, 70s.
1l testamento spirituale porta come ultima frase: «Ich bitte. .. schlieBlich fiir meine Angehorigen, Lebende und
Tote, und alle, die mir Gott gegeben hat: daB keines von ihnen verloren gehe». Vedi il commento di R.
SCHENK, The Epoché of Factical Damnation? On the Costs of Bracketing Out the Likelihood of Final Loss,
“Logos. A Journal of Catholic Thought and Culture” 1 (3/1997), 122-153, qui 150-151, nota 35.

* H.U. von BALTHASAR, Sperare per tutti, pp. 71-81 (ted. pp. 79-92). Un’eccezione, come ve-
dremo, & Teresa di Lisieux: & I’'unica persona fra i “testimoni” a non richiamare rivelazioni carismatiche in
riguardo.

¥ Cfr. H.U. von BALTHASAR, Sperare per tutti, p. 72 (ted. p. 80).

“ Ibidem.

¥ MECHTHILD VON HACKEBORN, Revelationes Gertrudianae ac Mechthildianae, vol. 11, Poi-
tiers 1877, 48-49 (= Liber gratiae specialis); cfr. H.U. von BALTHASAR, Sperare per tutti, p. 72 (ted. p. 80).

* MECHTHILD VON HACKEBORN, Das Buch vom strémenden Lob. Auswahl, Ubersetzung und
Einfiihrung von Hans Urs von Balthasar, Johannes Verlag, Einsiedeln 1955.1986°, 83; J. BESLER,
(11/1986), 7359. Inoltre Besler mostra che Mechthild deserive Cristo come prototipo dell ‘intero cosmo, ma
in nessun modo come redentore dei dannati dell“inferno. ;

" MECHTHILD VON HACKEBORN, Das Buch vom strimenden Lob, p. 85 (cap. 281): secondo
il riassunto di Balthasar stesso il testo tratta della “beata predestinazione”.



MANFRED HAUKE 209

la versione tedesca (poi corretta dal traduttore italiano!), il nostro teologo lascia via il
rinvio a “molti” dannati visti dalla veggente®.

«Nessuno nel medioevo», secondo Balthasar, «si & avventurato fin dove giunse
la piti grande mistica inglese, Giuliana di Norwich» (+ dopo il 1416) la cui rivelazio-
ne citata parla dell’amore universale di Dio Tutto-Buono: «Nell’'umanita salvata &
compreso ogni ente»". Besler aggiunge quello affermato da Giuliana qualche riga do-
po: «Parlo soltanto di quegli uomini che vengono salvati, perché Dio non mi ha mo-
strato in quel tempo altri. Tuttavia credo in tutto quello che insegna la santa Chiesa»™.

Santa Teresa di Lisieux non pretende d’aver avuto delle rivelazioni sul nostro
tema e non esprime I’attesa che in fine tutti si salveranno. Besler descrive I'impegno
di Teresa per la conversione dell’assassino Pranzini che si converti all’ultimo mo-
mento prima d’esser giustiziato, baciando un crocifisso’. La santa cerca di fare tutto
per salvare delle anime ed & consapevole che la conversione del peccatore deve arri-
vare prima della morte.

L’unico brano che Balthasar, a prima vista, pud citare in favore della sua tesi &
un testo teatrale della piccola Teresa su Gli Angeli al Presepe di Gesii: 1 “angelo del
giudizio”, che proclama il giorno della vendetta, viene “vinto” dall’“angelo del santo
volto™ che ottiene da Gesii bambino la promessa di aver misericordia con il peccato-
re: «Esaudire vorrd la tua supplica: ogni anima sard perdonata»”. Ma anche qui la ci-
tazione del nostro teologo & selettiva; bisogna leggere I’intera risposta di Gesil bam-
bino: «Esaudire vorrd la tua supplica: ogni anima sard perdonata e da me riempita di
luce appena il mio nome dira» (in francese: «Dés qu’elle invoquera mon nom!»)”. Qui

* «Ich sage das [Durch deine heiligen Gerichte erléise mich], weil ich die Giite Gottes in einem gu-
ten und heiligen Menschen und in vielen guten und heiligen Menschen nicht besser erkenne, als in einem
Verdammten oder in einer Menge von Verdammiten» (ANGELA VON FOLIGNO, Zwischen den Abgriin-
den, Johannes Verlag, Einsiedeln 1955, p. 43 - fu messa in corsivo la parte tralasciata da H.U. von
BALTHASAR, Was diirfen wir hoffen?, p. 81; vedi invece ID., Sperare per tutti, p. 73, e le osservazioni di
J. BESLER 11/1986, 7360-7361). Cfr. L. THIER - A. CALUFETTI (edd.), /I libro della Beata Angela da
Foligno, Typis Collegii S. Bonaventurae, Grottaferrata 1985.

* H.U. von BALTHASAR, Sperare per tutti, pp. 73-74 (ted. p- 82). Vedi JULIANA VON NOR-
WICH, Eine Offenbarung der géitlichen Liebe, Herder, Freiburg 1959, pp. 78-79.

* Ivi, pp. 79-80; J. BESLER, (11/1986), 7361.

°' J. BESLER, (12/1986), 7455-7456; vedi anche A. SCHONBERGER, (3/1987), 74-75; W.
SCHAMONI, (12/1987), 57-59. «Era... condannato a morte per dei crimini orribili: tutto faceva credere
che sarebbe morto impenitente. Volli ad ogni costo impedirgli di cadere nell inferno». Dopo il bacio del
crocifisso «la sua anima andd a ricevere la sentenza misericordiosa di Colui che dichiara che in Cielo ci
sara piil gioia per un solo peccatore che fa penitenza che per 99 giusti che non hanno bisogno di peniten-
zal» (S. TERESA DI GESU BAMBINO, Opere complete, LEV, Citta del Vaticano 1997, pp. 146-147 [Ma-
noscritto A, 45vo-46vo]).

” H.U. von BALTHASAR, Sperare per tutti, p. 76 (ted. p. 85).

* S. TERESA DI GESU BAMBINO, Gli angeli al presepe di Gesit, Tro: Opere complete, 789, «Je
veux exaucer ta priere Toute dme obtiendra son perdon Je la remplirai de lumigre Dés qu elle invochera mon
nom!» (SAINTE THERESE DE L’ENFANT-JESUS, Oeuvres complétes, Cerf/Désclée, Paris 1992, p. 815).
Quest’osservazione non si trova ancora in BESLER. BALTHASAR cita I'intera strofa nel Schwestern im Gei-
st. Therese von Lisieux und Elisabeth von Dijon, Johannes Verlag, Einsiedeln 1970.1990¢, p. 320, ma ne



210 REeLazioNI

& ovvio che il perdono dipende dall’invocazione del nome di Cristo, come lo ha fatto
implicitamente 1’assassino Pranzini prima di morire.

Le citazioni balthasariane di beata Cristina von Stommeln (+ 1312), santa Ma-
ria Maddalena de’ Pazzi (+ 1607) e beata Maria dell’Incarnazione (+ 1618) indicano
delle sofferenze vicarie in favore dei peccatori, ma non la speranza che 1’inferno sia
vuoto oppure I’attesa che si possano salvare dei dannati™*. Marie des Vallées invece (+
1656) descrive nelle sue visioni di aver visto molti dannati perché non si erano occu-
pati della miseria di altri. Riferendosi ad una rivelazione del Signore, la mistica affer-
ma: «chiunque, nell’ora della morte, avra almeno un grado d’umilta, riceve la grazia
del pentimento e sara salvato»™.

Balthasar cita poi santa Teresa d’Avila (+ 1582) con la sua esperienza dell’in-
ferno per illustrare la possibilita (non di pit1) d’essere dannato®. Qui e in Giovanni del-
la Croce, secondo il nostro autore, si tratta di «un’esperienza personale dell’inferno,
senza che si scorgano dei dannati»”. Quest’osservazione ¢ corretta per la visione de-
scritta della grande Teresa, ma dovrebbe essere completata (come dimostra Besler) da
un’altra visione (indicata nello stesso capitolo dell’autobiografia) dove la mistica ve-
de il tormento dei dannati*.

Vedendo piil da vicino la “nuvola di testimoni” richiamata da Balthasar, tutte le
pretese voci dei mistici scompaiono. Bisogna dare ragione a Besler: «Dall’esame del
testo originale degli scritti dei mistici indicati risulta che non si pud concludere oppure
sostenere da essi in nessun caso la dottrina della speranza nella salvezza di tutti gli uo-
mini. Alcuni di questi carismatici hanno visto in modo mistico i dannati e condiviso i
loro tormenti indicibili; ma tutti hanno creduto in conformita con la dottrina ecclesiale
che ci saranno di fatto dei dannati». L’unica eccezione & Adrienne von Speyr®.

Besler non riesce soltanto a smontare tutte le testimonianze mistiche di Baltha-
sar, ma estende un numero considerevole di visioni e rivelazioni di mistici che espres-
samente parlano di molti dannati. Riporta delle visioni fra Ialtro di sant’Tldegarda'”’

porta soltanto la prima meta nella Teodrammatica. V., p. 274 (ted. IV, 292) e nel testo Sperare per tutti, p.
76 (ted. p. 85).

*J. BESLER, (12/1986), 7456. Cfr. H.U. von BALTHASAR, Sperare per tutti, pp. 77.79-80 (ted.
pp. 87.89-90).

% 1. HAUSMANN, Marie des Vallées, Siihnopfer fiir die Zeit der grofien Bekehrung, Grobenzell
1971, 33, citato in BESLER (12/1986) 7458 e non registrato in H.U. von BALTHASAR, Sperare per tutti,
pp. 77-78 (ted. 87).

*H.U. von BALTHASAR, Sperare per tutti, pp. 78-79 (ted. 87-88). Cfr. I’autobiografia di TERE-
SA D’AVILA, Vita, cap. 32.

“"H.U. von BALTHASAR, Breve discorso, p. 62 (ted. pp. 45-46).

* TERESA D’AVILA, Vita, cap. 32,1-5. Cf. J. BESLER, (1/1987), 33-34. A. SCHONBERGER,
(3/1987), 77 cita la frase: «Non so come possiamo vivere con calma, se vediamo cosi tante anime le quali
il maligno strappa con sé nell’inferno» (Vita, cap. 32,5). In un’altra visione Teresa d”Avila vede una perso-
na defunta (di cui non tradisce il nome) tormentata dopo la morte dai diavoli: Vira, cap. 39,20.

“J. BESLER, (3/1987), 44.

"% fvi, (1/1987), 34-36, con riferimento a HILDEGARD von Bingen, Der Mensch in der Ve-
rantwortung. Das Buch der Lebensverdienste (Liber vitae meritorum), Otto Miiller Verlag, Salzburg



MANFRED HAUKE 211

(+ 1179, tanto venerata da Adrienne von Speyr, medico'™), santa Margherita Maria
Alacoque (+ 1690, che lamenta la condanna di tanti religiosi)', Giuseppa Menendez
(+ 1923, che vede precipitare nell’inferno anche un gran numero di preti)'®, santa Fau-
stina Kowalska (+ 1938, secondo cui I'inferno & popolato da tante persone le quali non
credevano che ci fosse ’inferno)'™, beato Aloisio La Nuza (+ 1656, che vede come
molte anime si buttano nell’inferno, come 1’acqua precipita durante la pioggia)'® e il
beato Antonio Baldinucci (+ 1717) su cui torneremo'®. Il “Fels” aggiunge fra I’altro
la beata Anna Maria Taigi, di Roma (+ 1837), che dichiara: avrebbe potuto vedere la
sorte di tante persone scomparse dopo la loro morte. «Soltanto pochi di loro salirono
al cielo, molti rimasero nel purgatorio, mentre gli altri caddero nell’inferno, numero-
si come i fiocchi di neve nell’inverno»'”.

Nel suo secondo saggio sul nostro tema, Balthasar non & pit in grado di difen-
dere la sua “nuvola di testimoni”. Come novita porta invece Caterina da Siena che
esprime il desiderio che nessuno si perda, ma ammette subito «che la stessa santa Ca-

1972, pp. 55.106-132.269-270 (= 1,73; 11,48-102; VI,11-14). Intanto & pubblicata I’edizione critica nel
CCCM (= Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis), 90 (1995).

" Vedi, per es., H.U. von BALTHASAR, Erster Blick, p. 164; E. GUERRIERO, Hans Urs von
Balthasar, p. 119 (ted. p. 139) nota che Adrienne mori il 17 settembre 1967, festa di sant’[ldegarda, tanto
venerata da lei «per il comune amore per la medicina».

' J. BESLER, (12/1986), 7455; ID., (2/1987), 33, con riferimento a M.M. ALACOQUE, Leben
und Offenbarungen, Fribourg 1974, pp. 104-105.164.

“*J. BESLER, (2/1987), 33-35, con riferimento a Die Liebe ruft — Botschaft des Herzens Jesu an
die Welt und ihre Kiinderin Schwester Josefa Menendez, Fribourg 19667, pp. 204.542.544-548. Vedi anche
W. SCHAMONI, (2/1988), 94-95.

" J. BESLER, (3/1987), 42, riferendo al Diario, 20.10.1936 (Visita nell ‘inferno). Cfr. La miseri-
cordia divina nella mia anima. Diario della beata suor Faustina Kowalska, LEV, Citta del Vaticano 1996,
p. 276.

1. BESLER (3/1987), 42-43, indicando gli atti di beatificazione, citati da W. SCHAMONI, Pa-
rallelen zum Neuen Testament, Kral, Abensberg 1971, pp. 445-446.

"% J. BESLER, (3/1987), 43-44.

"7 A. SCHONBERGER, (3/1987), 77, con riferimento a I.R. TORRENS, Le nombre des élus,
NEL, Paris 1965. Cfr. A. BESSIERES, Anna Maria Taigi. Seherin und Prophetin, Christiana Verlag,
Stein am Rhein 1984, pp. 162-163 (orig. La bienheureuse Anna-Maria Taigi, mere de Sfamille [1769-
1837], Paris 1936). Bessieres nota che fra i dannati la Taigi avrebbe visto anche sacerdoti, religiosi, re-
ligiose e dignita ecclesiastiche. Taceva i nomi per non importunare i parenti ed amici dei defunti. Altri
mistici e santi citati nel “Fels” e in «Theologisches® durante la controversia: san Benedetto Giuseppe La-
bre (+ 1783), san Giovanni Bosco (+ 1888), san Giovanni Maria Vianney (+ 1859) in A. SCHONBER-
GER (3/1987), 77: non pill noto al Balthasar del Breve discorso invece K.M. FERGES, Hélle ohne Hoff-
nung, p. 142, che intendeva ancora trattare persone non beatificate come P. Pio (+ 1968, beatificato nel
1999), A. K. Emmerick (+ 1824; fu proposta nel 1992 Ia positio per il processo di beatificazione: C. EN-
GLING, Emmerick, Anna Katharina, LThK® 3 [1995], 629) e Therese Neumann (+ 1962; cfr. E. H. RIT-
TER, Neumann, Therese, LThK’® 7 [1998], 765-766). Emmerick e Neumann erano, come Adrienne, veg-
genti e portavano le stigmate. FERGES (cfr. p. 143) aggiunge ancora un messaggio di Medjugorje, pub-
blicato nel 1983, dove la “Gospa” sostiene che “tanti” verrebbero nell ‘inferno, «la maggior parte» nel
purgatorio e soltanto pochi entrerebbero direttamente in cielo; BALTHASAR, come & noto, riteneva au-
tentiche le apparizioni di Medjugorje (cfr. Le grazie di Medjugorje, in 1D., La realta e la gloria, p.i67 =
“I1 Sabato™, 12.10.1985).



212 REeLAzZIONI

terina e molti altri mistici - e di cui Besler ha raccolto pagine e pagine - erano malgra-
do tutto convinti del fatto della dannazione di molti»'®.

Balthasar, a questo momento, avrebbe potuto ammettere che rispetto all’esito
duplice del giudizio secondo i mistici santi avevano ragione i suoi oppositori. Ma co-
me ulteriore rifugio cerca d’interpretare le visioni non come percezioni carismatiche
di realta dell’aldila, ma solo come minacce che richiamano 1’intervento vicario: «Ci
sono casi in cui il santo vede una massa di uomini dirigersi verso 1’'inferno (come
“fiocchi di neve”, come “foglie cadenti™) e, alla vista di questa ‘marcia verso I’infer-
no’, si pone sulla brecciax». Si «accende lo zelo della rappresentanza». Certi «eletti eb-
bero la certezza soggettiva che un numero di uomini & gia perduto, tuttavia in essi... il
desiderio di opporsi a quanto & stato loro mostrato, di annullarlo, prevale di gran lun-
ga sull’idea che... non ci sia pit nulla da fare»'”.

Balthasar riconosce quindi I’autenticita delle visioni riportate, ma nega che la
dannazione percepita e realizzata sia la parola definitiva. Se prendiamo come espres-
sione del pensiero balthasariano la citazione conclusiva di Edith Stein, il nostro auto-
re ritiene possibile una conversione nell’aldila dopo il tempo terreno'. Inoltre dob-
biamo presupporre il suo pensiero sul sabato santo, intrecciato con le visioni di

Adrienne von Speyr'".

6. UN CRITERIO “‘ESPERIENZIALE” DEL DISCERNIMENTO

Da ambedue le parti della controversia troviamo un’accettazione di testimo-
nianze mistiche, senza farne un’investigazione critica'?. Ma & vero il tacito presuppo-
sto che stiamo in ogni caso di fronte ad una manifestazione soprannaturale? E qual &
il rapporto fra ’influsso divino (se c’¢) e 1’accoglienza personale del veggente? C’¢
magari (se non si tratta proprio di santi) un influsso diabolico? Hanno ragione sia san-
ta Teresa d’ Avila che vede tanti dannati sia Adrienne che vede nell’inferno soltanto le
“effigie” dei peccati, ma nessuna persona dannata? O dobbiamo sospendere il nostro
giudizio? Balthasar stesso osserva: con il tema della mistica entriamo “in un labirinto,
anzi in un campo minato™"",

Non & la prima volta nella storia della Chiesa che viene organizzata quasi una
battaglia sui mistici. Troviamo qualche analogia (fra 1’altro) nella controversia sul-

"% H.U. von BALTHASAR, Breve discorso, p. 62 (ted. p. 45). A Caterina da Siena aveva gia rife-
rito J. BESLER (2/1987), 30-33 con il Dialoge della divina provvidenza, nn. 30.42.

' H.U. von BALTHASAR, Breve discorso, pp. 62-63 (ted. pp. 45-46).

"' Su questo punto, vedi sotto, (pp. 211-212 di questo contributo).

""! Vedi il contributo di LOCHBRUNNER pubblicato in questo volume.

2 1" unica eccezione sono le note critiche e pertinenti di J. BESLER (9/1986), 7255-7264 riguardo
ad Adrienne. Balthasar lo suggerisce (ma non lo espone) per le testimonianze opposte alla sua tesi. Lo
sguardo critico si rivolge soltanto alle fonti dell’altra parte.

"*H.U. von BALTHASAR, Per determinare, p. 256 (ted. p. 298).



MANFRED HAUKE 213

I'Immacolata Concezione. Uno dei difensori pit spinti del futuro dogma era Juan Eu-
sebio Nieremberg, gesuita spagnolo (con genitori di lingua tedesca, + 1658)". Egli
combatteva quei rappresentanti dell’ Ordo Praedicatorum ancora opposti all’Immaco-
lata Concezione. Qualche domenicano faceva ricorso a santa Caterina da Siena se-
condo cui la Vergine Maria in persona avrebbe detto: “Non sono concepita senza pec-
cato originale”. Secondo I'interpretazione di Nieremberg, Caterina non avrebbe rice-
Vvuto nessuna visione su questo punto, ma avrebbe espresso soltanto 1’ opinione del suo
padre spirituale che era domenicano. Inoltre bisognerebbe tenere conto che anche i
santi potessero avere delle allucinazioni. Ma poi Nieremberg procede al contrattacco:
troveremmo pil di 30 mistici che insegnerebbero 1'Immacolata Concezione nelle loro
rivelazioni, fra cui santa Brigida con una speciale approvazione dei papi'”.
Dobbiamo quindi concludere secondo I’esempio di Nieremberg come una par-
tita di pallavolo, indicando quasi trenta punti contro zero? Magari aggiungendo con
Newman che il singolo fattore non & sempre sicuro, ma che conta la “cumulazione
delle probabilita” di modo che tanti fili fini fanno un bastone di ferro incrollabile?"'®
Nella tradizione della Chiesa troviamo una grande prudenza nell’accettare 1’o-
rigine divina di una percezione mistica. Tale riserva trova un’espressione fortissima
nella scuola carmelitana (Giovanni della Croce e Teresa d’Avila)'"”, ma anche un eco
ufficiale nell’opera monumentale di Prosper Lambertini (poi come papa Benedetto
XIV) sulla beatificazione dei servi di Dio e la canonizzazione dei beati'®. Il dotto ca-
nonista dichiara fra I’altro che persino nei santi possiamo trovare delle “rivelazioni”
che non vengono dallo Spirito Santo, ma dal proprio giudizio. ... fieri bene potest, ut
aliquis Sanctus ex praeconceptis opinionibus, aut ideis in phantasia fixis aliqua sibi a
Deo revelata putet, quae ex Deo revelata non sunt'’. Ma come individuare I’ origine

""" Cfr. M. HAUKE, “Nieremberg, Johannes Eusebius”, in R. BAUMER - L. SCHEFECZYK
(edd.), Marienlexikon, IV, EOS Verlag, St. Ottilien 1992, pp- 618-619.

" J.E. NIEREMBERG, Dissertationes epistolicae de Immacolatae Conceptione Deiparae,
Antwerpen 1655, p. 252-257. Sul caso di Caterina si spiega anche P. LAMBERTINI, De servorum bea-
tificatione et beatorum canonizatione, 111, Bononia 1737, p- 760 (II1,53,16s): la pretesa visione non & au-
tentica.

"0 Cfr. JH. NEWMAN, Letters and diaries, 21,146; ID., Grammatica dell ‘assenso, Jaca Book-
Morcelliana, Milano-Brescia 1980, cap. 8, § 2; I. ARTZ, Newman-Lexikon, Griinewald, Mainz 1975, pp.
1147-1151.

""" Vedi soprattutto GIOVANNI DELLA CROCE, Salita del Monte Carmelo, libri II-III, e TERESA
DAVILA, Castello interiore, 6,9. Cfr. K. DEURINGER, Die Beurteilung auflergewdhnlicher mystischer
Phénomene beim hl. Johannes vom Kreuz, in U. DOBHAN - R. KORNER (edd.). Johannes vom Kreuz: Leh-
rer des ,,neuen Denkens “. Sanjuanistik im deutschen Sprachraum, Echter, Wiirzburg 1991, pp. 147-158. Pa-
re un buon esempio il comportamento di Teresa d"Avila: J. BURGGRAF, Teresa von Avila. Humanitiit und
Glaubensleben, Schéningh, Paderborn 1996, pp. 338-366. A mio modesto parere si trovano qui gli strumen-
ti fondamentali adatti per valutare anche 1’autenticita (o meno) della mistica di Adrienne von Speyr.

" Quest’opera costituisce il decisivo fondamento dottrinale per la proclamazione di beati e santi fino
ad oggi; cfr. F. VERAIJA, Le cause di canonizzazione dei santi, LEV, Citta del Vaticano 1992, p. 6 e passim.

" P. LAMBERTINL, De servorum beatificatione et beatorum canonizatione, p. 761 (111,53,17).
Una buona guida alla bibliografia classica e recente sui criteri dell’autenticita di rivelazioni profetiche si
trova in P. ADNES, Révélations privées, in “Dictionnaire de Spiritualité” 13 (1987), 482-492; A. ZIEGE-



214 ReLazion

divina di una profezia? Per costatare la provenienza divina, ci vuole 1’ attestazione del
messaggio tramite un miracolo'.

-Possiamo applicare questo severo criterio alle testimonianze riportate? A mio
giudizio, durante la controversia appare soltanto un unico caso di tutto particolare, quel-
lo del beato Antonio Baldinucci SJ (1665-1717), al suo tempo un famoso predicatore
per le missioni popolari nelle diocesi di Frascati e Viterbo™'. Il 12 aprile 1706 P. Anto-
nio tenne una predica a Giuliano vicino a Cori. Su quello che segue esistono diverse te-
stimonianze oculari, fra cui un protocollo confermato con giuramenti da quattro canoni-
ci di Cori. In esso leggiamo: «Si fermd con I'intero popolo per predicare sotto gli olmi. ..
Il padre si mise davanti al tavoletto portato per la predica all’aperto e posito sotto 1’0l
mo pill grande il quale si trovava in una chiara distanza dagli altri olmi. Nella sua predi-
ca, il padre disse esattamente queste parole chiare ai fedeli: “Sapete, mio popolo, come
le anime cadono nell’inferno? Come da quest’albero cadono le foglie!” Appena ebbe
pronunciato queste parole, dall’albero sotto cui predicd e che mostrd con le sue mani e
con la testa, cominciarono a cadere le foglie in tale massa come se nevicasse. La caduta
delle foglie durava cosi lungo che nel frattempo si avrebbe potuto pregare quattro volte
il Credo. L’albero era totalmente spogliato dalle sue foglie, mentre dagli alberi vicini
non cadde nessuna foglia. Non soffiava nemmeno alcun vento prima, durante o dopo la
predica. Quando il popolo vide il miracolo, comincio a piangere in maniera commoven-
te ed a gridare perdono. Il padre non poteva calmarlo per continuare la sua predica. Il
piangere e le urla durarono circa mezz’ora. L’effetto era questo: se uno dei presenti nu-
triva odio contro il suo prossimo, subito si riconcilid con lui; altri cominciarono una vi-
ta nuova oppure entrarono addirittura in un monastero»'*.

Questo fatto miracoloso fu espressamente sottolineato da papa Leone XIII nel
suo decreto di beatificazione nel 1893', Durante la cerimonia stessa della beatifica-
zione fu svelato un grande dipinto, rappresentando P. Antonio Baldinucci sotto I’ol-
mo durante la sua predica riguardo all’abuso della misericordia di Dio, (una predica)
confermata tramite un miracolo, come disse il titolo'®,

NAUS, Kriterien fiir die Glaubwiirdigkeit. Zur Priifung der Echtheit von Marienerscheinungen, in ID.
(ed.), Marienerscheinungen. Ihre Echtheit und Bedeutung im Leben der Kirche, Pustet, Regensburg 1995,
pp. 167-182.

" Cfr. P. LAMBERTINI, De servorum beatificatione et beatorum canonizatione, pp. 676-677
(I1,47,11).

! Per il seguente, vedi W. SCHAMONI - K. BESLER, Charismatische Heilige. Besondere Gna-
dengaben bei Heiligen nach Zeugenaussagen aus Heiligsprechungsakten, Christiana Verlag, Stein am
Rhein 1989, pp. 58-67; Th. McCOOG, Baldinucci, Antonio, LThK® 1 (1993), 1336. Cfr. gia W. SCHA-
MONIL, Glaubensbewuftsein und Kirchenentfremdung, Paderborn 1958, pp. 110-112; ID., Der Sel. Baldi-
nucci, “Theologisches” 12 (9/1982), 4799-4803; ID., Wider den Wahn von der leeren Hille, (11/1987) 19-
21; J. BESLER (3/1987), 43-44.

* Tradotto dalla traduzione tedesca in W. SCHAMONI - K. BESLER, Charismatische Heilige, pp.
63-64; cfr. J. BESLER (3/1987), 43-44.

12 Cfr. Acta Leonis XIII, 1893, 102-110, tradotto parzialmente in W. SCHAMONI - K. BESLER,
Charismatische Heilige, 67; W. SCHAMONI, Wider den Wahn von der leeren Héille, (11/1987), 21.

"* Cfr. W. SCHAMONI - K. BESLER, Charismatische Heilige, p. 66.



MANFRED HAUKE 215

Balthasar prende nota di questo miracolo e accetta come scontata la sua autenti-
cita. Non mette fatti miracolosi fra le stranezze che il teologo serio dovrebbe ignorare'®.
Lo interpreta, pero, nel senso indicato: le anime, rappresentate nelle foglie, cadrebbero
soltanto verso I'inferno, ma il beato si opporrebbe a questo fatto. Certo che il beato vuol
impedire che i suoi uditori cadono nell’inferno. Ma il testo riportato dai testimoni dice
che molte anime non cadono soltanto verso 1inferno, bensi che cadono dentro'®.

Oltre al fatto indicato, si potrebbe rinviare ancora al messaggio di Fatima. Du-
rante I’apparizione del 13 luglio 1917, i bambini ebbero una visione dell’inferno. Vi-
dero “diavoli” ed “anime” in forma umana con 1’apparenza quasi di carboni ardenti
trasparenti'”. E la richiesta delle apparizioni di salvare i peccatori dall’inferno e di
portare il mondo intero alla pace con Dio. 1l fatto di molti dannati sottolinea che la
chiamata alla conversione non & un gioco, ma un caso serio.

Il riconoscimento ecclesiale del messaggio di Fatima e la recente beatificazio-
ne dei veggenti Jacinta e Francisco a Fatima (13 maggio 2000) non ha, certo, alcun ca-
rattere strettamente dogmatico. Ma attesta la credibilita umana del messaggio appor-
tato che in questo caso non fornisce niente di nuovo, ma ricorda soltanto I’annuncio
evangelico di Gesu. Balthasar non nega il messaggio di Fatima, ma dice in modo sbri-
gativo che i bambini avrebbero visto «solo immagini dell’inferno»'.

Certo: hanno avuto soltanto una visione che non & semplicemente identica con
la realta avvisata'”. Ma non & tipico della verita in questo tempo terreno che si rivela
con immagini? Non pare che si possa pensare ad una conoscenza immediata “faccia a
faccia” di Dio in statu viatoris, nemmeno ad una percezione diretta delle realta esca-
tologiche. Tale “mistica oggettiva” & riservata all’aldila. Durante il pellegrinaggio ter-
reno, anche nei carismi mistici, stiamo soltanto viaggiando ex umbris et imaginibus in
veritatem'”. Tuttavia: anche le “ombre ed immagini” rispecchiano la verita che alla fi-
ne si rivelera direttamente.

* Cosi ovviamente R. NANDKISORE, Hoffnung auf Erlosung, p. 264, nota 31; «Die theologi-
schen Gegner Balthasars. .. warteten selbst mit solchen theologischen Kuriosititen auf, daB ihnen hier kein
Platz eingeréiumt werden kann.

* La stessa osservazione vale per I'immagine, accennata da Balthasar, con i fiocchi di neve, riferi-
ta dalla beata A. M. Taigi (vedi sopra, nota 107).

7], BESLER, (4/1987), 47-48. Vedi le Memorie di Suor Lucia, in particolare II1,2-3: IV.2,5; MI-
CHEL DE LA SAINTE TRINITE, Toute la verité sur Fatima, vol. II, Renaissance catholique, Saint-Par-
res-1es-Vaudes 19867, pp. 17-36; L. SCHEFFCZYK, Verheifung des Friedens. Theologische Betrachtun-
gen zur Botschaft von Fatima, RSK, Wien 1985, pp. 35-41.

" H.U. von BALTHASAR, Breve discorso, p. 63 (ted. p. 46).

* Lo dice di fronte al nostro tema J.H. NICOLAS, Enfer, “Dictionnaire de Spiritualité” 4 (1960),
729-745, qui 736: ¢’ la «disparition entre I'intuition mystique. .. et son expression, pour laquelle le croyant
utilise les concepts, les images, les mots, qui font partie de sa culture. En aucun des cas en ne saurait dire
d’un mystique qu'il a vu I’enfer, comme on dirait d’un voyageur qu’il a vue telle ville». Nicolas rinvia ai
racconti di san Gregorio Magno e alle visioni di santa Francesca Romana, san Paolo della Croce e santa Te-
resa d’Avila (ivi, pp. 735-736).

" Cosi I'iscrizione sulla tomba di Newman: 1. KER, John Henry Newman. A Biography, Oxford
University Press, Oxford/London 1988, p. 745.



216 REeLazionN

7. IL RICORSO ALLA SCRITTURA E ALLA TRADIZIONE
COME CRITERIO DECISIVO

Apparizioni e miracoli hanno un ruolo importante nella vita della fede. Baltha-
sar lo sottolinea nel suo commento al trattato dei carismi di Tommaso d’Aquino®".
«Senza la profezia», potremmo citare (con Tommaso) il libro dei Proverbi, «la gente
diventa sfrenata» (Prv 29,18)". Ma allo stesso momento bisogna collocare 1’espe-
rienza mistica nel quadro giusto. Tommaso ribadisce che il carisma profetico, dopo
I"arrivo di Cristo, non succede «per promuovere una nuova dottrina di fede, ma per di-
rigere gli atti umani»'”. L’esperienza mistica puo soltanto illustrare ed esplicitare
quello che ¢ si trova nella parola di Dio, annunciata una volta per sempre in Gesli Cri-
sto. La parola di Dio, trasmessa nella Sacra Scrittura e nella Tradizione, costituisce il
tesoro della fede a cui il Magistero (e il teologo) deve servire'™.

Balthasar & critico di fronte all’intero sviluppo del pensiero ecclesiale che sa-
rebbe una reazione esagerata contro il montanismo. In seguito si «mette un grosso
punto interrogativo di fondo su ogni esperienza mistica in cui entrino i sensi e la fan-
tasia»', Il nostro teologo respinge come troppo radicale e anticarismatica la mistica
carmelitana di san Giovanni della Croce che & molto scettico di fronte al ruolo dei sen-
si nelle esperienze mistiche'.

Anche Balthasar stesso, perd, non nega 1’importanza di uno sguardo critico:
«Dal punto di vista pratico e psicologico & comprensibile tutta la prudenza, si guar-
da alle devastazioni provocate all’altro estremo della carismatica ingenua quando,
in maniera acritica e quasi materialista, si assume e corrispondentemente si propa-
ganda ogni visione, audizione e stigmatizzazione pretese o reali come moneta so-
nante, cio¢ come un fatto bruto che puo prescindere dal contesto ecclesiale. Contro
questi abusi hanno protestato a ragione i grandi santi che abbiamo ricordato [Ago-
stino, Giovanni della Croce], perché questo significherebbe confondere a sua volta
la dimensione della rivelazione biblica con quella della chiesa e, alla fine, scivolare
in campi i quali non solo cadono sotto la tutela della comune psicologia religiosa,

ma anche della magia»"’.

"*! Cfr. il contributo di A. LOBATO posto in questo volume.

“SThII-Il q. [72a. 1 ob. 4;q. 174 a. 6.

% STh II-1I q. 174 a. 6 ad 3. E d’accordo anche BALTHASAR nel suo commento (cfr. “Deutsche
Thomas-Ausgabe” 23 [1954], 371 = ID., Thomas und die Charismatik, Johannes Verlag, Einsiedeln/Frei-
burg i. Br. 1996, pp. 426-427).

' Cfr. CONCILIO VATICANO 11, Dei Verbum, 10.

" H.U. von BALTHASAR, Gloria. ., p. 379 (ted. p. 396).

"% Cfr. ivi, pp. 379-380 (ted. 396-397). Vedi sopra, nota 117. BALTHASAR esprime una valuta-
zione pill positiva dell’approccio carmelitano in un capitolo posteriore dedicato a san Giovanni della Cro-
ce (cfr. Gloria 111, Jaca Book: Milano 1976, pp. 95-155 [ted. II, pp. 465-518]).

“"H.U. von BALTHASAR, Gloria. L, p. 380 (ted. p. 397).



MANFRED HAUKE 217

8. I’ AVVICINAMENTO AL MYSTERIUM INIQUITATIS INFERNI
CON LA RIFLESSIONE SISTEMATICA

Per la spiegazione del patrimonio di fede non bastano dei riferimenti di fatti posi-
tivi, come quello che Gesti parla di molti dannati. Bisogna portare altrettanto il contesto
sistematico, un compito esigente che in questa sede pud essere soltanto accennato'®.

Balthasar ha ragione, quando parla in un senso generale (con Tommaso d’A-
quino) di una “speranza nella salvezza di tutti”. La Chiesa prega che tutti gli uomini si
salvino. Ma questa speranza si riferisce soltanto alla situazione della prova in statu
viatoris, come sottolinea il recente documento della Commissione Teologica Interna-
zionale sull’escatologia'”. Non c’& speranza di scappare dall’inferno, ma soltanto di
fronte ad esso.

Poi bisogna tenere conto del fatto che la morte corporale & la fine dello stato di
pellegrinaggio. Non pare che Balthasar neghi questo dogma, ma sembra che non lo
valorizzi di fronte alla condanna eterna'”. Il nostro teologo non nega nemmeno il fat-
to che tante persone vivono nel peccato grave e, per questo, meritano I'inferno™', Ma
se ¢ vera I’osservazione del Signore che tanti si trovano sulla via ampia che porta alla
perdizione'”, bisogna concludere che soltanto la conversione pud strappare il pecca-
tore alla condanna futura, una conversione che deve accadere prima del decesso (e
non dopo o “nella” morte'”). «Noi definiamo ... che ... le anime di coloro che muoio-

" Vedi qui C. POZO, Teologia dell’aldila, pp. 425-433; L. SCHEFFCZYK, Allverséhnung oder
endgiiltige Scheidung? Zum Glauben an den doppelten Ausgang der Menschheitsgeschichte, in F. BREID
(ed.), Die Letzten Dinge, Ennsthaler, A-Steyr 1992, pp. 95-132; A. ZIEGENAUS, Kriterien fiir die
Glaubwiirdigkeit, pp. 190-214; P. DUREN, Der Tod als Ende des irdischen Pilgerstandes, pp. 461-476. 11
pensiero balthasariano invece viene ripreso da L. SABBIONI, Sperare per tutri; . SERVAIS, Comunione,
universalita e apocatastasi: speranze per tutti? “Communio” 148 (1996), 24-39; C.L. ROSSETTI, Spe-
ranza universale e possibilita dell’inferno, “Lateranum” 65 (1/1999), 131-137.

" COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Alcune questioni attuali riguardanti I’e-
scatologia, “La Civilta Cattolica” (1992), pp. 458-494, qui p. 491: «Quando la Chiesa prega per la salvezza di
tutli, in realtd sta pregando per la conversione di tutti gli utomini che vivonos (cfr. anche CCC, nn. 1033-1037).
M. HAUKE, Die ekkiesiale Dimension in der Tugend der Hoffnung, in C. BREUER (ed.), Ethik der Tugen-
den. Festschrift Joachim Piegsa, Eos Verlag, St. Ottilien 2000, pp. 51-64.

" Riferendosi a DS (= DH) 1000 (sarebbe corretto: 1000-1002), BALTHASAR parla della “defi-
nizione” (!) di Benedetto XII che le anime dei defunti, dopo la risurrezione di Cristo, arrivano dopo la mor-
te (ed eventualmente la necessaria purificazione) in cielo, anche prima della risurrezione e del giudizio uni-
versale: Teodrammatica V, p. 306 (ted. pp. 325-326). Fa parte della definizione anche il fatto, tralasciato dal
nostro teologo, che le anime di coloro che muoiono in peccato grave subito ricevono il supplizio infernale
(DH 1002). Questo fatto viene, perd, brevemente riferito come dogma nei Lineamenti dell’escatologia, p.
280 (= 1957).

“! Vedi, per es., H.U. von BALTHASAR, Teodrammatica. V., p. 241 (ted. IV, p. 256).

"Mt 7,13-14; efr. L¢ 13,23-24.

** Contro questi errori vedi C. POZO, Teologia dell aldila, pp. 448-458; P. DUREN, Der Tod als
Ende des irdischen Pilgerstandes, pp. 257-265.269-343. Contro la tesi di Boros (decisione finale “nel mo-
mento della morte™) si rivolge anche H.U. von BALTHASAR, Teodrammatica. V., p. 251 (trad. IV, p. 267,
nota 16), mentre un simpatizzante di Balthasar propone proprio quella tesi per salvare la concezione baltha-
sariana: H.J. LAUTER, (lettera di un lettore), “Theologisches™ 17 (3/1987), 51-53.



218 ReLAzIONI

no in peccato mortale attuale, subito dopo la loro morte, discendono all’inferno, dove
sono tormentate con supplizi infernali ...”"*. Nella Teodrammatica, anche Balthasar
rifiuta la teoria «che nel giudizio dopo la morte sia ancora possibile una “conversio-
ne’»'. 1l giudizio divino si riferisce alla vita terrena. Ma troviamo anche I'idea che il
peccatore, che ha voltato le spalle a Dio e che si trova nell’inferno, potrebbe conver-
tirsi tramite 1’incontro “atemporale’ con il Cristo abbandonato e miserabile'*. E poi
Balthasar sostiene: anche il peccatore che avrebbe fatto un’opzione fondamentale ne-
gativa di fronte a Dio, non sarebbe giudicato secondo questa scelta cattiva, ma secon-
do un “granellino di amore” che si trova nella sua vita, magari lontano nel passato'”.
Non pare che tale spiegazione prenda sul serio il fatto del peccato mortale che spegne
la vita della grazia. Perché sicuramente anche i pessimi criminali, magari da bambini
piccoli, avranno dimostrato una volta un “granellino di amore”.

Possiamo aspettare davvero che tutti i peccatori gravi si convertano prima del-
la morte? Di fronte a questa domanda pare giusta la reazione della Commissione teo-
logica del Vaticano II, incaricata con 1’interpretazione ufficiale dei testi conciliari: il
fatto di molti dannati (che alcuni padri volevano mettere espressamente nel testo) &
gia indicato dal Signore stesso nei testi citati (della Lumen gentium, 48) con la forma
grammaticale del futuro: «Non si tratta di verbi in forma ipotetica o condizionale, ma
di futuro: ‘andranno’ suppone che qualcuno andra»'*.

L’inferno & una conseguenza del divino amore che non costringe o “aggira”
I'uomo'”, ma aspetta la sua libera risposta in un tempo limitato. Quest’aspetto “dram-
matico” della fede (per cogliere un’espressione di Balthasar) ci espone al massimo ri-
schio, ma ci sprona anche a sfruttare del nostro tempo al massimo nell’amore di Dio
e del prossimo.

"“ BENEDETTO XII, Costituzione Benedictus Deus (DH 1002).

" H.U. von BALTHASAR, Teodrammatica V, p. 253 (ted. IV, p. 270).

"¢ Cfr. H.U. von BALTHASAR, Teodrammatica V, p. 248 (ted. IV, pp. 284-286), soprattutto: «for-
se qualcuno il cui guscio pud essere rotto non si trova ancora davvero nell’inferno, ma soltanto rivolto ver-
so di esso nella sua ostinazione contro Dio». Cfr. gia, pili brevemente, in H.U. von BALTHASAR, Linea-
menti di escatologia, in ID., Lo Spirito e ['istituzione. Saggi teologici IV, Morcelliana, Brescia 1979, pp.
352-391, qui pp. 381-382 (ted. Eschatologie im Umrif3: Pneuma und Institution, Johannes Verlag, Einsie-
deln 1974, pp. 410-455, qui pp. 443-444).

711 nostro teologo sostiene che non verrebbe giudicato lo stato finale della vita, bensi la vita inte-
ra. Basterebbe “un granellino (Kérnlein) di amore” del passato, anche se I’opzione fondamentale alla fine
della vita sarebbe cattiva (H.U. von BALTHASAR, Teodrammatica V, pp. 253-254 [ted. IV, pp. 269-270]).
Persino Jan Ambaum, che scende in campo per difendere Balthasar, nota che non sarebbe «semplice ac-
cordare questa ipotesi di Balthasar con la costituzione Benedictus Deus di papa Benedetto X1II» (DH 1002):
J. AMBAUM, Speranza di un inferno vuoto, p. 68. Sul rapporto fra “opzione fondamentale™ e peccato mor-
tale rispettivamente veniale si spiega intanto con chiarezza I’enciclica Veritatis splendor (1993), nn. 69-70.

"8 C. POZO, Teologia dell’aldila, pp. 426.518.

" H.U. von BALTHASAR, Breve discorso, p. 67 (ted. pp. 49-50) cita Edith Stein: «La liberta uma-
na non pud essere spezzata e messa fuori causa da quella divina, perd pud esser per cosi dire aggiratay.



MANFRED HAUKE 219

9. CONCLUSIONE

Nel Breve discorso sull’inferno, Balthasar ha dichiarato: «L’ultima parola, an-
che qui, I’avranno i santi»'*. La testimonianza dei santi, perd, & decisamente sfayore-
vole all ‘opinione che I’inferno potrebbe essere vuoto. Tuttavia, con la sua “tesi pit az-
zardata”, provocando il contradicitur, il nostro teologo ha messo in rilievo 1’impor-
tanza della santita per la testimonianza teologica. La proposta balthasariana di mettere
in prima fila 1 santi e la mistica, applicata conseguentemente, porta alla falsificazione
della speranza nell’apocatastasi e conferma 1’esito doppio del giudizio. Diamo I’ulti-
ma parola a Balthasar: i santi, «come dice una volta con espressione molto bella e ve-
ra W. Schamoni, sono il commento vero e proprio dei Vangeli, scritto dallo Spirito
Santo stesso, molto pit istruttivo dei cinque volumi dello Strack-Billerbeck»"".

«I grandi sperimentatori (die grofien Erfahrer) furono sempre i santi... Essi
hanno puntato tutto su una carta e sono diventati, con il loro sprezzo del rischio, lim-
pidi specchi, hanno proiettato un ricco spettro di luce dall’interiore sulla nostra buia
esteriorita. Essi sono la grande storia d’interpretazione dell’evangelo, piu autentica e
pit convincente di qualsiasi esegesi. Essi sono la dimostrazione sia della pienezza che
della presenza». Noi cristiani «siamo e rimaniamo membra della Chiesa, rami del suo
albero, nutriti della linfa di tutte le sue esperienze, che risalgono in ultima analisi, al-
le insondabili esperienze di Gest Cristo. Dobbiamo aver fiducia in queste energie che
operano in noi; anch’esse fanno da tramite indispensabile per introdurci nell’imme-
diatezza»'”.

" H.U. von BALTHASAR, Breve discorso, p. 14 (ted. p. 11).

“UID., Due modalita di credere: Spiritus Creator. Saggi teologici IIT, Morcelliana, Brescia 1983%,
pp- 73-87, qui p. 84 (ted., 1967, pp. 76-91, qui p. 87). Ovviamente Balthasar si riferisce a W. SCHAMONI,
Das wahre Gesicht der Heiligen, Naumann-Christiana, Wiirzburg-Stein am Rhein 1967° (ristampa 1984),
p. 41: «Wer mit der Geschichte der Heiligen vertraut ist, weifl, daB man aus ihr zu den Wundern und wun-
derbaren Erscheinungen des Alten und Neuen Testamentes eine solche Fiille von Parallelen aufweisen
kinnte, daB sehr vieles der Heiligen Schrift in einem neuen Licht erscheinen miiBte. Im Vergleich dazu
wiirde das Licht, das aus Talmud und Midrasch auf das Neue Testament fillt, ein sehr bescheidenes sein,
und doch ist bekannt, wie wertvoll der Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch von
Strack und Billerbeck ists».

“*H. U. von BALTHASAR, La tradizione, in ID., Punti fermi, Rusconi, Milano 1972, pp. 132-145,
qui pp. 143-145 (ted.: Klarstellungen, Johannes Verlag, Einsiedeln 1978, pp. 72-80, qui pp. 79-80). Corre-
zione da parte mia: ho sostituito la parola incomunicabile per rendere das Unmittelbare (non: das Unmit-
teilbare) con immediatezza.



220 REeLazioni




RTLu VI (1/2001), 221-238 221

Mystik und spiritualitit —
ein locus theologicus?

Erste Hinweise

an Hand der Theologie

von Hans Urs von Balthasar

Bernhard Korner
Karl-Franzens-Universitdt (Graz)

Es ist allgemein bekannt, dal Hans Urs von Balthasar mit seiner Theologie in
der ignatianischen Spiritualitiit und in der mystischen Erfahrung Adrienne von Speyrs
verwurzelt ist, und wie sehr er darauf bestanden hat, daB die Theologie sich nicht von
der Heiligkeit, der Spiritualitit und der Mystik loslost, daB sie — mit einem vielzitier-
ten und vieldiskutierten Wort des Theologen — nicht «von der knienden zur sitzenden
Theologie»' wird. Der folgenden Beitrag verfolgt in diesem Zusammenhang die Fra-

! Theologie und Heiligkeit, in H.U. von BALTHASAR, Verbum Caro. Skizzen zur Theologie I, Jo-
hannes Verlag, Einsiedeln 1960, 195-225; hier: 224. Wertvolle Hinweise zu Balthasars einschligigen Aus-
fiihrungen verdanke ich J. KONDA, Das Verhiltnis von Theologie und Heiligkeit im Werk Hans Urs von



222 RELAZIONI

ge, ob bzw. in welchem Sinn Mystik und Spiritualitit als locus theologicus verstanden
werden konnen. Eine Frage, die umso interessanter ist, als die Spiritualitit in der klas-
sischen Lehre von den theologischen loci nicht aufscheint. Die Abfolge der Uberle-
gungen ergibt sich mehr oder weniger von selbst: In einem ersten Schritt soll gezeigt
werden, wie Balthasar die Zuordnung von Heiligkeit, Spiritualitit und Mystik auf der
einen und Theologie auf der anderen Seite gesehen hat. In einem weiteren Abschnitt
wird darauf hingewiesen, wie sehr sich Balthasar bewuBt der ignatianischen Spiritua-
litdt und der darin eingeschlossenen Theologie verdankt. Daran anschlieBend soll ge-
zeigt werden, was loci theologici sind und welche Funktion ihnen zukommt — der
Blick auf Melchior Cano, den bedeutendsten Theoretiker in dieser Frage, und einige
gegenwirtige Tendenzen ist dabei gleichermalien unverzichtbar. Abschliefend soll
die Frage beantwortet werden, welcher spezifische Beitrag von Spiritualitit, Heilig-
keit und Mystik im Ensemble der loci theologici zu erwarten ist.

1. BALTHASARS PLADOYER FUR DIE EINHEIT VON THEOLOGIE
UND HEILIGKEIT

Balthasars Forderung, dass die Theologie sich nicht vom betenden und geleb-
ten Glauben trennen diirfe, wird umso mehr iiberzeugen, je mehr man sich das Ver-
stindnis der Theologie zu eigen macht, das Balthasar vertritt. Fiir den Schweizer
Theologen zielt das von Gott ausgehende Wort direkt und in erster Linie nicht auf die
Theologie, sondern auf den Glauben, der in Gottes- und Néchstenliebe zur gelebten
Gestalt wird. Aber die Theologie gehort fiir Balthasar nicht nur faktisch, sondern von
der Sache her zum christlichen Glauben. Zusammen mit der Verkiindigung und den
Sakramenten «ist die Theologie Mittel, Vermittlung, Erméglichung, ErschlieBung:
des unendlichen Reichtums gottlicher Wahrheit in den endlichen Gefédflen, in denen
uns die Offenbarung geschenkt ist»>. Aber sofern die Theologie «etwas anderes ist
als der Akt der unmittelbaren Anbetung des gottlichen Wortes im endlichen Wort,
als der Akt des unmittelbaren Gehorsams gegeniiber dem Wort in der christlichen
Existenz»’, ist sie im wortlichsten Sinn des Wortes relativ, d.h. bezogen auf Anbe-
tung und christliches Leben in Glaube, Hoffnung und Liebe. Als etwas, «was theo-
retische Beschiftigung mit dem Wort heifen kann»®, ist ihr «kein lingeres Verwei-
len in der Etappe der Theorie gestattet»’. Und dabei kann sie nach Balthasar niemals
«ihre Wurzeln vergessen, aus denen sie alle Nahrung zieht: die Anbetung, in der wir

Balthasars, Echter, Wiirzburg 1991, bes. 271 ff. und C. BAICH, En Christo. Nachfolge Jesu Christi als Teil-
habe am eschatologischen Wirken Gottes bei Hans Urs von Balthasar, (unverffentlicht) Innsbruck 1997,
bes. 155 ff.

*H.U. von BALTHASAR, Der Ort der Theologie, in ID., Verbum Caro, 159-171; hier: 162.

*ID., Der Ort der Theologie, 162.

* Ibidem.

* Ibidem,164.



BERNHARD KORNER 223

den Himmel offen sehen, und den Lebensgehorsam, der uns frei macht, die Wahrheit
zu verstehen»’.

Weil die Theologie nur ein Teilmoment der christlichen Existenz und ihr dien-
end zugeordnet ist, ist jede Trennung von gelebter Heiligkeit und Theologie fatal. Sei-
ne vieldiskutierte These vom Auseinanderbrechen dieser urspriinglichen Einheit bil-
det fiir Balthasar den Hintergrund fiir seine Forderung, diesen Zusammenhang wieder
herzustellen’ - freilich nicht im Sinne einer Riickkehr und einer allzu simplen Restau-
ration der altkirchlichen Theologie. Es geht aber um eine Theologie, die — inhaltlich —
mit den Heiligen «ihr Zentrum in Christus»® hat und ihren Ort in der lebendigen Be-
ziehung zwischen Christus und der Kirche’. Diese Theologie ist fiir Balthasar — formal
— «wesentlich ein Akt der Anbetung und des Gebets»"’. In diesem Sinn nennt Baltha-
sar die Spiritualitit «die subjektive Seite der Dogmatik»'. Nur wenn die Kirche (und
in der Folge der einzelnen Gldubigen) sich der Offenbarung gliubig 6ffnet und ant-
wortet, ereignet sich «ein gldubiges Offenbarungsverstindnis, eine Dogmatik (im
weitesten Sinn)»'*, Spiritualitiit ist daher das Wort Gottes, insofern es von Menschen
bzw. von der Kirche aufgenommen wurde und sich im glaubenden Leben entfaltet”.

Aber es gibt noch eine Steigerung — Theologie, die aus mystischer Erfahrung
kommt. Fiir Balthasar liegt Mystik dort vor, «<wo Wort Gottes nicht nur mit dem exe-
getischen und theologischen Verstand, sondern mit dem ganzen Herzen, der ganzen
Existenz gehort, wo der SelbsterschlieBung des Herzens Gottes in Feuer und Nacht
standgehalten wird»"“. Und eine echte Mystik hat fiir die Theologie grofie Bedeutung
— sie fiihrt «nicht zu peripheren Auswiichsen der Theologie, nicht zum Ausbau von
.Seitenkapellen® im Dom der bestehenden Dogmatik, sondern im Gegenteil zu ihrer
zentralen Vertiefung und Verlebendigung»".

Diese Theologie der Heiligen, diese Theologie, die untrennbar mit Spiritualitét
verbunden ist, diese Theologie, die aus der Mystik kommt, ist nicht einfach Illustrati-
on dessen, was die Glaubenslehre immer schon gewuBt hat. Ob sie von den Heiligen
selbst oder von anderen entfaltet wird, immer diirfe man voraussetzen, «dal hier mehr
gezeigt wird als nur ein beliebiges weiteres Exempel fiir eine ohnehin schon bekann-
te Sache»'®. Vielmehr ereignet sich in der Theologie der Heiligen ein von Gott selbst

¢ Der Ort der Theologie, 164.

"Vgl. H.U. von BALTHASAR, Theologie und Heiligkeit, 210.

* Ibidem, 211.

* «ZusammengefaBt heiBt dies, daB Glaubenslehre in der Kirche sich (sic!) je im lebendigen Ge-
sprich zwischen Briiutigam und Braut (diese als die marianische Braut genommen) vor sich geht: der Briiu-
tigam ist der Schenkende, die Braut ist die Zustimmende» (ibidem, 217).

° Ibidem, 222.

""H.U. von BALTHASAR, Spiritualitéit, in 1D., Verbum Caro, 226-244; hier: 227.

2 Ibidem, 226.

" Vel. ibid.em, 227.

'* H.U. von BALTHASAR, Erster Blick auf Adrienne von Speyr, Johannes Verlag, Einsiedeln
1968, 78.

" Ibidem, 50,

" H.U. von BALTHASAR, Theologie und Heiligkeit, 220.



224 REeLAZIONI

gewirktes aggiornamento der Theologie: «Jedesmal ist es ein Grundaspekt der Offen-
barung, der neu und wie erstmalig ins Licht geriickt wird, ein Gesichtspunkt, der
durch die ganze Offenbarung hindurch geht, und darum die Theologie als Auslegung
der Offenbarung nicht gleichgiiltig lassen kann»".

In Zusammenschau gesagt: Fiir Balthasar ist Theologie die um Verstehen
bemiihte Auslegung des Wortes Gottes. Dieses Verstehen ist ein ProzeB, der durch ei-
ne doppelte Geschichtlichkeit gekennzeichnet ist: Auf der einen Seite ereignet sich
die Offenbarung als ein Vorgang in der Geschichte, auf der anderen Seite hat auch das
Ankommen dieser Offenbarung beim Menschen eine wirkliche Geschichte. Man
kann — mit dem Zweiten Vatikanum Offenbarung daher als ein Gesprich «ohne Un-
terlass» " verstehen. Dieses Gesprich setzt von Seiten des Menschen bzw. der Kirche
eine wirkliche Offenheit fiir das Wort Gottes voraus — nicht nur intellektuelle Auf-
merksamkeit (das auch), sondern vor allem die “Kongenialitat” einer Liebe, die sich
in Anbetung und gehorsamem Engagement bewiihrt”. Und eben das ist die von Balt-
hasar geforderte Heiligkeit als Voraussetzung fiir eine authentische Theologie. Wenn
das gegeben ist, dann kann im Leben, Wirken und Glauben der Heiligen sichtbar wer-
den, was Gott im Heute jeweils zur Sprache und zur Geltung bringen will. Die von
Balthasar verwendeten Begriffe “Heiligkeit”, “Spiritualitdt” und “Mystik” benennen
in diesem Zusammenhang mit unterschiedlicher Akzentsetzung die personale Ver-
wirklichung des Glaubens in ihrer unterschiedlichen Intensitit, in der das Wort Gott-
es vielleicht auf iiberraschend neue Weise zur Geltung und zur Sprache kommen kann
und kommt.

2. HANS URS VON BALTHASAR — THEOLOGIE AUS
DER IGNATIANISCHEN SPIRITUALITAT

Im Zusammenhang mit einer Darstellung des Ignatius von Loyola weist Baltha-
sar darauf hin, daB die «Charismen des Geistes, die im Laufe der Jahrhunderte der Kir-
che geschenkt werden, wirklich neue Beleuchtungen und Auslegungen des Evangeli-
ums»™ sind. Sie sind daher «neben ihrer eminent praktischen und reformierenden Be-
deutung immer auch wesentlich theologischer Natur. Sie zeigen den genauen Punkt,
auf welchen der Heilige Geist in einer bestimmten Epoche die Kirche aufmerksam ma-

" 1D., Exerzitien und Theologie, “Orientierung” 12 (1948), 229-232; zitiert nach M. KEHL - W.
LOSER (Hrsg.), In der Fiille des Glaubens. Hans Urs von Balthasar — Lesebuch, Herder, Freiburg 1980,
BT,

' ZWEITES VATIKANUM, Offenbarungskonstitution “Dei Verbum”, 8.

" Vgl. H.U. v. Balthasar, Herrlichkeit, 1, Johannes Verlag, Einsiedeln 1988°, 158: Die Theologie ist
selbstverstindlich angewiesen auf das lumen fidei, und deshalb ist fiir den Theologen «jene gehorsame
Hingabe an das einstrahlende Licht, in der allein er glaubend, nicht schauend, an der Weisheit des offenba-
renden Gottes teilbekommt», unverzichtbar.

* H.U. v. BALTHASAR, Exerzitien und Theologie, 371.



BERNHARD KORNER 225

chen mochte»™. Das trifft nach Balthasar in besonderer Weise auch auf den Griinder
der Jesuiten bzw. sein Exerzitien-Buch zu. Ignatius sei zwar “keineswegs Schultheolo-
ge”, aber in dem, was er auf der Basis seiner mystischen Erfahrungen in der Griindung
seines Ordens bzw. seiner Spiritualitit geschaffen hat, komme ihm «eine ausgespro-
chene und iiberragende “Lehrsendung” in der Kirche»” zu. Seine «theologische Sen-
dung»* kreise um drei Begriffe: “Wahl”, “Indifferenz” und “Gehorsam”. Trotz zahllo-
ser Kommentare zu den Exerzitien und einschlagiger Werke grofer Jesuitentheologen
(E. Przywara, G. Fessard, K. Rahner) sei eine Theologie der Exerzitien eine noch im-
mer nicht geleistete “Aufgabe™. Es gelte «gewiB, daB die Ausschopfung der theologi-
schen Substanz dieser unerschopflichen Mine erst ganz in den Anfingen steht»>.

Jacques Servais hat mit einer Auswahl von Texten aus dem Werk Balthasars
gezeigt, da} sich beim Schweizer Theologen Ansétze und Bausteine fiir eine solche
Theologie der Exerzitien finden®. Zugleich hat Servais, wie schon vor ihm Werner
Loser”, Spuren sichtbar gemacht, die zeigen, daB und wiesehr die Theologie Balthas-
ars gepriigt ist von der ignatianischen Spiritualitiit. Balthasar hat nicht nur unzihlige
Male ignatianische Exerzitien gegeben und das Exerzitienbuch des Ignatius von
Loyola neu iibersetzt, er war an den entscheidenden Wendepunkten seines Lebens
auch «in der Schule der Exerzitien»”, und sie haben auf mehr oder weniger offenkun-
dige Weise seine Theologie gepriigt.

Es stimmt freilich, daB der spiritueller Wurzelboden seines Werkes auch von
Adrienne von Speyr und ihren mystischen Erfahrungen gepriigt ist®. Aber es ist fest-
zuhalten, da} durch die Begegnung mit ihr «Balthasars Liebe zu Ignatius von Loyola...
noch engagierter geworden» ist. Balthasar selbst schreibt: Das «harte Opfer», das der
Weggang vom Jesuiten-Orden von ihm forderte, «war begleitet von der GewiBheit, der
gleichen Idee noch exakter zu dienen»” Die Begegnung mit Adrienne hat gewisser-
mafen katalytische Bedeutung. So schreibt er selbst: «Was bei Ignatius theologisch
implizit blieb, wurde damals, in voller Treue zum Geist der ignatianischen Initiative, in
den mir diktierten Kommentaren ausgedeutet, vor allem in denen zu Johannes. Die
Theologie der Exerzitien gewann einen ungeheuren christologisch-trinitarischen Hin-
tergrund und selbstverstindlich zugleich einen marianisch-kirchlichen»*.

* H.U. v. BALTHASAR, Exerzitien und Theologie, 371.

* Ibidem, 372.

= Ibidem.

* Ibidem, 375.

* Ibidem.

*Vel. HU. v. BALTHASAR, Texte zum ignatianischen Exerzitienbuch, Johannes Verlag, Einsie-
deln 1993,

¥ Vel. W.LOSER, Die ignatianischen Exerzitien im Werk Hans Urs von Balthasars, in: K. LEHMANN
- W.KASPER (Hrsg.), Hans Urs von Baithasar. Gestalt und Werk, Johannes Verlag, Koln 1989, 152-174.

* I. SERVAIS, Einleitung, in H.U. v. BALTHASAR, Texte zum ignatianischen Exerzitienbuch,23.

* Vgl. dazu vor allem auch H.U. v. BALTHASAR, Unser Auftrag, Johannes Verlag, Einsiedeln 1984.

* J. SERVAIS, Einleitung, 32.

“ H.U. v. BALTHASAR, Mein Werk. Durchblicke, Einsiedeln 1990, 71.

*1ID., La realta e la gloria, 49, zitiert nach J. SERVAIS, Einleitung, 33.



226 RELAZIONI

Auf jeden Fall ist es deshalb naheliegend, in Balthasars Werk nach theoreti-
schen und praktischen Hinweisen zu suchen, ob und inwiefern fiir ihn die Spiritualitit
die Funktion eines locus theologicus hat. Es geht im Blick auf den Schweizer Theolo-
gen um die Frage, ob die Verwurzelung der Theologie in der Spiritualitiit allein eine
Sache der Lebensumstiinde oder der Intuition ist, oder ob sie auch fiir die theologische
Erkeuntuis-und Methodenlehre Konsequenzen haben soll und kann. Kénnen Balthas-
ars grundsitzliche Erwiigungen und seine Art und Weise, Theologie zu treiben, auch
auf die Ebene der Methodologie transponiert werden? — Um aber diese Frage beant-
worten zu konnen, mufl man sich zuerst vergewissern, was unter einem locus theolo-
gicus verstanden werden kann. Dazu ist der Riickgang zu Melchior Cano wohl immer
noch unersetzlich.

3. WAS IST DAS EIGENTLICH — EIN LOCUS THEQLOGICUS?

Es war der spanische Dominikanertheologe Melchior Cano (1509-1561), der,
herausgefordert durch den theologischen Disput vor allem mit den Reformatoren, die
Lehre von den loci theologici in einzigartiger Ausfiihrlichkeit und Systematik konzi-
piert und dargestellt hat”. Wie er am Beginn seines Werkes De locis theologicis dar-
legt, geht es ihm um ein Argumentationsverfahren, eine theologiespezifische Diskus-
sionslehre (ars disserendi), die es ermoglichen soll, in der theologischen Disputation
um den wahren Glauben die eigene Position argumentativ zu untermauern und geg-
nerische Positionen als unhaltbar zu erweisen™.

Das wichtigste Instrument der Argumentation sind entsprechend der Logik
bzw. Dialektik des Altertums und des Mittelalters die loci. Fiir seine theologie-spezi-
fische Diskussionslehre mufl Cano daher theologie-spezifische loci zusammenstellen.
Dazu greift er auf die allgemeine Lehre von den loci zuriick, wie er sie in der Topik
des Aristoteles, dann aber auch bei Cicero und in der auf ihn zuriickgehenden Tradi-
tion der Dialektik — vor allem bei Petrus Hispanus (+ 1277) und Rudolph Agricola (+
1485) — findet. Diese Lehre adaptiert er fiir die Theologie, indem er sieben glaubens-
spezifische und drei glaubensfremde, aber fiir die Theologie notwendige loci zusam-
menstellt. Als glaubensspezifisch zéhlt Cano die Autoritéit der Heiligen Schrift, der
Traditionen Christi und der Apostel, der Katholischen Kirche, der Konzilien, der R6-
mischen Kirche, der Kirchenviter und der scholastischen Theologen auf; als glau-
bensfremde loci die Autoritit der Geschichte, die Autoritit der Philosophen und die
Vernunft. Den Ausfiithrungen tiber diese zehn loci theologici stellt er ein Kapitel iiber

 Zur Vorgeschichte und Entstehung seines Werkes vgl. B. KORNER, Melchior Cano, De locis
theologicis. Ein Beitrag zur theologischen Erkenntnislehre, Ulrich Moser, Graz 1994, bes. 69-89.

* Vgl. De locis theologicis, Proemium: «Cum praeter communem illam artem disserendi, quam a
Dialecticis accepimus, aliam theologus habeat necesse sit, aliosque item ad disputationem locos, unde ar-
gumenta non quasi communia et aliena, sed tamguam propria ducat, et suis dogmatis confirmandis, et ad-
versariorum sententiis refellendis».



BERNHARD KORNER 227

Begriff und Sache der loci voran und er beschlieBt sein Werk mit einem Kapitel iiber
die Anwendung der loci in der scholastischen Disputation®.

Was sind nun fiir Melchior Cano bzw. seine philosophischen Gewihrsleute loci?
Ein kurzer Blick auf eine beliebige Diskussion ermoglicht eine Antwort auf diese Fra-
ge. In einer Diskussion geht es darum, eigene Aussagen zu begriinden oder Aussagen
des Gegeniibers gegebenenfalls zu widerlegen. Das geschieht, indem man Behauptun-
gen mit Aussagen konfrontiert, deren Geltung auBer Zweifel steht. Und als loci werden
Gesichtspunkte bezeichnet, die die Auffindung solcher Aussagen ermdglichen™,

Im Kontext des Glaubens bzw. der Theologie ist nun vor allem ein Gesichts-
punkt entscheidend — der Gesichtspunkt der Autoritit bzw. das, was mit fiir den Glau-
ben verbindlicher Autoritiit vorgelegt werden kann. Glaube und Theologie stiitzen
sich ja nicht in erster Linie auf die Vernunft und Einsicht in die Sache, sondern auf die
Offenbarung bzw. auf die Autoritiit jener Instanzen, die die Offenbarung bezeugen.
Ein Beispiel: In der Frage, ob bzw. auf welche Weise Jesus in der Eucharistie gegen-
wirtig ist, ist entscheidend, was einschligige Glaubensinstanzen wie die Heilige
Schrift, die Traditionen oder das kirchliche Lehramt dazu sagen. Die Frage muf also
unter diesem Gesichtspunkt der fiir den Glauben verbindlichen auctoritates bzw. des-
sen, was sie inhaltlich vertreten, betrachtet, diskutiert und entschieden werden.

Dieses Verstindnis der loci als Diskussionsgesichtspunkte ist auf den erstén
Blick irritierend, da man herkommlicherweise die loci theologici meist als “Erkennt-
nisquellen der Theologie™” charakterisiert und damit nahelegt, daB es sich um kirch-
lich-institutionelle GroBen wie z.B. die Heilige Schrift oder das Lehramt des Papstes
bzw. der Bischofe handelt. Ein Blick auf die Bezeichnung der loci bei Cano und auf
die Geschichte der Dialektik macht aber klar, daB die loci in erster Linie Diskussions-
gesichtspunkte sind, die sich freilich auf entsprechende Instanzen stiitzen. Als locus
theologicus gilt daher bei Cano z.B. nicht die Sacra Scriptura, sondern die auctoritas
Sacrae Scripturae. Man muf folglich bei den loci theologici eine argumentationstheo-
retische und eine kirchlich-institutionelle Ebene unterscheiden. Diese Unterscheidung
wurde mit der Zeit verwischt, und das hat dazu gefiihrt, da im Zusammenhang mit
der Rede von den loci theologici das Verstindnis der loci als institutionelle GroBen so
ungefragt selbstverstindlich geworden ist™.

Die von Melchior Cano vorgelegte Lehre hat in der neuzeitlichen Theologie ei-
ne sehr bedeutungsvolle Wirkungsgeschichte gehabt und wurde dabei ohne Unterbre-
chung in unterschiedlicher Akzentuierung aufgegriffen. Durch den Ubergang der

* Urspriinglich sollte das Werk noch zwei weitere Kapiteln umfassen — iiber die Anwendung der lo-
ci bei der Schriftauslegung (Buch XI1I) und iiber ihre Anwendung in der Auseinandersetzung mit Hireti-
kern, Juden, Muslimen und Heiden (Buch XIV) — vgl. De locis theologicis 1.1. Cano wurde durch seinen
Tod an der Fertigstellung des Werkes aber gehindert.

*Zum Verstindnis des Begriffs der loci im Werk von Melchior Cano vgl. B. KORNER, Melchior
Cano, 108-160.

7 So z.B. auf einflufireiche Weise A. LANG, Die Loci theologici des Melchior Cano und die Me-
thode des dogmatischen Beweises, Miinchener Studien zur historischen Theologie, Miinchen 1925, 72.

* Vgl. dazu B. KORNER, Melchior Cano, 149-155.



228 RELAZIONI

Theologie in ein konsequent geschichtliches Denken ist der etwas sorglose Positivis-
mus, mit dem man sich auf Schrift und Tradition als theologische Quellen und auf das
kirchliche Lehramt berufen hat, korrigiert worden und die Rede von den loci theolo-
gici in einer Art Schrecksekunde verstummt — die Erarbeitung der Offenbarungskon-
stitution des Zweiten Vatikanum ist dafiir ein beredtes Beispiel™.

In den letzten Jahrzehnten hat es — wenigstens im deutschen Sprachraum Ver-
suche gegeben, die Bedeutung der Lehre von loci neu zu wiirdigen®. Aber auch ohne
prizises Ankniipfen bei Cano und seiner Wirkungsgeschichte ist es da und dort von
neuem iiblich geworden, in einer sehr allgemeinen Weise von loci theologici zu spre-
chen. Gerade ein konsequentes Ernstnehmen der Geschichtlichkeit fiihrt ja zur Ein-
sicht, daB} theologisches Sprechen nicht zeit- und ortlos ist, sondern sich unter kon-
kreten Umstéinden ereignet und davon geprigt wird. So werden konkrete gesellschaft-
liche Herausforderungen, die Praxis ganz allgemein usf. als locus theologicus
bezeichnet. Darin scheint sich nicht zuletzt eine Verlagerung des Interesses zu zeigen:
Im Vordergrund steht nicht mehr die Frage, wie die Identitdt der Lehre gewahrt wer-
den kann, sondern die Frage, wie die Lehre unter je neuen Umstéinden je neu zur Spra-
che gebracht und damit die Aktualitit des Evangeliums unter Beweis gestellt werden
kénnen®.

Es ist freilich offenkundig, daB das erste Anliegen nicht durch das zweite er-
setzt werden kann, sondern daf} die beiden Anliegen sich komplementir ergéinzen: Ei-
nerseits erfolgt die Ausformulierung der kirchlichen Lehre immer in konkreten Kon-
texten — sie kdnnen als loci theologici in einem weiteren und unspezifischen Sinn be-
zeichnet werden. Aus theologischen Griinden haben — andererseits — bestimmte
Kontexte in einer institutionell genau umschriebenen Gestalt (z.B. die Heilige Schrift,
Traditionen, Lehramt usf.) fiir die Lehre eine normative Bedeutung — die loci theolo-
gici im prézisen Sinn des Wortes, so wie sie Cano im Auge gehabt hat. — So miinden
diese Beobachtungen zur Lehre von den loci theologici wieder in die Sachfrage, ob
bzw. in welcher Weise Spiritualitit, Heiligkeit und Mystik als locus theologicus im
préziseren Sinn des Wortes verstanden werden konnen. Mit anderen Worten: Kommt
fiir die Bestimmung der kirchlichen Lehre (veritas catholica) der Heiligkeit, der Spi-
ritualitit, oder der Mystik eine Autoritit zu, die in der Bestimmung der Lehre als Dis-
kussionsgesichtspunkt Verwendung finden kann?

* Vgl. J. RATZINGER, Einleitung und Kommentar zu Dei Verbum, LThK? 13 (1967), 498-528;
dazu auch B. KORNER, Melchior Cano, 369-380.

“ Vor allem sind zu nennen M. SECKLER, Die ekklesiologische Bedeutung des Systems der loci
theologici: Erkenntnistheoretische Katholizitdit und strukturale Weisheit, in 1D., Die schiefen Wéinde des
Lehrhauses. Katholizitit als Herausforderung, Herder, Freiburg 1988, 79-104. und H.-J. POTTMEYER,
Normen, Kriterien und Strukturen der Uberlieferung, in W. KERN - H.-J. POTTMEYER - M. SECKLER
(Hrsg.), Handbuch der Fundamentalheologie, 4, Herder, Freiburg 1988, 124-152.

* Das hat bereits 1977 C. GEFFRE in Le deplacement de la théologie,171-178, herausgearbeitet.



BERNHARD KORNER 229

4. SPIRITUALITAT ALS LOCUS THEOLOGICUS?

Von der Sache her ist es ja eigentlich verwunderlich, daB Spiritualitit und My-
stik, aber auch die Liturgie herkémmlicherweise und vor allem auch bei Melchior Ca-
no nicht unter die loci theologici gezihlt werden. Bedenkt man die theologische Re-
gel lex orandi — lex credendi und erinnert man sich daran, welche Bedeutung der Li-
turgie im Hinblick auf die Glaubenslehre in den Ostkirchen zugeschrieben wird, dann
wiire eigentlich zu erwarten, da die Liturgie zu den loci theologici gezihlt wird.
Ebenso wiire es — in etwas anderer Weise — naheliegend, daB auch der gelebte Glaube
z.B. der Heiligen als fiir die Lehre der Kirche maBgeblich angesehen wiirde. Sowohl
der Liturgie, als auch der Spiritualitdt miite man eigentlich eine Autoritit zuspre-
chen, die es ermdglicht, sie im Rahmen der Lehre von den theologischen loci zu
beriicksichtigen.

Historisch betrachtet ist es freilich nicht verwunderlich, da Melchior Cano
Mystik und Spiritualitdt nicht als einen eigenen locus theologicus benennt. Der Do-
minikanertheologe, der ein eigenes Kapitel dem Vorgehen der Inquisition widmet®,
ist gepriigt von einem tiefen Miltrauen gegeniiber der Spiritualitit im allgemeinen
und gegeniiber den Illuminaten im besonderen, die im Spanien des 16. Jahrhunderts
als gefihrliches Einfallstor fiir Hiresien angesehen wurden®”. Zu diesem historischen
Argument kommt noch ein Sachargument: Canos Interesse gilt in erster Linie der ar-
gumentativen Sicherheit — klaren, objektiven und zitierbaren Aussagen. Mystik und
Spiritualitét scheinen dem nicht entsprechen zu kénnen — die subjektive Erfahrung
steht im Vordergrund, das BewuBtsein, wie sehr sich die Wirklichkeiten des Glaubens
der menschlichen Sprache entziehen, die Aussagen sind oft mehr poetisch-bildhaft als
begrifflich klar umgrenzt.

Wenn Heiligkeit, Spiritualitit und Mystik tatsichlich, wie vorgeschlagen, als
personale Verwirklichung des Glaubens in unterschiedlicher Intensitéit verstanden
werden konnen und sollen, dann wird es freilich noch aus einem anderen Grund
schwer sein, dieses Verstindnis mit einem priizisen Begriff der loci in Verbindung zu
bringen. Bei Melchior Cano ist ja auch nicht die Theologie ein locus theologicus, son-
dern die scholastischen Theologen. Es geht also nicht um die Theologie als abstrakte
GroBe, sondern um die Theologie, so wie sich in konkreten Theologen auspriigt. Des-
halb soll an dieser Stelle vorgeschlagen werden, nicht die Heiligkeit, die Spiritualitit
und die Mystik als locus theologicus zu sehen, sondern die Heiligen.

Freilich ist noch etwas anderes zu bedenken. Wenn man, wie es Balthasar tut,
die Spiritualitit als “subjektive Seite der Dogmatik” bezeichnet, dann scheint sie ja
weniger ein abgrenzbarer eigener locus theologicus zu sein als vielmehr eine Dimen-
sion, die eigentlich alle theologischen loci kennzeichnet. Uberall wo der Glaube auf
eine authentische Weise formuliert wird, miissen ,dahinter* glaubende Subjekte ste-

“ Vel. De locis theologicis, Buch XII, Kapitel VIII,
®Vgl. B. KORNER, Melchior Cano, 73-75.



230 RELAzIONI

hen. Auch wenn diese Uberlegung nicht von der Hand zu weisen ist, spricht dennoch
einiges dafiir, die Heiligkeit nicht nur als eine solche Dimension zu sehen, sondern die
Heiligkeit in Gestalt der Heiligen als einen eigenen locus theologicus zu beriicksich-
tigen — als jenen “Ort”, an dem Spiritualitit in besonders qualifizierter Weise zur Gel-
tung kommt. Heilige sind konkret benennbare Personen, denen durch ihre kirchliche
Anerkennung (faktisch, aber auch formell) jene Autoritdt zukommt, die fiir einen
klassischen locus theologicus charakteristisch und wohl auch unumgénglich ist.

Im Folgenden soll an Hand der Aussagen Balthasars und seiner Art, Theologie
zu treiben, gezeigt werden, welchen spezifischen Beitrag die Heiligen als locus theo-
logicus im Ensemble der loci leisten konnen. Und es ist ja dieser spezifische Beitrag,
der es rechtfertigt, sie als eigenen locus theologicus in das Ensemble der loci einzu-
mahnen.

5. DIE HEILIGEN ALS LOCUS THEOLOGICUS...

Wenn man versucht, die Heiligen — ausgehend von den Uberlegungen bei Hans
Urs von Balthasar — in Analogie zu den Kirchenvitern oder den scholastischen Theo-
logen als locus theologicus zu verstehen, dann zeigen sich im Blick auf die urspriing-
liche Konzeption der loci theologici bei Melchior Cano Ubereinstimmungen und Un-
terschiede®. Was Balthasar betrifft ist auBerdem zu beachten, da} sein Interesse sich
vor allem auf das Verhiltnis von Heiligkeit und Theologie richtet. Das steht in einer
gewissen Spannung zum Verstédndnis der loci bei Cano, die nicht nur fiir die Theolo-
gie als Glaubenswissenschaft, sondern auch fiir den einfachen Glauben von Bedeu-
tung sind. D.h. sie ermdglichen nicht nur eine Argumentation im Bereich der Theolo-
gie, sondern auch im Bereich des Glaubens. Der Sache nach gilt das auch fiir die Hei-
ligen, selbst wenn Balthasar das nicht eigens herausarbeitet (aber natiirlich auch nicht
in Frage stellt bzw. stellen wiirde). Die Bedeutung der Heiligen als eigener locus theo-
logicus soll nun in vier Punkten aufgezeigt werden.

5.1. ...markieren Spielrdume fiir ein vom Geist Gottes
gewirktes aggiornamento des Glaubens und der Theologie

Es besteht kein Zweifel, dafi die klassische Lehre von den loci theologici die
kirchlichen Bezeugungsinstanzen vor allem dazu ins Spiel bringen, um mit Hilfe ih-
res Zeugnisses zu zeigen, was zur verbindlichen kirchlichen Lehre gehort und was
nicht. Ebenso klar ist, daB die loci nicht nur fiir die (riickblickende) Rekonstruktion
des iiberlieferten Glaubens, sondern auch fiir die Erarbeitung seines heutigen und

* Hier wire nicht zuletzt die Frage zu diskutieren, ob die von Cano vorgelegte Zahl der zehn loci
erweitert werden soll oder nicht. Cano selbst 146t die Zahl der loci offen — vgl. De locis theologicis, Buch
L, Kapitel ITL,1. Pottmeyer, Normen, Kriterien (Anm. 40), 139 verweist darauf, daB das Zweite Vatikanum
in der Kirchenkonstitution Lumen gentium, 50 die Heiligen unter die Instanzen der kirchlichen Uberliefe-
rung rechnet.



BERNHARD KORNER 231

zukiinftigen Verstindnisses fruchtbar gemacht werden knnen®. Sie 6ffnen ein weites
Feld von Zeugnissen und weiten historisch und systematisch den Blick fiir oft uner-
wartete Verstehensmoglichkeiten®. Das wird dann besonders bedeutungsvoll, wenn
man sich einer geschichtlichen Hermeneutik verpflichtet weiB und davon ausgeht, daf
gerade das ein fiir alle Mal Giiltige immer wieder neu iibersetzt und zur Sprache ge-
bracht werden mufl — und genau so seine bleibende Aktualitéit unter Beweis stellt.

Auch das Zeugnis der Heiligen kann — riickblickend — sichtbar machen, was
durch die Jahrhunderte als christliche Lehre verstanden und gelebt worden ist. Es
kann, wie alle anderen loci fiir die Rekonstruktion der verbindlichen Uberlieferung in
Dienst genommen werden. Hans Urs von Balthasar versteht das implizite und expli-
zite Zeugnis der Heiligen allerdings vor allem als eine von Gott geschenkte Moglich-
keit fiir ein je neues und aktuelles Verstindnis des Glaubens. Ausdriicklich spricht er
zwar nur von der Theologie, das Gesagte gilt aber auch vom Glauben: «Jedesmal ist
es ein Grundaspekt der Offenbarung, der neu und wie erstmalig ins Licht geriickt
wird, ein Gesichtspunkt, der durch die ganze Offenbarung hindurch geht, und darum
die Theologie als Auslegung der Offenbarung nicht gleichgiiltig lassen kann»*. Fiir
Hans Urs von Balthasar ist das Dasein der Heiligen (bzw. ihr jeweiliges Charisma
bzw. ihre “Sendung”) nicht nur fiir den gelebten Glauben von Bedeutung, sondern
«gelebte Theologie; ob sie nun selber mehr oder weniger Auslegendes dazu gesagt ha-
ben oder iiberhaupt zu sagen hatten, fillt kaum in Betracht»*. Aber — so fihrt Baltha-
sar fort — «der Beschauer darf, wo es um qualifizierte Sendungen geht, stets voraus-
setzen, da8 hier mehr gezeigt wird als nur ein beliebiges weiteres Exempel fiir eine
ohnehin bekannte Sache»®.

Damit bekommt die Beschéftigung mit den Heiligen eine andere Zielrichtung
als sie herkémmlicherweise mit den loci theologici verbunden war. Es geht nicht
primér um die Vergewisserung dessen, was immer schon geglaubt worden ist, son-
dern — das durchaus vorausgesetzt — um neue Spielrdume: Es geht bei der Theologie,
die sich bei den Heiligen zeigt, «nicht um die negative Abgrenzung, die die Absolut-
heit und Einzigkeit der Offenbarung Christi sicherstellt. Es geht um das lebendige und
wesentliche Stiick Tradition, das die Heiligen darstellen, jener kirchlichen Tradition,
die den Heiligen Geist durch alle Zeiten hindurch lebendig am Auslegen der in der
Schrift niedergelegten Offenbarung Christi zeigt»™.

* Eine sowohl riickblickende als auch pragmatisch orientierte Sicht findet sich z.B. in den Entwiir-
fe von M. SECKLER, Die ekklesiologische Bedeutung, und H.-J. POTTMEYER, Normen, Kriterien und
Strukturen, (siche Anm. 40).

* Hier wiire an jenen Vorgang zu erinnern, der in der sogenannten nouvelle théologie durch den er-
neverten Zugang zur Theologie des kirchlichen Altertums ausgeldst worden ist.

“H.U. von BALTHASAR, Exerzitien und Theologie, 371.

“1ID., Theologie und Heiligkeir, 220.

* Val. auch ID., Schwestern im Geist, Johannes Verlag, Einsiedeln 1990%, 21: fiir die Theologen
sind die Heiligen «mehr eine neue Auslegung der Offenbarung, eine Bereicherung der Lehre um neue, bis-
her noch wenig bekannte Ziige».

“ H.U. von BALTHASAR, Schwestern, 21.



232 RELAZIONI

Balthasar spricht aber nicht nur davon, er praktiziert es auch. Die Konzeption
seiner theologischen Trilogie (Theologische Asthetik, Theodramatik und Theologik),
die uniibersehbar von der ignatianischen Spiritualitit und ihrer impliziten Theologie
gepriigt ist, steht in Ansatz und Grundduktus denkbar stark im Kontrast zur her-
kommlichen neuscholastischen Konzeption der Theologie. Abgesehen von anderen
Einfliissen, die noch geltend zu machen wiren, scheint das vor allem auf den Einfluf3
der ignatianischen Spiritualitit zuriickzufithren zu sein. Sie erweist sich im Werk
Balthasars als ein Ferment, da3 die herkémmliche Theologie zutiefst verdndert, und
es nahelegt, von einer «Theologie aus dem Geist der Exerzitien»™ zu sprechen. Da-
bei geht es nicht um einen Exkurs in die Vergangenheit, sondern der von Balthasar
«gesuchte methodische Punkt ist zugleich der eigentliche theologische Kairos unse-
rer Zeit»*,

Wenn die Heiligen in der Uberlieferungsgeschichte der Kirche in diesem Sinn
fiir das je Neue stehen, dann ist klar, daB bei diesem locus theologicus der Konsens
nicht die gleiche Bedeutung haben kann und wird, wie bei den anderen loci — zumal in
Canos Konzeption. Beim spanischen Theologen geht es ja um die Frage, was iiber die
Zeiten hinweg als das Bestiindige und Identititsstiftende anzusehen ist — und das sei
daran zu erkennen, daB es dariiber einen Konsens gibt. Die Heiligen vermitteln ihren
spezifischen Beitrag als locus theologicus aber gerade durch das, was bei allem Kon-
sens je neu und unvergleichlich an ihnen bzw. in ihrer Spiritualitdt sichtbar wird.

Ausgehend von den Uberlegungen und der Praxis bei Hans Urs von Balthasar
14Rt sich sagen: Die Heiligen stellen als locus theologicus ein Argumentationsinstru-
ment dar, das nicht (wie die herkommlichen loci) in erster Linie der Rekonstruktion
der bestehenden Lehre dient, sondern Spielrdume fiir ein von Gottes Geist gewirktes
aggiornamento erdffnet.

5.2. ... schliisseln das Ganze des Glaubens zeitgemdf auf

Es war wohl immer mehr oder weniger im BewuBtsein der Kirche prisent, dafl
die Treue zum Evangelium und die Ubereinstimmung in der Lehre durchaus mit ver-
schiedenen Auspridgungen der Theologie und auch der Spiritualitéit vereinbar war und
ist. Dal bei der Ausprigung und Ausgestaltung der Spiritualitdten den Charismen der
Heiligen und z.B. der Ordensgriinder besondere Bedeutung zukommt, steht wohl
auBler Zweifel.

Balthasar empfiehlt also, Heiligkeit bzw. Spiritualitit und Theologie zu verbin-
den. Br erwartet sich davon — im Rahmen des selbstverstindlich und bleibend Giilti-
gen — nicht sosehr eine Bestitigung dessen, was gleich bleibt, sondern einen Hinweis
auf das je ZeitgeméBe. Es geht also um Neues. Das aber nicht nur im Sinne von Ein-
zelheiten, sondern im Sinne einer neuen Sicht des einen Ganzen, das darin seine
Fruchbarkeit und seine Aktualitit unter Beweis stellt. Daranf kommt Balthasar im Zu-

S'W. LOSER, Die ignatianischen Exerzitien, 172.
2 H.U. von BALTHASAR, Glaubhaft ist nur Liebe, Johannes Verlag, Einsiedeln 1963, 7.



BERNHARD KORNER 233

sammenhang mit der Theologie zu sprechen, die es in den scheinbar so untheologi-
schen Aufzeichnungen der Therese von Liseux zu entdecken gibt. In «jeder christli-
chen Sendung liegt doch die Méglichkeit, eine Art Abri der ganzen Wahrheitswelt
Gottes darzustellen: Wobei zwar manche Wahrheiten, manche Dogmen eine deutli-
chere Auslegung erhalten als andere, die mehr einschluBweise als ausdriicklich ge-
genwartig sind, aber dennoch alle in ihren Beziigen ohne Verriickung und ohne Ver-
kiimmerung sichtbar werden»®.

Die Charismen der Heiligen — so formuliert es Balthasar an anderer Stelle —
«zeigen genau den Punkt, auf welchen der Heilige Geist in einer bestimmten Epoche
der Kirche aufmerksam machen méchte. Durch Augustin auf die Gnade, durch Bern-
hard und Bonaventura auf bestimmte Formen der Liebe, durch Franz auf die Demut
und Armut, durch Hildegard auf groBe Zusammenhinge der Heilsokonomie und des
zwischen Himmel und Erde sich austauschenden mystischen Leibes. Jedesmal ist es
ein Grundaspekt der Offenbarung, der durch die ganze Offenbarung hindurch geht,
und darum die Theologie als Auslegung der Offenbarung nicht gleichgiiltig lassen
kann»™. Daf} in einem neuen Blick auf das Ganze auch einzelne vergessene oder
zuriickgetretene Wahrheiten wieder entdeckt und zur Geltung gebracht werden kon-
nen, versteht sich wohl von selbst.

Was Balthasar behauptet, das belegt auch sein Werk. So verweist “Herrlich-
keit”, der Titel seiner theologischen Asthetik, auf den zentralen biblischen Begriff der
kabod Jahwes im Alten Testament und der doxa vor allem in der johanneischen Theo-
logie. Man wird allerdings nicht fehl gehen, wenn man dahinter auch ein ignatiani-
sches Schliisselwort entdeckt. In Balthasars kleiner Schrift Glaubhaft ist nur Liebe,
die die Absicht seiner theologischen Asthetik erliutern soll”, charakterisiert er die
Theologie bzw. das christliche Selbstverstindnis als ausgerichtet «einzig auf die
Selbstverherrlichung der géttlichen Liebe: ad majorem Divini Amoris GLORIAM»®.
Der Anklang an das “ad maiorem Dei gloriam” der Jesuiten ist wohl uniiberhorbar.
Diese entschiedene Theozentrik, die Balthasars ganzes Werk kennzeichnet und zu je-
der Form theologischer Anthropozentrik in Kontrast setzt, findet er in einem grundle-
genden Text der Exerzitien, im sogenannten “Fundament” des Exerzitienbuches deut-
lich vorgegeben: «Der Mensch ist geschaffen, dazuhin, Gott zu loben, ihn zu ehren
und ihm zu dienen und so seine Seele zu retten»”’. Gottes Lob und Herrlichkeit — in
diesem «Einsatz unter dem Zeichen “Herrlichkeit”»* erkennt Balthasar etwas hochst
ZeitgemifBes: Der Mensch soll vor Christus gestellt «im nicht Einzuordnenden, Ganz-

SR LS

* H.U. von BALTHASAR, Schwestern im Geist, 64; freilich sicht Balthasar Therese gerade auch
in dieser Hinsicht als einen “Grenzfall” (ibidem).

*ID., Exerzitien und Theologie, 371.

*ID., Glaubhaft, 6.

* Ibidem.

1 Zit. in Homo creatus est, in H.U. von BALTHASAR, Homo creatus est. Skizzen zur Theologie,
V, Johannes Verlag, Einsiedeln 1986, 11-25; hier: 11. - Vgl. Exerzitienbuch, Nr. 23.

*H.U. von BALTHASAR, Theologik I, Johannes Verlag, Einsiedeln 1985, XX.




234 ReLazion

Anderen Christi das Aufleuchten des Hehren, Herrlichen Gottes erleben, wofiir er in
seiner menschlichen VerfaBtheit doch ein Vorverstindnis hat»”.

Die Offenbarung durch Gottes Initiative ausgehend von einem Schliisselwort
neu und der Zeit gemiB ausgelegt — das bezeugen die Heiligen, und dieses Zeugnis er-
moglicht im Zusammenhang mit der Uberlieferung des Glaubens, ihrer Auslegung
und damit der Theologie einen fruchtbaren und unverzichtbaren Gesichtspunkt fiir die
Argumentation. In einem Satz zusammengefasst: Die herkommlichen loci dienen der
Gewinnung einzelner Aussagen im Glauben, die als theologische Argumente verwen-
det werden kénnen. Anders die Heiligen als locus theologicus: Sie machen sichtbar,
daf} und wie das eine Ganze des Glaubens je der Zeit gemdfs auf neue und aktuelle
Weise gesagt werden kann.

5.3. ...ein Zeugnis des gelebten Glaubens, das auf gelebten Glauben zielt

Auch wenn der Lehrgehalt des Glaubens von unersetzbarer Bedeutung ist, so
ist er doch Mittel zum Zweck und nicht schon selbst Zweck. Christliche Identitét
ist in erster Linie durch Christus bzw. durch die Beziehung zu ihm gegeben. Das
grundlegende Medium fiir die Weitergabe des Glaubens ist daher auch nicht die ab-
strakte Lehre, sondern das Zeugnis, nicht ein Text, sondern eine Begegnung. Und in
dieser Begegnung steht nicht das Verstehen einer Lehre im Vordergrund, sondern die
Offenheit fiir Gott und das Ergriffensein von seiner im Zeugnis prisenten Liebe.

Diese Einsicht steht hinter Balthasars Plddoyer fiir die Einheit von Theologie
und Heiligkeit. Und deshalb ist fiir ihn eine rein intellektuell lehrhafte Konzeption der
Theologie ungeniigend: «Nur die Liebe kann die Liebe verstehen»® Ja: «Der blofe
Verstand, der auf Grund einer blofien Logik vorangehen wollte, miiite notwendig
zum Aufrubr gegen Gott, zur Negation Gottes gelangen»®. Das gilt fiir den Weg des
Glaubens iiberhaupt, aber auch fiir die Theologie: «Die Liebenden wissen am meisten
von Gott, ihnen muB der Theologe zuhéren»*. Glaube und Theologie kiénnen nicht
hinreichend als eine Beziehung zu Aussagen verstanden werden, sondern sie ereignen
sich in einer Begegnung, die vor eine Entscheidung stellt.

Auch in diesem Punkt legt Balthasar nicht nur Uberlegungen vor, sondern sein
Werk zeigt, daB die Beriicksichtigung der Heiligen als Zeugen tatséchlich Konse-
quenzen hat — bis in die grundlegende Konzeption der Theologie. Wenn die Theolo-
gie vom Zeugnis der Heiligen geprigt wird, dann bedarf sie einer anderen Form.
Dafiir findet Balthasar abermals den entscheidenden Impuls in den ignatianischen Ex-
erzitien, die nach seiner Meinung vorrangig auf die sogenannte Wahl zielen, also auf
eine Entscheidung, die das ganze Leben prigt®. Und es ist Werner Loser wohl recht

* ibidem.

“ H.U. von BALTHASAR, Gelebte Kirche, 202 zit. bei W. KLAGHOFER-TREITLER, Gottes-
wort im Menschenwort. Inhalt und Form der Theologie bei Hans Urs von Balthasar, Tyrolia, Innsbruck
1992, 343.

' ibidem.

“ H.U. von BALTHASAR, Glaubhaft, 7.

“Vegl. ID., Exerzitien und Theologie, 372; dazu J. SERVAIS, Einleitung, 35 f.



BERNHARD KORNER 235

zu geben, daB darin der ausschlaggebende Grund liegt, warum Balthasars seine Theo-
logie als Theodramatik konzipiert hat — «in ihr geht es ja auch zentral um das Aug in
Aug der freien Menschen und des freien Gottes — im ProzeB der Wahl»*. Die Theo-
dramatik bedeutet eine «Umakzentuierung von der Frage nach dem Sein zu der Frage
nach der Freiheit», und das «diirfte bei Balthasar wohl vor allem durch die Begegnung
mit dem ignatianischen Denken angestoBen worden sein»®. In diesem Ereignis der
Begegnung ist in erster Linie der Ort zu suchen, an dem sich die Wahrheit Gottes of-
fenbart; alle Lehre kommt danach.

Aber es geht nicht nur um eine neue Form der Theologie, es geht — wie damit
bereits sichtbar wird — auch um die Einbeziehung des Horenden und Glaubenden. Die
Theologie kann sich nicht damit abfinden, daB der Glaubende sich aus dem, was sie
vorstellt, heraushalten kann. «Ein toter Glaube, der sich von der Liebe und Hoffnung
getrennt hat, zu einem rationalen System von zu glaubenden Wahrheiten geworden ist
und keine Verifikation im Leben mehr leistet»* — das schlieft eine theodramatische
Theologie aus. Das «bloBe Verkiindigen der Heilsbotschaft im Wort, wie es aufgetra-
gen ist, gewinnt keine Glaubwiirdigkeit, wo der Verkiindiger seine Existenz nicht
zum dramatischen Zeugniswort mitgestaltet. Glaube, Kontemplation, Kerygma di-
spensieren nicht von der Tat». Alles in allem: Im Unterschied zu den herkémmlichen
loci machen die Heiligen als locus theologicus sichtbar, dap es in der Uberlieferung
nicht nur oder vorrangig um eine Lehre (veritas catholica) geht, sondern um Leben
und ein Lebenszeugnis, das Glaube und Nachfolge einschlieft, das aus einer Ent-
scheidung kommt und vor eine Entscheidung stellt.

5.4. ...um einer angemessen Hermeneutik, aber vor allem um Gottes willen

Der urspriingliche, jedenfalls bei Melchior Cano vorgestellte Sinn der loci er-
fahrt durch die Art, wie die Heiligen durch Balthasar theoretisch und praktisch ins
Spiel gebracht werden, eine Ausweitung. Das Interesse richtet sich nicht mehr allein
auf eine klare Umgrenzung bzw. Abgrenzung des Glaubens als Lehre, sondern auf ei-
ne je neue Moglichkeit, den Glauben zu verstehen und zu leben. Die Heiligen als lo-
cus theologicus dienen daher auch nicht mehr allein der Begriindung oder Widerle-
gung einzelner Aussagen, sondern der auslegenden Darlegung des Ganzen, in dem
Gott sich uns zu erkennen gibt und zuspricht.

Wenn man sich fragt, warum Spiritualitit, Heiligkeit, Mystik oder — wie es hier
vorgeschlagen wurde — die Heiligen heute als locus theologicus besonderes Interesse
auf sich ziehen bzw. in Anspruch nehmen kénnen, dann legen sich nach allem Gesag-
ten noch zwei Griinde nahe — ein theologischer und ein hermeneutischer. Ein herme-
neutischer Grund, weil unter dem Vorzeichen des geschichtlichen Denkens der Anteil
des Subjektes in aller Erkenntnis und daher auch in der Glaubenserkenntnis besonde-

“W. LOSER, Die ignatianischen Exerzitien, 173.

© Ibidem.

“H.U. von BALTHASAR, Theodramatik I, Johannes Verlag, Einsiedeln 1973, 21.
" Ibidem, 22.



236 ReEeLaziONI

res Interesse beansprucht. Das weckt das Interesse an der Spiritualitit als subjektiver
Entsprechung zur Lehre und an den Heiligen, bei denen diese Seite in besonders in-
tensiver und zugleich authentischer Weise zur Geltung kommt.

Die Einsicht in die Geschichtlichkeit jedes Zeugnisses erfordert freilich auch
etwas, was im Umgang mit den Heiligen als locus theologicus besonders deutlich
wird: einen differenzierteren Umgang mit den loci theologici bzw. mit den Aussagen,
deren Auffindung sie erméglichen. Balthasar fordert im Blick auf die Heiligen «eine
Art iibernatiirliche Phénomenologie der groBen Sendungen»®. Was Gott in den Hei-
ligen sagen will, das miisse erhoben werden nicht «in einer Abstraktion vom Leben-
digen, in einer Verbegrifflichung des Konkreten, in einer Entpersonlichung des Ein-
malig-Personalen, sondern am Leitfaden der phinomenologischen Methode, die das
Wesen, die “Gestalt”, soweit das Menschen erreichbar ist, am konkreten Phidnomen
abliest»”. Es geht also nicht nur um das, was die Heiligen sagen, sondern — vor allem
— auch um das, was ihr Leben und Wirken zu sagen hat. Aber auch dort, wo Klar for-
mulierte Aussagen der Heiligen vorliegen, gilt von ihnen (wie auch'bei den anderen
loci), daB nicht nur ein Satz oder ein Konsens aufzuspiiren und die betreffende Aus-
sage innerhalb eines vermeintlich unverinderlichen Einheitshorizontes als Argument
zu verwenden ist. Es geht nicht nur um Zitate, sondern auch um die Erhebung ihres hi-
storischen Sinnes, der sich aber nur im Blick auf den historischen und personlichen
Kontext ergibt.

Konsequent geschichtliches Denken, das die Perspektivitit aller Erkenntnis in
Erinnerung ruft, legt auBerdem nahe, daff auch und gerade das Ganze der Wahrheit
Gottes sich erst im Zusammenspiel der einander komplementir ergéinzenden und kor-
rigierenden Bezeugungsinstanzen bzw. der entsprechenden loci theologici abzeich-
net”. Und das gilt auch besonders fiir die Heiligen als locus theologicus, die ja gerade
das Besondere, das noch nie Bedachte und noch nie Gelebte zur Sprache und zur Gel-
tung bringen — und daher auf besonders sorgfiltige Weise mit den anderen loci in Be-
ziehung gesetzt werden miissen. Denn das Neue darf weder ins immer schon Gedach-
te nivellierend eingepalit werden, noch darf es sich vom Ursprung des Glaubens ent-
fernen.

Und damit miindet die Verpflichtung auf eine angemessene Hermeneutik ein in
ein strikt theologisches Interesse. Alles Sprechen des Glaubens und der Theologie soll
ja dem Wort Gottes gerecht werden und ihm ent-sprechen. Nun sind aber Glaube und
Theologie immer und unausweichlich menschlicher Glaube und menschliche Theolo-
gie. Sie sind gefihrdet durch die Eigendynamik und das Eigengewicht des menschli-
chen, oft allzu menschlichen Denkens, seiner nicht selten halb- oder iiberhaupt unbe-
wussten Interessen und Motive. Auch die Wissenschaft ist keine Garantie gegen diese
Gefahr, nur die wirkliche Offenheit fiir Gott und die Bereitschaft, auf ihn zu horen, al-

% H.U. von BALTHASAR, Schwestern, 22.

@ Ibidem, 23.

" Das hat M. SECKLER, Die ekklesiologische Bedeutung, konsequent herausgearbeitet; vgl. vor al-
lem 99-104.



BERNHARD KORNER 237

so die Heiligkeit, schaffen jene Voraussetzungen, unter denen das Meuschenwort dem
Gotteswort entspricht und Gottes Wort wirklich beim Menschen ankommen kann.
Oder mit den Worten von Balthasars: Allein «der Heilige, welcher tut, was er denkt
und einsieht, ist im Vollsinn christlicher Theologe»™'.

Zusammenfassend gesagt: Fiir die Heiligen als locus theologicus spricht ein
hermeneutischer Grund, weil unter dem Vorzeichen des geschichtlichen Denkens das
glaubende Subjekt und seine Bedeutung fiir eine je neue Ausprigung des Geglaubten
unter je konkreten Bedingungen besonderes Interesse beanspruchen kann, ja muf.
Die Heiligen als locus theologicus entsprechen aber auch einem strikt theologischen
Interesse. Wenn Glaube und Theologie bei den Heiligen in die Schule gehen, dann
kdnnen sie hoffen, damit ein wenig néiher an der Quelle des Wortes Gottes zu bleiben,
die allein das Leben verheift, das der Glaube sucht und um dessentwillen es die Theo-
logie gibt.

" H.U. von BALTHASAR, Herrlichkeit, 534.



238 REeLAzIONI




RTLu VI (1/2001), 239-252 239

I’esperienza mistica

come fonte

della teologia sistematica.
Osservazioni metodologiche

Grzegorz Strzelczyk
Pontificia Universita Gregoriana (Roma)'

Un lettore attento alla produzione teologica odierna che tenta di essere al cor-
rente delle sue tendenze principali, pud notare senz’altro un interesse crescente della
teologia sistematica per i dati provenienti dall’ambito che potrebbe essere definito
“spirituale”. Si tratta di una certa integrazione metodologica della sistematica divenu-
ta negli ultimi secoli man mano troppo tecnica e distaccata dal vissuto cristiano;
un’integrazione tanto necessaria in quanto la teologia di scuola, fatta esclusivamente
da e per “professionisti”, rischia di non saper pill suscitare, rinvigorire e rafforzare la
fede del popolo di Dio e quindi di perdere la prima ragione della propria esistenza.
Sempre piu frequenti diventano i postulati della reintegrazione dei dati provenienti

' Licenziato in teologia della Facolta di Teologia di Lugano, dottorando in teologia della Pontificia
Universita Gregoriana.



240 RELAZIONI

dall’esperienza di fede in generale e dall’esperienza mistica in particolare all’interno
delle fonti della teologia sistematica. Come manifesto di questa tendenza possono
suonare le parole di Padre Chenu: «Fondati sull’unita della fede in cui la trasparenza
della parola divina e il realismo umano sono strettamente connessi, noi rifiutiamo
ogni rottura tra mistica e teologia, come tra positivo e speculativo. Non ci lasciamo
andare allo smarrimento di alcuni tomisti del XVII secolo che credettero di dover co-
struire una teologia mistica attraverso una estrapolazione dalla teologia speculativa:
il fatto & che innanzitutto avevano perso il senso religioso della teologia. La teologia,
la fede in attivita di intelligenza teologica, & davvero e propriamente un fattore di vi-
ta spirituale, Non si fa teologia aggiungendo corollaria pietatis a tesi astratte, recise
dal loro dato oggettivo e soggettivo, ma rimanendo nell’unita profonda dell’ ordine
teologale»”.

Postulati simili li possiamo trovare praticamente presso tutti i piti grandi teolo-
gi del XX secolo. Per primo deve essere senz’altro ricordato Hans Urs von Balthasar
il cui interesse per i dati provenienti dall’esperienza mistica & del tutto particolare’. Da
lui provengono le denunce, forse fra le piti dure sulla sterilita della teologia sistemati-
ca priva del legame con I’esperienza spirituale. Citiamo solo un passo:

«Si paragoni, se ne si ha il coraggio, il risultato in santita di un manuale moder-
no di teologia, con il corrispondente vantaggio tratto da un commentario scritturistico
dei Padri. L’impoverimento, derivato da questo estraniarsi reciproco dei due mondi
ecclesiali, per forza viva della Chiesa d’oggi e per sua predicazione intesa a suscitare
la fede, dovrebbe pur essere degno di nota»".

Henri de Lubac’, Yves Congar®, Karl Rahner’ — anche loro segnalano a pii ri-
prese la necessita per la Chiesa d’oggi di una teologia integrale, fatta secondo I’esem-
pio dei grandi Padri e dei santi teologi del medioevo. E senz’altro da rimpiangere che
nessuno fra loro si & preoccupato invece dell’elaborazione sistematica della questione
metodologica soggiacente che potremmo tematizzare in questi termini: 1’esperienza
mistica puo costituire un locus theologicus? In che misura e in quale modo la teologia
sistematica pud servirsi dei dati provenienti da quest’esperienza?

Sono, a nostro avviso, questioni tuttora aperte. In questa sede cerchere-
mo quindi di abbozzare — pur brevemente — lo status questionis di questa problema-

* M.D. CHENU, Le Saulchoir. Una scuola di teologia, Marietti, Genova 1982, p. 56.

*H.U. von BALTHASAR, Il nostro compito, Jaca Book, Milano 1991. Cfr. anche G. MEIATTINI,
Sentire cum Christo. La teologia dell’esperienza cristiana nell’opera di Hans Urs von Balthasar, PUG, Ro-
ma 1998.

! Teologia e santita, in Verbum caro, Morcelliana, Brescia 1985*, pp. 200-229; citazione di p. 212.

* Cfr., ad esempio, Mistica e mistero cristiano, Jaca Book, Milano 1979, pp. 3-38; Storia e spirito,
Jaca Book, Milano 1985, pp. 55-56.

® Cfr. ad esempio La fede e la teologia, Roma 1967, p. 207; Vera e falsa riforma nella Chiesa, Ja-
ca Book, Milano 1972 (prima edizione francese: 1950), pp. 15-16.

" Cfr., ad esempio, Esperienza mistica e teologia mistica, in: Teologia dell’esperienza dello Spiri-
to. Nuovi Saggi, vol. VI, Paoline, Roma 1975, pp. 523-536; Pieta in passato e oggi, in Nuovi Saggi, vol. 11,
Paoline, Roma 1968, pp. 9-35.



(GRZEGORZ STRZELCZYK 241

tica®. Affronteremo essenzialmente tre gruppi di questioni relative a: (1) lo svolgi-
mento storico della scissione tra teologia sistematica e 1’esperienza mistica’, (2) le
fondamenta del carattere fontale dell’esperienza mistica e (3) i problemi ermeneutici
che sorgono nell’accostamento ai testi nati dall’esperienza mistica per poter conclu-
dere con (4) un breve esame critico dei tentativi metodologici fin’ora effettuati.

1. QUESTIONE STORICA

La Bibbia stessa attesta una specie di conoscenza di Dio che non sia una cono-
scenza discorsiva, frutto di ragionamento, ma una conoscenza a partire dall’azione di
Dio stesso, che in certo modo si svela davanti all’'uomo. E non solo ' attesta, ne & an-
che frutto",in quanto testimonianza di un vissuto, di un dialogo tra uomo e Dio, dia-
logo attuato in Cristo che solo lo Spirito ha portato ad una piena comprensione (cfr.
Gv 14,26). E da sottolineare qui il ruolo degli scritti giovannei, che hanno proposto
tutta una serie di espressioni (ad esempio conoscenza come frutto di amore in 1Gv
4,7) destinati a marcare fortemente 1’intera teologia posteriore; le ritroviamo alla base
della riflessione sulla gnosi cristiana di Clemente Alessandrino o di Origene.

La teologia dei Padri e dei teologi medioevali fino al XII secolo, essenzialmen-
te biblica, ha conservato la sua unicita", anche se ben articolata. L.’esperienza spiri-
tuale trovava il suo posto all’interno dello schema dei quattro sensi della Scrittura
(prima di tutto nella riflessione anagogica), anzi era necessaria al compito di acco-
glienza globale della Rivelazione; assicurava in qualche modo la coerenza epistemo-
logica della teologia®. Ma gia a partire da Boezio comincia a delinearsi un modo di fa-
re la teologia che si serve pill largamente degli strumenti filosofici e logici ereditati

* Un studio pili dettagliato & stato realizzato come tesi di licenza presso la Facolta di Teologia di Lu-
gano (L'esperienza mistica come locus theologicus. Status quaestionis, Lugano 1999). Non va esclusa la
possibilita di pubblicazione di questo testo per intero.

’ Vale la pena precisare a questo punto che cosa intendiamo parlando dell’“esperienza mistica”.
Una definizione universalmente accettata di questa realtd, a nostro avviso, non esiste; si pud perd parlare di
una serie di proprieta che la caratterizzano con una certa precisione. Riprendiamo gli elementi della descri-
zione sintetica di E. ANCILLI: 1. La mistica & un’esperienza religiosa, nella quale si opera il contatto per-
sonale coscientizzato con Dio. 2. B “donata”; percid gratuita e passiva. 3. Presuppone di regola una prepa-
razione ascetica. 4. Produce una singolare conoscenza. 5. Avviene nella parte pill intima e pit unitaria del-
I'anima. 6. Di regola apre il mistico al mondo e agli altri. 7. Pud essere accompagnata dai fenomeni
secondari di natura spirituale (ad es. visioni) o psicosomatica (cfr. La mistica: alla ricerca di una defini-
zione, in E. ANCILLI - M. PAPAROZZI (a cura di), La mistica. Fenomenologia e riflessione teologica,
voll. 1-2, Citta Nuova, Roma 1984 [in seguito citato LM], vol. I, pp- 17-40, qui p. 39).

" Per i fattori della nascita della teologia neotestamentaria cfr. P. GRECH, Agli inizi della teologia
cristiana, in AA V'V, Storia della teologia, vol. I, Piemme, Casale Monferrato (AL) 1993, pp. 25-98.

" Per la questione della continuita tra la teologia dei Padri e la teologia medioevale, soprattutto
quella monastica, cfr. in particolare i lavori di J. LECLERCQ, Cultura umanistica e desiderio di Dio, San-
soni, Firenze 1988 e ID., Esperienza spirituale ¢ teologia, Jaca Book, Milano 1990.

* Cfr. V. LAZZERI, Teologia mistica e teologia scolastica, Glossa, Milano 1994, pp. 6-9.,



242 RELAZIONI

dalla filosofia classica'. La riscoperta degli scritti di Aristotele, quasi contemporanea con
la nascita dell’universita, accelera questo processo. Le distinzioni di scuola, di per sé ne-
cessarie e fruttuose, tra conoscenza razionale e quella affettiva, che ancora nella visione
teologica dei grandi scolastici, come Tommaso", Alberto Magno e Bonaventura, servi-
vano a comprendere ed esprimere meglio la struttura della conoscenza umana con la sua
pienezza sapienziale attuata nella mens, provocano la divisione. Da una parte la sistema-
tica scolastica, concentrata sull’ “oggettivo” della Rivelazione e preoccupata per la chia-
rezza didattica del discorso, non trova pilt posto nel procedimento teologico per i dati
soggettivi, esperienziali. Dall’altra la dottrina spirituale perde I’ampiezza storico-salvifi-
ca e si chiude sempre piti nello schema statico della psicologia scolastica. Nascono cosi
due discipline teologiche distinte, sia per il metodo che per 1'oggetto proprio. Negli svi-
luppi ulteriori si possono individuare due tendenze. Da una parte la teologia scolastica
ossia sistematica, assume un ruolo ermeneutico riguardo la teologia mistica (in modo ri-
flesso a partire dal XVII secolo). Dall’altra la riflessione sull’esperienza mistica tende
sempre di pit a fondare le proprie basi metodologiche in modo indipendente accanto al-
la teologia sistematica. Questo processo culmina con la fondazione di cattedre universi-
tarie di teologia ascetica e mistica verso la fine del XIX e al inizio del XX secolo.

E da sottolineare che alla base della rottura tra la riflessione teologica e I’espe-
rienza mistica sta una legittima preoccupazione metodologica circa la distinzione dei
modi dell’acquisizione della conoscenza di Dio (& doveroso richiamare qui la famosa
distinzione di san Tommaso tra teologia per studium ¢ per modum inclinationis"). Per
poter ricollegare le due realta la strada da percorrere sard quindi anch’essa principal-
mente metodologica.

2. FONDAMENTA DEL CARATTERE FONTALE DELL’ESPERIENZA MISTICA

Esaminando i testi magisteriali ¢i accorgiamo subito della scarsita di riferimen-
ti al problema dell’esperienza mistica. I primi due vanno sul verso negativo — nel con-
testo del razionalismo e del modernismo — rifiutando la posizione che vedeva nell’e-
sperienza spirituale della persona singola 1’unico criterio che avrebbe potuto permet-
tere una valutazione del valore della religione o persino dell’esistenza stessa di Dio".

" Cfr. in proposito M.D. CHENU, La teologia nel medioevo. La teologia nel secolo XII, Jaca Book,
Milano 1972, p. 325 e J. LECLERCQ, Esperienza spirituale e teologia, pp. 32-33.

" A proposito del pensiero tommasiano scrive M.D. CHENU: «tutte le tecniche della ragione sono
messe in moto all’interno e a vantaggio della percezione mistica: frazionamento dal concetto, molteplicita
di analisi e di giudizi, definizioni, divisioni, confronti e classificazioni, inferenza, medio termine, infine de-
duzione, anzi questa soprattutto, in quanto la deduzione puo essere |’ operazione caratteristica della scienza
nel punto in cui il processo di razionalizzazione raggiunge I’efficacia sua propria» (San Tommaso d'Aqui-
no e la teologia, Gribaudi, Torino 1989, pp. 32-33; sottolineatura mia).

'* Cfr. san TOMMASO D’AQUINO, STh1,q. 1, a. 6, ad 3.

16 §j tratta della costituzione Dei Filius (cfr. DH 3033) e dell’enciclica Pascendi dominici gregis di
Pio X (cfr. DH 3484). Per I'intera questione cfr. A. MAGGIOLINI, Wspdcresne... Kosciola na temat do-



GRZEGORZ STRZELCZYK 243

E stato solo il Vaticano IT a cambiare prospettiva: «Questa tradizione, che viene dagli
apostoli, progredisce nella Chiesa con I’assistenza dello Spirito Santo: cresce infatti la
comprensione tanto delle cose quanto delle parole trasmesse, sia con la contempla-
zione e lo studio dei credenti, i quali le meditano in cuor loro, sia con la profonda in-
telligenza delle cose spirituali di cui fanno esperienza (ex intima spiritualium rerum
quam experiuntur intelligentia), sia per la predicazione di coloro che, con la succes-
sione episcopale, hanno ricevuto un carisma sicuro di verita» (Dei verbum 8).

1l testo ammette |'intelligenza dell’esperienza spirituale tra i modi dell’ap-
profondimento della tradizione, accanto alla “contemplazione e studio” e all’insegna-
mento dei vescovi. E da sottolineare che non & pura esperienza che arricchisce la tra-
dizione, ma solo la sua intelligenza"! Di conseguenza, siccome 1’approfondimento
della comprensione della tradizione avviene anche tramite ’intelligenza dell’espe-
rienza mistica, 1’elaborazione di una metodologia adeguata diventa un dovere; senza
di essa la teologia sistematica non pud attingere ad una delle sue fonti e quindi non
puo cogliere il dato della tradizione in modo integrale.

L’affermazione del Vaticano II ci permette di proseguire con le nostre doman-
de metodologiche. Se & vero che 1’approfondimento della comprensione della tradi-
zione avviene anche tramite I’intelligenza dell’esperienza mistica, dobbiamo chieder-
ci come questo sia possibile, ossia porre la domanda circa il fondamento dello speci-
fico valore conoscitivo dell’esperienza mistica. A nostro avviso questo problema non
¢ stato finora studiato in modo sufficiente; indicheremo quindi solo alcune piste per i
possibili sviluppi successivi.

Senz’altro bisogna dapprima interrogarsi circa la condizione della possibilita del-
I’esperienza mistica e conseguentemente della conoscenza che da essa deriva. Non & dif-
ficile intuire che tale possibilita deve essere fondata da parte di Dio, poiché 1'uomo non
puo raggiungerlo con le proprie forze, e deve avere come conseguenza una qualche mo-
dificazione della struttura antropologica, grazie alla quale I’'uvomo pud percepire, alme-
no in modo germinale, cid che altrimenti ¢ per lui impercepibile. E senz’altro la dottri-
na tradizionale'® dell’inabitazione trinitaria che pud fornire un modello interpretativo
corrispondente alle esigenze appena descritte”. Tracciamone le linee principali.

swiadcrenia (L'insegnamento contemporaneo della Chiesa sull’esperienza), “Communio” (PL) 95 (1996),
15-32.

' Infatti nella seconda redazione di Dei verbum il testo proposto da Y. Congar parlava della
«profonda esperienza delle cose spirituali» (intima spiritualium rerum experientia). 11 passo sull“intelli-
genza” & stato aggiunto nella terza redazione dopo la discussione. Per i particolari riguardanti il processo
redazionale cfr. U. BETTI, La Rivelazione divina nella Chiesa. La trasmissione della Rivelazione nel capi-
tolo Il della costituzione dommatica Dei verbum, Roma 1970.

" Per una buona prospettiva storica cfr. R. MORETTI, L'inabitazione trinitaria, in LM, vol. 2, pp.
113-138, qui pp. 117-133 (con particolare interesse per la posizione di san Tommaso; lo studio & provvisto
di una buona bibliografia) e per un quadro storico complessivo cfr. A. DAGNINO, Inabitazione, in L. BOR-
RIELLO - E. CARUANA - M.R. DEL GENIO - N. SUFFI (a cura di), Dizionario di mistica, LEV, Roma
1998, pp. 651-655. Nella riflessione teologica odierna il tema sembra attirare un interesse assai scarso.

* La posizione primaria che abbiamo assegnato alla dottrina dell’inabitazione trinitaria non do-
vrebbe tuttavia indurci a trascurare il valore di altre concezioni, tra 1’altro strettamente legate ad essa. Basti



244 RELAZIONI

L’origine della presenza della Trinita nell’'uomo & un’azione particolare delle
stesse Persone divine che vogliono comunicarsi a lui e introdurlo nell’intimita della
loro stessa vita™, Tale partecipazione alla vita divina genera nell’nomo 1’amore e la
conoscenza®” almeno nello stato abituale. Quando essi producono nell’'uomo atti di
amore e di conoscenza particolarmente intensi — e cio richiede normalmente una libe-
ra e cosciente collaborazione dell’'uomo all’azione divina — si puo parlare di esperien-
za mistica (e di conoscenza mistica)®.

La trasformazione dell’uomo, in forza della presenza di Dio nell’anima, rende
possibile una conoscenza esperienziale di Lui. Ci chiediamo ora come questa puo at-
tuarsi nell’'uomo. Ci sembrano interessanti a proposito le due concezioni: della cono-
scenza per connaturalita e dei sensi spirituali.

Il rinnovamento dell’ interesse per la concezione di san Tommaso circa la cono-
scenza per connaturalitatem quandam, 1o dobbiamo senz’altro a J. Maritain®. Suc-
cessivamente sono stati pubblicati alcuni studi critici, tra i quali due meritano partico-
larmente la nostra menzione. Si tratta dello studio di 1. Biffi che si concentra sul livel-
lo testuale della concezione tommasiana e della tesi di M. D’ Avenia®, che analizza il
problema della conoscenza per connaturalita in prospettiva della sua applicazione in
campo morale®,

Il concetto di conoscenza per connaturalitatem quandam serve a san Tommaso
come modello interpretativo per la spiegazione della natura della «sapienza dono del-
lo Spirito Santo» (STh I, q. 1, a. 6, ad 3), cio¢ di quella conoscenza che dopo verra
chiamata “infusa” o “mistica”. La connaturalita descrive un legame appetitivo tra va-
rie cose che pud essere fondato sulla somiglianza ontologica (alla base di creazione) o
morale (in forza della virth o della grazia). A partire da questo legame Tommaso ri-
conosce la possibilita di una conoscenza (giudizio) che avviene in forza dell’unione,
di una partecipazione nella natura realizzata dall’amore, basandosi su un’unione di ti-

notare le conseguenze dirette della presenza nell’anima della Trinita, cioe I’efficacia trasformatrice della
grazia creata, delle virtd infuse e infine il dinamismo dei doni dello Spirito Santo.

» Quest’azione & normalmente legata ai sacramenti, in modo particolare a quelli dell’iniziazione
cristiana.

1 “Sj potra discutere - e lo fanno, in realtd, i teologi — se la conoscenza e I’amore siano gli elemen-
ti propriamente costitutivi della presenza d’inabitazione, o almeno le sue componenti prioritarie; ma sul fat-
to che siano necessari sono praticamente tutti d’accordo” (R. MORETTI, L ‘inabitazione trinitaria, p. 116).

 Purtroppo mancano finora studi approfonditi sulla questione dell’inabitazione trinitaria come ra-
gione dell’esperienza e, pitl specificamente, della conoscenza mistica. Bisogna quindi attendere ancora per
poter avere un quadro pili completo della questione.

 Cfr. soprattutto Distinguer pour unir ou les degrés du savoir, Desclée de Brouwer, Paris 1963, La
conoscenza per connaturalita, “Humanitas™ (1981), 383-390. Per la bibliografia dettagliata cfr. M. D*A-
VENIA, La conoscenza per connaturalita in S. Tommaso d’Aquino, Edizioni Studio Domenicano, Bologna
1992, p. 32, nota 19.

* La conoscenza per connaturalita in S. Tommaso d’Aquino, p. 32.

* Il Giudizio ,,per quandam connaturalitatem™ o ,,per modum inclinationis” secondo San Tomma-
so: analisi e prospettive, in . BIFFL, Teologia, storia e contemplazione in Tommaso d’Aquino, Jaca Book,
Milano 1995, pp. 89-127.



GRZEGORZ STRZELCZYK 245

po “naturale”, che emerge dopo a livello della conoscenza e del giudizio. Una tale co-
noscenza puo attuarsi sul piano del giudizio morale o del giudizio teologico. Que-
st’ultimo, che ci interessa di pit, avviene «in virtll della carita teologale, o della co-
munione con Dio, la quale produce una compassio e una connaturalitas rispetto alle
realta che sono oggetto del giudizio. Questo non nasce per un discere, ma per una par-
tecipazione»®, In quanto riferita a Dio, la conoscenza per connaturalita rimane sem-
pre dipendente dal grado della connaturalita data, infusa con il dono della carita divi-
na da Dio stesso (il massimo possibile corrisponderebbe alla visio beatifica). E Lui
che si lascia sperimentare anche se la capacita a questo modo di conoscere appartiene
a quanto pare alla natura stessa dell’'uomo?.

Un’altra possibilita della fondazione antropologica della conoscenza mistica
viene offerta dalla dottrina dei sensi spirituali®*. Scrive Biffi: «nella misura in cui la
realtd debba essere integralmente assunta... bisogna che ci siano organi percettivi di
affinit, per i quali essa viene soggettivizzata»™ in modo corrispondente alla varieta
dei trascendentali. I sensi corporali costituiscono qui un’analogia; tramite essi I’'uomo
coglie diversi aspetti della realta sensibile. A livello pilt profondo un meccanismo si-
mile deve permettere all’'uomo di cogliere i diversi aspetti dell’essere. Si puo dire
quindi che «lo spirito — inteso qui non secondo I’accezione propriamente cristiana —
ha un’inclinazione o un’affinita ai trascendentali obiettivi; & dotato di strutture aperte
o esigitive di verita, di bonta, di bellezza e di armonia»®. Presso un uomo spirituale
ossia cristiano iniziato, le facolta umane vengono trasfigurate in modo da essere incli-
nate verso il mistero cristiano fino a farne 1’esperienza, che investe tutta la realta del
mistero secondo la ricchezza dei suoi aspetti, espressi dalle proprieta trascendentali, e
non solo il suo componente veritativo. Dall’intensita di questa esperienza nasce il lin-
guaggio spirituale.

Molto interessante per la nostra prospettiva ¢ una delle conclusioni cui giunge
Biffi; riportiamola per esteso: «In questa prospettiva tanto maggiore sara la possibilita
di fare esperienza in profondita, e quindi rendere il mistero nella varieta dei linguag-
gi, quanto maggiore & I’intensita soggettiva dell’essere appropriato da parte dello Spi-
rito. Sempre in questa prospettiva, se il mistico si definisce come colui che piil inte-
gralmente & assunto dallo Spirito, non sorprende che la sua esperienza e quindi il suo

*1. BIFFL, Teologia, storia e contemplazione in Tommaso d’Aquino, p. 97.

 Purtroppo manca per ora un approfondimento di questa concezione condotto in funzione della
conoscenza mistica. Un tale studio dovrebbe soprattutto affrontare il problema della collaborazione tra
appetitus e intellectus, nel passaggio tra ’esperienza diretta della bonta e la comprensione di essa. Gli
studi finora svolti non danno risposta alla domanda fondamentale, cioe come sia possibile all’interno di
questo processo la concettualizzazione — anche approssimativa — dell’esperienza decisamente aconcet-
tuale.

* Seguiremo nel presentarla la riflessione di I. Biffi che ci sembra la migliore elaborazione sistemati-
ca finora svolta su questo specifico tema. Si tratta dell’articolo I “sensi” dell'uomo “spirituale”, “Teologia”
10 (1985), 251-258. Cfr. anche M. CANEVET, Sens spirituel, DSAM, vol. XIV (1989), coll. 598-617.

? 1 “sensi” dell'uomo “spirituale”, p. 253.

¥ Ivi, p. 254.



246 ReLazion

linguaggio spirituale sia pill intenso, pili ricco e diciamo anche piu difficile, pit arduo.
Ma & pur sempre un’epifania dello Spirito e una “teologia”

La concezione dei sensi spirituali che abbiamo abbozzato, a partire dalla sinte-
si di 1. Biffi, & senz’altro una delle piti importanti per quanto riguarda la possibilita
della fondazione ontologico-antropologica della conoscenza mistica. Ma finora que-
sta concezione non & stata studiata in funzione di una tale fondazione. L’articolo di
Biffi, pur donando numerosi punti di riferimento importanti, esige una ricerca ulterio-
re approfondita.

Sta di fatto, nonostante le mancanze nell’approfondimento delle fondamenta
antropologiche della conoscenza mistica, che la tradizione mistica cristiana si €
espressa sempre nei termini della conoscenza. E quindi impossibile mettere in dubbio
’esistenza di tale conoscenza, una volta accettata la possibilita dell’esperienza misti-
ca. Essa ¢ affine alla conoscenza di fede in quanto ha lo stesso oggetto: anch’essa si
riferisce alla realta del mistero cristiano™. Di conseguenza il mistico non viene a co-
noscere niente di nuovo e niente di pit di quanto sia contenuto nella rivelazione. La
conoscenza mistica non pud oltrepassare la frontiera della trascendenza di Dio. Es-
sendo perd affine alla conoscenza ordinaria del mistero cristiano dal punto di vista
dell’ oggetto, essa differisce radicalmente dal punto di vista del modo. La conoscenza
della fede, e quindi anche la conoscenza teologica, & una conoscenza razionale che
procede per via di concetti. La conoscenza mistica invece si nutre dall’esperienza e
quindi nasce dal contatto diretto con il proprio oggetto. In quanto tale essa & precon-
cettuale : da qui si comprende perché la tradizione mistica descrivendo la conoscenza
mistica usa espressioni come “non-conoscenza”, “‘conoscenza oscura”, “conoscenza
negativa™. A questo punto arriviamo al nodo della questione ermeneutica riguardan-
te la fontalita dell’esperienza mistica. La conoscenza mistica, essendo a-concettuale,
pud fornire dei dati per una riflessione che procede per via di concetti? Se la risposta
fosse negativa, la conoscenza mistica sarebbe del tutto disgiunta dalla conoscenza
concettuale e quindi non avrebbe alcun senso parlare dell’esperienza mistica come
fonte per la teologia. Ma in questo caso anche i mistici stessi dovrebbero tacere la pro-
pria esperienza o limitarsi all’affermazione dell’indicibilita assoluta di essa. Invece i
mistici parlano. Si puo constatare in loro una tensione instancabile verso I’espressio-
ne, descrizione, trasmissione della propria esperienza®. E soprattutto questo fenome-
no, sotto 1’aspetto concreto degli scritti mistici, che testimonia la possibilita della “tra-
duzione” della conoscenza mistica, pur in modo approssimativo e condizionato, in un
linguaggio pill 0 meno concettualizzato.

»31.

' [ “sensi” dell’'uomo “spirituale”, p. 257.

* Cfr. G. MOIOLI, Mistica cristiana, in: S. DE FIORES - T. GOFFI (a cura di), Nuovo dizionario
di spiritualita, Edizioni Paoline, Cinisello Balsano (MI) 1985, pp. 985-1001, qui p. 994.

* Cfr. L. REYPENS, Dieu (connaissance mystigue), DSAM, vol. III (1954), coll. 883-929.

¥ Cfr. Y. CATTIN, La regola cristiana dell esperienza mistica, “Concilium” 4 (1994), coll. 18-39,
qui coll. 23.



GRZEGORZ STRZELCZYK 247

3. QUESTIONI ERMENEUTICHE

L’inadeguatezza esistente tra I’esperienza mistica e il racconto di essa fa si che
I’accostamento ai testi dei mistici & sempre un’impresa difficile. Affinché si possa
leggere questi testi come fonti per la teologia sistematica & necessaria quindi un’ade-
guata ermeneutica. Per ragioni di spazio ci limiteremo in questa sede a una segnala-
zione dei problemi da affrontare.

All’inizio va posta la domanda circa la credibilita dei dati forniti dall’esperien-
za mistica. La conoscenza mistica ha dei limiti: generalmente un mistico non sa nien-
te di pili riguardo ci0 cui pud giungere il teologo con la propria riflessione, con lo stu-
dio®. La differenza riguarda soprattutto il modo® della conoscenza che nel caso dei
mistici € molto immediato, esistenziale, carico della componente emotiva, in quanto
proviene dall’esperienza diretta. Bisogna puntualizzare ulteriormente: I’esperienza
soggettiva dei mistici & continuamente confrontata con il contesto della fede nel qua-
le vivono e quindi con il contenuto oggettivo di questa fede. Il dogma rimane regola-
tore per la conoscenza proveniente dall’esperienza mistica, esattamente come lo € per
la teologia sistematica. La conoscenza mistica valida come locus theologicus si muo-
ve sempre all’interno dell’ambito circoscritto dal mistero di Dio e dalla tradizione ec-
clesiale.

La conoscenza mistica rimane anche condizionata in quanto nel momento del
raccontare I’esperienza, cioé nel momento della trastormazione della conoscenza mi-
stica in una conoscenza discorsiva, intervengono le facolta conoscitive umane. L’au-
tore mistico, raccontando la propria esperienza, la interpreta alla luce di proprie cono-
scenze (storia ecc.), ed & facile misconoscerlo, anche perché questo processo normal-
mente non avviene in un modo cosciente e riflesso”’. La conseguenza ermeneutica
ulteriore della mediazione interpretativa della personalita del mistico, nel processo
della creazione della sua testimonianza, & la necessita della distinzione tra il senso del-
la testimonianza mistica e la sua espressione letteraria. Facendo una tale distinzione il
teologo deve in primo luogo prendere in considerazione e valutare il livello dell’in-
tervento interpretativo, da parte del mistico stesso; in secondo luogo esaminare, con
particolare attenzione, il linguaggio con il quale il mistico esprime la propria espe-
rienza, per poter valutare le capacitd espressive di questo linguaggio e quindi indivi-
duarne il vero contenuto.

E anche da considerare la problematica dell’ oggettivizzazione dei dati prove-
nienti dall’esperienza mistica. La teologia sistematica, se non vuole ridurre la testi-
monianza dei mistici solamente ad una specie di pio contorno illustrativo per le sue te-
si, deve essere in grado di raggiungere la vera portata oggettiva di queste testimo-
nianze. Si tratta di un procedimento complesso e, a nostro avviso, finora purtroppo

* Cfr. E. ANCILLI, La mistica: alla ricerca di una definizione p. 25.

* Cfr. CH.A. BERNARD, Le Dieu des mystiques, Cerf, Paris 1994.1998, qui vol. 2, p. 271.

' Cfr. ivi, p. 312; I’autore nota che & invece sempre riflesso il giudizio circa I'inadeguatezza del rac-
conto dell’esperienza riguardo 1’esperienza stessa.



248 RELAZIONI

quasi mai considerato dalla riflessione metodologica approfondita. Ci limiteremo
quindi ad accennare solamente ad alcuni problemi ermeneutici in merito.

Il primo riguarda la finalita del discorso mistico, che di solito & immediatamente
pratica™: o perché vuole essere una guida per coloro che vogliono condurre una simile vi-
ta spirituale, o perché deve essere esposto all’esame dei pastori della Chiesa. Il discorso
mistico presuppone anche I’esistenza di una relazione, di una affinita spirituale tra colui
che racconta la propria esperienza e coloro che accolgono la sua testimonianza®. E uno dei
momenti critici per I'interpretazione di un testo mistico: il teologo che lo accosta normal-
mente non condivide né lo stesso modo di vita, né lo stesso cammino spirituale. Un’alta
conseguenza della finalitd pratica del discorso mistico & il suo carattere frammentario.
Non tutto cid che dell’esperienza si pud esprimere, viene raccontato. La finalith pedago-
gica serve da filtro e il teologo che affronta il racconto mistico deve essere cosciente che
ha a che fare con una testimonianza, per cosi dire, censurata. In secondo luogo il fine pra-
tico del discorso provoca una tendenza verso una certa sistematizzazione del discorso®. Le
singole esperienze vengono spesso tolte dalle loro circostanze storiche e inglobate nel-
I'insieme di un disegno del cammino spirituale progressivo. Queste costruzioni quasi si-
stematiche si servono spesso, per la migliore chiarezza dell’esposizione, di elementi del
linguaggio teologico-sistematico, non necessariamente conservando significati o contesti
propri dei termini o delle concezioni. Il teologo sistematico deve quindi essere estrema-
mente attento quando ritrova nel discorso mistico elementi del proprio equipaggiamento
tecnico: le somiglianze possono trarre in inganno.

Abbiamo raggiunto cosi la questione ermeneutica, forse la pill studiata riguar-
do I'esperienza mistica: il problema della specificita del linguaggio mistico*. E senza
dubbio un hnguaggm legittimo della fede, molto lontano perd dal solito linguaggio
teologico. E un linguaggio paradossale che si serve abbondantemente dell’ossimoro,
ma lintento del mistico rimane sempre positivo. Egli vuole tramite il suo linguaggio
far rivivere, in colui che legge o ascolta, I’esperienza che sta alla base del discorso. I
mezzi espressivi del linguaggio mistico — soprattutto il simbolo® — servono a proget-
tare I'esperienza nelle strutture stesse del linguaggio e quindi renderla intelligibile, in
qualche modo stabile e trasmissibile. Sembra perd sempre aperta la domanda cirea il
valore dei mezzi espressivi del linguaggio mistico, e la sua utilita per la riflessione si-

* Cfr. 8. PINCKAERS, La vita spirituale del cristiano secondo san Paolo e san Tommaso d "Aqui-
no, Jaca Book, Milano 1995, p. 23.

* Cfr. CH. THEOBALD, La “théologie spirituelle”. Point critique pour la théologie dogmatique,
NRT 117 (1995), 178-198, qui 187.

* Cfr. S. PINCKAERS, La vita spirituale del cristiano, p. 25.

* Cfr. G. PATTARQO, [l linguaggio mistico, in: LM, vol. 2, pp. 483-506; G. MOIOLI, I mistici e la
teologia spirituale, “Teologia” 7 (1982), 127-143; . LADRIERE, Langage des spirituels, DSAM, vol. IX
(1975), 204-217; Y. CONGAR, Langage des spirituels et langage des théologiens, in ID., Situation et ta-
ches présentes de la théologie, Cerf, Paris 1967, pp. 135-158; M. BALDINI, /I linguaggio dei mistici, Que-
riniana, Brescia 1990°.

“ Cfr. CH.A. BERNARD, Teologia simbolica, Edizioni Paoline, Roma 1984%. A nostro avviso & il
miglior studio esistente per quanto riguarda il processo della formazione delle espressioni simboliche.



(GRZEGORZ STRZELCZYK 249

stematica. Pare che questa debba essere valutata di volta in volta, alla fine di un pro-
cesso interpretativo adeguato che prende in considerazione la complessita degli ele-
menti che confluiscono nel processo della creazione del discorso mistico.

4. BREVE ESAME CRITICO DI ALCUNI CONTRIBUTI METOLOGICI

A nostro avviso il contributo pitt approfondito per la comprensione dell’espe-
rienza mistica come locus theologicus proviene da G. Moioli. Dopo aver sottolineato
la necessita di cogliere la testimonianza mistica senza alcune precomprensioni e trac-
ciato un quadro storico della situazione recente del rapporto mistica-teologia, 1’autore
afferma che la questione metodologica in causa & composta da due problemi fonda-
mentali. Il primo & 'universalita dell’esperienza mistica: ossia la dimensione oggetti-
va presente in ogni esperienza personale. Il secondo problema € piuttosto ermeneuti-
co e concerne il modo secondo il quale un testo mistico deve essere letto A questo
punto I’autore introduce quattro tesi di notevole portata metodologica:

« | mistici devono essere affrontati soprattutto come testimoni della fede;

« il linguaggio mistico, in quanto linguaggio di personalizzazione del rapporto
con Cristo, & uno dei legittimi linguaggi della fede;

» affrontando dei mistici che hanno riflettuto sulla propria esperienza in modo
specificamente teologico, bisogna saper distinguere cio che & frutto dell’esperienza e
¢i0 che proviene dalla riflessione teologica;

» (riportiamola per esteso in quanto coglie il nodo della questione):

«E legittimo e doveroso che il teologo faccia, nella sua ricerca di comprensio-
ne del mondo di fede, anche attenzione ai mistici: sia in quanto tali, sia in quanto
eventualmente teologi della loro esperienza. Sotto 1'uno e sotto 1’altro aspetto..., essi
potranno essere considerato “luogo” della teologia, appunto come tipici rappresentan-
ti di un certo modo di sensus fidei ed eventualmente del sensus theologicus»*.

Crediamo particolarmente interessante la sottolineatura che Moioli fa circa il
legame stretto tra il mistero cristiano e 1’esperienza mistica, ritrovando in quest’ulti-
ma il luogo nel quale il dato della fede viene colto in modo immediato nel suo luogo
proprio cioé all’interno della vita cristiana concreta. La testimonianza di tale espe-
rienza, essendo in fondo testimonianza del mistero in quanto vissuto, puo essere rico-
nosciuta come esperienza diretta del sensus fidei. Riflettendo quindi su una tale testi-
monianza il teologo pud non solo cogliere la dimensione vitale (e concretamente vis-
suta da qualcuno) delle verita della fede ma anche gli aspetti nuovi, talvolta
irraggiungibili per una pura riflessione teologica-speculativa, di queste verita.

Nell’anno 1986 & apparso un articolo dal titolo assai promettente La mystique
est-elle un lieu théologique? di M.-L.. Gondal*. Subito all’inizio I’autrice afferma che

# I mistici e la teologia spirituale, p. 138.
“ NRT 108 (1986), 666-684.



250 REeLazionN

il fenomeno mistico appartiene anche alle altre religioni, disgiungendo cosi il legame
fondamentale mistica-mistero cristiano. Invece il vantaggio pil grande che il pensie-
ro moderno possa ricavare dalla mistica sarebbe il senso di alterita, che scopre in Dio
un totalmente Altro. Gondal propone anche qualche regola ermeneutica che la teolo-
gia dovrebbe osservare nello studio della mistica®: la teologia dovrebbe sforzarsi di
mantenere il legame tra la mistica e 1’esperienza cristiana per non ridurre la prima al
puro dato concettuale. La teologia dovrebbe lasciare all’esperienza mistica la sua ori-
ginalitd propria. Essa dovrebbe avere la possibilita di spiegare se stessa. La teologia
infine non dovrebbe marginalizzare 1’esperienza mistica come un caso eccezionale
perché in essa si esprime, pur in un modo radicale, qualcosa della fede comune.

Il lettore dell’articolo della Gondal, finita la lettura, rimane perplesso. La va-
rieta delle questioni investite, la molteplicita degli approcci affrontati, non permette
un approfondimento dovuto e rende molto difficile la comprensione della logica del
procedimento dell’autrice. A nostro avviso manca nell’articolo un rigore di pensiero,
che permette di svolgere la riflessione in modo coerente. A livello metodologico il
contributo & piuttosto superficiale. Manca sia un serio fondamento del nesso mistero
cristiano — esperienza mistica, sia una riflessione sulla conoscenza mistica. Conse-
guentemente non viene affrontata la questione dell’antropologia soprannaturale: ciog
delle strutture che nell’'uomo-cristiano condizionano la possibilita della conoscenza
mistica.

La riflessione metodologica di V. Battaglia® invece & strettamente collegata a
un tentativo di elaborazione dei dati cristologici a partire dall’esperienza mistica e ne
costituisce I'introduzione e giustificazione del metodo adottato. L’ autore cerca di sta-
bilire il nesso tra la conoscenza, amore e contemplazione partendo da una breve pro-
spettiva storica del rapporto tra teologia e spiritualitd cui segue la puntualizzazione
della posizione di Dei verbum 8. Lariflessione prosegue verso la delineazione del cor-
retto atteggiamento del teologo. In seguito viene richiamata la dottrina dell’inabita-
zione trinitaria allo scopo di stabilire le fondamenta della conoscenza contemplativa
che sarebbe il frutto piti maturo della vita cristiana ordinaria. Come secondo fonda-
mento di questa conoscenza viene richiamata brevemente la concezione dei sensi spi-
rituali.

Leggendo il testo di Battaglia si ha I"impressione che il legame tra ’esperienza
mistica e la teologia sistematica sia del tutto armonioso e privo di problemi. E quasi
del tutto assente la questione ermeneutica centrale: come & possibile il passaggio tra i
dati esperienziali, quindi necessariamente riferiti a cio che ¢ singolare e soggettivo,
agli enunciati della teologia sistematica che devono avere il carattere oggettivo e uni-

* Con queste considerazioni ermeneutiche conclude la parte metodologica dell’articolo, cui segue
una breve riflessione sul battesimo come fondamento della mistica cristiana.

“ Cristologia e contemplazione, Edizioni Dehoniane, Bologna 1997; parte metodologica pp. 13-47.
L’autore preferisce parlare di “contemplazione” ed “esperienza contemplativa” piuttosto che di “esperien-
za mistica”, ma la sua concezione di contemplazione & affine al senso della nozione “esperienza mistica”
che adoperiamo; cff. la sua definizione descrittiva dell’esperienza contemplativa (p. 23).



GRZEGORZ STRZELCZYK 251

versale. Tutta la complessa questione dell’interpretazione dei testi mistici, del lin-
guaggio simbolico adoperato in essi non viene affrontata. Ma il difetto ancora piu gra-
ve & la mancanza della fondazione adeguata della stessa conoscenza contemplativa.
Le dottrine — tra I’altro giustamente rievocate — sull’inabitazione trinitaria e i sensi
spirituali non vengono approfondite. La questione pili largamente trattata della con-
nessione tra I’amore e conoscenza manca di un approfondimento dal punto di vista
dell’antropologia soprannaturale. Di conseguenza non si capisce né come ¢ possibile
la conoscenza contemplativa, né come essa si realizzi concretamente nell’ uomo.

5. OSSERVAZIONE FINALE

La conclusione del nostro breve esame non puo essere che questa: il problema
metodologico della fontalita dell’esperienza mistica, riguardo la teologia sistematica,
ha tutte le caratteristiche di una riflessione in statu nascendi. Alcune strade sono state
gia aperte tramite gli studi su aspetti particolari. Altri temi esigono un’elaborazione si-
stematica che rimane tutta da fare. E comunque possibile ormai intuire i tratti princi-
pali che dovrebbero caratterizzare la costruzione sistematica. Senz’altro si fa sentire
sempre di pill I’esigenza dell’elaborazione di una tale costruzione. Si aprono qui di-
verse strade per le ricerche ulteriori in campi molto interessanti e assai inesplorati.



252 RELAZIONI




Questo saggio fornisce, in modo accattivante e scientificamente rigoroso, il
volto concreto e storico-sociale di molte voci ricorrenti nell’universo dei cor-
pora biblici, secondo una prospettiva che vede intrecciati «il tempo e l’eterno,

lo spazio e Uinfinito» (G. Ravasi).




Ernesto Borghi - Franco Buzzi

La coscienza
di essere umani

Percorsi biblici e filosofici
per un agire etico

ANCORA

La sfida culturale che é alla base di questo libro é quella di esplicitare, in mo-
do scientificamente rispettoso, le relazioni tra Bibbia, filosofia occidentale e
vita quotidiana contemporanea, alla ricerca delle radici senza tempo dell’eti-
cita umana e al servizio autentico della convivenza interculturale del nostro
tempo.



RTLu VI (1/2001), 255-264 255

Esperienza mistica e teologia.
Una sintesi

Manfred Hauke - André-Marie Jerumanis
Facolta di Teologia (Lugano)

1. IL CARATTERE ESPERIENZIALE DELLA TEOLOGIA

366

Il ricorso all’*‘esperienza” esprime un desiderio legittimo e molto diffuso di
avere un contatto immediato con la realta della fede, ma allo stesso momento affron-
tiamo qui un concetto travagliante e sfuggente. Questo vale gia per la filosofia'. In teo-
logia si aggiunge la difficolta di legare esperienza e fede: se determiniamo I’ oggetto
della fede nelle realtd «che non si vedono» (Eb 11,1), come collocare il ruolo dell’e-
sperienza che porta con sé in qualche modo una percezione immediata?

Il Vaticano II incoraggia a stabilire un rapporto fra esperienza e fede nella Co-
stituzione dogmatica sulla divina Rivelazione, indicando 1’ “esperienza profonda del-
le cose spirituali” fra gli elementi che fanno crescere la comprensione della Tradizio-
ne’. La Tradizione, a sua volta, non fa nient’altro che testimoniare la parola di Dio in
Gesu Cristo, affidata alla Chiesa.

' Vedi p. es. H. G. GADAMER, Wahrheit und Methode, Tiibingen 1965% p. 329: I’“esperienza”
sembra uno dei concetti meno illuminati di cui disponiamo.
? Dei Verbum 8. Lo segnala il contributo di STRZELCZYK (pp. 239 ss).



256 SINTESI CONCLUSIVA

Per specificare il rapporto fra esperienza e fede, Hans Urs von Balthasar ha ela-
borato un’ampia sintesi che si concentra sul primo volume della sua estetica teologi-
ca, Il discorso sull’*“esperienza di fede”, che si ispira alla nota monografia di Jean
Mouroux®, si dimostra come esposizione sfumata e pluridimensionale’. L’esperienza
coglie il suo oggetto davvero, ma lo percepisce solo tramite una apparizione simboli-
ca che rimanda al mistero. I.’uomo intero ¢ portatore dell’esperienza che parte dalla
Rivelazione. La percezione del bello implica tutte le facolta della persona umana e fa
intravedere, secondo Meiattini, il trascendentale dell’Uno non trattato espressamente
con un volume a parte della trilogia balthasariana (che si dedica al bello: Gloria, al be-
ne: Teodrammatica, e al vero: Teologica).

L’esperienza cristiana si misura sulla rivelazione del Figlio incarnato di Dio. E
quindi un sentire cum Christo che ¢ sempre anche, nella comunita dei credenti, un
sentire cum Ecclesia. Per superare il distacco fra esperienza di fede e teologia, Baltha-
sar ricorre fra I’altro alla teoria dei “sensi spirituali” che compare dapprima in Orige-
ne’. Il teologo basilese mette insieme il ricorso ai “sensi spirituali” con la spiritualita
ignaziana la quale ribadisce 'applicatio sensuum nella meditazione degli Esercizi’.
Qui si pone una questione interessante ancora da approfondire: mentre il contributo di
Rickenmann sottolinea che i “sensi spirituali” secondo Origene non hanno niente a
che fare con i sensi corporali’, Balthasar sembra legarli alla percezione sensibile che
egli osserva nelle esperienze di Adrienne von Speyr. Di fronte al concetto dei “sensi
spirituali”, si vede I’alternativa notata (in un contesto pit generale) da Umberto Oc-
chialini: «o si tratta di operazioni dell’intelletto e della volonta che assumono conno-
tazioni analogiche in riferimento alle percezioni sensoriali, oppure sono i sensi corpo-
rei che vengono elevati e coinvolti nelle esperienze spirituali piti indicibili»®. Il rinvio
ai “sensi spirituali” prepara gia il terreno per trattare 1’esperienza mistica. Esso deve
essere collocato nell’antropologia cristiana che si misura sull’esempio dei santi, testi-
moni di spicco della santita di Gest Cristo.

* J. MOUROUZX, L’Expérience chrétienne. Introduction a une théologie, Aubier, Paris 1952 (it.
1956). Vedi MEIATTINI (p. 16, nota 14) e H. U. von BALTHASAR, Herrlichkeit I, Johannes, Einsiedeln
1961.1988°, p. 214, nota 3 (= Gloria. L, p. 206, nota 2): «Zum folgenden vgl. vor allem das feinsinnige
Werk von Jean Mouroux». L importanza di Mouroux per la riflessione sull’esperienza cristiana viene rias-
sunta fra I’altro da G. STRZELCZYK, L’esperienza mistica come locus theologicus. Status quaestionis,
Tesi di licenza, Facolta di Teologia, Lugano 1999, pp. 13-17.

* Lo riassume bene il contributo iniziale di MEIATTINI (vedi sopra, pp. 9-31).

° Vedi sopra il contributo di RICKENMANN, pp. 155-168.

¢ Lo ribadisce, con citazioni inedite da una conferenza di Balthasar del 1948, Iarticolo di HENRI-
CI (vedi sopra).

! Cfr. il saggio di A. RICKENMANN, p. 159.

* U. OCCHIALINTI, Sensi spirituali, in Dizionario di mistica, pp. 1125-1127, qui 1127.



MANFRED HAUKE - ANDRE-MARIE JERUMANIS 257

2. L’INTRECCIO FRA TEOLOGIA E SANTITA

Pier Luigi Boracco ci ha permesso di capire meglio 1’originalita della proposta
balthasariana di riavvicinare la teologia e la santita e, di conseguenza, di cogliere me-
glio il rapporto tra teologia e spiritualita. Dopo avere mostrato lo sdoppiamento avve-
nuto nella storia, ci ha indicato il valore dell’approccio di Balthasar. Per il teologo di
Basilea & autenticamente biblico poter affermare che il “camminare nella verita” & la
modalita in cui i credenti sono “in possesso della verita”. Cosi il vero teologo per
Balthasar sara il santo.

Dietro una tale affermazione ¢’¢ una concezione piu esistenziale della verita
contro una riduzione della verita al suo solo aspetto razionale. Questa divisione, che
appare in occidente nei secoli centrali del Medioevo, non permette piti di considerare
la dogmatica e la spiritualita nella loro unita. Balthasar ha voluto ricordare alla teolo-
gia dogmatica e alla mistica la loro profonda reciprocita e complementarita. La dog-
matica non puo inaridirsi in speculazioni astratte e la mistica non puo ridursi all’a-
spetto soggettivo, concentrandosi sulla descrizione degli stati d’anima e mettendo
I’accento sulla propria esperienza intima. La mistica deve riportare il suo centro vita-
le nella dogmatica, mentre la dogmatica deve essere una teologia che nell’obbedienza
della fede, nella reverenza dell’amore mira sempre al centro della Rivelazione, e in-
daga quale pensiero umano, quale problematica, quale metodo speculativo siano ido-
nei a illuminare il senso della Rivelazione. In questo senso, secondo Balthasar, la ve-
ra teologia sara quella dei santi che camminano nella verita’.

La difficolta di applicare il criterio secondo i quale “il vero teologo & il santo”
¢ stato illustrato in parte dal Professore Hauke. Egli pone alcune domande nei con-
fronti dell” uso della teologia dei santi mistici da parte di Balthasar per giustificare la
sua posizione per una speranza che non ci siano dei dannati. Il teologo di Basilea, pur
riconoscendo il valore dell’esperienza mistica dei santi, ne avrebbe tuttavia non con-
siderato la loro testimonianza che afferma esplicitamente la dannazione di numerose
persone. Davanti alla difficolta di interpretazione dell’esperienza mistica dei santi,
Hauke sottolinea in accordo fra I’altro con Balthasar che il ricorso alla Scrittura e alla
Tradizione & il criterio decisivo per valutare I’esperienza mistica dei santi. Notiamo
che Hauke non rifiuta cid che il professore Boracco in sintonia con Balthasar ha cer-
cato di delineare, ciog la necessita di integrare nella teologia I’esperienza dei santi co-
me interpreti autentici della verita rivelata. Egli mette solo in dubbio I’ interpretazione
dell’esperienza mistica che formula Balthasar nel campo preciso della speranza nella
salvezza di tutti.

* Cfr. pp. 33-56. Bisogna sottolineare che la via proposta da Balthasar & stata seguita anche da Pa-
dre Lethel che, partendo dal concetto giovanneo di conoscenza, ha mostrato che si pud legittimamente par-
lare della teologia dei santi come di una conoscenza d*amore (cfr. F.-M. LETHEL, Connaitre I'amour du
Christ qui surpasse toute connaissance, La théologie des saints, Editions du Carmel, Venasque 1989).



258 SINTESI GONCLUSIVA

3. LA TEOLOGIA DEI SANTI NELLA RICEZIONE
DI HANS URS VON BALTHASAR

Sant’Ignazio, santa Teresa e san Tommaso sono i tre santi analizzati, durante
il Colloquio, nell’interpretazione di Balthasar. Anche se essi sono presenti in modo
diverso nell’opera del nostro teologo, le loro interpretazioni costituiscono tuttavia
una indicazione sul modo in cui ispirarsi alla teologia dei santi. Sarebbe auspicabile
uno studio ulteriore sui santi Padri della Chiesa nella ricezione di Balthasar per ave-
re una visione completa del metodo balthasariano.

Mons. Henrici, nel suo commentario dell’interpretazione balthasariana di
Ignazio, ha giustamente rivelato come la teologia di Balthasar sia in stretta dipen-
denza da sant’Ignazio e come la sua interpretazione sia fedele allo spirito originario
del fondatore della Societas Jesu. Si pud dire che Balthasar ha contributo a riscopri-
re I’Ignazio mistico e la specificita della via mistica ignaziana, tutta incentrata sul-
I’ascolto della Parola. In effetti gli Esercizi Spirituali rappresentano per Balthasar la
grande scuola della contemplazione cristiana, che consiste nell’ascolto della pura e
personale Parola del Vangelo, per scoprire nell’elezione esistenziale un punto di par-
tenza per la missione personale di ogni nomo chiamato da Cristo a rinunciare, per il
suo amore, a ogni autosufficienza. E ignaziano il concetto di mistica oggettiva in
quanto il primato nella contemplazione spetta a Dio. Il concetto ignaziano di “indif-
ferenza” (che Balthasar traduce con disponibilita e abbandono alla parola di Dio) di-
venta il fondamento di tutto il suo pensiero metafisico e teologico. L’accenno fatto
da Henrici alla concezione ignaziana della contemplazione e del suo rapporto con
’azione merita di essere completata da una citazione balthasariana: «Non ¢’¢ azione
esterna senza contemplazione interiore (che & la dimensione esistenziale della stessa
fede)... Infatti 1’atto contemplativo & ’atto che fonda in permanenza ogni azione
esterna; & attivo ed efficace, fecondo e missionario pil di tutte le imprese esterne del-
la Chiesa»" .

Un’altra precisazione importante per evitare ogni malinteso consiste nel valuta-
re correttamente il carattere “secolare” della mistica. Balthasar ha voluto mettere in
guardia contro una concezione della mistica riservata ad un gruppo di eletti, mentre
I’intuizione fondamentale & che la missione divina sia da rintracciare nel mondo e da
vivere proprio nel mondo. In questo senso anche i doni e i carismi sono per la Chiesa
e per il mondo in attesa di evangelizzazione. In ultima analisi la differenza della mi-
stica ignaziana dalla mistica domenicana di tradizione piu plotiniana, in quanto cen-
trata sul movimento ascendente dell’eros verso 1’assoluto come fonte della beatitudi-
ne dell’uomo, & stata effettivamente rilevata da Balthasar che vede nella via ignazia-
na una via pill autenticamente cristiana. Resta aperta la domanda se abbiamo qui due
vie contrapposte o se esiste un modo di considerare I’esperienza mistica sotto i due
aspetti, in modo complementare, giacché 1’'uomo, ricercando per prima la glorifica-

“H.U. von BALTHASAR, Chi ¢ il cristiano, Queriniana, Brescia 1966, p. 79.



MANFRED HAUKE - ANDRE-MARIE JERUMANIS 259

zione di Dio, trova la sua realizzazione in Lui'. Forse si tratta di collocare storica-
mente le due vie per capirne la loro ispirazione e la loro importanza. Nella cultura mo-
derna, Ignazio rappresenta la via che, dinanzi al soggettivismo che invade tutte le sfe-
re della vita compresa la mistica intesa come via di autorealizzazione, propone un an-
tidoto per salvare il diritto di Dio, il suo primato e dunque la specificita della mistica
cristiana, senza per altro alienare I humanum.

Con la relazione di Abelardo Lobato & la figura di San Tommaso che si pro-
fila nella teologia dei carismi di Balthasar. Lobato ha rilevato la sintonia di fondo
che esiste tra il teologo basilese e Tommaso, sottolineando che il nostro autore, sen-
za essere tomista, & stato uno studioso di Tommaso. Lobato, riconoscendo la seria
scientificita del commentario e il suo valore, sottolinea che si tratta di un’interpre-
tazione di Balthasar tipica del suo metodo che preferisce ispirarsi a Tommaso per
una attualizzazione della sua dottrina. Balthasar ne fa, secondo Lobato, un com-
mentario ampio e ricco alla luce della tradizione, mostrando tutto il valore del pen-
siero dell’ Aquinate.

11 teologo svizzero accoglie la distinzione tra una mistica dei doni dello Spirito
santo e una mistica dei carismi (gratiae gratis datae) dati per il bene della Chiesa. Pa-
dre Lobato rileva che il commentario segue il suo articolo sulla santita del 1948, of-
frendo una conferma della relazione che esiste tra teologia e santita, tra carisma, vita
cristiana e vita ecclesiale. Infatti la mistica dei carismi presuppone una mistica cri-
stiana dei doni. Balthasar, in seguito a San Tommaso, considera che 1’attuazione vita-
le dell’atto di fede & uno sviluppo dello Spirito vivente di Dio nello spirito dell’'uomo
sottolineando che «i doni dello Spirito Santo, radicalmente dati con la grazia, condu-
cono il credente in una esperienza sempre pitt profonda, in una sperimentazione sia
della presenza dell’essere divino in lui, che della profondita della verita, della bonta e
della bellezza nel mistero di Dio. Ed & questa esperienza che Tommaso ha cura di in-
dicare, in senso generalissimo, come mistica cristiana... i doni dello Spirito Santo, an-
zi la stessa visione infusa, in tutti i suoi gradi e le sue forme, stanno a significare fon-
damentalmente solo lo sviluppo della luce della fede, della speranza e dell’amore, in-
fusa originariamente con la grazia»". Balthasar sottolinea anche la relazione che
esiste tra la mistica dei carismi e la Chiesa. E’ un punto importante per capire I’insi-
stenza sull’oggettivita della mistica in quanto i carismi particolari sono dati per il be-
ne comune: il sentire cum Cristo & un sentire cum Ecclesia.

Accanto alla ricezione della teologia di Ignazio e della teologia dei carismi di
Tommaso, il colloquio ci ha offerto un sguardo critico sul modo in cui Balthasar ha in-
terpretato la teologia mistica di Teresa di Lisieux nel suo intento di leggere la vita del-
la santa secondo la chiave tutta personale del concetto della missione. Karin Heller rim-

" Sulla possibile complementarita vedere 1'interpretazione di J. SERVAIS, Théologie des exercices
spirituels, pp. 138-139, o ancora W. LOSER, Les Excercices spirituels d’Ignace de Loyola dans la théolo-
gie de Hans Urs von Balthasar, “Communio” (F) 14 (1989), 82-101.

# Gloria. I., pp. 152-153.



260 SINTESI CONGLUSIVA

provera a Balthasar di favorire una lettura pit dominata dall’intuizione personale che
dal rigore inerente ai metodi scientifici®.

Bisogna convenire che la lettura di Balthasar della figura di Teresa di Lisieux
risponde al suo metodo personale pil sintetico che analitico, e ha una logica dialetti-
ca che consiste nell’affermare un punto senza pero escludere interamente il polo op-
posto, ma integrandolo in una sintesi superiore. Cosi certe affermazioni di Balthasar,
prese fuori del contesto dell’insieme del suo pensiero e della sua opera, appaiono ine-
satte o incomprensibili. Pensiamo, per esempio, che per interpretare correttamente 1’a-
nalisi balthasariana bisogna tenere conto del suo libro La preghiera contemplativa"
che espone in chiave teorica quanto egli ha enunciato nel suo libro sulle due sorelle
nello spirito che sono Teresa di Lisieux e Elisabetta di Dijon".

Con queste precisazioni noi non vogliamo dire che Balthasar non poteva sba-
gliarsi nella sua interpretazione, ma ci sembra abbia proposto una lettura che rende
conto della sua tesi fondamentale espressa all’inizio del suo libro quando afferma che
«Teresa di Lisieux possiede senza dubbio una missione da Dio donata direttamente al-
la chiesa»'’, missione principalmente teologica, ossia quella di svelare al mondo la via
dell’infanzia spirituale. Per Balthasar «la biografia di un santo & di conseguenza una
specie di fenomenologia soprannaturale che cerca di comprendere quanto Dio vuol si-
gnificare alla sua Chiesa attraverso 1’esistenza teologica di colui che egli ha chiamato.
L’attenzione agli elementi biografici e psicologici ¢ invece funzionale alla compren-
sione della missione»'". Nei quattro punti analizzati, — I’atteggiamento di Balthasar da-
vanti alla Scrittura, la chiamata universale alla santita, la misericordia di Dio e la spe-
ranza come dimensione escatologica — , Karin Heller mostra i limiti dell’interpretazio-
ne balthasariana della santa, ma certamente non afferma che egli non avesse raggiunto
Iintento primario della sua ricerca, cioé affermare che esistono esistenze teologiche
che possono fecondare e ringiovanire la teologia e per mezzo di essa tutta la vita cri-
stiana'®. In questo senso I’apporto di Balthasar & certamente “una luce benefica”.

Ci sembra anche che il teologo di Basilea abbia mostrato giustamente che la via
dell’infanzia corrisponde all’affermazione del primato della grazia in un contesto stori-
co marcato dal Giansenismo”. Vedere nella vita di Teresa il rifiuto dell’etica farisaica
delle opere a favore dell’etica evangelica della grazia & corretto™. Parlare di Teresa co-
me di una teologa non & certamente una particolarita di Balthasar, come mostra il Padre

" Cfr. il contributo di K. HELLER, pp. 125-152.

" Cfr. La preghiera contemplativa, Jaca Book, Milano 1982.

" Cfr. Sorelle nello spirito. Teresa di Lisieux e Elisabetta di Digione, Jaca Book, Milano 1974.

“ Ivi, p.23.

" E. GUERRIERO, Hans Urs von Balthasar, Paoline, Milano 1991, p. 193.

** Sorelle nello spirito, p. 31.

' Come ha riconosciuto tra 1’altro Padre Marie-Eugéne de I’Enfant-Jésus in Ton Amour a grandi
avec moi. Un génie spirituel. Thérése de Lisieux (Préface G. Gaucher), Editions du Carmel, Venasque
1987, pp. 31-34.121-123.

* A proposito del senso della dottrina teresiana per la teologia morale cfr. R. TREMBLAY, Varia-
tions thérésiennes sur le théme de I’ ‘enfant prodigue, StMor 37 (1999), 413-429.



MANFRED HAUKE - ANDRE-MARIE JERUMANIS 261

Lethel nel suo libro sulla teologia dei santi. Inoltre il “dottorato d’Amore” conferma
I’intuizione di Balthasar sul valore dell’insegnamento e della missione di Teresa per tut-
ta la Chiesa. Non si tratta per noi rincarare la dose delle critiche manifestate al termine
del colloquio, ma esse sono dei punti di partenza importante per uno studio ulteriore.
Pensiamo che la critica sia utile in quanto evita di cadere in una scolastica balthasariana
che Balthasar avrebbe rifiutato applicando lui stesso il metodo dialogico.

4. I’INFLUSSO DI ADRIENNE VON SPEYR — UN PUNTO DA CHIARIRE

Jacques Servais ci ha offerto uno studio fondamentale come punto di riferi-
mento e di chiarificazione per chiunque cerchi di comprendere la relazione che esiste
tra il pensiero della mistica di Basilea e Hans Urs von Balthasar. La sistematizzione
realizzata permette di vedere le due interpretazioni piu diffuse: Balthasar senza la mi-
stica o0 Adrienne von Speyr come ispiratrice di Balthasar. La prima posizione parte da
un pregiudizio fondato sulla necessaria distinzione metodologica fra esperienza spiri-
tuale e razionalitd teologica, e non tiene conto delle affermazioni stesse di Balthasar
sull’unita delle loro opere, mentre la seconda mette in primo piano I’esperienza sensi-
bile soggettiva della mistica, contraddicendo I’analisi di Balthasar secondo la quale il
profilo della mistica di Basilea entra nel ramo della mistica oggettiva che privilegia la
Rivelazione biblica (si veda anche il contributo di Sequeri, pp. 91-103).

E proprio su questo aspetto oggettivo che si muove la valutazione di p. Servais
distinguendo un vero carisma profetico di Adrienne von Speyr. In questo senso egli
scrive che «la norma di valutazione non & pilt I’esperienza soggettiva o, in reazione
contro tale sottolineatura, una presunta autonomia della teologia con il suo metodo
scientifico meramente positivo. E bensi I’oggettivita dei contenuti, in quanto questi di-
spiegano nuovamente la Rivelazione (misura misurante), data stabilmente alla Chiesa
(misura misurata), vivificandone il significato per i cristiani del nostro tempo». Secon-
do questa linea, fra 1’altro messa in evidenza da Balthasar nel suo commentario tomi-
sta, la mistica della Rivelazione intesa come mistica oggettiva secondo il modello del-
la profezia neo-testamentaria che & manifestazione della Verita rivelata in Gesu Cristo,
¢ dovuta ad un’illuminazione dell’intelligenza mediante la grazia di Dio.

Servais sottolinea che I"autentica profezia deve non solo essere conforme alla
retta dottrina cattolica, ma anche aiutare i credenti a capire la Rivelazione, a viverla
pilt pienamente e offrire una risposta provvidenziale ai problemi del tempo. Cosi egli
vede la fecondita del pensiero di Adrienne che nasce da un continuo dialogo con la Pa-
rola di Dio ad un triplice livello: teologico - superando una visione puramente forma-
le della Trinita, antropologico - affermando 1’alterith complementare tra I'uomo e la
donna, ed ecclesiologico - proponendo una nozione di comunione che renda conto del
mistero della Chiesa.

Peter Henrici ha sottolineato che Ignazio & la fonte principale d’ispirazione del-
la teologia di Balthasar. Servais ha rilevato questa impronta: «In un senso molto pre-
ciso, egli era - e rimase - un teologo ignaziano». Ma egli vede nell’ impostazione igna-



262 SINTES| CONCLUSIVA

ziana la chiave di lettura che permette di capire I’interpretazione che Balthasar stesso
fa del pensiero di Adrienne von Speyr.

Rileviamo ancora che Servais, parlando della fecondita della mistica, non fa di-
rettamente allusione al mistero del Sabato Santo come Lochbrunner che invita i teo-
logi a rendere possibile una giusta interpretazione del Sabato Santo per la sua acco-
glienza ufficiale nella Chiesa. Lochbrunner si riferisce alla posizione di Giovanni
Paolo al congresso su Adrienne von Speyr a Roma nel 1985 (il Santo Padre non vole-
va pronunciarsi con un giudizio ufficiale)*, vedendo anche nella nomina al cardinala-
to una riconoscenza implicita della teologia di Balthasar. Notiamo pero che questa po-
sizione non puo essere un criterio valido per giudicare il valore del metodo e del con-
tenuto della teologia di Balthasar. La recente attribuzione del cardinalato al teologo
tedesco Leo Scheffczyk, che contraddice alcune delle tesi di Balthasar, sembra invita-
re ad interpretare il cardinalato come riconoscenza per il grande lavoro compiuto in
favore della Chiesa ma non autorizza ad andare oltre.

A proposito della fecondita del pensiero di Adrienne von Speyr e della sua im-
portanza per la nostra epoca, 1’analisi di Pierangelo Sequeri che presenta Balthasar co-
me interprete redattore della testimonianza spirituale di Adrienne, sembra conferma-
re la linea d’interpretazione di Servais, vedendo non solo I'interdipendenza ma rico-
noscendo a proposito di Adrienne von Speyr il carisma di una mistica oggettiva.
Senz’altro non si pud considerare che il discorso sull’interpretazione dell’influsso re-
ciproco sia chiuso, ma la via aperta da Servais merita la debita attenzione. Teniamo
conto anche della riflessione di Lobato sul carisma profetico e la teologia per consi-
derare il pensiero di Adrienne von Speyr in modo autonomo nella sua vera specificita
nell’ambito del carisma profetico. Sicuramente & necessario uno studio ulteriore del
tema®. Qui possono comparire alcune domande che necessitano un chiarimento™.

* «Ansprache des Heiligen Vaters»: H.U. v. BALTHASAR - G. CHANTRAINE - A. ScoLa (Hrsg.),
Adrienne von Speyr und ihre kirchliche Sendung, p. 181: «Ich weil}, dal Sie im Rahmen dieser freund-
schaftlichen Begegnung von mir kein Urteil erwarten, das meine kirchliche Autoritit beanspruchte».

* Vedi anche G. GRESHAKE, Speyr, Adrienne v., Lexikon fiir Theologie und Kirche® 9 (2000),
836-837, qui 837: «Eine groBere theologische Auseinandersetzung damit [mit dem Gesamtwerk] steht no-
ch aus».

* Ci si pud chiedere fra 1’altro: Le “esperienze del sabato™ sono visioni oppure “esposizioni di vi-
sioni”? M. LOCHBRUNNER, in questo libro (cfr. p. 180) cita Balthasar: «Die Visionen, die sie schildert,
sind ... nicht eigentlich Visionen, sondern mehr Auslegungen eines Zustandes». Come interpretare nel sen-
soignaziano i tentativi a commettere un suicidio o a farsi del male dopo le esperienze del sabato santo? (ve-
di il riferimento di M. LOCHBRUNNER, p. 181). Quali sono gli esami critici gia fatti (e non pubblicati)
sulle esperienze di Adrienne von Speyr? (cfr. M. LOCHBRUNNER, p. 192). Perché molte fonti stampate
con le opere di Adrienne erano disponibili solo per tre anni (1985-88) e furono ritirate dal mercato dopo la
morte di Balthasar? (cfr. M. LOCHBRUNNER, p. 182). Che cosa comporta 1'affermazione espressa di
Balthasar che la sua teologia (rispetto alla speranza universale) era gia conclusa prima dell’incontro con
Adrienne von Speyr? (cfr. M. HAUKE, p. 202). Nelle visioni del sabato santo compare fra 1'altro, rispetto
agli inferi, ampiamente I'immagine della “cloaca”, presente nell’opera di Origene. Lo segnala lo stesso H.U.
von BALTHASAR, Theologie des Abstiegs zur Holle, p. 144. Vedi anche ID., Theologik II, pp. 315-316;



MANFRED HAUKE - ANDRE-MARIE JERUMANIS 263

5. I’ESPERIENZA MISTICA COME FONTE DELLA TEOLOGIA?

Balthasar ribadisce la continuita fra I’esperienza del cristiano e quella del mi-
stico: I’esperienza mistica & nient’altro che una modalita dell’esperienza cristiana la
quale partecipa al mistero di Gesti Cristo. L’esperienza mistica, secondo Meiattini, si
distingue quindi soltanto con fenomeni esperienzialmente forti (per es. visioni e audi-
zioni) dall’esperienza cristiana in genere che sempre porta con sé un riverbero del mi-
stero di Cristo sul piano affettivo e conoscitivo, Per tale «osmosi fra il mistico e il cri-
stiano», Balthasar non colloca la mistica esclusivamente fra i carismi (quali doni spe-
cifici destinati al bene della comunita), ma la inserisce anche fra i doni dello Spirito
Santo (che sviluppano con pill vigore il fondamento dato a tutti i cristiani)®.

Il concetto della mistica trova dei punti in comune con quello della profezia, la
testimonianza della verita divina, in quanto porta con sé delle esperienze straordina-
rie. L’interesse di Balthasar per il carisma profetico si articola nel suo commento al
trattato dei carismi di Tommaso d’ Aquino. Nell’ampio scritto non si intravedono dei
contrasti essenziali nei confronti dell’ Aquinate®.

Quest’immagine di Balthasar come fedele commentatore di san Tommaso vie-
ne contrastata da altre osservazioni. Secondo la valutazione di mons. Henrici, il nostro
teologo «ripudia la linea considerata classica della mistica»”. Vale a dire: egli porta
delle critiche molto forti contro I’approccio carmelitano che deve la sua struttura fon-
damentale in Giovanni della Croce alla teologia tommasiana. Jacques Servais cita un
detto pronunciato da Balthasar al colloquio romano su Adrienne von Speyr: la sua mi-
stica, ispirata alla Sacra Scrittura, sarebbe «totalmente in contrasto alle teorie dei pa-
dri, del medioevo e del tempo moderno, influenzate quasi sempre da Filone e dal neo-
platonismo»®’. C’& la critica che 1’approccio “plotiniano” si concentra sul movimento
che parte dal cuore umano. Il teologo basilese sembra anche puntare qui sul ruolo del-
le percezioni sensoriali, interpretati con pili reticenza dai carmelitani®.

Non tocca a questa sintesi valutare se la teologia tomista e carmelitana porti
davvero ad una disincarnazione della fede secondo la filosofia di Plotino®. L’autocri-

320, nota 49 (Inferno e Trinitd). Questo dettaglio potrebbe indicare un influsso della teologia origeniana
(tramite Balthasar) sulle visioni di Adrienne? Oppure Balthasar interpreta Adrienne alla luce di Origene?

* La “definizione™ dell’esperienza mistica secondo Balthasar viene sintetizzata da G. MEIATTINI
(pp. 24-29).

* | ¢id che sostiene il contributo di LOBATO, pp. 107-121.

* HENRICI, p. 61.

" H.U. von BALTHASAR, Einleitung, in H.U. V. BALTHASAR - G. CHANTRAINE - A. SCO-
LA (Hrsg.), Adrienne von Speyr und ihre kirchliche Sendung, pp. 12-16, qui p. 15: «ganz im Gegensatz zu
den fast immer philonisch und neuplatonisch beeinfluBten Theorien der Viter, des Mittelalters und der
Neuzeit». Cfr. J. SERVAIS, pp. 86-88.

* Vedi H.U. von BALTHASAR, Herrlichkeit I, pp. 396-402, fra I’altro p- 396 (= Gloria I, p. 379):
«die verhiingnisvolle Vorentscheidung, die seit der Viiterzeit (in Reaktion gegen den Montanismus), ... ge-
troffen worden ist, und die alles Sinnes- und Phantasiehafte in den mystischen Erfahrungen mit einem
grundsétzlichen grossen Fragezeichen versiehts.

* Cosi sostiene HENRICI, p. 61.



264 SINTESI CONCLUSIVA

tica di santa Teresa di Avila (per esempio), che temeva d’essere ingannata dalla pro-
pria fantasia o dal maligno, puo essere attribuita ad un influsso nefasto del platoni-
smo? O non si tratta piuttosto di un sano scetticismo, che pure apprezza i doni gratui-
ti di Dio?*

Una parte della critica alla scuola carmelitana si ispira ad un’interpretazione
speciale d’Ignazio di Loyola, ritenuto pili favorevole al ruolo dei sensi. Qui si apre
uno spazio interessante di dialogo fra carmelitani e gesuiti.

Sembra promettente la proposta di Balthasar di porre 1'una accanto all’altra la
“mistica dei doni” e la “mistica dei carismi”. L’esperienza mistica & un dono partico-
lare, ma & legata normalmente alla vita della grazia data a tutti i cristiani. Di fronte ad
una “mistica” panteista od occultista, che oggi attrae tanti fautori, pare importante sot-
tolineare il nesso con il mistero di Cristo, dato nell’esperienza mistica in una modalita
speciale. Qui si apre ancora un ampio campo di ricerca per mettere in rilievo il rap-
porto di tale esperienza fra I’altro con I’inabitazione della Santissima Trinita, con la
conoscenza per connaturalitd e con i “sensi spirituali”'.

Per cio che riguarda la fontalita dell’esperienza mistica, Balthasar stesso riba-
disce che il messaggio di pretese “rivelazioni” debba essere valutato dai contenuti del-
la fede che si nutre della parola di Dio custodita nella Tradizione della Chiesa™. Non
¢ il ruolo dell’esperienza mistica di rivelare veritd dogmatiche nuove, ma d’accoglie-
re ed esprimere le verita della fede nel proprio contesto vitale.

L’esperienza mistica acquista un ruolo particolare di testimonianza, quando di-
venta I’espressione della santita, riconosciuta dalla Chiesa. Percio non ¢ tanto la “spiri-
tualitd” o la “mistica”, a cui deve rivolgersi I’attenzione del teologo, ma I’esperienza dei
santi (che porta con sé anche dei doni mistici particolari)”. Come esempio concreto, fu
investigata la testimonianza dei santi nell’ultima grande controversia di Balthasar. Il ri-
sultato & stato paradossale: proprio con un approccio “balthasariano”, mettendo in rilie-
vo i santi come “i grandi sperimentatori” che “percepiscono” la realta della fede, si puod
arrivare ad un cambiamento di rotta rispetto ad una tesi molto cara al nostro teologo™.

In conclusione, come programma di ricerca ulteriore, prendiamo in prestito le
parole del Vaticano II sul ruolo esemplare dei santi: «Nella vita di coloro che, uomini
come noi, sono trasformati pin perfettamente ad immagine di Cristo (cfr. 2Cor 3,18),
Dio rivela in modo vivo agli womini la sua presenza e il suo volto. In loro é Dio stes-
so che ci parla e ci offre un segno del suo regno, verso il quale veniamo attratti con
forza, preceduti come siamo da un cosi grande numero di testimoni (cfr. Eb 12,1) e da
una cosi chiara attestazione della verita del Vangelo»™.

* Sulle esperienze straordinarie della santa vedi J. BURGGRAF, Teresa von Avila, Humanitéit und
Glaubensleben, Schoningh, Paderborn 1996, pp. 338-366.

! Vedi sopra G. STRZELCZYK, pp. 239-252.

* Cfr. sopra J. SERVAIS, p. 84.

*# Lo mette in rilievo il contributo di B. KORNER, pp. 221-238.

* Vedi sopra il contributo di M. HAUKE, pp. 195-220.

* Lumen gentium, 50b. Vedi anche la segnalazione di KORNER p. 230, nota 44.



RIVISTA TEOLOGICA DI LUGANO

Quadrimestrale in lingua italiana, francese e tedesca

Anno VI
Giugno 2001

Facolta di Teologia di Lugano — Lugano (Svizzera)







Sommario

RTLu 2/2001

BRI s e o T T e T S e e e R e T e 269

Articoli:

Cesare Mirabelli, Il primato dei diritti della persona
qualefondamenio della Cliadinanza ..o T Tt e s 273

Libero Gerosa, Diversita delle religioni, verita e pace.

Riflessioni sul ruolo del dialogo interreligioso nella costruzione della pace ......... 287
Michael Schulz, «Teilhabende Mittlerschaft»

und wechselseitige Inklusion zur Christozentrik des interreligiosen Dialogs ........ 303
Azzolme Chiappini; La Sthagogaela Glizesa =0 v il v i i o 319
Contributi:

Claudia Adeoussi, Le fondement juridico-canonique
de ['adhesion du Saint-Siége aux organisations internationales:

Y T L A e e T e o ek sl 337
Piero Coda, «Quaestiones de Trinitate». All’alba del terzo millennio ..................... 363
Dibattiti:

Christoph Schonborn, Per una civilta dell’amore e della pace ...................cc.c........ 373
SANE = DIeS ACCTACIIICIES oioiieis s v o b e om0 Sis s s s on e oo s o bwd s et S 381
Recensioni:

L. Gerosa, S. Demel, P. Kramer, L. Miiller (Hrsg.), Patriarchale und synodale
Strukturen in den katholischen Ostkirchen (di Elke Freitag) .........ccccoovviiiiiiainnn. 396

M.T. Porcile Santiso, La femme, espace du salut. Mission de la femme
dans I'Eglise. Une perspective anthropologique (di Karin Heller) ........................... 405

S. Frigato (a cura di), «In lui ci ha scelti» (Ef 1,4).
Studi in onore del prof. Giorgio Gozzelino (di Manfred Hauke) ............cccoceiee 417

i (i e e e e 422



moE

sl

&




RTLu VI (2/2001), 269-271

Editoriale

mmsmem Prof. Dr. Libero Gerosa
Rettore della FTL/Direttore RTLu

Se quest’anno, eccezionalmente, il secondo quaderno della Rivista Teologica di
Lugano viene pubblicato con due mesi di ritardo, non a giugno bensi in settembre, cio
non & dovuto al caso e non va nemmeno addebitato solo a ragioni tecniche o redazio-
nali. Si tratta piuttosto di un rinvio voluto per sottolineare meglio I'importanza cultu-
rale ed accademica del trasferimento della Facolta di Teologia dalla vecchia sede in
Via Nassa al nuovo Campus Universitario di Via Giuseppe Buffi. Ne & una conferma
chiara sia il tema centrale attorno a cui si sviluppano tutti i contributi di questo nu-
mero della rivista: il dialogo interculturale e interreligioso, sia la decisione di pubbli-
care nello stesso quaderno i saluti del “Dies Academicus” che ha aperto I’anno di pre-
parazione del trasferimento, caratterizzato da un forte impegno di tutte le componenti
della FTL nell’assumersi responsabilmente la consegna autorevolmente prospettata
in quell’importante atto accademico.

«L'umanesimo che auspichiamo - c¢i aveva scritto in quell’occasione Mons.
Giuseppe Torti, Gran Cancelliere della Facolta di Teologia di Lugano — propugna una
visione della societa centrata sulla persona umana e i suoi diritti inalienabili, sui va-
lori della giustizia e della pace, su un corretto rapporto tra individui, societa e Stato,
nella logica della solidarieta e della sussidiarieta». Gli faceva eco il Consigliere di Stato
Gabriele Gendotti sottolineando esplicitamente come il trasferimento della FTL nel
Campus dell’'USI «rafforzera la collaborazione... agevolera enormemente le sinergie
e favorira il potenziamento della crescita comune». «Per un Ticino pili aperto, nuovo»,
aggiungeva il Decano dell’Accademia di architettura di Mendrisio, Aurelio Galfetti, nel
porgere il suo saluto a nome delle tre facolta dell’'USI. E la Facolta di Teologia, nel-
I'imminenza del suo trasferimento nel nuovo Campus universitario, non chiede altro
che di poter contribuire, con la propria esperienza e specificiti, nonché nel pieno ri-
spetto delle reciproche autonomie, alla costruzione dell'unita di tutto il polo universi-
tario della Svizzera Italiana, per renderlo interlocutore ancora piu autorevole e cre-
dibile non solo nel contesto della politica universitaria svizzera, ma anche in quella
europea, in cui si e reso piit importante che in altri tempi dare un solido fondamento

269



Editoriale

filosofico e teologico ai diritti fondamentali dell'uomo, resi piu fragili dalla crescente
parcellizzazione e riduzione tecnologica del sapere.

L'indirizzo e la specificita di questo contributo della FTL, emergente in modo espli-
cito nei contenuti di questo quaderno della RTLu, si riflette fin da subito anche nella
nuova veste della rivista.

Innanzitutto ogni numero della rivista, oltre ad articoli e contributi nelle tre lingue
nazionali, d’ora in poi.comprendera anche una parte intitolata “Dibattiti”, in cui verra
dato spazio ad una serie di interventi di alto profilo scientifico, redatti perd in forma
divulgativa onde rendere la rivista uno strumento efficace in ordine alla costruzione
di una relazione interattiva fra mondo universitario e opinione pubblica. Con questa
novita si intende anche dare una prima risposta alla richiesta, avanzata da molti ab-
bonati e lettori occasionali della rivista, di rendere accessibile anche ai non addetti ai
lavori i risultati di studi e ricerche tanto importanti per la vita di uomini e donne nel-
la societa contemporanea. Apre questa nuova sezione della rivista un intervento del-
I’arcivescovo di Vienna, Cardinale Christoph Schonborn, dal titolo: “Per una civilta del-
I’amore e della pace”. Un tema non solo molto importante ed attuale, ma anche in
piena sintonia con il messaggio culturale forte lanciato dal “Dies Academicus” della
FTL. Infatti, come ha ricordato Giovanni Paolo II nel suo messaggio per la “Giornata
mondiale della pace” (1° gennaio 2001): «All’inizio di un nuovo millennio, piti viva si
fa la speranza che i rapporti tra gli uomini siano sempre pili ispirati all’ideale di una
fraternitd veramente universale. Senza la condivisione di questo ideale, la pace non
potra essere assicurata in modo stabile. Molti segnali inducono a pensare che questa
convinzione stia emergendo con maggior forza nella coscienza dell’'umanita. Il valore
della fraternita & proclamato dalle grandi ‘carte’ dei diritti umani; & manifestato pla-
sticamente da grandi istituzioni internazionali e, in particolare, dall’Organizzazione
delle Nazioni Unite; & infine esigito, come mai prima d’ora, dal processo di globaliz-
zazione che unisce in modo crescente i destini dell’economia, della cultura e della so-
cieta. La stessa riflessione dei credenti, nelle diverse religioni, si fa piu incline a sot-
tolineare che il rapporto con I'unico Dio, Padre comune di tutti gli uomini, non pud che
favorire il sentirsi e il vivere da fratelli. Nella rivelazione di Dio in Cristo, questo prin-
cipio & espresso con estrema radicalita: ‘Chi non ama non ha conosciuto Dio, perché
Dio & Amore’ (1 Gv 4,8)».

In secondo luogo, la specificita del contributo scientifico della FTL per lo sviluppo
del polo universitario della Svizzera Italiana & documentata anche dal fatto che per la
prima volta nella sua storia, ormai decennale, la rivista viene inserita in un progetto
editoriale pit ampio e articolato, desideroso di svilupparsi in un servizio diversifica-
to: Eupress. Con questo “Editoriale Universitario” la Facolta di Teologia di Lugano, in

270



Libero Gerosa

concomitanza con il suo trasferimento nel Campus universitario dell’'USI, da avvio an-
che alla pubblicazione di diverse collane scientifiche, comprendenti non solo la colla-
na delle migliori tesi di dottorato e quelle dei saggi dei suoi professori, ma anche e so-
prattutto la “Piccola Biblioteca di Teologia” (PBT), indirizzata al grande pubblico, e la
serie “Fuori collana”, comprendente saggi interdisciplinari o di altre discipline scien-
tifiche, con particolare attenzione a quelle insegnate all’'USI.

Anche questa novitad non & che un primo passo verso la realizzazione concreta del-
la consegna affidata alla FTL dall’'ultimo Dies Academicus ed ispirata dalla convin-
zione profonda che la ricerca della verita & un procedimento dialogico. Autori e letto-
ri della rivista, strumento limitato e tuttavia molto utile per favorire una reciproca in-
terazione fra esperienza e sapere teologico, sono dunque invitati ad usarlo con un at-
teggiamento sempre pill costruttivo, sempre piu simile a quello gia ricordato nell’in-
troduzione al “Piano degli studi 2001-2002” e tanto caro a San Tommaso d’Aquino:
«Come uno, che avesse un libro dov’eé raccolta tutta la scienza, non chiederebbe se
non di conoscere quel libro, cosi anche a noi non deve importare altro se non cerca-
re Cristo». Buon lavoro a tutti!

271






Articoli RTLu VI (2/2001), 273-286

Il primato dei diritti della persona
quale fondamento della cittadinanza'

Cesare Mirabelli
Universita di Roma Tor Vergata

1. Diritti fondamentali della persona: due circostanze per un tema

Almeno due circostanze attribuiscono un particolare significato al tema prescelto
per la celebrazione del Dies Academicus della Facolta di Teologia di Lugano, dedica-
to, quest’anno, ai diritti fondamentali della persona.

Anzitutto il ricordo di Eugenio Corecco, al quale si lega non solo la istituzione di que-
sto centro accademico, ma anche I'originale indirizzo culturale che lo caratterizza.

Le riflessioni sui diritti fondamentali costituiscono un elemento che segna profon-
damente l'itinerario culturale di Eugenio Corecco. Sono trascorsi venti anni da quan-
do Egli, allora giovane professore nella Universita di Friburgo, la cui autorevolezza
era gia riconosciuta dalla comunita scientifica internazionale, concorse a gettare le
basi e ad animare il dibattito del IV Congresso internazionale di diritto canonico de-
dicato a I diritti fondamentali del cristiano nella Chiesa e nella societa. Il suo essen-
ziale contributo culturale consenti di inquadrare questo tema in una nuova visione
della canonistica contemporanea e dei suoi rapporti con la teologia: una riflessione
teorica generale sullo statuto ontologico del diritto canonico e sul metodo scientifico
per il suo studio, lo indusse a caratterizzare in modo peculiare il concetto di fonda-
mentalita nell’ordinamento canonico, in ragione delle caratteristiche proprie che dif-
ferenziano il diritto della Chiesa dal diritto secolare.

Cio non ha portato tuttavia ad escludere il rapporto della canonistica con il piu ge-
nerale ambito delle scienze giuridiche. Anzi. Nel presentare il volume degli Atti di quel
Congresso (1981), che costituiscono ancora oggi un punto di riferimento non solo per
i canonisti, Eugenio Corecco ha sottolineato la necessita di un approccio pluralista ed
interdisciplinare allo studio dei diritti fondamentali:

1 Il presente articolo costituisce il testo dell'intervento tenuto a Lugano, il 25 novembre 2000, in occasione del
Dies Academicus della Facolta di Teologia di Lugano (anno accademico 2000/2001).

273



Articoli

«La confrontation des différentes positions scientifiques a en outre rendu évident
le fait que le theme des droits fondamentaux — qui transcende le milieu culturel de la
pure canonistique — ne peut étre résolu sans considérer le lien objectif qui I'unit aux
problemes ecclésiologiques, philosophiques et juridiques qui préoccupent également
la science du droit canonique». Sino ad affermare che «la contribution des écoles et
des divers courants théologicques, philosophiques et juridiques est indispensable» (nel-
la Présentation del volume degli Atti del Congresso, pag. XII). Altrimenti si rischia di
avere una visione parziale dei diritti fondamentali, che non consente di comprender-
ne appieno le caratteristiche essenziali.

I diritti fondamentali, dunque, non solo sollevano problemi cruciali per la canoni-
stica, ma costituiscono anche un punto di incontro tra discipline diverse, che apre ad
una visione integrata di prospettive reciprocamente complementari, consentendo di
raccogliere il contributo di differenti impostazioni culturali.

Affiora cosi la seconda circostanza che rende particolarmente significativa la scel-
ta di questo tema. Nel momento in cui la Facolta di Teologia di Lugano, pur mante-
nendo la sua identita, progetta una propria collocazione nel sistema delle istituzioni
accademiche espresse dalla medesima comunita del Ticino, il richiamare I’attenzione
sullo studio dei diritti fondamentali indica la possibilita di un lavoro comune. Lo stu-
dio della teologia e del diritto canonico si afferma in un contesto universitario piti am-
pio ed & destinato ad animare, mantenendo la specificita che ne caratterizza metodo
ed ambito di ricerche, il dialogo con discipline diverse, egualmente destinate ad offri-
re ed a ricevere suggestioni e contributi.

Linteresse per questo tema non si esaurisce nella opportunita, che esso pure of-
fre, di ricordare Eugenio Corecco, al quale ci sentiamo tutti, per aspetti diversi, egual-
mente legati; né si riduce nel mettere a frutto I'impostazione culturale di questo
straordinario teologo e canonista, riconoscendo I'importanza e I’attualita del Suo in-
segnamento. D’altra parte non si tratta neppure di segnalare solamente le prospetti-
ve offerte dall'impegno che attende la Facolta di teologia in un nuovo e piu comples-
so contesto accademico. Una riflessione sui diritti fondamentali, quale & quella che
siamo sollecitati ad avviare, vale a sottolineare I'importanza che essi hanno assunto
nell’esperienza giuridica contemporanea, giungendo a caratterizzare le istituzioni in
Europa. Come confermano, se mai ve ne fosse bisogno, 'attuale dibattito sul valore
giuridico e sui contenuti della Carta dei diritti fondamentali dell’'Unione europea, sui
problemi che essa pone in relazione alle costituzioni degli stati e ad altre convenzio-
ni internazionali destinate a garantire i medesimi diritti, sulle nuove opportunita che
la Carta pud aprire per la elaborazione di una costituzione europea.

274



Cesare Mirabelli

2. Diritti fondamentali e ordinamenti

Le molte opportunita di ricerca che si aprono, non solo consentono di sottolineare
I’attualita e la incidenza dei diritti fondamentali della persona, nella pluralita di ordi-
namenti che concorrono a comporre l'unita dell’esperienza giuridica, ma consentono
anche di cogliere la complessita del loro riconoscimento e la consistenza dei diversi,
ma convergenti, strumenti apprestati per la loro tutela.

Negli ordinamenti statali il complesso dei diritti e delle liberta fondamentali rap-
presenta, ad un tempo, una delle ragioni ed uno degli approdi del moderno costitu-
zionalismo. Il nucleo dei diritti inviolabili non solo caratterizza la condizione della per-
sona nell’ordinamento ed i rapporti tra individuo e pubblici poteri, ma qualifica il mo-
do d’essere delle stesse istituzioni, la cui articolazione e le cui funzioni presuppongo-
no ed hanno per fine il rispetto e la promozione della dignita della persona. Nello sta-
to costituzionale di diritto ogni potere & sottoposto a norme che ne configurano la strut-
tura e ne disciplinano ’azione. Esse riguardano non solo I'organizzazione dei poteri,
le rispettive competenze e le procedure per I'esercizio delle relative funzioni, ma an-
che le garanzie attribuite ai diritti fondamentali e gli strumenti destinati ad assicu-
rarne I'effettivo godimento.

Anche nell’ordinamento internazionale, che pure tradizionalmente ha visto incor-
porata e riflessa dagli stati la condizione degli individui, si & progressivamente affer-
mata l'esigenza di una effettiva protezione dei diritti fondamentali della persona. Dalla
loro proclamazione in documenti privi di diretta efficacia giuridica si & passati alla ela-
borazione di carte dei diritti, riconosciuti come inviolabili, ed alla stipulazione, in am-
bito tanto continentale quanto universale, di convenzioni tra stati, destinate ad offrir-
ne un catalogo ed a costituire per quei diritti un ulteriore strumento di protezione e
garanzia. Si afferma in tal modo, partendo da una base pattizia che tuttavia evolve
verso un generale riconoscimento, una competenza internazionale nella protezione
dei diritti umani, che si sovrappone ed integra quella tradizionale propria degli stati,
giustificando interventi di organi internazionali a tutela dell'individuo e di intere col-
lettivita anche nei confronti degli stati di appartenenza.

L'esperienza recente mostra anche la costruzione, quale avviene con la creazione
delle Comunita europee, di un ordinamento sovranazionale destinato ad assorbire una
quota di sovranita degli stati che vi partecipano, i quali trasferiscono a questa istitu-
zione una parte dei propri poteri. Al diritto comunitario & riservata la competenza a
disciplinare determinate materie, con 'effetto che, nell’ambito di tale competenza, le
regole comunitarie possono essere applicate direttamente, senza che sia necessario
“nazionalizzarne” il contenuto mediante atti normativi di ricezione, e che esso & de-

275



Articoli

stinato a prevalere sul diritto statale eventualmente contrastante.

La integrazione tra diritto comunitario e diritto statale, che rappresenta una del-
le caratteristiche peculiari del comporre sistema tra ordinamenti distinti per compe-
tenze ma coesistenti e reciprocamente complementari, implica, presuppone e richie-
de la protezione dei diritti fondamentali nei diversi ordinamenti tra i quali opera I'in-
tegrazione.

Difatti, da una parte la efficace protezione dei diritti fondamentali, riconosciuti co-
me principi generali del diritto comunitario, assicurata dalla Corte di giustizia delle
comunita europee, concorre a dare fondamento ed a permettere le limitazioni della
sovranita statale necessarie per la costituzione dell’ordinamento comunitario, con le
caratteristiche ad esso proprie. D’altra parte, i diritti fondamentali della persona, in
quanto incorporati nell’ordinamento comunitario, si impongono anche per tale via al-
I'ordinamento statale: la loro efficace protezione nello stato & implicata dalla stessa
protezione comunitaria, sino a costituire uno dei criteri che rende ammissibile la par-
tecipazione degli stessi stati alla Comunita europea.

Le considerazioni sino ad ora sommariamente enunciate valgono per gli ordina-
menti secolari, i quali esprimono la dimensione temporale dell’esperienza; ma non
manca una dimensione dei diritti fondamentali che riguarda gli ordinamenti religio-
si. Nell'ordinamento canonico, il pili complesso e storicamente intrecciato con la cul-
tura giuridica europea, i diritti fondamentali non solo trovano radici per la loro affer-
mazione nelle comunita politiche, ma trovano all'interno di quello stesso ordinamen-
to riconoscimento e garanzie coerenti con le caratteristiche proprie di esso e con la
base volontaristica dell’appartenenza alla comunita religiosa.

I diritti fondamentali solcano, dunque, tutti gli ordinamenti nei quali entra in gio-
co la condizione della persona e costituiscono un elemento di unificazione dell’espe-
rienza. Né potrebbe essere diversamente, se & caratteristica propria di tali diritti co-
stituire un patrimonio giuridico inalienabile della persona, coessenziale alla sua di-
gnitd ed ai valori che essa esprime: per tale loro natura essi devono trovare ricono-
scimento e tutela in ogni ambito nel quale si esprime la personalita dell’'uomo, venendo
in tal modo a configurare I'ideale base di una cittadinanza universale.

3. Evoluzione e sviluppi nel XX secolo
La caratteristica interordinamentalita dei diritti fondamentali sollecita qualche som-

maria riflessione sulla evoluzione del contesto complessivo nel quale essi si collocano.
Lesperienza giuridica del secolo che ora si chiude & contrassegnata da significati-

276



Cesare Mirabelli

vi mutamenti nella concezione del diritto, nella configurazione degli ordinamenti e
delle relazioni tra di essi. In un processo circolare di causa ed effetto, i diritti fonda-
mentali influenzano, e rimangono influenzati ad un tempo, da questa evoluzione.

Il punto di partenza e costituito dalla concezione, dominante all’inizio del nove-
cento anche in connessione con 'affermazione dello stato nazionale, del diritto come
esclusivamente statale e dalla esclusivita degli ordinamenti giuridici. Il combinarsi di
questi due principi portava a negare che la giuridicita potesse essere riferita ad una
dimensione sociale diversa da quella ordinata dallo stato, il cui diritto, senza inam-
missibili lacune, era destinato a disciplinare qualsiasi fenomeno considerato giuridi-
camente rilevante, senza riconoscere in questo ambito la competenza di norme estra-
nee al proprio ordinamento. Ricondotto ad unita il sistema delle fonti del diritto, co-
me prodotto esclusivamente dallo stato, ne segue la supremazia della legge, con il co-
rollario della sua insindacabilita.

In questo quadro, il rapporto tra ordinamenti non poteva che essere configurato
come esterno, tra entita distinte e separate, i cui confini sono da ciascuno di essi au-
tonomamente definiti e “presidiati”. Non che fossero impediti i rapporti tra gli ordi-
namenti; ma questi seguivano la logica propria della esclusivita. Il collegamento tra
essi consentiva il transito di discipline normative, mentre la loro reciproca collabora-
zione permetteva di riconoscere I'efficacia di provvedimenti giurisdizionali stranieri;
ma sempre mediante il filtro di norme o di provvedimenti nazionali.

Nel rapporto tra fonti del diritto, le tecniche del diritto internazionale privato han-
no permesso di richiamare nell’ordinamento interno, inserendole in esso, norme di al-
tri ordinamenti, destinate a disciplinare, in base ad un criterio di collegamento, rap-
porti o situazioni che presentano elementi di estraneita rispetto all’ordinamento che
rinvia alle norme esterne. In tal modo si attua una “nazionalizzazione” del diritto stra-
niero, che opera con il limite generale dell’ordine pubblico internazionale, diretto ad
escludere 1'inserimento nell’ordinamento interno, altrimenti reso possibile dalle nor-
me di diritto internazionale privato, di norme straniere contrastanti con principi fon-
damentali dell’ordinamento rinviante.

Anche nell’ambito della giurisdizione, che pure esprime la sovranita dello stato, e
possibile che acquistino efficacia provvedimenti giurisdizionali stranieri. Ma anche in
questo caso I'efficacia dell’atto estraneo all’ordinamento non & diretta, bensi mediata
da un provvedimento giurisdizionale nazionale che, per mezzo dell’apposito giudizio
di delibazione, riconosce ed attribuisce efficacia alla sentenza emanata dal giudice di
un altro ordinamento. Seguendo uno schema analogo a quello che presidia I'ingresso
nell’ordinamento interno di norme ad esso estranee, il limite dell’ordine pubblico, ope-
ra egualmente riguardo alla giurisdizione, escludendo che possa essere attribuita ef-

20T



Articoli

ficacia ed essere resa esecutiva una sentenza straniera che sia in contrasto con prin-
cipi fondamentali dell’ordinamento dello stato.

Secondo questa impostazione, tra ordinamenti diversi che, pur non escludendo re-
ciproci rapporti, affermano ciascuno la propria esclusivita, si pud manifestare una sia
pur larga cooperazione; ma non ¢ mai prefigurabile una integrazione tra di essi.

Alla fine del novecento il quadro appare profondamente mutato e si apre a nuove
prospettive di evoluzione. La parabola di questo secolo & segnata dal passaggio dalla
esclusivita alla integrazione degli ordinamenti. Si manifesta nuovamente, e finisce con
I’affermarsi, una concezione pluralista del diritto. In connessione ad essa il principio
di esclusivita mostra evidenti segni di cedimento.

L'esperienza offre un sistema complesso, composto da molteplici ordinamenti di-
stinti, i quali non solo coesistono, pur facendo riferimento allo stesso territorio ed ai
medesimi soggetti, quanto piuttosto si riconoscono come reciprocamente comple-
mentari. Nessuno di essi ha la pretesa di riassumere ed esaurire l'intera area della
giuridicita, considerando irrilevante tutto cio che si colloca fuori dall’ambito della pro-
pria normazione. Anzi, ciascuno di essi riconosce la competenza dell’altro a discipli-
nare determinate materie o a produrre, in quelle materie, norme destinate a com-
porre una disciplina complessa, che risulta dal concorso di pitt norme di diversa ed
autonoma provenienza.

Il rapporto tra ordinamenti, e tra le loro fonti, talvolta si pone in termini di gerar-
chia, di sovra o sotto ordinazione; altre volte si pone in termini di competenza, riser-
vata all’'uno o all’aliro ordinamento. Pili spesso l'integrazione e caratterizzata dal
combinarsi di norme derivanti dalle fonti di piit ordinamenti.

Principi e regole; direttive e loro attuazione; norme suppletive o cedevoli e norme
derogatorie; norme complementari, di ordinamenti diversi, e concorrenti nel delinea-
re e disciplinare la medesima fattispecie. La nomenclatura puo essere varia per desi-
gnare i molti fenomeni di intreccio tra fonti, i quali dimostrano quanto, in un sistema
basato sull’integrazione, il diritto di un ordinamento postuli e si combini, nel dar vita
all'unita dell’esperienza giuridica, con il diritto dell’altro.

Il sistema di integrazione degli ordinamenti si sviluppa seguendo due linee di ten-
denza.

Verso I'esterno, aggregazioni di stati concorrono a creare ordinamenti sovrana-
zionali, quale & quello comunitario al quale si & gia fatto cenno, che tendono a distin-
guersi dalle tradizionali organizzazioni internazionali per assumere connotazioni ori-
ginali e proprie nella ricerca di nuovi assetti istituzionali.

All'interno dello stato, I'affermazione del principio autonomistico rispecchia il ruo-
lo crescente delle comunita locali e la valorizzazione della loro capacita di regolare e

278



Cesare Mirabelli

gestire una parte rilevante degli interessi pubblici propri di tali comunita, alle quali
devono essere assicurate le necessarie risorse finanziarie. Questo principio trova an-
che enunciazione e riconoscimento internazionale nella Carta europea delle autono-
mie locali (Strasburgo, 15 ottobre 1985), che offre agli stati membri del Consiglio
d’Europa un quadro di riferimento, sulla base della considerazione delle comunita lo-
cali come uno dei principali fondamenti di ogni regime democratico e della loro auto-
nomia come mezzo che consente ai cittadini di esercitare piu direttamente il loro di-
ritto a partecipare alla gestione degli affari pubblici.

Nell’esperienza contemporanea, nella quale remote aspirazioni ideali all’'univer-
salismo si combinano con le nuove tendenze alla globalizzazione, i livelli di governo
delle comunita politiche si moltiplicano e si sovrappongono, atteggiandosi variamen-
te. Cio richiede la elaborazione di nuove tecniche nella individuazione delle fonti nor-
mative, nella definizione dei rapporti tra di esse, nella determinazione delle diverse
attribuzioni e competenze.

Il percorso complessivo di questa evoluzione, tuttora incompiuta, muove dal con-
flitto, procede nella cooperazione, si sviluppa con I’armonizzazione e giunge alla in-
tegrazione dei diversi ordinamenti. Sullo sfondo si avverte il principio di sussidiarieta,
che costituisce non solo il fondamento di questo sistema, ma indica anche la misura
per una sua corretta articolazione.

Lattribuzione di competenze ai diversi livelli di governo & raccordata alle caratte-
ristiche ed alla dimensione dei beni e degli interessi coinvolti e viene determinata in ra-
gione della idoneita della comunita, che li esprime e rappresenta, a soddisfarli effica-
cemente. La risposta a questa esigenza é talvolta costituita dalla attribuzione di com-
petenze esclusive ad uno dei livelli di governo, considerato il solo o il pi1 idoneo a per-
seguire un determinato ambito di interessi. Altre volte le caratteristiche o 'ampiezza
degli interessi coinvolti, riguardando comunita ed ordinamenti diversi, rendono neces-
sario il concorso di piu livelli di governo, tra i quali ripartire 1'attribuzione di compe-
tenze che restano distinte, ma che sono complementari e si implicano reciprocamente.

Il raccordo tra comunita, rappresentanza e livello di governo concorre a rafforza-
re il ruolo attivo della cittadinanza, rendendo pitt prossima ed efficace la partecipa-
zione degli individui e dei gruppi sociali. La valorizzazione delle autonomie, che ri-
chiede la reciproca cooperazione degli enti i quali concorrono a comporre il sistema,
si manifesta come espressione della democraticita delle istituzioni.

Rimane aperta, nella concretezza delle previsioni e delle situazioni, sino a costi-
tuire oggetto di valutazioni talvolta divergenti o conflittuali, la corretta individuazio-
ne del livello di governo adeguato per la cura di singole materie o ordini di problemi;
una determinazione che non appare mai definitiva ed irreformabile, essendo raccor-

29



Articoli

data alle caratteristiche ed alle dimensioni degli interessi coinvolti, che, per quanto
radicati, possono variare nel tempo.

La integrazione, come & gia evidente, si manifesta con maggiore risalto sul piano
normativo, ma incide anche nell’ambito giurisdizionale, nel quale essa implica il ri-
conoscimento e I'efficacia diretta delle sentenze emanate da giudici degli altri ordi-
namenti che concorrono a comporre il sistema, nelle materie attribuite alla loro com-
petenza, senza la mediazione di un nuovo procedimento e la interposizione di uno spe-
cifico provvedimento di delibazione, altrimenti necessario per attribuire alla senten-
za straniera riconoscimento ed efficacia nello stato.

Laintegrazione degli ordinamenti puo, dunque, riguardare ogniloro elemento, puo
essere variamente sviluppata e viene attuata con tecniche destinate a salvaguardare
le diverse competenze che concorrono a comporre un sistema nell’unita dell’espe-
rienza. Un elemento di raccordo, il piti rilevante qualitativamente, & costituito proprio
dalla persona, con il patrimonio unificante dei suoi ineliminabili diritti.

4. Diritti e persona

In questo nuovo contesto, uno dei segni del mutamento e, ad un tempo, una delle
cause di esso, & costituito proprio dai diritti fondamentali.

L'affermazione dei diritti dell'individuo, la protezione della sua sfera di liberta di
fronte all’autorita, al potere, alle altrui ingerenze, rispondono ad una esigenza radi-
cata e remota che ha dato luogo, nel tempo, a rivendicazioni, a conflitti, a forme di-
verse di riconoscimento e tutela.

Prima ancora di ogni riconoscimento positivo, vi sono beni, avvertiti come tali dal-
la coscienza comune, rivendicati da singoli e da intere comunita, che postulano il lo-
ro esser diritto. «La storia ci mostra — come sottolinea Francesco Ruffini in un indi-
menticato volume dedicato ai Diritti di liberta, pubblicato nel 1926 nelle edizioni di
Piero Gobetti — che alcune specifiche e ben distinte liberta i cittadini gradatamente as-
serirono, propugnarono, conquistarono, difesero a prezzo di fierissime lotte, comin-
ciando appunto da quella della religione» (pag. 118, nella edizione del 1975).

Sul piano concettuale il modo di intendere il fondamento dei diritti di liberta ri-
specchia e qualifica la concezione che si abbia dei rapporti tra individuo e stato.

Una visione ancorata ad una concezione dell’ordinamento giuridico come riferibi-
le esclusivamente allo stato e del diritto come espressione solamente della sovranita
statale, ha portato a considerare i diritti di liberta dei cittadini come emanazione e
concessione dello stato, il quale potrebbe, quindi, mutarne il contenuto, limitarli o sop-

280



Cesare Mirabelli

primerli addirittura, trattandosi di una creazione del proprio diritto. In tal modo i di-
ritti di liberta sono considerati come riflessi rispetto al «diritto sovrano, indipenden-
te ed onnipotente» dello stato. A questa concezione Francesco Ruffini contrappone
(pag. 125 e seguenti), contrastando «i dogmi della antecedenza e della esclusivita del-
lo stato nella produzione del diritto», una concezione dei diritti di liberta come «limi-
tazione necessaria e congenita» dello stato, che si manifesta inizialmente, sin dal co-
stituirsi dello stato e del diritto. Essi sono, dunque, intangibili ed imprescrittibili, alme-
no finché vi & uno stato di diritto, e sono qualificati come «diritti naturali, congeniti,
inviolabili, imprescrittibili, eterni del cittadino, che lo stato non puo toccare» o sop-
primere senza negare se stesso.

Queste, e altre qualificazioni dei diritti di liberta, valgono a coglierne aspetti e ca-
ratteristiche che sottolineano il loro essere coessenziali alla persona, quali espressio-
ne della sua stessa dignita. Su tale base si sviluppa, anche a seguito dell’esperienza
tragica del totalitarismo, la costruzione di una dimensione universale dei diritti fon-
damentali, per i quali si affermano nuovi strumenti di riconoscimento e di protezione.
Se I'idea che i diritti inviolabili del’'uomo debbano essere sempre riconosciuti e pro-
tetti ha radici remote nel tempo, la affermazione giuridicamente vincolante di tale con-
cezione anche sul piano internazionale e con efficacia universale si & imposta dopo I’e-
sperienza del secondo conflitto mondiale. Da allora la necessita di tutelare i diritti del-
l'vomo ha progressivamente trovato positiva espressione nell’ordinamento interna-
zionale. Ma non mancano intuizioni e fermenti precedenti.

Francesco Ruffini, al quale ancora una volta ricorriamo, mettendo a fuoco il fon-
damento giuridico dei diritti di liberta, ha sottolineato come «noi assistiamo (...) nel
campo dei rapporti internazionali, ai faticosi sforzi per costituire e consolidare un
Ordinamento giuridico superstatale, la Comunita internazionale...»; ne segue 'esi-
genza di «conciliare le due posizioni antitetiche, quella della autonomia e incoercibi-
lita degli Stati e della conseguente dipendenza di tale Comunita o Societa e del suo di-
ritto (il diritto internazionale) dalla volonta di quei primi; e quella, per contro, della
autonomia di detta Comunita o Societa internazionale e del suo conseguente imporsi
alla volonta degli Stati» (pag. 133).

La tendenza alla protezione dei diritti dell'uomo mediante norme internazionali
che si impongono all’osservanza degli stati, si rafforza e si sviluppa dopo il secondo
conflitto mondiale, come una risposta all’esperienza del totalitarismo ed alla crisi che
I'umanita ha attraversato.

L'Organizzazione delle Nazioni Unite, destinata a perseguire il mantenimento del-
la pace e della sicurezza internazionale, assume tra le proprie finalita la realizzazio-
ne della cooperazione internazionale per promuovere il rispetto effettivo dei diritti

281



Articoli

umani e delle libertd fondamentali senza distinzione di razza, di lingua o di religione.
Manca tuttavia, nella Carta elaborata dalla Conferenza di San Francisco (1945), che
ha dato vita a questa Organizzazione internazionale, la elencazione di tali diritti, af-
fidata alla successiva Dichiarazione universale dei diritti dell’'uomo (approvata
dall’Assemblea delle Nazioni Unite il 10 dicembre 1948), che costituisce, indipenden-
temente dal suo discusso valore giuridico, il primo documento diretto alla cataloga-
zione ed alla protezione universale dei diritti fondamentali. Un documento i cui prin-
cipi, come ha osservato Giuseppe Capograssi nell'illustrarne il significato, «non sono
arbitraria escogitazione di individui o gruppi per quanto autorevoli: sono I'effetto di
fondamentali esigenze che I'umanita contemporanea ha sentito e sente in conse-
guenza delle esperienze a cui & stata sottoposta» quando «si & cessato di vedere nel-
I'individuo 'uomo; e 'individuo & stato considerato come puro e semplice mezzo (...)
Di qui un immenso pericolo per tutta 'umanita. E di qui la esigenza, nata nel mondo
civile, di difendersi, ciog difendere I'individuo, salvare la sua vita, liberta, dignita» (in
Opere, vol. V, pag. 39).

La medesima esigenza si manifesta nelle costituzioni degli stati che, nello stesso
clima ideale, hanno ricostruito le proprie istituzioni. Valgano solo gli esempi della co-
stituzione della Repubblica italiana (approvata il 22 dicembre 1947) e del Grundgesetz
della Repubblica federale tedesca (del 23 maggio 1949), che offrono articolazioni non
dissimili dei diritti fondamentali ed apprestano strumenti destinati ad assicurarne I'ef-
fettivo rispetto anche da parte del legislatore. Una finalita, questa, che le rispettive
Corti costituzionali, prefigurate quale nuovo strumento di garanzia costituzionale,
hanno efficacemente perseguito, concorrendo inoltre con la loro giurisprudenza non
solo all'inveramento ma anche ad una migliore comprensione del contenuto dei sin-
goli diritti.

Sul piano internazionale i principi della Dichiarazione universale hanno trovato
ulteriore affermazione in apposite convenzioni vincolanti, per gli stati che le hanno
sottoscritte, secondo le regole tradizionali del diritto dei trattati; ma che, nelloro com-
plesso, segnalano come i diritti dell'uomo non solo corrispondano a valori universal-
mente avvertiti come tali, quanto piuttosto, venendo considerati coessenziali alla per-
sona ed inerenti alla sua dignita, tendano ormai ad integrare principi di diritto inter-
nazionale generalmente riconosciuti.

In una dimensione continentale, la Convenzione per la salvaguardia dei diritti del-
l'uomo e delle liberta fondamentali (Roma, 1950), elaborata nell’ambito del Consiglio
d’Europa, richiamando espressamente i principi proclamati dalla Dichiarazione uni-
versale, offre un primo catalogo giuridicamente vincolante di tali diritti. Gli stati che
hanno ratificato questa convenzione si impegnano a rispettarne il contenuto. I diritti

282



Cesare Mirabelli

fondamentali in tal modo si impongono, non solo nelle previsioni normative, siano es-
se pure di rango costituzionale, ma nell’effettivo esercizio da parte dei cittadini, giac-
ché ’obbligo dello stato riguarda il risultato e non i mezzi: non si esaurisce nel predi-
sporre norme o nel rinviare ad esse, ma si estende sino ad assicurare, con gli stru-
menti del proprio ordinamento interno, I'effettivo godimento di tali diritti in ogni con-
creta situazione.

Una pit incisiva protezione dei diritti fondamentali & assicurata con I'accettazione
da parte dello stato di una giurisdizione sovranazionale. Superata, a seguito del
Protocollo 11 (1994), la intermediazione della precedente Commissione europea dei
diritti dell'uomo, I'individuo che pretenda di essere leso nei diritti garantiti dalla
Convenzione pud oramai agire direttamente dinanzi alla Corte europea dei diritti del-
I'uomo per fare accertare la violazione ed ottenere un’equa riparazione.

Nella dimensione universale, gli sviluppi derivano direttamente dalla laboriosa at-
tuazione, nell’ambito delle Nazioni Unite, della Dichiarazione del 1948. I due comple-
mentari Patti internazionali, approvati dall’Assemblea generale il 16 dicembre 1966
e dedicati rispettivamente ai diritti civili e politici ed ai diritti economici, sociali e cul-
turali, offrono un quadro generale dei diritti fondamentali. Mentre altre convenzioni,
quale quella sui diritti del fanciullo (1989), attuano quei principi o ne integrano il con-
tenuto con riguardo a soggetti deboli, bisognosi di specifica protezione.

Senza ripercorrere il contenuto di queste convenzioni, né richiamare altri atti e do-
cumenti nei quali trovano ulteriore espressione i diritti fondamentali, puo essere ri-
marcato come da esse discenda una nuova considerazione dell’individuo, al quale &
riconosciuta la titolarita di diritti che trovano proiezione e protezione internazionale.
1l patrimonio essenziale dei diritti della persona si impone al rispetto, anche come ob-
bligo internazionale, da parte dello stato di appartenenza, sino a configurare quasi il
contenuto di uno statuto minimo di cittadinanza universale.

5. Diritto comunitario

Su di un piano ancora diverso muove l'esperienza del diritto comunitario, al qua-
le si & pure gia fatto riferimento.

La coesistenza e la reciproca complementarietd dell’ordinamento comunitario e
dell’ordinamento degli stati membri non rappresentano elementi accidentali ed ag-
giuntivi in un sistema complesso, nel quale la integrazione caratterizza costitutiva-
mente la struttura e la funzione dell’insieme degli ordinamenti. E nell’identita dei sog-
getti destinatari, i diritti fondamentali finiscono con I’avere la medesima consistenza

283



Articoli

tanto nell’ordinamento comunitario quanto in quello statale.

L'affermazione dei diritti fondamentali quali principi generali del diritto comuni-
tario trae origine nella giurisprudenza della Corte di giustizia delle Comunita europee
e trova puntuale enunciazione normativa nel Trattato di Maastricht (1992), con una
formula che rispecchia 'acquisizione giurisprudenziale e manifesta la consistenza
unitaria di questi diritti, al di 14 della formulazione dei diversi cataloghi: I'Unione, fon-
data sulle Comunita europee, «rispetta i diritti fondamentali quali sono garantiti dal-
la Convenzione europea per la salvaguardia dei diritti dell'uomo e delle liberta fon-
damentali (...) e quali risultano dalle tradizioni costituzionali comuni degli stati mem-
bri, in quanto principi generali del diritto comunitario» (art. F, 2).

La enunciazione dei diritti fondamentali mediante uno specifico rinvio alla
Convenzione europea dei diritti dell’'uomo e la complementare assunzione dei conte-
nuti delle tradizioni costituzionali comuni, da una parte apre a nuove responsabilita
dell’interprete che ne deve individuare il contenuto con il sussidio della comparazio-
ne giuridica, dall’altra sottolinea il valore proprio dei diritti fondamentali, la cui con-
sistenza risulta al di l1a delle formule e delle fonti nelle quali si rinviene la loro enun-
ciazione, anche se attraverso di esse.

La mancanza di un catalogo dei diritti fondamentali specifico per I’ordinamento
comunitario, della cui utilita si & perfino dubitato, e colmata dalla proclamazione di
una Carta dei diritti fondamentali dell’Unione europea, promossa dal Consiglio euro-
peo nelle riunioni di Colonia e di Tampere (1999) ed elaborata da una apposita
Convenzione in una prospettiva riepilogativa, talvolta superata per la ritenuta oppor-
tunita di enunciare alcuni diritti in modo appropriato al sopravvenire di nuove situa-
zioni, poste ad esempio nell’ambito della biologia, in relazione ad esigenze di tutela
dell’integrita della persona (art. 3), o dalla esigenza di protezione dei dati di caratte-
re personale (art. 8), in presenza di rischi per la riservatezza in precedenza scono-
sciuti.

L'architettura della Carta manifesta, nella sequenza dei temi trattati, la centralita
della persona: dignita, libertd, uguaglianza, solidarieta, cittadinanza, giustizia. Non
interessa ora descriverne i contenuti, quanto piuttosto segnalare come elementi di va-
lutazione della consistenza dei diritti fondamentali emergano anche dalle “disposi-
zioni generali”, con le quali la Carta si chiude.

Le osservazioni possono essere limitate a due aspetti, che riguardano 'ambito di
applicazione della Carta ed il rapporto con altre fonti normative che egualmente enun-
ciano e proteggono diritti fondamentali.

Sotto il primo profilo la Carta stabilisce che le disposizioni si applicano sia agli or-
gani dell’'Unione, sia agli stati membri: per questi ultimi «esclusivamente nell’attua-

284



Cesare Mirabelli

zione del diritto dell’'Unione»; per tutti «secondo le rispettive competenze» (art. 51).
Entrambe le enunciazioni rispecchiano I’assetto di un sistema di integrazione degli or-
dinamenti. La distinzione delle competenze segna i confini della fonte applicabile, ma
la complementarieta del diritto comunitario e del diritto statale, che si intrecciano ed
implicano reciprocamente, determina un effetto di reciproco trascinamento, che por-
ta ad assicurare in ciascuno dei due ordinamenti i medesimi diritti fondamentali.

Il secondo profilo riguarda la portata dei diritti garantiti ed il livello di protezione.
La Carta stabilisce la salvaguardia, in una duplice direzione, della miglior protezione
dei diritti da essa previsti. Da una parte essa omologa il proprio contenuto, assumen-
done significato e portata, a quello dei corrispondenti diritti garantiti dalla
Convenzione europea dei diritti dell'uomo, senza tuttavia che ne risulti preclusa una
protezione piu estesa da parte del diritto dell’'Unione (art. 52, 3); d’altra parte le di-
sposizioni della Carta non possono essere interpretate come limitative di diritti fon-
damentali riconosciuti dalla Convenzione europea, dal diritto internazionale, dalle
convenzioni internazionali delle quali I'Unione, la Comunita o tutti gli stati membri so-
no parti contraenti (art. 53). Anche queste formulazioni, destinate ad escludere, per
effetto della Carta, una limitazione o riduzione della protezione dei diritti fondamen-
tali, rispecchiano 1'unitaria consistenza di tali diritti pur nella molteplicita delle nor-
me e dei meccanismi apprestati per la loro protezione.

6. Conclusione

Il nostro discorso si chiude dove forse dovrebbe iniziare.

I diritti fondamentali non solo costituiscono un patrimonio giuridico inviolabile del-
lindividuo, ma rappresentano un punto di congiunzione tra una pluralita di sistemi
giuridici e sono oggetto di convergente riconoscimento e protezione da parte di pil or-
dinamenti. Diritto statale, diritto comunitario, diritto internazionale concorrono nel-
la enunciazione, nel riconoscimento e nella protezione di tali diritti, dei quali nessun
ordinamento riassume ed esaurisce il contenuto. Ma appena oltre questo dato forma-
le affiora la reale consistenza dei diritti fondamentali che, connessi alla dignita della
persona, ne manifestano la condizione e riconducono ai valori che essa esprime.

Osserva Eugenio Corecco, a conclusione di un denso saggio destinato ad inqua-
drare gli orizzonti culturali del rapporto tra Legge e coscienza per l'uomo del terzo
millennio, che & un «dato tendenziale dell'esperienza giuridica contemporanea, la pro-
gressiva affermazione della liberta — nelle sue innumerevoli estrinsecazioni — non in
ragione dei valori di cui consente 1'inveramento, ma come — e se — risultante di un bi-

285



Articoli

lanciamento di volizioni contrapposte e potenzialmente configgenti». La dialettica tra
«volonta statuale che si manifesta nel momento normativo» e «volonta individuale che
tende a sottrarsi a quel comando, in omaggio (...) ad una liberta soggettiva» finisce
con il produrre «non un confronto di valori, ma un equilibrio tra liberta, che si disco-
noscono nelle loro peculiari motivazioni» (in fus et communio — Scritti di diritto cano-
nico, vol. I, pag. 319-320).

Una nuova considerazione dei diritti fondamentali, e dei valori che essi implicano
e presuppongono, pud forse concorre ad una migliore comprensione anche di questo
ordine di problemi e ad offrire una prospettiva di superamento della involuzione cui
porta quella contrapposizione.

286



Articoli RTLu VI (2/2001), 287-301

Diversita delle religioni, verita e pace.
Riflessioni sul ruolo del dialogo interreligioso
nella costruzione della pacel

Libero Gerosa
Facolta di Teologia (Lugano)

1. Introduzione: verso una nuova era del dialogo fra le religioni?

Nel suo atteso discorso di giovedi 23 marzo 20002, durante I'incontro con i rappre-
sentanti ebraici, musulmani e cristiani a Gerusalemme, Papa Giovanni Paolo II esprime
la speranza e la convinzione che oramai si sta per «entrare in una nuova era di dialo-
go interreligioso e si & diventati generalmente pili consapevoli che & necessario e urgente
stabilire vincoli pit1 stretti fra tutti i credenti per garantire un mondo piu giusto e paci-
fico». Perché questa insistenza sull’inizio di una nuova era del dialogo interreligioso?
Cos’e cambiato durante il suo pontificato rispetto al pur decisivo contributo del Concilio
Vaticano II a favore dell’ecumenismo e del dialogo fra le diverse religioni?

Per cogliere i segni di un cambiamento effettivo e valutare il loro significato per la
costruzione della pace fra tutti i popoli & necessario ricollocare gli sforzi e le iniziati-
ve degli ultimi decenni nell’ampio contesto dei piti importanti progressi compiuti dal-
la scienza delle religioni prima, e dalla teologia delle religioni poi.

2. Radici e prospettive della teologia delle religioni

Se & vero che in campo cattolico la teologia delle religioni ha cominciato ad esse-

11l presente articolo & il testo, riveduto e completato con le note, della conferenza tenuta il 3 giugno 2000 du-
rante il “Kairds 2000, Meeting Internazionale di Pace per i Balcani: Da corridoi di guerra a corridoi di pace”
(Fiera del Levante, Bari 2-4 giugno 2000). La pubblicazione della Dichiarazione Dominus lesus della
Congregazione per la Dotirina della fede (5 settembre 2000) non ha cambiato le coordinate fondamentali del
tema trattato in questa conferenza, ma anzi ha confermato 1'attualita di alcuni suoi aspetti.

2 Il testo integrale di questo discorso di Giovanni Paolo II si trova in: L' Osservatore Romano, 25 marzo 2000, 4.

287



Articoli

re elaborata solo dopo il Concilio Vaticano II e presenta tuttora delle grandi lacune3,
anche la teologia protestante, a giudizio della grande opera enciclopedica Die Religion
in Geschichte und Gegenwart#, conosce questo problema solo in rudimenti ed & tutto-
ra priva di un vero e proprio trattato in merito. Cid & in parte da addebitarsi al fatto
che la stessa scienza delle religioni (o Religionswissenschaft) & una disciplina ancora
relativamente giovanes.

2.1 Le principali tappe e difficolta della scienza delle religioni

Dopo avere molto discusso e scritto, dall’'illuminismo in poi, di storia e tipologia
delle religioni, & solo all’inizio del XX secolo - soprattutto, con Max Scheler (1874-
1928), Rudolf Otto (1869-1937) e diversi altri autori tedeschi — che la scienza delle re-
ligioni in senso stretto, ossia come riflessione sistematica sul concetto di religione, si
emancipa dalla storia delle religioni ed inizia a distinguersi dalla stessa, come la si-
stematica giuridica dalla storia del diritto. Non si tratta di una separazione netta, per-
ché rimane pur sempre una scienza empirica e non normativaé, tuttavia nell’appron-
tare il suo strumentario scientifico, quale figlia ad un tempo del razionalismo e dell’i-
dealismo, sottolinea la sua distanza dall’oggetto di ricerca, che essa vuole conoscere
dapprima solo in nome della ragione e poi solo in forza del sentimento o evento. In en-
trambi i casi la scienza delle religioni si distingue nettamente dalla teologia e corre il
pericolo di sottovalutare lo specifico di ogni religione in rapporto a cid che & comune
a tutte le religioni, oppure di dimenticare che ogni singolo uomo cresce, come homo
religiosus, non come un individuo autonomo, ma come membro di una comunita, ana-
logamente a quanto avviene per I'apprendimento della lingua materna?.

Il superamento di tutte queste difficoltd non pud essere compiuto dalla scienza del-
le religioni senza un dialogo aperto ed organico, privo di ogni preconcetto, con la teo-

3 Concordano in questo giudizio: P. Rossano, Teologia dei non cristiani, in: La dichiarazione su Le relazioni
della Chiesa con le religioni non cristiane. Genesi storica. Testo latino e traduzione italiana. Esposizione e
commento (= Nr. 15 della Collana Magistero Conciliare, diretta da A. FAvALE), Torino 1966, 63-77, qui 71 e H.
Fries, Religion. IIl. Der theol. (-normative) Begriff der R., in: LThK (2. Ed.), a cura di J. HOFER e K. RAHNER,
Vol. VIII (Freiburg 1963) coll. 1168-1172, qui coll. 1170-1171.

4 Cfr. C. H. RatscHow, Religion IV B. Theologisch, in: Die Religion in Geschichte und Gegenwart (= RGG. 3. Ed.),
a cura di K. GALLING assieme a H. F. VoN CAMPENHAUSEN e. a., Vol. V (Tiitbingen 1961) coll. 976-984.

5 Cfr. W. HoLsTeN, Religionswissenschaft, in RGG, Vol. V, coll. 1038-1042, qui col. 1038.
6 Cfr. W. HoLsTeN, Ibid. col. 1038.
7 Cfr. W. HoLsTEN, Ibid. col. 1041.

288



Libero Gerosa

logia delle religioni e cid ad un duplice livello: innanzitutto quello della riflessione si-
stematica sulla dimensione sovra-empirica iscritta in ogni realizzazione del fenome-
no religioso, consistente nel fatto che I'uomo cerca l'identita del suo io nell’esperien-
za del divino; in secondo luogo quello del confronto con I'esperienza di obbedienza
dell’'uomo religioso alla parola divina rivelata nella storia. La provocazione piu deci-
sa e autorevole a questo dialogo & venuta dal Concilio Vaticano I1.

2.2 Dalla Dichiarazione conciliare “Nostra aetate” (1965) all’Enciclica
“Redemptoris Missio” (1990)

Agli inizi degli anni ‘60 la popolazione mondiale aveva ormai superato i 3 miliar-
di e 200 milioni di abitanti. In questo contesto il Cristianesimo, nell’insieme delle sue
diverse confessioni (572 milioni di cattolici, 292 milioni di protestanti, 186 milioni di
ortodossi), rimane ancora la religione piu diffusa, ma oltre 2 miliardi di persone pro-
fessano altre religioni (17 milioni di ebrei, 425 milioni di musulmani, 475 milioni di
confucianisti e taoisti, 380 milioni di induisti, 400 milioni di buddisti, 130 milioni di
animisti e 150 milioni di appartenenti a gruppi religiosi minori), oppure si dichiarano
atei (circa 100 milioni). I padri conciliari prendono concretamente atto del pluralismo
religioso e cultuale, schematizzato in queste cifre pur relative ed incompletes, e, sot-
to I'impulso dello Spirito Santo, imprimono un orientamento radicalmente nuovo ai
rapporti della Chiesa cattolica sia con la societa civile in generale, sia con le religioni
attraverso due dichiarazioni di portata epocale: quella su «La liberta religiosa» e quel-
la su «Le relazioni della Chiesa con le religioni non cristiane». Se la prima & il pre-
supposto indispensabile del dialogo, della collaborazione e della pace in una societa
multiculturale e plurireligiosa, la seconda segna un passo decisivo nell’invito alla mu-
tua conoscenza e comprensione fra tutti gli uomini. A dire il vero, come & stato osser-
vato dal Cardinale Bea, il testo della dichiarazione Nostra aetate pud essere parago-
nato ad un granello di senapa, perché originariamente fu pensato e prospettato come
un breve documento sull’atteggiamento dei cristiani verso il popolo ebraico, ma poi -
col passare del tempo ed in seguito alle discussioni in aula —si & trasformato in un «al-
bero, in cui hanno trovato accoglienza, almeno in qualche modo, tutte le religioni non
cristiane»9.

8 Queste cifre sono tratte dalla Prefazione dell'edizione bilingue della dichiarazione conciliare “Nostra aeta-
te” (cfr. sopra nota 2), 5-8, qui 5.

9 B. HussAR, Genesi storica della dichiarazione conciliare Nostra aetate, in: La dichiarazione (cfr. sopra nota
2), 11-46, qui 41.

289



Articoli

La nuova definizione dei rapporti della Chiesa cattolica con le religioni non cri-
stiane & elaborata dai padri del Concilio Vaticano II sulla base di due principi fonda-
mentali:

a) Tutti gli uomini di qualsiasi popolo hanno un destino comune:
«Una sola comunita infatti costituiscono i vari popoli. Essi hanno una sola origine
poiché Dio ha fatto abitare l'intero genere umano su tutta la faccia della terra; es-
si hanno anche un solo fine ultimo, Dio, la cui provvidenza, testimonianza di bonta
e disegno di salvezza si estendono a tutti, finché quali eletti saranno riuniti nella
Citta Santa, che la gloria di Dio illuminera e dove le genti cammineranno nella Sua
luce» (NA 1, b).

b) Ogni religione & un’alba di fedel9, ossia un tentativo di risposta alle domande sul
senso ed il fine della condizione umana. Infatti:
«Dai tempi piu antichi fino ad oggi presso i vari popoli si trova una certa sensibi-
lita di quella forza arcana che é presente al corso delle cose e agli avvenimenti del-
la vita umana, ed anzi talvolta si riconosce la Divinita Suprema od anche il Padre.
Sensibilita e conoscenza che compenetrano la loro vita di un intimo senso religio-
so» (NA, 2, a).
«Gli uomini della varie religioni attendono la risposta ai reconditi enigmi della con-
dizione umana che ieri come 0ggi turbano profondamente il cuore dell’'uomo: la na-
tura dell'uomo, il senso e il fine della nostra vita, il bene e il peccato, l'origine e il
Jfine del dolore, la via per raggiungere la vera felicita, la morte, il giudizio e la san-
zione dopo la morte, infine ['ultimo e ineffabile mistero che circonda la nostra esi-
stenza, donde noi traiamo la nostra origine e verso cui tendiamo» (NA 1, ¢).

All’'interno di queste due coordinate della domanda sul senso della vita e sulla fi-
ne di questultima, nonché sullo sfondo dell’ ultimum mysterium dell’'uomo i padri del
Concilio disegnano le nuove relazioni della Chiesa cattolica con le religioni non cri-
stiane e la loro conciliabilita con il mandato apostolico dell’annuncio cristiano:

«La Chiesa Cattolica nulla rigetta di quanto é vero e santo in queste religioni. Essa
considera con sincero rispetto quei modi di agire e di vivere, quei precetti e quelle dot-

10 Papa PaoLo VI, Radiomessaggio pasquale del 1964, in: AAS 56 (1964) 394, qui citato da: A. FAvaLE, La Chiesa
di fronte alle religioni non cristiante, in: La dichiarazione (cfr. sopra nota 2), 158-165, qui 161.

290



Libero Gerosa

trine che, quantunque in molti punti differiscano da quanto essa stessa crede e pro-
pone, tuttavia non raramente riflettono un raggio di quella Verita che illumina tutti
gli uomini. Essa pero annuncia, ed é tenuta ad annunziare incessantemente, il Cristo
che é “via, verita e vita” (lo. 14,6) in cui gli uomini devono trovare la pienezza della
vita religiosa e in cui Dio ha riconciliato a Se stesso tutte le cose» (NA 2, d).

Tre sono le principali conseguenze di questa nuova definizione, veramente catto-
lica, delle relazioni fra Chiesa e religioni non cristiane:

- Innanzitutto, in piena sintonia con la costituzione dogmatica Lumen gentium, essa
getta le basi per una nuova interpretazione dell’assioma classico di teologia fonda-
mentale «extra Ecclesiam nulla salus»11. Anche in rapporto alle religioni non cri-
stiane il problema centrale non & tanto sapere chi si salva, ma come e attraverso
quale avvenimento o “strumento” Dio salva gli uominil2, Infatti, se la Chiesa Cattolica
riconosce «tutto cid che di buono e di vero» si trova nelle religioni non cristiane e lo
valorizza come un dono dato da Colui che illumina ogni uomo, affinché abbia final-
mente la vita (LG 16), & solo perché essa & profondamente convinta che anche «quel-
li che non hanno ancora ricevuto il Vangelo, in vari modi sono ordinati al Popolo di .
Dio» (LG 16).

- In secondo luogo nel dialogo con quei «milioni di uomini che cercano Dio come tan-
ti pellegrini dell’Assoluto»13 e con le religioni non cristiane vanno sempre tenuti pre-
senti i due criteri fissati dalla dichiarazione conciliare per il discernimento di ¢io che
& buono, vero e giusto: ossia la percezione (perceptio) ed il riconoscimento (agnitio),
che fin dal memorabile discorso dell’apostolo Paolo in mezzo all’aredpago (Atti 17,
22-34) regolano il rapporto fra 'uomo religioso e quel Dio ignoto che «da a tutti la
vita e il respiro a ogni cosa»14. Entrambi questi criteri del dialogo interreligioso so-
no ripresi e precisati in ordine alla permanente validita del mandato missionario del-

11 A tale riguardo cfr. G. CaNoBBIo, Extra Ecclesiam nulla salus. Storia e senso di un principio ecclesiologico,
in: Rivista del Clero Italiano 71 (1990), 428-446,

12 A. CATTANEO, Appartenenza alla Chiesa e salvezza nella prospettiva del Vaticano II, in: RTLu IV (2/1999),
325-336, qui 330.

13 A. FavaLE, La Chiesa di fronte alle religioni non cristiane (cfr. sopra nota 9), 163.

14 Sull'importanza di questi due criteri cfr. H. BURKLE, Der Mensch auf der Suche nach Gott - Die Frage der
Religionen (= Bd. 3 Amareca), Paderborn 1996, 70-73, 87-91 e 215-225.

291



Articoli

la Chiesa dall’Enciclica Redemptoris missio di Papa Giovanni Paolo 1115, laddove af-
ferma che:

«ll dialogo non nasce da tattica o da interesse, ma é un’attivita che ha proprie mo-
tivazioni, esigenze, dignita: é richiesto dal profondo rispetto per tutto cio che nell’uo-
mo ha operato lo Spirito, che soffia dove vuole. Con esso la Chiesa intende scoprire i
germi del Verbo (AG 11, 15) i raggi della verita che illumina tutti gli uomini (NA 2),
germi e raggi che si trovano nelle persone e nelle tradizioni religiose dell umanita. Il
dialogo si fonda sulla speranza e sulla carita e portera frutti nello Spirito. Le altre re-
ligioni costituiscono una sfida positiva per la Chiesa: la stimolano, infatti, sia a sco-
prire e a riconoscere i segni della presenza del Cristo e dell’azione dello Spirito, sia
ad approfondire la propria identita e a testimoniare Uintegrita della Rivelazione, di
cui e depositaria per il bene di tutti» (Redemptoris missio, 56).

In questo senso, afferma ancora Papa Giovanni Paolo II:

«l dialogo interreligioso fa parte della missione evangelizzatrice della Chiesa.
Inteso come metodo e mezzo per una conoscenza e un arricchimento reciproco, esso
non é in contrapposizione con la missione ad gentes, anzi ha speciali legami con es-
sa e ne é un’espressione. Tale missione, infatti, ha per destinatari gli uomini che non
conoscono Cristo e il suo vangelo, e in gran maggioranza appartengono ad altre reli-
gioni. Dio chiama a sé tutte le genti in Cristo, volendo loro comunicare la pienezza del-
la sua rivelazione e del suo amore; né manca di rendersi presente in tanti modi non
solo ai singoli individui, ma anche ai popoli mediante le loro ricchezze spirituali, di
cui le religioni sono precipua ed essenziale espressione, pur contenendo lacune, in-
sufficienze ed errori. Tutto cio il Concilio e il successivo magistero hanno ampiamen-
te sottolineato, mantenendo sempre fermo che la salvezza viene da Cristo e il dialogo
non dispensa dall’evangelizzazione» (Redemptoris missio, 55).

- In terzo ed ultimo luogo, la nuova definizione conciliare dei rapporti fra la Chiesa e
le Religioni non cristiane costituisce — insieme alla dichiarazione sulla liberta reli-
giosa — un importante contributo alla costruzione della pace fra i popoli, perché con
essa viene tolto definitivamente fondamento a ogni teoria o prassi che introduce tra
uomo e uomo, tra popolo e popolo, discriminazioni d’origine religiosa.

15 ]] testo dell'Enciclica, pubblicata il 7 dicembre 1990 in occasione del 25mo anniversario del decreto conci-
liare Ad gentes, si trova in: Redemptoris missio, AAS 83 (1991) 249-340.

292



Libero Gerosa

=93

2.3 La “teologia pluralistica delle religioni” post-conciliare e la necessita
di un suo superamento con una teologia realmente “cattolica” delle religioni

Con il suo insegnamento innovativo circa le relazioni fra Chiesa cattolica e religio-
ni non cristiane il Concilio Vaticano II ha non solo aperto nuove prospettive per il dia-
logo interreligioso, ma anche sollevato nuovi interrogativi e nuove critiche. In parti-
colare si & dapprima incominciato a chiedersi se la Chiesa Cattolica nel definire i suoi
rapporti con le religioni non cristiane abbia semplicemente sostituito il tradizionale
esclusivismo con un non molto piti dignitoso inclusivismo, che riconosce un valore al-
le religioni non cristiane solo nella misura in cui si lasciano interpretare come incon-
sapevolmente cristiane, o per lo meno come vie di preparazione ad accogliere I'an-
nuncio cristiano, il Vangelo16. E si & poi finito, soprattutto a partire da J. Hick e P. F.
Knitter, per negare in diversi modo 1'assolutezza salvifica del cristianesimo ed affer-
mare per contro una fondamentale uguaglianza salvifica delle diverse religioni. Non
a caso, nel suo documento Il cristianesimo e le religioni pubblicato nel 1996, la
Commissione teologica internazionale pur riconoscendo una certa presenza attiva del-
lo Spirito Santo anche nelle religioni non cristiane, da una parte evidenzia come essa
non possa essere né separata, né tanto meno confusa con I'azione particolare eserci-
tata dallo Spirito Santo attraverso e nel corpo mistico di Cristo che & la Chiesa, dal-
I’altra sottolinea I'urgenza di un approfondimento sistematico di tutte queste questio-
ni e quindi la necessita di elaborare una vera e propria teologia cattolica delle reli-
gioni, capace di superare le conseguenze negative della teologia pluralista delle reli-
gionil7. Queste ultime, infatti, si riflettono in modo molto preoccupante sul modo di
condurre il dialogo interreligioso e anziché favorirlo «in realta finiscono per scardi-
narlo completamente»18, perché se si applica il relativismo religioso ed i suoi criteri
non solo al cristianesimo, ma anche alle altre religioni, allora si arriva fatalmente a
relativizzarle tutte e a rendere inutile, se non impossibile, il dialogo con esse. In par-
ticolare vanno ugualmente evitate due tendenze riduttive del fenomeno religioso, ca-
ratterizzanti ampia parte della cosiddetta teologia pluralistica delle religioni. Da una

16 A tale riguardo cfr. H. ZIRkER, Religion, IV Systematisch-theologisch, in LThK (3. Ed. a cura di W. Kasper e.
a.), Vol. VIII (Freiburg-Basel-Rom-Wien 1999), coll. 1041-1043, qui col. 1042.

17 Su come queste teologie pluraliste influiscano negativamente anche sul dialogo interreligioso cfr. C. Porro,
Il Cristianesimo e le religioni. Riflessioni sul documento della Commissione teologica internazionale, in RTLu
IV (2/1999), 165-177, soprattutto 171-173. Il testo del documento in questione (= CER) & stato pubblicato in:
Civ. Catt 148 (1997), 146-183.

18 C. Porro, Ibid., 172.

293



Articoli

parte quella che pretende di applicare analogamente a tutte le religioni la categoria
della permanenza della vocazione di Israele, perdendo di vista la specificita e stori-
cita della rivelazione divina vetero-testamentarial?; dall’altra quella, non meno astrat-
ta e razionalistica, di voler applicare ad ogni religione la distinzione schematica fra
fede e credo dottrinale, per giungere alla conclusione che tutte le religioni sono og-
gettivamente relative e soggettivamente assolute20, perdendo di vista sia la specificita
dell’avvenimento cristiano, sia la complessita esistenziale, comunitaria e rituale del-
le religioni non cristiane. Per far questo occorre tenere presente costantemente sia la
diversita e specificita di ogni religione non cristiana, nonché la possibilita che esisto-
no anche «forme religiose degenerate e corrotte, che non edificano I'uomo, ma lo alie-
nano»21, sia la verita cristologica ed antropologica insegnata dal Concilio Vaticano II
circa il fatto che «in realtd solamente nel mistero del Verbo incarnato trova vera luce
il mistero dell’'uomo» (GS 22, 1) e di conseguenza ogni uomo non puo «ritrovarsi pie-
namente se non attraverso un dono sincero di sé» (GS 24, 4).

3. Profili teologici e filosofici del dialogo interreligioso

Nel dibattito sul rapporto fra il Cristianesimo e le altre religioni universali non si
deve dimenticare che non solo la Chiesa Cattolica non vede alcun contrasto fra I'an-
nuncio di Cristo Gesl e il dialogo interreligioso (RM 55, 2), ma quest ultimo non puo
essere disgiunto totalmente dal dialogo interculturale. Cio significa che nel tratiare
I’argomento principale della discussione, ossia la domanda relativa alla salvezza del-
I'uomo, il problema della verita non pud essere estromesso o semplicemente sostitui-
to con quello delle buone intenzioni, perché altrimenti diventa impossibile da una par-
te riconoscere che cosa sia oggettivamente buono e vero, dall’altra permettere che la
salvezza nell’aldila possa manifestarsi, gia qui sulla terra, in una forma di vita che
rende I'uomo pil vero, piltt umano e percio conforme a Dio. Come giustamente osser-
va il Cardinale Joseph Ratzinger:

19 Si interroga su questa possibile estensione analogica G. CoLzaNI, Assolutezza del cristianesimo? Sul plura-
lismo religioso in risposta ad Angelo Amato, in: Cristianesimo, religione, religioni. Unita e pluralismo (= Atti
del XVI Congresso Nazionale dell'Ar), a cura di M. ALioTTA, Cinisello Balsamo (Milano) 1999, 173-184, qui
180.

20 Cfr. L. WEIMER, Zur Theologie des “Religionspluralismus”, in: IKZ-Communio 28 (1999) 439-453, soprattut-
to 449.

21 J. RATZINGER, Fede, verita e cultura. Riflessioni in relazione all'Enciclica “Fides et ratio”, in: Supplemento a
Litterae Communionis - Tracce n. 3, marzo 2000, 24.

294



Libero Gerosa

«Cio significa ancora una volta che l'uomo di fronte al problema della salvezza de-
ve spingere lo squardo oltre le stesse religioni e che per questo sono necessari i crite-
ri di una vita giusta che non possono essere relativizzati a piacere. Direi quindi che
la salvezza inizia con la giustificazione dell’'uomo in questo mondo, che comprende
sempre i due poli del singolo individuo e della comunita. Esistono forme di comporta-
mento che non servono mai alla giustificazione dell’'uomo, e altre che lo portano sem-
pre verso il giusto. Cio significa che la salvezza non risiede nelle religioni come tali,
ma é loro legata nella misura in cui esse conducono ['uomo all’'unico bene, alla ricer-
ca di Dio, della verita e dell’amore. Percio il problema della salvezza reca sempre in
sé un elemento critico verso le religioni, cosi come viceversa puo essere collegato po-
sitivamente alle religioni. In ogni caso ha a che fare con l'unita del buono, con ['unita
del vero - con l'unita di Dio e dell’uomo»22.

3.1 Per una nuova impostazione del dialogo interreligioso

Da quanto testé detto, risulta chiaro che per «sollevare lo sguardo oltre le stesse
religioni» e rendere cosi manifesto il carattere universale del contenuto di ogni forma
di fede autentica & necessario coniugare costantemente il dialogo interreligioso con
quello interculturale, ossia recuperare la reciprocita feconda del rapporto fra fides e
ratio, fra teologia e filosofia. A questo livello, la grande importanza, anche a livello del
dialogo interreligioso, dell’autorevole contributo offerto da Papa Giovanni Paolo II con
la sua recente Enciclica Fides et ratio?? & ancora tutta da valutare. In questa sede pos-
sono bastare le seguenti tre considerazioni:

Innanzitutto, di capitale importanza per I'opera di discernimento, che occorre svol-
gere di fronte a qualsiasi religione e cultura, & 1'affermazione secondo cui:

«il rapporto che deve opportunamente instaurarsi tra la teologia e la filosofia sara
all’insegna della circolarita. Per la teologia, punto di partenza e fonte originaria do-
vra essere sempre la parola di Dio rivelata nella storia, mentre obiettivo finale non
potra che essere Uintelligenza di essa, via via approfondita nel susseguirsi delle ge-
nerazioni. Poiché, d’altra parte, la parola di Dio é verita (¢fr. Gv 17, 17), alla sua mi-
gliore comprensione non puo non giovare la ricerca umana della verita, ossia il filo-

22 J. RATZINGER, Ibid., 26.

23 [l testo ufficiale dell'Enciclica, pubblicata da Giovanni Paolo ITil 14 settembre 1998, si trova in AAS 91 (1999)
5-88. Qui le citazioni sono tratte dal quaderno Nr. 274 della Collana Magistero pubblicata da Paoline
Editoriale Libri.

295



Articoli

sofare, sviluppato nel rispetto delle leggi che gli sono proprie. Non si tratta semplice-
mente di utilizzare, nel discorso teologico, l'uno o U'altro concetto o frammento di un
impianto filosofico; decisivo é che la ragione del credente eserciti le sue capacita di
riflessione nella ricerca del vero all’interno di un movimento che, partendo dalla paro-
la di Dio, si sforza di raggiungere una migliore comprensione di essa. E chiaro, peral-
tro, che, muovendosi entro questi due poli — parola di Dio e migliore sua conoscenza -,
la ragione é come avvertita, e in qualche modo guidata, a evitare sentieri che la por-
terebbero fuori della Verita rivelata e, in definitiva, fuori della verita pura e sempli-
ce; essa viene anzi stimolata a esplorare vie che da sola non avrebbe nemmeno so-
spettato di poter percorrere. Da questo rapporto di circolarita con la parola di Dio la
filosofia esce arricchita, perché la ragione scopre nuovi e insospettati orizzonti»
(Fides et ratio, 73).

In altri termini, se & vero — come hanno sempre affermato con rigore metodologi-
co sia Sant’Agostino, sia San Tommaso d’Aquino - che la «fede se non & pensata & nul-
la» perché credere significa cum assensione cogitare?4, allora e altrettanto vero che
se la filosofia emargina del tutto il dialogo con questo «pensare della fede» muore e
finisce per diventare — come ha formulato una volta il filosofo esistenzialista Karl
Jaspers — un leer werdenden Ernst?5, ossia qualcosa di serio ma vuoto.

In secondo luogo, per superare qualsiasi forma di relativismo & assolutamente fon-
damentale recuperare la convinzione che la filosofia racchiusa nella rivelazione bi-
blica & quella dell’inalienabilitd della persona umana: questa Rivelazione, afferma
Giovanni Paolo II:

«propone chiaramente alcune verita che, pur non essendo naturalmente inacces-
sibili alla ragione, forse non sarebbero mai state da essa scoperte, se fosse stata ab-
bandonata a se stessa. In questo orizzonte si situano questioni come il concetto di un

24 A partire da quest'espressione di S. Agostino (De praedestinatione Sanctorum, cap. 2, 5), S. Tommaso elabo-
ra la sua analisi dell'atto di fede; cfr. S. Th., II-1I, q. 2, a. 1 (cfr. pure De Veritate 14, 1); per una breve spiega-
zione del significato di questa formula cfr. J. PiepeR, Lieben, hoffen, glauben, Miinchen 1986, 298-304).

Sui rapporti fra teologia e filosofia cfr. pure J. RATZINGER, Wesen und Auftrag der Theologie. Versuche zu ih-
rer Ortbesdtimmung in Disput der Gegenwart, Einsiedeln - Freiburg 1993, 49ss; Antropologia, fede e dirit-
to ecclesiale, a cura di L. GERosa, Milano 1995, soprattutto 15-31 e 33-43.

25 Cfr. J. PiepeR, Die magliche Zukunft der Philosophie, in: Idem, Werke in acht Béinden. Vol. 3: Schriften zum
Philosophiebegriff, a cura di B. WALD, Hamburg 1995, 315-325, qui 323.

296



Libero Gerosa

Dio personale, libero e creatore, che tanto rilievo ha avuto per lo sviluppo del pensie-
ro filosofico e, in particolare, per la filosofia dell’essere. A quest’ambito appartiene
pure la realta del peccato, cosi come essa appare alla luce della fede, la quale aiuta
a impostare filosoficamente in modo adeguato il problema del male. Anche la conce-
zione della persona come essere spirituale é una peculiare originalita della fede: I'an-
nuncio cristiano della dignita, dell’ uguaglianza e della liberta degli uomini ha certa-
mente influito sulla riflessione filosofica che i moderni hanno condotto. Pit vicino a
noi, si puoé menzionare la scoperta dell’importanza che ha anche per la filosofia Ue-
vento storico, centro della Rivelazione cristiana. Non a caso, esso e diventato perno
di una filosofia della storia, che si presenta come un nuovo capitolo della ricerca uma-
na della verita» (Fides et ratio, 75).

E proprio a livello di questa ricerca umana della verita si colloca la terza consi-
derazione in merito al rapporto di reciprocita fra fede e ragione: esso & la strada mae-
stra che conduce, sia a livello teologico che politico, alla vittoria sulla dittatura del-
I'apparenza o impero del virtuale, ridonando all'uomo la sua dignita di essere capax
infiniti, capax Dei, ossia di essere capace di cogliere il senso della realta e dunque di
raggiungere la verita26. Afferma infatti Giovanni Paolo II:

«Ovunque I'uomo scopre la presenza di un richiamo all’assoluto e al trascenden-
te, li gli si apre uno spiraglio verso la dimensione metafisica del reale: nella verita,
nella bellezza, nei valori morali, nella persona altrui, nell’essere stesso, in Dio. Una
grande sfida che ci aspetia al termine di questo millennio é quella di saper compiere
il passaggio, tanto necessario, quanto urgente, dal fenomeno al fondamento. Non e
possibile fermarsi alla sola esperienza; anche quando questa esprime e rende mani-
festa Uinteriorita dell’'uomo e la sua spiritualita, é necessario che la riflessione spe-
culativa raggiunga la sostanza spirituale e il fondamento che la sorregge» (Fides et
ratio, 83).

Questo passaggio dal fenomeno al fondamento avviene attraverso la coscienza, e
¢id non pud in alcun modo essere disatteso nel dialogo con tutte le forme di cultura e
con ogni religione.

26 Su come il venir meno del dialogo fra teologia e filosofia sia una delle cause principali della sconfitta del-
I'vomo di fronte all'apparenza, cfr. J. RaTzINGER, Die Einheit des Glaubens und die Vielfalt der Kulturen.
Reflexionen im Anschluss an die Enzyklika “Fides et ratio”, in: T GE 89 (1999) 141-152, soprafttutto 151.

297



Articoli

3.2 1l ruolo della coscienza nel dialogo interculturale e interreligioso

Gia il Concilio Vaticano II, parlando di coloro che «senza colpa ignorano il Vangelo
di Cristo e la sua Chiesa» aveva precisato che possono giungere alla conoscenza del
bene - e dunque conseguire la salvezza — se si sforzano di compiere la volonta di Dio,
«conosciuta attraverso il dettame della coscienza» (LG 16). Nella sua Enciclica
Veritatis splendor del 1993, Papa Giovanni Paolo Il rende attenti circa la necessita di
ben comprendere questo insegnamento conciliare, perché in un mondo in cui si & per-
sa l'idea stessa

«di una verita universale sul bene, conoscibile dalla ragione umana, é inevitabil-
mente cambiata anche la concezione della coscienza: questa non é pit considerata
nella sua realta originaria, ossia un atto dell’intelligenza della persona, cui spetia di
applicare la conoscenza universale del bene in una determinata situazione e di espri-
mere cosi un giudizio sulla condotta giusta da scegliere qui e ora; ci si é orientati a
concedere alla coscienza dell’individuo il privilegio di fissare, in modo autonomo, i
criteri del bene e del male e agire di consequenza. Tale visione fa tutt’uno con un’eti-
ca individualistica, per la quale ciascuno si trova confrontato con la sua verita, dif-
ferente dalla verita degli altri» (Fides et ratio, 98).

La realth originaria della coscienza, di cui parla Giovanni Paolo IT nella sua
Enciclica, & descritta in modo mirabile dalla sintesi dell’antropologia cristiana offerta
dalla tradizione teologico-filosofica del Medio Evo27. In essa il concetto di coscienza
comprende due livelli: il primo ontologico, il secondo operativo o etico.

Il primo livello della coscienza & designato dagli stoici con il termine synderesis e
dalla filosofia platonica con quello pili chiaro di anamnesis, ossia di memoria origi-
naria del buono e del vero. Questa memoria dell’origine & costitutiva dell’essere stes-
so dell'uomo e conferisce a quest’ultimo la capacita di riconoscere nel suo presente
cio per cui & fatto, cid a cui & strutturalmente orientato e deve tendere per realizzare
pienamente se stesso. Come afferma San Paolo nella lettera ai Romani: «Quando i pa-
gani che non hanno la legge, per natura agiscono secondo la legge, essi, pur non aven-
do la legge, sono legge a se stessi; essi dimostrano che quanto la legge esige é scritto
nei loro cuori come risulta dalla testimonianza della loro coscienza e dei loro stessi
ragionamenti, che ora li accusano ora li difendono» (Rm. 2, 14-15). Su questo con-

27 Per una valutazione dettagliata di questo giudizio cfr. J. RATZINGER, Wenn Du den Frieden willst, achte das
Gewisswn jedes Menschen. Gewissen und Wahreit, in: Die Weltfriedenbotschaft Papst Johannes Paul II., a
cura di D. Squicciaring, Berlin 1992, 289-300, soprattutto 295-299.

298



Libero Gerosa

cetto di anamnesis 0 memoria originaria del buono e del vero, che coincide con il fon-
damento stesso dell’esistenza di ogni uomo, poggia sia il diritto della missione cri-
stiana, sia la possibilita del dialogo interreligioso. Secondo I'antropologia cristiana, in-
fatti, non ¢’e nulla che meno appartiene all'uomo del suo stesso io, per cui la sua co-
scienza & il luogo del pili profondo superamento di se stesso e del contatto con Colui
che gli dona l'essere e per cui e fatto, ossia Dio. E tanto pit1 'uomo & timorato di Dio,
cioe autenticamente religioso, tanto pitl la sua reazione di fronte all’annuncio cristia-
no sara simile a quella di Cornelio (Atti 10, 24-35): Si, cio che tu annunci é cio che ho
sempre atieso e desiderato?8. Missione e dialogo, verita e liberta sono dunque valori
reciprocamente legati, ma questa loro reciproca complementarieta iscritta nell’esse-
re dell'uomo dalla anamnesis ha come bisogno di essere provocata per emergere a li-
vello operativo. In questo senso la funzione del dialogo interculturale e interreligioso
¢ di natura eminentemente maieutica, nel senso che il criterio di ricerca della verita
consiste nella sollecitazione del soggetto che ascolta a ritrovarla in se stesso e a trar-
la fuori dalla propria anima. E questo tirar fuorila verita dal profondo del proprio es-
sere non si da senza I'impegno della volonta del soggetio, ossia senza toccare il se-
condo livello della coscienza, quello etico e morale, designato dalla tradizione me-
dioevale semplicemente con il termine conscientia?9.

A questo secondo livello la coscienza altro non & se non un actus, ossia il compiersi
di un evento, 0 meglio 'organo che regola il compiersi in una data situazione di un
procedimento decisionale. E evidente che non pud mai essere una colpa seguire la pro-
pria convinzione, anzi & un dovere. Ma puo essere certamente una colpa I'avere ac-
quisito una convinzione cosi falsa da contraddire la memoria originaria del buono e
del vero iscritta nel nostro essere umano. La colpa & sempre da ricercare a un livello
pitt profondo di quello fattuale, ossia a livello della trascuratezza o falsificazione del
nostro essere stesso. Dimenticare questa verita significa non solo ridurre il
Cristianesimo a puro moralismo, ma altresi rendere vano ed impossibile il dialogo con
le religioni non cristiane.

4. Conclusione: dialogo interreligioso e pace

Queste brevi considerazioni teologiche e filosofiche sul tema della diversita delle
religioni e la verita, nonché sulle loro conseguenze per una nuova impostazione del

28 ]l paragone con il racconto lucano & fatto da J. RATZINGER, Ibid., 296.
29 Cfr. J. RATZINGER, Ibid., 298-299.

299



Articoli

dialogo interreligioso ed interculturale, ci permettono di trarre alcune conclusioni ge-
nerali sul nesso presente fra la pratica del dialogo interreligioso e la costruzione del-
la pace nel mondo.

a) In ogni cultura ed in ogni sistema giuridico per costruire una pace vera e duratura
& necessario ed urgente riconoscere il carattere assolutamente fondamentale del
diritto alla liberta religiosa. Esso non ¢ un diritto soggettivo fra tanti altri, ma &
quello fondamentale, primario, perché la dignita di ogni persona trova la sua pri-
ma fonte nella relazione essenziale dell'uomo con Dio, che I'ha dotato della ragio-
ne e della liberta, e I'introduce nel senso di tutta la realtaso.

b) In un’epoca come la nostra, in cui si assiste, a seguito di enormi migrazioni piti o
meno forzate, al costituirsi di societad multinazionali e multireligiose, I’accurata edu-
cazione al rispetto della coscienza dell altro, ed in particolare della coscienza reli-
giosa di ogni uomo, diventa sempre pitt importante per una costruzione efficace del-
la democrazia e della pace3l, La crisi di valori ed identita, particolarmente acuta
oggi anche in Europa, rende infatti il dialogo interculturale e interreligioso ancora
piti decisivo per la pace32. E non & possibile favorire questo dialogo se le autorita ci-
vili e politiche non cessano di ignorare o relegare ostinatamente il contributo della
religione alla pace nella sfera del privato33.

¢) In queste societa multinazionali e multireligiose, in cui i problemi politici e sociali
acquistano una particolare complessita, non serve né la passivita, né la forza, per-
ché I'unica via adeguata alla costruzione della pace & quella del dialogo e del rico-
noscimento dei diritti di tutte le minoranze. Queste ultime hanno non solo il diritto
ad esistere, ma anche il diritto a conservare la propria identita culturale e le pro-
prie tradizioni religiose, che non si realizza senza il riconoscimento del loro diritto
di organizzarsi ed associarsi liberamente34.

30 Sull'argomento Papa Glovann PaoLo II @ molto esplicito: cfr. soprattutto il Nr. 5 del Messaggio di pace del 1°
gennaio 1991 [AAS 83 (1991) 410-421] ed il Nr. 5 del Discorso ai partecipanti al 5° Colloquio giuridico in-
ternazionale tenuto all'Universitd del Laterano il 10 marzo 1984. Cfr.: Der Apostolische Stuhl 1984.
Ansprachen, Predigten und Bothschaften des Papstes, Erkldrungen der Kongregationen; vollstindige
Dokumentation, Hg. v. Sekretariat de DBk, Kéln 1984, 1055-1059).

31 A tale riguardo cfr. L. Giussant, L'io, il potere, le opere. Contributi da un'esperienza, Genova 2000, 179-182.
32 Cfr. il Nr. 7 del gia citato messaggio di pace del 1991 (vedi nota 30) di Giovanni Paoro I1.

33 Cfr. il Nr. 8 del Messaggio di pace del 1° gennaio 1992, in: AAS 84 (1992) 321-327.

34 Cfr. Nr. 4-11 del Messaggio di pace del 1° gennaio 1989, in: AAS 81 (1989) 95-103.

300



Libero Gerosa

Questi principi diventeranno sempre piu dei corridoi di pace realmente praticabi-
li da chiunque tanto piti sara accolto e vissuto responsabilmente il monito, che Papa
Paolo VI gia nel 1964 lanciava al mondo intero con la sua Enciclica Ecclesiam suam:
«Il clima del dialogo & ’amicizia. Anzi il servizio!»35. In questo modo, la costruzione
della pace e lo stesso dialogo interreligioso non saranno piu qualche cosa di riserva-
to ad esperti seduti attorno ad un tavolo, ma diverranno un dialogo di vita (RM 57),
tanto piu efficace quanto piu gli interlocutori si lasceranno disporre dalla loro co-
scienza al dono gratuito di se stessi, perché 'apice dell’amicizia e dell’amore & il co-
mandamento divino: Ama il prossimo tuo come te stesso (Mt 22, 39; Mc 12, 31; Le 10,
27). In questo lungo cammino verso la pace i popoli europei hanno una responsabilita
pitt grande perché, come diceva Goethe36: «l’Europa ¢ nata in pellegrinaggio ed il
Cristianesimo é la sua lingua materna».

35 PaoLo VI, Enciclica Ecclesiam suam, Nr. 49; il testo ufficiale dell'Enciclica si trova in: AAS 56 (1964) 609-659.

36 Giovannt Paoro 11, saluto alla chiusura del simposio pre-sinodale, in: Cristianesimo e cultura in Europa.
Memoria, coscienza, progetto. Atti del simposio presinodale (Vaticano 28-31 ottobre 1991), Forli 1991, 363-
368, qui 365.

301






Articoli RTLu VI (2/2001), 303-318

«Teilhabende Mittlerschaft»
und wechselseitige Inklusion
zur Christozentrik des interreligiosen Dialogs

Michael Schulz
Universitdt Miinchen
Facolta di Teologia (Lugano)

1. Eine theologische Aufgabe

Unsere Gegenwart ist durch eine vielfiltige und vielschichtige Begegnung unter-
schiedlicher Kulturen und Religionen geprigt. Beispielsweise wiinscht manche
Schulleitung die Integration von Schiilern muslimischen Glaubens in eine interreli-
giose Feier am Anfang und Ende des Schuljahres. Man blickt dabei auf Papst Johannes
Paul II.: Er hat es 1986 in Assisi mit dem interreligiosen Gebet der Religionen vorge-
macht!. Aber was heit gemeinsam beten? Durch Christus wird man kaum mit einem
Muslim oder einem anderen Nichtchristen beten konnen. Es wundert daher nicht, da
Christen den Eindruck gewinnen, in der Theorie und Praxis des interreligiosen Dialogs
store die Christozentrik ihres Glaubens.

Gegen diesen Eindruck wendet sich die Erklirung der Glaubenskongregation
Dominus Iesus vom 6. August 2000. In die Schlagzeilen europiischer Medien kam die-
se Erklirung wegen ihrer Aussagen zum katholischen und evangelischen
Kirchenverstdndnis. Zumindest in Europa iibersah man oft die primér religions-
theologische Ausrichtung dieser Erklirung: ihre Auseinandersetzung mit dem
Religionspluralismus und ihr Plddoyer fiir eine inklusivistische Position des
Christentums im Verhéltnis zu den nichtchristlichen Religionen. Zur Begriindung die-
ses Inklusivismus wurde auBerdem eine theologische Aufgabenstellung formuliert.
Unter Nr. 14 wird betont, daB sich fiir die Theologie ein weites Forschungsgebiet auf-

1 Vgl. zum Gebet von Assisi GErpA RiEDL, Modell Assisi. Christliches Gebet und interreligidser Dialog in heilsge-
schichtlichem Kontext, Berlin-New York 1998; Zusammenleben mit Muslimen in Deutschland. Eine Handreichung
der Evangelischen Kirche in Deutschland, hrsg. v. KincHENAMT DER EKD, Giitersloh 22000, 41f.

303



Articoli

tue, «iiber das Vorhandensein anderer religioser Erfahrungen und ihrer Bedeutung
im Heilsplan Gottes nachzudenken». Zu kldren sei inshesondere, was in diesem
Zusammenhang eine «teilhabende Mittlerschaft» (mediatio participata) bedeuten
konnte: d.h. eine von dem einen Mittler Jesus Christus selbst erweckte (!) «andere
Mittlertétigkeit verschiedener Art und Ordnung» in anderen religiosen Kontexten.
Ergebnis dieser Reflexion soll es offenbar sein, eine Form fiir den interreligiosen
Dialog zu finden, in dem die Christologie als Garantie des Dialogs und nicht als des-
sen Hemmschuh betrachtet wird.

Die folgenden Uberlegungen versuchen dem Begriff der teilhabenden Mittlerschaft
in seiner religionsdialogischen Potentialitdt nachzugehen mit dem Ziel, die These
plausibel zu machen: Die Christologie ermoglicht erst den interreligiésen Dialog; sie
verhindert ihn nicht. Mehr noch: auch in anderen Religionen gibt es ein dem Begriff
der teilhabenden Mittlerschaft durchaus vergleichbares Pendant. Das fiihrt zum
Gedanken eines wechselseitigen Inklusivismus als Kennzeichen des Verhéltnisses zwi-
schen Religionen. Ein bloBer Religionspluralismus scheint hingegen die Christologie
in ihrem kirchlichen Selbstverstindnis nicht ernst nehmen zu kénnen. Dement-
sprechend vernachléssigt der Religionspluralismus auch den Wahrheitsanspruch von
nichtchristlichen Religionen.

2. Exklusive und teilhabende Mittlerschaft

Der Begriff der teilhabenden Mittlerschaft ist insbesondere dem katholischen und
orthodoxen Glauben aus der Hagiologie bekannt. Maria und den Heiligen wird eine
teilhabende Mittlerschaft zugesprochen. Sie kénnen vorbereitend und dienend an der
Vereinigung des Menschen mit Gott mitwirken. Diese Vereinigung des Menschen mit
Gott bewirkt objektiv und in exklusiver Weise der eine und einzige «Mittler zwischen
Gott und den Menschen: der Mensch Jesus Christus» (1 Tim 2, 5). Die exklusive
Mittlerschaft Christi ist die Basis der teilhabenden Mittlerschaft der Heiligen. Die
Heiligen kénnen wirksam werden in bezug auf die subjektive, individuelle Annahme
der Verbindung von Gott und den Menschen, die als objektive Realitit Jesus, der
Christus, allein gewirkt hat.

Wenn das II. Vatikanum in der «Erkldrung iiber das Verhélinis der Kirche zu den
nichtchristlichen Religionen» Nostra aetate betont, daB die katholische Kirche nichts
von dem ablehnt, was in anderen «Religionen wahr und heilig ist» (NA 2), so muB ins-
besondere diesem Wahren und Heiligen eine teilhabende Mittlerschaft zugesprochen

304



Michael Schulz

werden?. In seiner 1990 verdffentlichten Enzyklika iiber den missionarischen Auftrag
der Kirche Redemptoris missio betont Papst Johannes Paul II., daf diese verschiede-
nen Mittlertitigkeiten des Wahren und Heiligen in anderen Religionen allein in
Verbindung mit der Mittlerschaft Christi heilsrelevant sein konnen. Als «gleichrangig
oder komplementér» seien sie nicht zu betrachten (5, s. auch 28f). Ahnlich duferen
sich der Pépstliche Rat fiir den interreligiosen Dialog in dem 1991 verdffentlichten
Dokument Dialog und Verkiindigung (16f, 23f, 27ff, 48f, 82), die Internationale
Theologenkommission in ihrem Schreiben aus dem Jahr 1996 Das Christentum und
die Religionen (81-92) und wieder die Glaubenskongregation in der Erkldrung
Dominus lesus (14). Genauso weisen evangelische und orthodoxe Verlautbarungen ei-
ne Auflosung der christologischen Begriindung der Heilschance von Nichtchristen
zurtick3.

3. Einwénde

Diese christologisch begriindete Betrachtung und Einschétzung anderer Religionen
stofft auf Einwédnde. Man erkennt zwar an, dafB kein strenger Exklusivismus vertre-
ten wird, nach dem jeder, der nicht ausdriicklich mit Christus in Verbindung steht, je-
de Heilschance verliert. Aber man lehnt auch die inklusivistische Position der ge-

2 Dieses «Wahre» und «Heilige» besteht nach Nostra aetate ganz allgemein in der «Anerkenntnis einer hich-
sten Gottheit», oft sogar «Vater» genannt (NA 1). In bezug auf den Hinduismus werden die «aszetischen
Lebensformen» und die «liebend-vertrauende Zuflucht zu Gott» hervorgehoben, die eine «Befreiung von der
Enge und Beschridnktheit» der menschlichen Lage eroffnen soll. In der buddhistischen Sehnsucht nach
Erleuchtung angesichts des erkannten Ungeniigens der veridnderlichen Welt sieht man Wahres und Heiliges
(NA 2), wie auch in der muslimischen Verehrung des allméichtigen Schopfers und barmherzigen Richters al-
ler Menschen (NA 3). Erst recht heiligt die Erwihlung Israels alle Nachkommen Abrahams. In Abrahams
Erwiihlung sind alle Christen vorauserwihlt (NA 4).

3 Vgl. Religionen, Religiositit und christlicher Glaube. Eine Studie, hrsg. im Auftrag der ARNOLDSHEIMER
KoNFERENZ und der KIRCHENLEITUNG DER VEREINIGTEN EVANGELISCHEN LUTHERISCHEN KIRCHE DEUTSCHLANDS,
Giitersloh 1991; Frieprici HUBER, Der Dialog mit den Religionen in der Leuenberger Konkordie, in: Una Sancta
52 (1997) 59-67; Zusammenleben mit Muslimen in Deutschland (wie Anm. 1), 25-30, 32f; Berufen zu
Niéchstenliebe und Christuszeugnis. Hilfen der Evangelisch-methodistischen Kirche fiir die Begegnung mit
Menschen anderer Religionen (orig. Called to be neighbors and witnesses), hrsg. v. der GENERALKONFERENZ DER
UniTED METHODIST CHURCH in: Una Sancta 53 (1998) 138-143; DAMASKINOS PAPANDREOU, Mdglichkeit und
Notwendigkeit interreligidser Dialoge, in: Una Sancta 53 (1998) 115-125.

305



Articoli

nannten Dokumente ab4. Der Inklusivismus schlieBe zwar Wahres und Heiliges in an-
deren Religionen nicht aus, sondern ein. Aber man betrachte das Wahre und Heilige
in anderen Religionen nur als Ausstrahlungen und Spuren dessen, was im Zentrum
des eigenen Glaubens steht. Der andere bevormundende Superioritdtsanspruch wer-
de nicht aufgegeben. Ein Dialog setze aber die Gleichrangigkeit der Partner vorauss.

«Miissen wir christologisch abriisten, um interreligios dialogfihig zu werden?»,
fragt daher der evangelische Systematiker Reinhold Bernhardt. Fiir sich selbst bejaht
er diese Frage weitgehendé. Inshesondere aber forcierten der englische Presby-
terianer John Hick und der nordamerikanische katholische Theologe Paul Knitter die
«christologische Abriistung» zugunsten einer Pluralistischen Religionstheologie (Abk.
PRT); sie stehen dabei in der Tradition des Religionswissenschaftlers Wilhelm
Cantwell Smith und sind gleichsam als «Viter» des Religionspluralismus zu betrach-
ten”. Der in Glasgow dozierende katholische Theologe Perry Schmidt-Leukel, der vor
allem den Ansatz Hicks verteidigt und weiterentwickelt, stellt die These auf: «Unter
den Religionen enthdlt nicht nur das Christentum heilshafte Gotteserkenntnis/
Offenbarung. Sie ist im gleichen HichstmaB... auch in anderen Religionen enthalten»s.

4 Vgl. INTERNATIONALE THEOLOGENKOMMISSION, Das Christentum und die Religionen, 8-12; vgl. die Kritik von HANs
KNG, Christ sein, Miinchen ¢1983, 107ff, an Karl Rahners Inklusivismus, der sich im Begriff «<anonymer
Christ» fiir Angehirige anderer Religionsgemeinschaften Ausdruck verschaffe.

5 Vgl. REINHOLD BERNHARDT, Zwischen GriBenwahn, Fanatismus und Bekennermut. Fiir ein Christentum ohne
Absolutheitsanspruch, Stuttgart 1994, 146-158; PErry ScumipT-LEUKEL, Theologie der Religionen. Probleme,
Optionen, Argumente (Beitrige zur Fundamentaltheologie und Religionsphilosophie 1), Neuried 1997, 167-235.

6 REINHOLD BERNHARDT, Desabsolutierung der Christologie?, in: Der einzige Weg zum Heil? Die Herausforderung
des christlichen Absolutheitsanspruchs durch die pluralistische Religionstheologie (QD 143), hrsg. v. M. v.
Briick und J. Werbick, Freiburg u.a. 1993, 144, 184-200.

7 Einen sehr detaillierten Uberblick iiber die Positionen von Smith und Hick gibt PERRY SCHMIDT-LEUKEL,
Theologie der Religionen (wie Anm. 5), 271-576. Die wichtigsten Autoren des Religionspluralismus stellt
PERRY ScHMIDT-LEUKEL, Das Pluralistische Modell in der Theologie der Religionen. Ein Literaturbericht, vor,
in: Theologische Revue 89 (1993) 353-364. Zur Einfithrung in die Thematik empfiehlt sich: Joun Hick, A
Christian Theology of Religions. The Rainbow of Faiths, Louisville / Kentucky; pErs., Religion. Die menschli-
che Antwort auf die Frage nach Leben und Tod (orig. An Interpretation of Religion, 1989), Miinchen 1996;
DERS., Gott und seine vielen Namen (orig. God Has Many Names, 1982), hrsg. v. R. Kirste, Frankfurt a. M.
2001; PauL F. KNITTER, Horizonte der Befreiung. Auf dem Weg zu einer pluralistischen Theologie der
Religionen, hrsg. v. B. Jaspert, Frankfurt a. M. u.a. 1997; DERs., Nessun altro nome. Un esame critico degli
atteggiamenti cristiani verso le altre religioni mondiali (orig. No other Name? A Critical Survey of Christian
Attitudes Toward the World Religions, 1985), Brescia 1991. In seiner Habilitationsschrift Viele Religionen —
ein Wort Gottes. Einspruch gegen John Hicks pluralistische Religionstheologie, Giitersloh 1998, setzt sich
GERrHARD GADE ausfiihrlich mit dem Ansatz Hicks auseinander.

8 PERRY SCHMIDT-LEUKEL, Die Theologie der Religionen (wie Anm. 5), 71.

306



Michael Schulz

Die Einzigkeit der Heilsmittlerschaft Jesu Christi wird deshalb dekonstruiert.
Konstruiert wird hingegen eine plurale Form von gleichrangigen Mittlerschaften des
Heils: eine plurale Mittlerschaft. Nur auf dieser Ebene gleichrangiger, vielfiltiger
Mittlerschaften ist nach der PRT ein wirklicher Dialog zwischen den Vertretern ver-
schiedener Religionen moglich. Nur so konne ein Religionsfriede erreicht werden, der
zum Weltfrieden beitrégt.

Diese pluralistische These ist zu diskutieren. Zur Orientierung dienen die
Ausfithrungen von John Hick.

4. Plurale Mittlerschaft

John Hick begriindet die plurale Mittlerschaft des Heils offenbarungs— und er-
kenntnistheoretisch9. Das Absolute, das er ganz abstrakt the Real nennt, kinne sich
nicht in seiner Fiille in einem einzigen menschlichen Mittler darstellen1¢. Denn der
Mensch ist sozusagen «zu klein» fiir die «groBe» absolute Wirklichkeit. Gottes Wort
paBt niemals hinreichend in Menschenwort. Wegen der Endlichkeit des Menschen sei-
en nur Erscheinungen des Absoluten zugéinglich, phainomena, wie Hick in Anlehnung
an Immanuel Kant formulierill. Das Absolute selbst bleibe unzuginglich — dhnliche
wie das nach Kant notwendigerweise zu denkende, noumenale, jedoch nicht erkenn-
bare Ding-an-sich. Die Rezeption und Versprachlichung der phdnomenalen
Erfahrungen des Absoluten seien auBerdem ganz vom soziokulturellen Kontext im-
prégniert12. So liege es letztlich am Rezipienten, wenn das Absolute personal und/oder

9 Vgl. dazu GERHARD GADE, Viele Religionen (wie in Anm. 7), 69-73.

10 Vgl. Joun Hick, Religion (wie in Anm. 7), 259; DERs., Jesus und die Weltreligionen, in: DERs. (Hrsg.): Wurde
Gott Mensch?, Giitersloh 1979, 175-194, bes. 190f; PErrY ScHMIDT-LEUKEL, Theologie der Religionen (wie in
Anm. 5), 501; s. dazu Guipo VERGAUWEN, Le réle de Jésus-Christ dans la théologie pluraliste des religions, in:
Rivista Teologica di Lugano 4 (1999) 259-282, hier 263ff; MicHAEL ScHuLz, Arfragen an die Pluralistische
Religionstheologie: Einer ist Gott, nur Einer auch Mittler?, in: Miinchener Theologische Zeitschrift 51 (2000)
125-150, hier 138-143.

11 Vgl. Joun Hick, Religion (wie in Anm. 7), 262-269.

12 In diesem Zusammenhang beruft sich Joun Hick, Religion (wie in Anm. 7), 263, auch auf Themas von Aquin:
Nach Thomas ist das Erkannte im Erkennenden nach der Weise des Erkennenden (cognita sunt in cognos-
cente secundum modum cognoscentis, S.Th. LI-1I 1, 2 ¢). Thomas zufolge ermdglicht es jedoch die mensch-
liche Erkenntniskraft, im phainomenon sowohl das Wesen einer Sache als auch deren Teilhabe am Sein zu
erfassen, das in vollkommener Weise allein in Gott wirklich ist. Hick deutet demgegeniiber die thomasische
Gnoseologie kantianisch um, damit sie als Beleg seiner eigenen These herangezogen werden kann. Vgl. fer-
ner GERHARD GADE, Gott und das Ding an sich. Zur theologischen Erkenntnislehre John Hicks, in: Theologie
und Philosophie 73 (1998) 46-69.

307




Articoli

impersonal erscheintl3, Zwar seien in religiosen Erfahrungen authentische
Manifestationen des Absoluten gegeben. Aber es bleibt dabei: Dem Absoluten gelingt
es nicht, sich so in den menschlichen Geist einzuprégen, dal der Mensch es in analo-
ger Weise erkennen kinnte. Dank einer analogen Erkenntnis jedoch wire der Mensch
erst imstande, richtige und falsche Vorstellungen von der unendlichen Wirklichkeit so-
wie authentische und eingebildete Manifestationen des Absoluten zu unterscheiden.
Widerspriichlich ist allerdings Hicks Wissen um die vollige Andersartigkeit Gottes und
das gleichzeitig in Anspruch genommene Wissen um das Verhélinis des Absoluten zu
den phainomenal4.

Nach Hick zieht die Endlichkeit menschlichen Begreifens eine Grenze, die nicht
einmal Gott zu iiberschreiten vermag. Gott bleibt deswegen unerkennbar. Und Gott
kann darum nie selber zum Inhalt einer endgiiltigen, d.h. wahrhaft gottlichen
Offenbarung werden. Aber auch kein Mensch kann deshalb mit seinem endlichen
Willen unverkiirzt Gottes Selbstmitteilungs— und Heilswillen annehmen und verwirk-
lichen. Ein absoluter Heilsbringer, wie Karl Rahner formuliert!5, in dem gottlicher
Heilswille und menschliches Ja zum Willen Gottes definitiv, ein fiir alle Mal fiir alle
Menschen Wirklichkeit werden, kommt nicht in den Blick. Die «christologische
Abriistung» trifft also bereits die Denkbarkeit und Mdglichkeit einer Christologie.
«Abgeriistet» wird nicht weniger die Moglichkeit, daB nichtchristliche Religionen von
sich behaupten kénnen, sie vermittelten authentisch oder sogar in uniiberbietbarer
Weise die Ndhe des Gottlichen oder den Willen Gottes.

Durch eine ethische Kategorie charakterisiert Hick den Bezug des Menschen zum
unerkennbaren Absoluten. Erwache der Mensch zu sich selbst, so spiire er in sich die
Verpflichtung, self-centredness zu iiberwinden und die Existenzweise der reality-cen-
tredness auszuprigen. Die philosophisch zwar unbeweishare Existenz des Absoluten
habe man dennoch als Pendant dieser ethischen Grunderfahrung zu postuliereni6.

13 Vgl. Joun Hick, Religion (wie in Anm. 7), 269-273.

14 Vgl. GERHARD GADE, Gott und das Ding an sich (wie in Anm. 12), 55-67; ArMIN KREINER, Anfragen an die
Pluralistische Religionstheologie, in: Religionsunterricht an hheren Schulen 41 (1998) 83-91, bes. 84f.

15 Vgl. Karl Rahner, Grundkurs des Glaubens. Studien zum Begriff des Christentums (Séamtliche Werke 26),
Freiburg u.a. 1999, 188f.

16 Vgl. John Hick, Religion (wie in Anm. 7), 322-339. In dem von Friedrich Schleiermacher im 19. Jahrhundert
beschriebenen Gefiihl der schlechthinnigen Abhéingigkeit sieht der Bonner Dogmatiker KARL-HEINZ MENKE,
Die Einzigkeit Jesu Christi im Horizont der Sinnfrage (Kriterien 94) Einsiedeln-Freiburg 1995, 80f, eine
Parallele zu Hicks Definition des menschlichen Bezugs auf das Absolute. Ahnlich wie Schleiermacher er-
kenne auch Hick in Jesus den Menschen, der ganz die Bezogenheit auf das Absolute gelebt und andere zu
dieser Existenzweise angeregt habe.

308



Michael Schulz

Reality-centredness prige ebenso das Leben Jesu: Jesu Selbstverstindnis sei ganz
theozentrisch ausgerichtet. Die Theozentrik Jesu bildet auch die Mitte der Christologie
Hicks. In seinem Aufsatzband The Myth of God Incarnate verwirft Hick die Christo-
zentrik des christlichen Glaubens. Die Christozentrik resultiere aus einer «fortschrei-
tenden Vergottlichung Jesu»17. Man fiihlt sich an Adolf von Harnacks These erinnert:
«Nicht der Sohn, sondern allein der Vater gehirt in das Evangelium»18. Der Glaube
an Jesus, den Christus und Sohn Gottes, paBt sich nicht zum historischen Jesus.
Allerdings ist Harnack davon iiberzeugt, daf Jesus eine uniiberbietbare Kenntnis des
gottlichen Vaters vermittle. Diese exklusive Uniiberbietbarkeit des GotteshewuBtseins
Jesu bestreitet Hick.

Erlosung interpretiert Hick als Umwandlung der Selbstzentriertheit in die
Gotteszentrietheit, die auch Jesu BewuBtsein gekennzeichnet habe. Die objektive Seite
der Erlésung, die nach christlichem Verstidndnis im Leiden und Sterben Jesu kulmi-
niert, wird von Hick ausgeblendet. Die Vorstellung, daB Gott die Welt mit sich durch
seinen menschgewordenen Sohn versohnt, klassifiziert Hick als eine spitere Theorie,
die mit dem historischen Jesus nichts zu tun habe19. Die Erbsiindenlehre lehnt Hick
als Mythos ab; «educated Christians» (!) seien derselben Auffassung20. Das Bise im
Menschen, die Selbstzentrietheit, deutet er naturalistisch als evolutiven Rest im
Menschen: als Aspekt am Uberlebensinstinkt im Kampf ums Dasein2!. Die Evolution
des Menschen zum Guten geschieht durch die Attraktivitdt entsprechender Vorbilder.
Jesus, aber auch andere religitse oder humanistische Genies regen zur moralischen
Verbesserung des Menschengeschlechts an.

5. Anfragen

Es stellt sich indessen die Frage, woher man iiberhaupt wei}, dal Gott das Heil al-
ler Menschen will und daB dieses Heil eine Realitit ist. Eine philosophische Ableitung
des Heilswillens Gottes scheitert an der Freiheit Gottes. Hicks Beobachtung, allen

17 Jonn Hick, Religion (wie in Anm. 7), 59; ders., A Christian Theology of Religions (wie in Anm. 7), 99-103;
DERS., The Metaphor of God Incarnate, Louisville / Kentucky, 1993, 40-46 u.o.

18 So formuliert ADOLF VON HARNACK in seinen Vorlesungen Das Wesen des Christentums, Leipzig 1900, 91, die
er im Wintersemester 1899/1900 hielt.

19 Vgl. Joun Hick, Religion (wie in Anm. 7), 57-60; DERS., The Metaphor of God Incarnate (wie in Anm. 17), 15-26,
112-126.

20 Ebd., 116.
21 Vgl. ebd.

309



Articoli

Religionen gehe es im weitesten Sinn um Heil22, bedarf jedoch zumindest einer ratio-
nalen Rechtfertigung. Wie ist eine heilskonstitutive Offenbarung tiberhaupt denkbar?
Wenn Heil mit der Selbstoffenbarung Gottes zusammenhéngt — und davon ist die PRT
nach Schmidi-Leukel (im Sinn eines kommunikationstheoretischen Offenbarungs-
verstindnisses) iiberzeugt — 23, dann muB dieser Gott auch iiber eine personale
Selbsterkenntnis verfiigen. Nur ein Gott, der sich selbst erkennt und sich offenbar ist
— der also Person ist —, vermag sich auch gegeniiber anderen zu erkennen zu geben
und sich zu offenbaren. Das Personsein Gottes mufl darum mehr sein als die uns nur
zugewandte Seite oder Maske des Absoluten. Das stellte sich bereits in der
Auseinandersetzung mit dem Sabellianismus des 3. Jahrhunderts heraus. Dieses per-
sonale Gottesverstindnis muB auBerdem philosophisch begriindet werden, was Hick
als unmaoglich betrachtet wegen der Grenze zwischen endlichem Verstand und Gottes
Absolutheit. Gegeniiber der asiatischen Einschétzung, nach der Personsein immer ei-
ne zu itberwindende Form von Begrenzung und Ichbezogenheit darstellt24 und dar-
um erst recht nicht dem Absoluten zugesprochen werden kann, mul} gezeigt werden,
daB Personsein die dichteste Form des Seins darstellt, die in eminenter Intensitit Gott
zukommt. Die Unterscheidung zwischen egoistischer und metaphysischer Selbst-
bezogenheit kénnte bei dieser Demonstration behilflich sein.

Um die soteriologische Dimension der Offenbarung zu erschlieBen, ist gegeniiber
Hicks Verharmlosung des Bisen und der Erlosungsbediirftigkeit des Menschen eine
vertiefte Sicht der menschlichen Freiheit erforderlich, die die Freiheit in ihrer
Theozertrik begreifbar macht: Bricht die dynamische Ausrichtung der menschlichen
Freiheit auf Gott durch das Gegengewicht der egoistischen Selbstbezogenheit weitge-
hend zusammen, bedarf die Freiheit einer erneuten Ausrichtung auf Gott, um iiber-
haupt zur Realisierung von Selbstlosigkeit und Freiheit in der Lage zu sein. Diese er-
neute Ausrichtung der Freiheit auf Gott kann nur durch Gott selbst geschehen. Eine
Initiative der gottlichen Freiheit ist erforderlich, die sich zugleich — in Kooperation mit
einer menschlichen Freiheit — auf die Freiheit aller Menschen bezieht. Insofern
Freiheit Geschichte konstituiert, muf3 die Befreiung der Freiheit zu ihrer urspriingli-

22 Vgl. Joun Hick, Religion (wie in Anm. 7), 49f.

23 Vgl. PERRY SCHMIDT-LEUKEL, Theologie der Religionen (wie in Anm. 5), 341. Joun Hick, Religion (wie in Anm. 7),
267, kann das Absolute allerdings auch sehr informationstheoretisch als «Quelle» von «Informationen» be-
trachten, die im Hintergrund religioser Erfahrungen stehen sollen.

24 Zum Problem der Frage nach dem Selbst im Buddhismus vgl. JonANNES BRONKHORST, Die buddhistische Lehre,
in: Der Buddhismus I. Der indische Buddhismus und seine Verzweigungen (Religionen der Menschheit 24),
hrsg. v. H. Bechert u.a., Stuttgart 2000, 44-49,

310



Michael Schulz

chen Bestimmung durch ein geschichtliches Heilsereignis vermittelt werden.

In der erneuten Ausrichtung der Freiheit auf Gott liegt auch die Kraft des
Menschen zum Frieden. Folglich ist der soteriologische Grund fiir eine wiedergewon-
nene Friedfertigkeit des Menschen in einer konkreten Religion zu suchen, die sich
durch ein entsprechendes geschichtliches Heilsereignis begriindet weill. Diese
Friedfertigkeit ist nicht bereits dadurch gegeben, dal man einen ethischen Konsens
zwischen Religionen und Kulturen erhebt. Entscheidend ist die von Gott geschenkte
Befihigung der menschlichen Freiheit zum Guten.

6. Gottes personale Grenzenlosigkeit als Grund
einer unbegrenzten, einmaligen Selbstmitteilung

Hat man Gott einmal als absolutes und personales Sein verstanden, dann kann
man Gott nicht mehr aus der Geschichte der Menschheit ausgrenzen und behaupten,
er konne sich dem Menschen nicht hinreichend zu erkennen geben. Das macht ins-
besondere Georg Wilhelm Friedrich Hegel gegeniiber Immanuel Kants Kritik der me-
taphysischen Gotteserkenntnis deutlich25. Gott uniiberwindliche Grenzen ziehen heif3t
ihn eingrenzen, begrenzen, ihn verendlichen. Das ist widerspriichlich.
Widerspriichlich ist ebenfalls ein menschliches Erkennen oder Wollen, das man in die
Grenzen der reinen Endlichkeit und Empirie verbannt. Schon die Erkenntnis des
Endlichen setzt ein Transzendieren des Endlichen voraus, weshalb das Unendliche
auch nicht nur mit einem endlichen Begriff identifiziert werden kann, der das
Unendliche bezeichnet. Der Mensch ist, wie angedeutet, nur Mensch im Uberschrei-
ten der Grenzen des Endlichen, im Bezug auf Gott26. Und Gott ist nur Gott, wenn er
aller Grenzen méchtig ist. Weder die GroBe Gottes noch die Endlichkeit des Menschen
sprechen daher gegen die Maglichkeit einer philosophischen Gotteserkenntnis oder
einer Offenbarung Gottes. Hicks Grenzziehungen lassen sich also mit Recht bestreiten.

Wegen der Grenzenlosigkeit Gottes meint Hick von vielen Inkarnationen des

%5 Vgl. dazu MicnagL Scuurz, Warum das Christentum die absolute Religion ist. Zu Hegels trinitdtsphilosophi-
scher Begriindung, in: Miinchener Theologische Zeitschrift 47 (1996) 365-384.

26 DaB} der Mensch nur Mensch ist im Uberstieg iiber das Endliche, daB der Mensch also ein Wesen der
Transzendenz ist — diesen Gedanken entwickelt in transzendentalphilosophischer Sicht KARL RAHNER,
Grundkurs des Glaubens (wie in Anm. 15), 36-43.

311



Articoli

Absoluten sprechen zu miissen2?. Aber unendlich viele, jedoch begrenzte Inkarna-
tionen konnen auch nicht in ihrer Summe den grenzenlosen Gott vermitteln. Hat sich
aber Gott einmal als er selbst, also in seiner Grenzenlosigkeit geoffenbart, gilt der
Satz: Einmal ist genug; ein qualitatives Mehr wéare nicht moglich.

Zur Endgiiltigkeit der Offenbarung gehort auBerdem, daB die Einheit von gottli-
cher Botschaft und menschlichem Boten nicht begrenzt, also unbegrenzt und nicht
mehr iiberbietbar ist. Bei den Propheten des Volkes Israel, aber auch bei Muhammad
scheint diese uniiberbietbare Einheit von Botschaft und Bote noch nicht gegeben zu
sein. Denn sie wissen um die Distanz zwischen sich und der Botschaft; sie wissen um
ihre unerliste Selbstzentriertheit. Dieser Sachverhalt wire auch mit Vertretern des
Islam zu diskutieren. Jesu Existenz und personale Identitdt kennt hingegen keine
Distanz zu Gott. Er ist die Nihe Gottes in Person, die anbrechende Kénigsherrschaft
Gottes selbst. Er lebt als reine Beziehung auf Gott, den Vater, hin; er offenbart sich da-
mit als Sohn; und er will allen Menschen an seiner exklusiven Sohnes-Beziehung zum
Vater in der Kraft des Heiligen Geistes Anteil geben.

Die grenzenlose, d.h. nicht mehr iiberbietbare Einheit von Gott und Mensch in
Jesus, dem Sohn Gottes, begriindet eine exklusive Mittlerschaft, die zugleich die
Realitdt eines grenzenlosen Heilswillens darstellt und andere zu Mittlern dieses
Willens machen kann. Nur durch Teilhabe an diesem geschichtlichen Ereignisgrund
des universellen Heils wird der Mensch von seiner Selbstzentriertheit erlist.
Begrenzte Manifestationen Gottes hingegen kénnen nur die Grundlage eines gewis-
sermafen begrenzten Heilswillens bilden. Die Inkarnation der Grenzenlosigkeit
Gottes garantiert dagegen grenziiberschreitendes Heil und umfassende Heilung sowie
unbegrenzte, an ihr partizipierende Mittlerschaften.

Das Leben Jesu ist deshalb nicht zuféllig von Grenziiberschreitungen geprigt: Er
vermittelt die Grenzenlosigkeit Gottes in die Geschichte hinein. Er pflegt
Tischgemeinschaft mit Zéllner und Siindern. Er stellt sich gegen jede Ausgrenzung
Gottes aus dem Leben bestimmter Menschen. Jedem verlorenen Schaf geht er nach,
wohin es sich auch immer verirrt haben mag. Bei manchen Heiden weckt und ent-
deckt er einen Glauben, den er innerhalb der Grenzen Israels nicht immer finden
kann. In der grenzenlosen Selbsthingabe Jesu kommt schlieBlich die grenzenlosen
Selbsthingabe Gottes ganz beim Menschen an, d.h. der géttliche, allumfassende

27 Vgl. Jonn Hick, The Metaphor of God Incarnate (wie in Anm.17), 89-98; zur Diskussion vgl. PERRY SCHMIDT-
LeukeL, Theologie der Religionen (wie in Anm. 5), 493-501; MICHAEL ScHULZ, Anfragen an die Pluralistische
Religionstheologie (wie in Anm. 10), 138ff.

312



Michael Schulz

Heilswille wird unverkiirzt durch die menschliche Freiheit Jesu, die mit der
Freiheitsgeschichte der Gesamtmenschheit verwoben ist, verwirklicht. Jetzt kann be-
hauptet werden, daB das in seiner Wirklichkeit konstituierte grenzenlose Heil Gottes,
die Gottesherrschaft, den transzendentalen Horizont jeder menschlichen Freiheit bil-
det, so daB jeder Mensch in seinem Selbstvollzug explizit oder implizit das Heil an-
nimmt oder ablehnt. Durch Annahme des Heils ist jeder, verbunden mit der
Freiheitsgeschichte der Menschheit, zu einer teilhabenden Mittlerschaft des Heils be-
fihigt. Da die Auferstehung Jesu den eschatologischen Sieg der Gottesherrschaft iiber
jede Grenze, auch iiber die Grenze von Siinde und Tod offenbart, erfolgt die univer-
sale Sendung der Jiinger, die das Reich Gottes annehmen, mit dem Ostereignis; sie
werden zu Mittlern der mit Ostern in jeder Hinsicht grenzenlos gewordenen
Gottesherrschaft. Sie konnen einen Heilsfrieden verkiinden, der alle Grenzen zwi-
schen Menschen und Kulturen iiberwindet.

7. Zwischenergebnis

Es bleibt festzuhalten: Nur eine endgiiltige Offenbarung Gottes in der Geschichte
eines Menschen rechtfertigt die Annahme, daB universelles Heil real ist. Nur ein ex-
klusiver Heilsmittler kann andere teilhabende Mittlerschaften begriinden. Hicks Rede
von pluraler, also von immer nur begrenzter Mittlerschaft sabotiert die Annahme der
Realitéit universellen Heils: In keiner Religion ist der Realgrund universellen Heils zu
finden. Ein Konzept des Religionsfriedens, das den Grund des Friedens, néimlich die
versohnte Einheit der Menschheit mit Gott, auflost, kann jedoch kaum iiberzeugen.
AuBerdem nimmt man dem interreligiosen Dialog den Sinn, wenn man jedem
Dialogteilnehmer zu verstehen gibt, daB in keiner Religion definitive Wahrheit zu fin-
den ist, obgleich der Angehorige einer Religion vom Gegenteil {iberzeugt sein wird.
Der evangelische Religionswissenschaftler Andreas GriinschloB formuliert daher zu
Recht die goldene Regel des interreligiosen Dialogs: «Versuche andere stets so zu ver-
stehen, wie du auch selbst verstanden werden méchtest»28. Gerade dies bedeutet, den
Wahrheitsanspruch der jeweils anderen Religion zu respektieren, und zwar im Wissen
darum, daB nur in einer konkreten Religion der Grund fiir eine heilstiftende Einheit
mit Gott gefunden werden kann.

28 ANDREAS GRUNSCHLOSS, Der eigene und der fremde Glaube (HUTh 37), Tiibingen 1999, 303.

313



Articoli

Weiterhin: Wenn der definitive Wahrheitsanspruch der jeweils anderen Religion
nicht streng exklusivistisch ist, kann es im Verhdltnis von Religionen zueinander zu
einer wechselseitigen Inklusion von religiésen Inhalten und Elementen kommen. D.h.,
es kommt zur Ausbildung der Vorstellung, daB in anderen Religionen Elemente zu fin-
den sind, die einen Zusammenhang der anderen Religion mit dem heilstiftenden
Zentrum der eigenen Religion garantieren, also im Sinn teilhabender Mittlerschaft zu
verstehen sind. Diese wechselseitige Inklusion und die Vorstellung von einer teilha-
benden Mittlerschaft verspricht einen fruchtbaren interreligivsen Dialog, weil es mog-
lich bleibt, den Wahrheitsanspruch der eigenen und der anderen Religion ernst zu
nehmen. Das soll exemplarisch im Blick auf den Islam und den Hinduismus erldutert
werden.

8. Exklusive und teilhabende Mittlerschaft im Islam

Der Christozentrik des christlichen Glaubens entspricht die Koranzentriertheit des
Islam. Denn der Koran vermittelt nach islamischem Selbstverstindnis die gottliche,
also definitiv-endgiiltige Botschaft in menschlichen Worten und weist den Weg des
Heils: der menschliche Wille muB den Willen Gottes tun. Im 9. Jh. verfochten die
Mu‘taziliten die Auffassung, das Offenbarungswort sei geschaffen und der Koran sei
keine Abschrift eines ewigen Urkoran29. Die Annahme vom ewigen Urkoran stehe
namlich dem Bekenntnis von Sure 112 entgegen: «Allah zeugt nicht und wird nicht
gezeugt, und keiner ist ihm gleich». Mit diesem islamische «Arianismus» konnte man
aber schlecht die Endgiiltigkeit der durch Muhammad vermittelten Offenbarung ver-
stéindlich machen. Die Mu‘taziliten setzten sich nicht durch. Die innere Logik des mus-
limischen Bekenntnisses wurde bewahrt.

Die Prisenz des gottlich-grenzenlosen Wortes im Koran macht nun auch erst eine
allumfassende, grenziiberschreitende Inklusion von Elementen in anderen Religionen
einsichtig, die in einem inneren Zusammenhang mit der Offenbarung stehen. Die
Inklusion betrifft zuerst die sogenannten Schriftbesitzer, Juden und Christen. Die
Propheten, Jesus eingeschlossen, aber auch Buddha oder Konfuzius gelten als
Vorlaufer von Muhammad30. Die exklusive Mittlerschaft des Koran begriindet teilha-

29 Vgl. jedoch Sure 13,39: «... bei ihm [Allah] ist die Mutter der Schrift.» S. dazu TiLMAN NAGEL, Der Koran.
Einfiihrung - Texte — Erlduterungen, Miinchen 21991, 326-338; DErs. Geschichte der islamischen Theologie.
Von Mohammed bis zur Gegenwart, Miinchen 1994, 108f, 149f.

30 Vgl. ANNEMARIE SCHIMMEL, Die Zeichen Gottes. Die religiose Welt des Islam, Miinchen 1995, 237.

314



Michael Schulz

bende Mittlerschaften in nichtislamischen Religionen. Dadurch ist dem Nichtmuslim
durchaus die Chance erdffnet, vor dem Gericht Allahs zu bestehen31. Propheten und
ihre religitsen Wahrheitsanspriiche werden allerdings abgelehnt und bekdmpft,
wenn sie zeitlich nach Muhammad, dem Siegel der Propheten, auftretens2.

Vom christlichen Standpunkt aus garantiert die exklusive Mittlerschaft des inkar-
nierten Logos eine teilhabende Mittlerschaft des islamischen Glaubens an den
Schopfer, Richter und Herrn der Geschichte (NA 3).

Diese wechselseitige Inklusion, die das christliche Bekenntnis und der islamische
Glauben jeweils im Verhélinis zueinander vornehmen, und der Gedanke einer exklu-
siven sowie einer teilhabenden Mittlerschaft erlauben es nun, vom jeweiligen
Glaubensstandpunkt aus gemeinsam Zeugnis abzulegen vom Handeln Gottes in der
Geschichte, etwa in Form eines gemeinsamen Gebets. Christ und Muslim wissen vom
jeweils eigenen Glaubensstandpunkt aus, dafl das Gebet des anderen einen Sinn hat,
weil dessen Gebet auf einem Grund steht, auf Christus oder dem Koran, dem vom je-
weils eigenen Standpunkt aus eine teilhabende Mittlerschaft zugesprochen werden
kann. Weil der Grund des Gebets aber ein verschiedener ist, ndmlich Koran oder
Christus, deshalb wird man kaum einen gemeinsamen Gebetstext sprechen kénnen.
Ein gemeinsamer Gebetstext spricht eher fiir den abstrakten Standpunkt eines iiber-
geordneten Religionsbegriffs, der aber den Realgrund des Gebets hinter sich zuriick-
gelassen hat: ndmlich Christus oder den Koran.

Die Islam-Kommission der evangelisch-lutherischen Kirche in Bayern erstellte
1992 eine Arbeitshilfe fiir multireligioses Beten, in der man sich ausdriicklich gegen
die Verwendung eines gemeinsamen interreligiosen Gebetstextes ausspricht.
Vorgeschlagen wird, jeweils eigene Gebete vorzutragen33. In dieser Hinsicht war auch
Papst Johannes Paul II. in Assisi 1986 gut evangelisch-lutherisch... Jeder trug in Assisi
sein eigenes Gebet vor. Dem Synkretismus wurde damit eine Absage erteilt. Kritiker
am Gebetsireffen in Assisi iibersehen aullerdem die vom Papst immer wieder her-

31 Vgl. ABDULAZIZ SACHEDINA, Bedeutet die islamische Offenbarung die Aufhebung der jiidisch-christlichen Offen-
barung? Islamisches Selbstverstindnis in klassischer und moderner Zeit, in: Concilium 30 (1994) 260-265,
bes. 265.

32 Vgl. ANNEMARIE SCHIMMEL, Die Zeichen Gottes (wie in Anm. 30), 237f.

33 Vgl. den Text in: Una Sancta Heft 48 (1993) 150-154. Unter interreligiisem Gebet versteht man ein von
Vertretern verschiedener Religionen gemeinsam gesprochenes Gebet, ein multireligioses Gebet meint hin-
gegen den Vortrag von verschiedenen Gebeten aus unterschiedlichen religiosen Traditionen. Vgl. so auch
wieder in Zusammenleben mit Muslimen in Deutschland (wie in Anm. 1), 41-45.

315



Articoli

ausgestellte christologische Begriindung des Gebets: des Gebets der Christen wie auch
der Nichtchristen durch Jesus Christus34.

9, Mittlerschaften im Hinduismus

Im Dialog mit den hinduistischen Religionen verkompliziert sich die Lage. Denn
das Absolute, Brahman, wird nicht als personales Sein verstanden. Der grenzenlose
Urgrund manifestiert sich in verschiedenen Gottern. Er verbindet sich aber nicht mit
diesen definitiv. Unendlich viele Gitter sind moglich, ebenso unbegrenzte
Herabkiinfte, der Gotter: avataras. Jesus kann als eine der vielen Manifestationen des
Gottlichen betrachtet werden3s. Dem gliubigen Christen ist ein Heilsweg eroffnet,
wenn er, so der hinduistsche Religionsphilosoph Sarvepalli Radhakrishnan3¢, Jesu
GottesbewuBtsein in sich ausprigt. Aber Jesus ist nur ein Heilsweg neben vielen. Alle
Wege lassen den einzelnen Menschen entdecken, daB er an sich innerlich mit
Brahman geeint ist. Die verschiedenen Mittler— und Vermittlungsstrukturen kann man
aber im Prinzip auch hinter sich zuriicklassen. Sie gehéren nach der Lehre des
Hindureformers Shankara (788-820) zur maya-haft verschleierten Welt37.
Heilsexklusiv und umfassend heilsinklusiv ist allein das eine Brahman selbst. Es er-
moglicht die teilhabend-relative Mittlerschaft Christi wie viele andere Mittler-
titigkeiten.

34 DaB Papst Johannes Paul II. in Assisi eine neue Religion begriindet habe, versucht MANFRED JACOBS, Assisi
und Die Neue Religion, Durach 1997, zu belegen. Durch das gemeinsame Gebet der Religionen habe der
Papst das erste Gebot iibertreten und «die Vielgdtterrei anerkannt» (56). Zur Diskussion der Kritik am
Gebetstreffen in Assisi vgl. Horst BURKLE, Das Modell ,Assisi 1986 und der Interreligiose Dialog, in: Forum
Katholisehe Theologie 5 (1989) 117-127, und GERDA RIEDEL, Modell Assisi (wie in Anm. 1), 94ff. Inshesondere
in den Friedensgebeten der internationalen, romischen Gemeinde Sant’'Egidio hat das Gebet von Assisi ei-
ne authentische Fortsetzung gefunden, da die Gemeinde den theologischen Ansatz des Papstes aufgreift.
Vgl. dazu MarTHIAS LEINEWEBER, Die Friedensgebete von Sant Egidio. Die internationalen Treffen der
Weltreligionen fiir den Frieden in der Nachfolge von Assisi, in: Una Sancta 53 (1998) 318-321.

35 Vgl. dazu Francis X. D'Sa, Die christliche Inkarnation und das hinduistische Avatara, in: Coneilium 29 (1993)
146-152.

Sarvepalli Radhakrishnan war indischer Philosoph und Politiker (1888-1975). 1936-52 dozierte er als
Professor in Oxford, 1962-67 war er Prisident der Republik Indien. Er schrieb zahlreiche Werke {iber indi-
sche Philosophie und Religion und ihre Beziehungen zum abendléndischen Denken. Kennzeichnend ist sei-
ne Bemiihung um eine Erneuerung der Vedanta-Philosophie. Vgl. RAM ADHAR MALL, Der Hinduismus. Seine
Stellung in der Vielfalt der Religionen, Darmstadt 1997, 102-105.

3

o

37 Vg, dazu Horst BURKLE, Der Mensch auf der Suche nach Gott - die Frage der Religionen (Amateca 3),
Paderborn 1996, 134.

316



Michael Schulz

Ein Pendant zum christozentrischen Verstdndnis nichtchristlicher Religionen oder
zur Koranzentriertheit des Islam kennt der Hinduismus also nur in einer sekundéren,
relativen Hinsicht. Aber immerhin ist festzuhalten, daB der Gedanke der Vermittlung
niemals fehlt, auch in Bezug auf Menschen nicht. Erleuchtete, die ihre Identitit mit
dem Gottlichen realisiert haben, sind maBgebliche Vorbilder und Wegweiser fiir an-
dere. Das Faktum verschiedener Mittlerformen ergibt einen wichtigen Ansatzpunkt
fiir das interreligiose Gesprach. In den verschiedenen hinduistischen Mythen von
Mittlern sieht das II. Vatikanum den Versuch, das gottliche Geheimnis zu erforschen
(NA 2). Es wire zu fragen, ob sich nicht das eine grenzenlose Brahman auch in einem
einzigen Mittler vergegenwirtigen konnte, andere teilhabende Mittlerschaften er-
weckend.

Die Chance, daB diese Frage verstanden wird, wéchst, da im Neuhinduismus der
Personbegriff und der Begriff unvertretbarer Verantwortung rezipiert werden.
Dadurch wird es miglich, personale Unvertretbarkeit und Einmaligkeit als unauflos-
bare Form der Wirklichkeit verstdndlich zu machen, die im analogen Sinn auch dem
grenzenlosen Absoluten zukommen kénnen. Unter dieser Voraussetzung wird eine
personale Vermittlungsgestalt des Absoluten auf den Menschen hin in menschlicher
Gestalt denkbar. Der Miinchener Religionswissenschaftler Horst Biirkle gibt jedoch zu
bedenken, daB die neuhinduistische Rezeptionen des Personbegriffs nicht in ihren
Konsequenzen zuendegedacht wird; auf weite Strecken empfinde man den
Personbegriff nach wie vor als einen implantierten Fremdkarpers3s.

AuBerlich betrachtet hat der Hinduismus eine gewisse Ahnlichkeit mit der Position
der PRT: die Unerkennbarkeit des Absoluten, die unendliche Vielzahl der Heilswege
und Herabkiinfte. Und nicht zufillig wurde John Hick zu seiner Kritik der kirchlichen
Christologie nach einem lingeren Indienaufenthalt motiviert39. Doch es wiire ein
Fehler, zu meinen, der Hinduismus sei als Religion relativistisch. Denn der Hinduismus
setzt sich z.B. bewuBt vom Gottesverstindnis der abrahamitischen Religionen oder
von der Vorstellung eines Real ab, mit der man die Letztheit des Brahman relativie-
ren wiirde40. Derartige Abgrenzungen weisen nicht zuletzt auf die konkrete Identitét

38 Vgl. ebd., 137-142.
39 Vgl. Jonn Hick, Gott und seine viele Namen (wie in Anm. 7), 20ff.

40 So HorsT BURKLE, Das Absolute im Abseits. Zu einer, Regelwidrigkeit” pluralistischer Religionstheologien, in:
Internationale Katholische Zeitschrift «Communio» 25 (1996) 310-321, hier 315. Nicht auf der Ebene eines
abstrakten Religionsbegriffs oder einer postulierten letzten Wirklichkeit, sondern auf der Ebene des kon-
kreten Glaubens erschlieBt Gaerano Favaro, La fede nel Dio uni-trino in dialogo col mondo indii, in: Rivista
Teologica di Lugano 5 (2000) 373-393, eine Begegnung zwischen Christentum und Hinduismus, und zwar
in den Koordinaten des Trinitiitsglaubens.

317



Articoli

und den exklusiven Anspruch des Hinduismus hin, der zugleich inklusiv ist und teil-
habende Mittlerschaften in anderen Religionen anerkennt.

10. Fazit

Das Verstindnis der exklusiven Mittlerschaft Christi, die teilnabende Mittler-
tiatigkeiten erweckt, erméglicht den interreligiésen Dialog vom konkreten Standpunkt
des christlichen Glaubens aus. Auch andere Religionen entwickeln ein Pendant zum
Prinzip teilhabender Mittlerschaft. Das macht den Dialog besonders spannend. In je-
dem Fall verpflichtet die Christologie dazu, stets vom konkreten Wahrheitsanspruch
der eigenen und der anderen Religion aus das Gesprich zu suchen. Die Christologie
besagt, daB man Gott und seine Wahrheit in konkreter Geschichtlichkeit suchen soll,
nicht jedoch auf der abstrakten Ebene eines allgemeinen Religionsbegriffs. Nur in ei-
ner konkreten Religion kann der Grund fiir die Versohnung Gottes mit dem Menschen
gefunden werden. Diese Versohnung begriindet allein die Fihigkeit des Menschen,
dem Frieden eine Chance zu geben. Es geniigt also auch nicht, nur eine interreligio-
se Ethik zu entwickeln wie etwa Hans Kiing mit seinem Projekt «Weltethos»#1. Die
Fiihigkeit zum Guten und Gesollten ist nicht einfach das Ergebnis eines interreligio-
sen Konsenses. Sie verdankt sich nach christlichem Verstédndnis einer Heilsinitiative
Gottes: der Rechtfertigung und Heiligung des siindig gewordenen Menschen durch den
einen Heilsmittler Jesus Christus. Diese Versthnung erweckt teilhabende
Mittlerschaften in anderen Religionen.

Der christologisch-konkrete Ansatz, der dem geschichtlichen und erlésungsbe-
diirftigen Menschen gerecht wird, spricht auch aus der Areopagrede des Paulus. Er
sieht die Menschen dazu bestimmt, daB sie Gott suchen sollen, «ob sie ihn ertasten
und finden kénnten. Denn keinem von uns ist er fern» (Apg 17,27).

41 Vgl. Hans KUNG, Projekt Weltethos, Miinchen *1999.

318



Articoli RTLu VI (2/2001), 319-334

La Sinagoga e la Chiesal

Azzolino Chiappini
Facolta di Teologia (Lugano)

Tra le statue della bella cattedrale di Strasburgo si vedono due figure femminili:
una trionfante, con la croce, I’altra con gli occhi bendati, la testa china, quasi in at-
teggiamento di sofferenza o di sconfitta. Secondo una diffusa iconografia medievale,
si tratta della Chiesa e della Sinagoga: la prima, vincitrice, perché salvata dalla croce
del Signore risorto; la seconda, perdente, chiusa nella sua cecita, e di conseguenza
condannata. Nell'immaginario e nel linguaggio del medio evo cristiano, I'’ebreo & «ne-
fandissimus, perfidus, reus multorum perditionis, infelix»2.

La questione dell’esistenza, del perdurare di Israele3 & un dato che sta sempre da-
vanti agli occhi e alla riflessione cristiana, che sta a volte anche come “una spina nel
fianco” della Chiesa: si tratta di una realta che riemerge sempre, con cui sempre la
comunita cristiana deve fare i conti, conti che non sono (non saranno) mai regolati4.

L’'ebraismo di fronte alla Dichiarazione Dominus Jesus

Cosi, la recente dichiarazione Dominus Jesus della Congregazione per la dottrina
della fede5, anche se il tema dell’ebraismo non é stato toccato, di fatto ha coinvolto
nelle discussioni questa questione. La pubblicazione della dichiarazione ha suscitato

1 Questo articolo prolunga la riflessione gia iniziata in un precedente saggio dal titolo L'ulivo: la radice e i ra-
mi. Osservazioni sull’alleanza mai revocata, pubblicato in RTLu V(1/2000), 5-18.

2 Cosi in un poema latino, la leggenda di Teofilo, redatto nel IX secolo. V. per esempio, G. GARDENAL,
L'antigiudaismo nella letteratura cristiana antica e medievale, Brescia 2001.

311 termine Israele ha qui sempre il suo significato religioso, biblico e teologico (a meno che sia indicato espres-
samente I'aliro significato, quello politico relativo allo stato di Israele).

n o«

4 “Spina nel fianco”, “fare i conti”, non hanno un senso peggiorativo, ma di qualche cosa che sempre inter-
pella, anche continuamente disturba, se necessario, la coscienza cristiana.

5 Dichiarazione "Dominus Jesus” circa l'unicita e ['universalita salvifica di Gesu Cristo e della Chiesa, del 5
settembre 2000.

819



Articoli

forti reazioni6, spesso negative, forse perché la presentazione & avvenuta in maniera
maldestra, e anche perché il linguaggio, che pure non diceva nulla di nuovo dal pun-
to di vista della dottrina cattolica, & stato giustamente percepito come poco dialogico.
Non @ possibile entrare nella discussione relativa a questa dichiarazione, ma mi sem-
brano condivisibili il giudizio e le affermazioni del teologo domenicano francese
Claude Geffre, che ha scritto: «Personalmente, accolgo questo testo come un avverti-
mento molto serio contro i pericoli di un pluralismo religioso che rimetterebbe in que-
stione I'unicita e 'universalita del mistero di Cristo come evento di salvezza da parte
di Dio. Per parlare pii1 tecnicamente, mi sembra difficile rendere conto della fede ere-
ditata dagli apostoli accontentandosi di una cristologia inclusivista normativa. Bisogna
mantenere una cristologia inclusivista costitutiva. Ma aggiungo subito che una tale
posizione non & per niente inconciliabile con un pluralismo inclusivo e che essa non
comporta necessariamente un esclusivismo del cristianesimo o della Chiesa nell’ordi-
ne della salvezza. Ora & proprio questo equilibrio delicato che non sembra rispettato
dal testo della dichiarazione Dominus Jesus»7.

Nello scritto della Congregazione per la dottrina della fede, di fatto I’ebraismo non
& considerato; tuttavia sono significative le reazioni del mondo ebraico a questo do-
cumento. Non potendo citarle tutte, voglio ricordare almeno due esempi del malesse-
re vissuto nel settembre 2000 dal mondo ebraico. Il 3 ottobre dello stesso anno, do-
veva svolgersi a Roma una giornata di dialogo ebraico-cristiano sul tema del “Giubileo
nella concezione giudaica e nella concezione cattolica”, con la partecipazione del rab-
bino Piatelli per una relazione e del grande rabbino di Roma Elio Toaff per la conclu-
sione. In seguito alla pubblicazione della dichiarazione Dominus Jesus e alla beatifi-
cazione di Pio IX (3 settembre), la partecipazione ebraica é stata disdetta, con la con-
seguente cancellazione della giornata. La reazione di parte ebraica alla Dominus
Jesus era dovuta al fatto che nella dichiarazione non vi & menzione della situazione
particolare di Israele nella luce della fede cristiana e al pericolo di una ripresa di qual-
che forma di proselitismo da parte cattolicas.

6 Per un ambito limitato, ma importante nella produzione teologica, il contesto di lingua tedesca, v. MICHAEL J.
RaNER (ed.), “Dominus Jesus”. Anstossige Warheit oder anstissige Kirche? Dokumente, Hintergriinde,
Standpunkte und Folgerungen, Miinster 2000. [l volume porta anche l'intervista del card. Ratzinger, apparsa
sulla Frankfurter Allgemeine Zeitung il 22 settembre 2000.

7 GEFFRE, “Préface” a M. AEBISCHER-CRETTOL, Vers un oecuménisme interreligieux. Jalons pour une théologie
chrétienne du pluralisme religieux, Paris 2001, p. IV.

8 Fatti e relative informazioni sono presenti in molti mezzi di comunicazione, stampa, agenzie, del mese di set-
tembre 2000.

320



Azzolino Chiappini

Ancora mesi dopo, in un commento a un importante articolo del cardinale
Ratzinger, apparso sull’Osservatore romano del 29 dicembre 2000, con il titolo
“L'eredita di Abramo dono di Natale”, il rabbino Riccardo di Segni del Collegio rabbi-
nico italiano, ritorna sull’argomento?. Le affermazioni del rabbino Di Segni, che sem-
brano non dire nulla di nuovo, sono importanti perché dovrebbero aiutare i cristiani,
o pit in particolare i cattolici, a capire le difficolta degli ebrei in relazione alla dottri-
na, e pill ancora al linguaggio cristiano. Per loro, un ostacolo & costituito da come &
inteso il dialogo. Di Segni scrive: «Nel documento (si tratta della Dominus Jesus)... si
sosteneva con forza la peculiarita della salvezza attraverso la fede in Gesu e si dava
un’interpretazione del dialogo interreligioso come finalizzato a trasmettere all’inter-
locutore la testimonianza della verita della fede, cosi come e intesa dal cattolicesimo».
Con altre parole, questo esprime, ancora una volta, il timore o I'impressione che il dia-
logo in senso cattolico, sia finalizzato alla missione o peggio al proselitismo, e non sia
dunque vero impegno per capire la posizione e la situazione di Israele come perma-
nente nel progetto di Dio10. «Sul dialogo i toni duri della Dominus Jesus sono scom-
parsi, ma i dubbi teologici no. Il dialogo era in quel documento il mezzo per presen-
tare agli altri (semplici ascoltatori) la fede in Cristo». Ancora due citazioni del com-
mento del rabbino Di Segni all’articolo del cardinale Ratzinger, ci interessano qui, in
quanto illustrano per noi le difficolta ebraiche relative alla Dominus Jesus. «Forse per
riparare agli incidenti autunnali nei quali gli ebrei sembravano aver perso anche la
qualifica di interlocutori di un dialogo (per quanto a senso unico)...»11. «Sul tema del-
la salvezza, infine, causa di non poco turbamento per come era stato esposto nella
Dominus Jesus, in questo articolo compare solo un fugace accenno: ‘la salvezza che

9 Si trova in www.menorah.it

10 Un altro sospetto, non infondato perché ha avuto tanta parte nella storia e nella teologia cristiana, & che si
pensi sempre a Israele come ad una realta passata, superata dalla venuta di Gesii, e percio significante sol-
tanto come preparazione di qualche cosa d’altro. Di Segni scrive: «Lo stesso articolo (di Ratzinger) parla del
‘dono supremo’, e di Gesu di Nazareth come dono che gli ebrei ‘hanno fatto a noi’. C’# rispetto della testi-
monianza ebraica di Dio; se ne conferma I'importanza attuale. Ma il ruolo ebraico si ferma sempre al mes-
saggio della Bibbia scritta (ignorando tutto cid che ¢’ insieme e dopo). In questo modo & come se gli ebrei
fossero solo dei testimoni e donatori inconsapevoli; e tutto questo in perfetta coerenza con molte tesi patri-
stiche antiche sul ruolo degli ebrei».

11 Sottolineatura mia.

321



Articoli

aveva come protagonista iniziale Israele’. Il problema non & stato risolto, ma soltanto
evitato»12,

Le reazioni e difficolta ebraiche alla Dominus Jesus hanno, a mio giudizio, una fun-
zione importante, in quanto obbligano la teologia a ripensare a fondo il problema di
Israele; e questo non tanto “per far piacere agli altri”, ma perché il tema & essenzia-
le alla stessa autocomprensione cristiana, o meglio ancora al nostro sforzo di com-
prensione del progetto di Dio. Infine, un’ultima osservazione: & necessario vigilare con
estrema attenzione al nostro linguaggio, perché espressioni che a noi possono sem-
brare positive spesso suonano alle orecchie altrui (in questo caso ebraiche), come li-
mitative o anche offensive. Da parte della teologia cattolica, non si tratta di occultare
la verita, ma di dirla a partire da un vero sforzo per capire la comprensione dell’in-
terlocutore. Se si vuole essere ascoltati, bisogna prima ascoltare.

Anche per questo motivo, pud essere utile ripercorrere le principali tappe dell’in-
contro tra ebraismo e Chiesa cattolica, che di fatto & cominciato soltanto nel secolo ap-
pena finito, con il papa Giovanni XXIII e il concilio Vaticano II.

I primi passi del dialogo

Durante il 2000, in occasione della celebrazione del Giubileo, due fatti significativi
esprimono, molto pill di tanti documenti, la posizione della Chiesa cattolical3 nei con-
fronti dell’ebraismo. Per questa ragione, nella breve presentazione dei passi compiuti a
partire dal Vaticano II sulla strada del dialogo e di una riscoperta reciproca tra Chiesa
ed ebraismo, mi sembra importante partire da quei gesti, ricordando anche che un at-

12 Sottolineatura mia. L'autore invece sottolinea iniziale, che non lo & nel testo di Ratzinger. Di Segni cosi termi-
na le sue osservazioni: «In conclusione: le difficolta emerse non sono state risolte in questo nuovo intervento,
che ha ribadito posizioni dottrinali pit1 antiche che recenti. L'immagine proposta per gli ebrei, per quanto po-
sitiva e rispettosa, ignora i progressi raggiunti nel dialogo degli ultimi decenni, riducendo il ruolo degli ebrei
a quello di testimoni della fede, portatori del ‘dono’, depositari e insegnanti della Bibbia, e potenziali conosci-
tori di Gesli, sul quale prima o poi ‘convergere’. In ogni caso, & molto importante che si parli di confronto e si
insegni il rispetto reciproco. Per questo bisogna ringraziare il cardinale Ratzinger, almeno per lo sforzo che ha
fatto nei limiti della sua visione teologica».

13 Largomento di questa parte & il cammino della Chiesa cattolica verso I'ebraismo dal concilio Vaticano II a og-
gi. Per questo, quando qui si parla di Chiesa, di solito si intende la Chiesa cattolica. Cib non significa negare
testi e prese di posizione delle comunita nate dalla Riforma, che hanno pubblicato riflessioni importanti (per
esempio, la Chiesa riformata olandese nel 1980; il Consiglio della Chiesa evangelica di Germania nel 1975; il
Sinodo della Chiesa evangelica della Renania nel 1980; anche, e prima ancora di questi, L'atteggiamento cri-
stiano nei confronti degli ebrei, da parte dell’Assemblea costitutiva del Consiglio Ecumenico delle Chiese,
Amsterdam, 1948). Neppure qui si fara riferimento, con una eccezione di cui pilt avanti, ai testi pubblicati dal-
le Conferenze episcopali cattoliche dei singoli paesi, che pure, spesso, sono importanti.

322



Azzolino Chiappini

to simbolico forte & pil1 espressivo e illuminante di un pur valido messaggio verbale.

Il 26 marzo 2000, a Gerusalemme, Giovanni Paolo II si avvicina al Muro occiden-
tale, oggi il luogo pill importante dell’ebraismo contemporaneo perché carico di sto-
ria, di sofferenza, ma anche di speranza. Il Papa @ solo, con un gesto che sembra esi-
tante tocca il muro e tra le fenditure inserisce un biglietto. L'atto di Giovanni Paolo II
riprende e ripete uno dei gesti piu significativi della pieta ebraica. Ma il testo, quello
dell’invocazione detta in San Pietro in forma di preghiera nella celebrazione peniten-
ziale del 12 marzo (I'altro dei due fatti significativi ricordati all’inizio), & soprattutto
denso di teologia. Da questo punto di vista & il limite estremo, fino a questo momen-
to, di una riflessione e maturazione che non & ancora arrivata alla sua conclusione
dentro la Chiesa cattolica: «Dio dei nostri padri, tu hai scelto Abramo e la sua discen-
denza perché il tuo nome fosse portato alle genti: noi siamo profondamente addolo-
rati per il comportamento di quanti nel corso della storia hanno fatto soffrire questi
tuoi figli, e chiedendoti perdono vogliamo impegnarci in un’autentica fraternita con il
popolo dell’alleanza».

Anche senza fare un’analisi teologica dettagliata di questo testo, tuttavia & possi-
bile sottolineare alcune affermazioni molto forti. Abbiamo prima di tutto la procla-
mazione della vocazione e della missione di Israele, scelto da Dio a partire da Abramo,
anche per testimoniare al mondo il monoteismo. C'& poi I'esplicito riconoscimento del-
la colpa e la domanda di perdono, in forma cosi chiara come mai in passato. Ma so-
prattutto leggiamo in questa preghiera I'affermazione decisa, senza limitazioni o re-
ticenze, che Israele rimane il popolo dell’alleanzal4. Se si ricordano tutti i discorsi che
leggiamo nella tradizione cristiana circa la comunita ebraica ormai esclusa, dopo
Cristo, dall’alleanza, perché una nuova alleanza sostituirebbe quella con Abramo e la
sua discendenza, e quelli proclamanti nei secoli un nuovo popolo di Dio (la Chiesa) che
avrebbe sostituito I’antico (Israele), si pud misurare il vigore e I'importanza della pa-
rola usata da Giovanni Paolo II. E si pud anche costatare la lunghezza effettiva del
cammino compiuto dalla Chiesa nell'ultimo mezzo secolo, nel ritornare!s e nel ricer-
care l'incontro con i figli di Abramo.

Partendo da questo momento cosi importante, & necessario ricordare alcune tap-

14 Daffermazione era gia stata fatta precedentemente da Giovanni Paolo II, il 17 novembre1980, nel Discorso
all’incontro con esponenti della comunita ebraica a Magonza. 11 fatto che la frase si trovi adesso nel testo
di una celebrazione come quella del 12 marzo 2000 le attribuisce un peso ancora piu forte, perché il con-
testo liturgico & uno dei luoghi dell’espressione della fede.

15 Ritornare verso Israele, pensando al termine biblico-ebraico per esprimere la conversione, che & appunto
ritorno, ritornare.

323



Articoli

pe fondamentali di questo cammino. Senza dubbio, il punto di partenzal¢ & dato dal-
la Dichiarazione del concilio Vaticano II Nostra Aetate, approvata definitivamente il
28 ottobre 196517. Nell’assemblea conciliare il dibattito era stato introdotto il 25 set-
tembre 1964 dalla relazione del cardinale Bea, all’inizio di una sessione che si rive-
lera poi molto difficile e anche piena di tensionils.

La preistoria di questo documento & abbastanza lungal?. Secondo diversi testimo-
ni, e soprattutto Loris Capovilla, segretario di Giovanni XXIII, il Papa prende coscien-
za della questione ebraica soltanto in occasione del suo incontro del 9 giugno 1960
con Jules Isaac, esponente dell’ebraismo francese che tanto si era impegnato per il
dialogo, anzi I'amicizia, ebraico-cristiana. Lo studioso presento, in quell’occasione, a
Giovanni XXIII una “Memoria” relativa alla necessita di una riforma dell’insegna-
mento cristiano nei riguardi di Israele20. In seguito a una promessa fatta dal Papa in
quell’occasione, lo stesso Giovanni XXIII incarico il card. Bea, responsabile del
Segretariato per I'unita dei cristiani, di preparare una dichiarazione da sottoporre al
futuro concilio sul tema degli Ebrei. Dopo un iter complicato?l, la dichiarazione arri-

16 (i riferiamo qui ai testi maggiori, anche se ci sono stati precedentemente i primi timidi, eppure importan-
ti, segni, come la decisione di Giovanni XXIII di togliere dalla liturgia del venerdi santo I'espressione perfi-
di giudei.

17 Dichiarazione sulle relazioni della Chiesa con le religioni non cristiane. Si puo trovare, per esempio, in
Enchiridion Vaticanum, vol. 1, Bologna 1993, nn. 853-871.

18 5i vedano anche soltanto alcuni titoli della Storia del concilio Vaticano II (diretta da GIUSEPPE ALBERIGO), vol.
IV, Bologna 1999: “La crisi di ottobre”, 192; “La tempesta di novembre: la ‘settimana nera’, 417. Molte di
queste difficolta erano legate alla questione della liberta religiosa, a sua volta in relazione al tema dell’e-
cumenismo e dei rapporti con I'ebraismo. Per capire tante cose, & importante ricordare che la rottura di
mons. Lefebvre, e di quanti lo hanno seguito, non era tanto dovuta alla riforma della liturgia quanto piut-
tosto proprio a questi temi e in particolare a quello della liberta religiosa.

19 Ci sono varie presentazioni, per esempio: PIEro STEFaNI, Chiesa, ebraismo e altre religioni. Commento alla
“Nostra Aetate”, Padova 1998.

20 La Memoria conteneva i Dieci punti di Seelisberg, redatti in occasione della Conferenza internazionale con-
tro I'antisemitismo del 1947. Alla redazione dei punti partecipd anche Jacques Maritain. Gli incontri del
Seelisberg sono stati uno degli avvenimenti pili importanti del primo dopoguerra.

21 «All'epoca della seduta inaugurale del Vaticano II (11 ottobre 1962), lo Schema sugli Ebrei non era (...) al-
I'ordine del giorno di un Concilio previsto di breve durata. Tuttavia, in risposta a una sollecitazione del car-
dinale Bea, volta a impedire che il progettato testo uscisse definitivamente dal dibattito, Giovanni XXIII gli
faceva giungere (in data 13 dicembre 1962) un foglio autografo in cui si appoggiava l'iniziativa. Al fine di
rendere pil accoglibile I'inserimento del testo sugli Ebrei nei lavori del Vaticano II nel 1963, ‘quasi per mi-
sura prudenziale’(cardinale Bea) se ne decise, per ordine di Roncalli, I'inserimento nello Schema
sull’Ecumenismo, di cui doveva formare il quarto capitolo intitolato ‘L’atteggiamento dei cattolici di fronte
ai non cristiani e in particolare agli ebrei’», in: Stefani, op. cit., 56. In seguito il testo sara staccato dal Decreto
sull’Ecumenismo e reso autonomo.

324



Azzoline Chiappini

va in concilio, come & stato ricordato sopra, il 25 settembre 1964. La discussione & su-
bito molto vivace e tesa, le posizioni marcate e contrapposte. Non potendo, in questa
sede, fare la storia del dibattito, mi sembra interessante dare almeno due citazioni
delle posizioni diverse, anche perché, soprattutto quella negativa dell’arcivescovo di
Palermo, ci permettono di misurare la strada percorsa.

Il cardinale Lercaro di Bologna: «Il popolo dell’alleanza ha, agli occhi della Chiesa
cattolica, non solo una dignita e un valore soprannaturale per il passato e per le ori-
gini della Chiesa stessa, ma anche per il presente e per cid che vi & di pil1 essenziale,
di piu alto, di piu religioso, di pili divino e permanente nella vita quotidiana della
Chiesa»22,

Il card. Ruffini di Palermo: «A nessuno certo sfugge che i Giudei seguono ancor og-
gi la dottrina del Talmud, secondo la quale gli altri uomini vanno disprezzati perché
simili alle bestie; tutti abbiamo anche verificato che essi spesso sono avversi alla no-
stra religione. Infatti, per darne conferma con un solo esempio, non é forse vero che
la perniciosa setta dei massoni, diffusa dovunque, i cui membri sono colpiti dalla sco-
munica riservata alla sede apostolica, perché suole ordire trame contro la Chiesa, &
sostenuta e favorita dai giudei? Vorrei percio che nella Dichiarazione, sottoposta alla
nostra discussione, i Giudei venissero esortati con forza a rispondere con amore al-
I’amore con il quale noi sinceramente li trattiamo»23,

Il paragrafo IV della dichiarazione, “La religione giudaica” — pure con un linguag-
gio a volte oggi superato — rimane una pietra miliare, il segno di una conversione ve-
ra della Chiesa nel riconoscimento della posizione di Israele. Cosi il Vaticano II offre
il fondamento di un dialogo che non pud pili essere interrotto, di un cammino da cui
non si pud ormai tornare indietro.

Sostanzialmente, la dichiarazione afferma la comunanza di origine della Chiesa
con Israele, il fatto che dalla sua tradizione religiosa essa ha ricevuto, e il rifiuto as-
soluto della condanna da parte cristiana. Ecco un passaggio significativo: «E quan-

22 Citato da Storia del concilio Vaticano II, 1V, 187. 11 testo & di don Giuseppe Dossetti.

23 Citato da Steria del concilio Vaticano 11, IV, 182. E il cardinale Ruffini era uno dei piu colti rappresentanti
della minoranza conciliare! In quei giorni il P. Congar scrive nel suo Diario: «Antisemitismo non morto»
(Storia del concilio, 183). Infatti, diversi interventi nell’assemblea conciliare potrebbero costituire una pic-
cola antologia dell’antisemitismo. Anche personaggi pili aperti mostravano posizioni oggi inaccettabili, I1 P.
Daniélou, in una conversazione privata (documento in Storia del concilio, 188, n.255, si esprimeva cosi: “Si
& voluto affermare che il popolo ebraico non & un popolo come gli altri: cosa che corrisponde all’ideologia
ebraica, ma non alla teologia cristiana; per noi, I'lsraele carnale ha perduto tutti i suoi privilegi, e noi sia-
mo gli eredi, ed esso non & che un popolo come gli altri, esattamente come gli altri”. Daniélou era un teolo-
go importante: ci si chiede quale era la sua lettura di Rm 9-11.

325



Articoli

tunque la Chiesa sia il nuovo popolo di Dio, i Giudei tuttavia non devono essere pre-
sentati né come rigettati da Dio, né come maledetti, quasi che cio scaturisse dalla
Sacra Scrittura. Pertanto tutti facciano attenzione a non insegnare nulla, nella cate-
chesi e nella predicazione della Parola di Dio, che non sia conforme alla verita del
Vangelo e allo spirito di Cristo».

L'ultima frase e indicativa delle intenzioni piu profonde del Vaticano II. Quella dei
padri conciliari era fondamentalmente una preoccupazione pedagogica e catechetica:
estirpare dalla comunita cristiana I’avversione, anzi I'odio di radice teologica e frutto
di una lunga storia. Questo fatto appare chiaro dalla natura e dai contenuti dei due
documenti successivi, ma legati alla dichiarazione Nostra Aetate. Si tratta degli
Orientamenti e suggerimenti per Uapplicazione della dichiarazione ‘Nostra Aetate’ del
1. dicembre 1974, e dei Sussidi per una corretta presentazione degli Ebrei e
dell’Ebraismo nella Chiesa cattolica, pubblicati il 24 giugno 198524,

La preoccupazione del dialogo con I'ebraismo & soprattutto dei cristiani e, per
quanto ci riguarda in questa riflessione, della Chiesa cattolica. Per questo a volte si
osserva che & un dialogo "speciale”, asimmetrico, dove la controparte appare spesso
assente. Cio & abbastanza vero e dipende da ragioni piti storiche, ma anche parzial-
mente teologiche (o religiose). Per questo mi sembra particolarmente interessante ac-
cennare a due documenti di parte ebraica che rispondono, come reazioni positive, ai
cambiamenti intervenuti nel campo cristiano.

Il primo documento & una testimonianza storica, in quanto non & mai stato reso
pubblico25 in maniera ufficiale. Nel 1968, in Francia, per volonta del gran rabbino del-
I'epoca, Jacob Kaplan, una commissione d’esperti2é aveva preparato un testo che do-
veva, in qualche modo, essere la risposta alle posizioni del concilio Vaticano II. Il tito-
lo del documento & /I Cristianesimo nella teologia ebraica. Diversi motivi stanno alla
base della mancata approvazione, da parte del Congresso rabbinico francese, e dun-
que alla mancata pubblicazione. Resta un testo importante, costituito da affermazio-
ni sostenute da citazioni della tradizione giudaica (soprattutto dal Talmud). Ecco al-

24 T due documenti sono firmati dal cardinale Johannes Willebrands, e pubblicati dal Segretariato per 1'unio-
ne dei cristiani (Commissione per i rapporti religiosi con 1'ebraismo).

25 B necessario ricordare che I'ebraismo non conosce un’autorita, soprattutto centralizzata, che possa parla-
re in nome di tutte le comunita e tendenze, cio# di tutto I'ebraismo.

26 La commissione era presieduta dal Rabbino Charles Touati, e aveva chiesto la collaborazione di grandi mae-
stri dell’'ebraismo francese, come Emmanuel Lévinas e Georges Vajda. Il documento & stato presentato per
la prima volta dal quotidiano Le Monde del 12 febbraio 2001 (traduzione italiana nel settimanale Tempi,
aprile 2001).

326



Azzolino Chiappini

cuni esempi (senza i fondamenti, cioé le prove dalla tradizione): «Il rifiuto del cristia-
nesimo avrebbe potuto essere evitato; i cristiani non sono idolatri: adorano il Dio che
ha creato il mondo e con gli ebrei hanno in comune un certo numero di credenze; la
‘salvezza eterna’ dei cristiani; il cristianesimo e I’islam preparano la strada del
Messia». U'importanza del documento sta nel fatto, che si puo intuire dagli enunciati
riportati sopra, che anche I'ebraismo riesce a mutare il suo modo di vedere il cristia-
nesimo.

Laltro documento proviene dagli Stati Uniti, ed & molto pitt recente. Il 10 novem-
bre 2000, un gruppo di intellettuali ha pubblicato sul New York Times un testo di otto
affermazioni, nate dalla costatazione del cambiamento d’atteggiamento dei cristiani
dopo la Shoah27: Dabru Emet — Ditevi la verita (cf. Zc 8,16)28. Come per il documento
precedente, pud essere interessante riprendere almeno i titoli degli enunciati, riman-
dando al testo completo per le giustificazioni e i brevi approfondimenti: «Ebrei e cri-
stiani adorano lo stesso Dio; ebrei e cristiani riconoscono I'autorita dello stesso libro,
la. Bibbia (che gli ebrei chiamano “Tanakh” e i cristiani “Antico Testamento”); i cri-
stiani possono rispettare la rivendicazione del popolo ebraico sulla terra d’Israele;
ebrei e cristiani accettano i principi morali della Torah; il nazismo non fu un fenome-
no cristiano; le umanamente inconciliabili differenze tra ebrei e cristiani non saran-
no risolte fino a che Dio non redimera il mondo intero, come promesso dalla Serittura;
un nuovo rapporto tra ebrei e cristiani non indebolira la pratica dell’ebraismo; ebrei
e cristiani devono lavorare insieme per la giustizia e per la pace».

Questa “raccolta” di affermazioni provenienti dal mondo ebraico fa capire un fat-
to fondamentale: quando si comincia a parlarsi, quando soprattutto si comincia a
guardarsi non con la cultura del sospetto ma con vera simpatia, possibile anche nel-
la piena fedelta alla propria tradizione, si riesce anche a vedere nell’altro cio che ap-
pare positivo e che rende possibile il dialogo. Noi cristiani abbiamo atteso troppo tem-
po per avere questo sguardo, ma finalmente abbiamo cominciato e i frutti iniziano a
maturare (o almeno i primi fiori a fiorire).

Per finire, un accenno alla Chiesa cattolica in Svizzera per ricordare un testo re-
cente e importante29. Si tratta della Dichiarazione della Conferenza dei vescovi sviz-

27 11 15 novembre, la Dichiarazione era firmata gia da 216 interessati.

28 Pubblicato in italiano prima da Tracce — Litterae communionis, 27(2000), 9 ottobre 2000. Poi anche /i Regno
- documenti, 21/2000, 1. dicembre. Originale inglese: www.icjs.org

29 Una traduzione in lingua italiana si trova in Dialoghi, numero 162 (giugno 2000): “Svizzeri né irreprensibi-
li né gloriosi. Il documento dei Vescovi sulla ‘Shoah’ e il razzismo”, 15-19.

327



Articoli

zeri sull’atteggiamento della Chiesa cattolica in Svizzera nei confronti del Popolo
ebraico durante la seconda Guerra mondiale e oggi, del 14 aprile 200030, La dichia-
razione parte dalla storia e molto francamente riconosce le mancanze e responsabi-
lita del Paese. Nella quarta parte propone una breve riflessione teologica su “Chiesa
ed ebraismo”, dove ritroviamo il tema ripetuto a piu riprese da Giovanni Paolo II, da
cui siamo partiti, del popolo dell’alleanza.

A proposito della storia di questo cammino sulla via del dialogo, voglio concludere
con una bella citazione della dichiarazione dei Vescovi svizzeri: «Alleanza ed elezione
indefettibili appartengono al nucleo centrale della fede e della coscienza del Popolo
ebraico. Esse sono legate alla responsabilita del Popolo ebraico di annunciare Dio a tut-
ti i “popoli della terra”. Nelle Scritture, Dio promette alle nazioni la loro partecipazio-
ne all’alleanza di Dio (Is 49,6; Za 9,9; cf. Is 19, 19-25). Secondo un’antica tradizione
ebraica, la voce di Dio si & fatta sentire sul Sinai in 70 lingue per raggiungere tutti i po-
poli della terra. Ogni popolo e ogni uomo appartiene in modo privilegiato al Creatore
di cui & anche il collaboratore e, di conseguenza, Dio aspetia da ogni uomo che eserci-
ti la giustizia e il diritto verso i suoi simili. Tutti i popoli e tutte le lingue, compresa la
Chiesa, sono invitati a riconoscere 1’alleanza di Dio con il Popolo ebraico».

Ripensare (ancora) il dialogo con I’ebraismo

Quanto abbiamo ricordato, I'inizio del dialogo cristiano-ebraico31, & legato a varie
circostante storiche, come la grande figura di Giovanni XXIII e il Vaticano II, ma an-
che e dolorosamente la presa di coscienza da parte dei cristiani della tragicita unica
della Shoah e delle loro gravi colpe storiche in quell’evento e nella sua secolare ge-
stazione. La storia tracciata sopra, quella degli ultimi quaranta anni, & una storia po-
sitiva. Da parte cristiana e pero arrivato il momento in cui capire meglio la realta di
Israele, per mettersi in un atteggiamento pil giusto nei suoi confronti E’ dunque an-
che necessario capire che questo dialogo va continuamente ripensato, soprattutto a
partire da un ascolto sempre rinnovato dell’altra parte e da uno sforzo di compren-
sione delle sue esigenze.

30 J1 documento & stato preparato dalla Commissione di dialogo ebraico/cattolica romana.

31 In ambiente cristiano, si parla spesso di dialogo ebraico-cristiano, ma sembra pii rispettoso usare I'altra
formula (dialogo cristiano-ebraico). La prima espressione (dialogo ebraico-cristiano) pare indicare un dia-
logo imposto all’ebraismo, mentre, essendo l'iniziativa, o forse anche e soprattutto il problema, cristiani,
noi possiamo soltanto offrire o proporre questo dialogo e non darlo come acquisito e voluto da Israele.

328



Azzolino Chiappini

A questo proposito, ci sembra particolarmente interessante accennare alla posi-
zione di uno dei maestri dell’ebraismo contemporaneo, che & anche uno, anzi I'espo-
nente maggiore dell’ebraismo ortodosso americano, Rav Joseph B. Soloveitchik32. Nel
1964, egli ha pubblicato un articolo dal titolo “Confrontation”, sulla questione delle
relazioni tra ebrei e cristiani e sulle condizioni inevitabili da parte ebraica per la pos-
sibilita di tale dialogo33. Soloveitchik mette in evidenza la doppia posizione degli ebrei:
«Noi ebrei abbiamo avuto il peso di un doppio compito da assolvere; dobbiamo infat-
ti far fronte al problema di un doppio confronto. Noi pensiamo a noi stessi sia come
esseri umani che condividono il destino di Adamo nel suo rapporto con la natura, che
come membri di una comunita del patto che ha conservato la propria identita sotto le
condizioni pit1 sfavorevoli. Noi ci riteniamo portatori di un doppio peso carismatico,
quello della dignita dell’uomo e quello della sacralita della comunita del patto. Questo
ruolo difficile & stato affidato da Dio, che si & sempre rivelato sia a livello della crea-
zione universale che nel patto privato, affinché ci impegnassimo in una doppia mis-
sione — quella umana universale e il confronto del patto esclusivo».

Questa doppia appartenenza fonda la situazione di Israele, e pone anche le condi-
zioni della sua esistenza con gli altri, che & di partecipazione all’'umanita intera, al suo
destino, ai suoi compiti, ma anche di particolarita assoluta in conseguenza del patto34.
L'identita ebraica si giuoca a partire da questa doppia appartenenza, e «pud essere
compresa soltanto dal punto di vista della singolarita e dell’alterita». Da qui deriva
una conseguenza fondamentale35, che deve essere ben chiara a chi vuol entrare in
dialogo con I’ebraismo, e che dunque deve essere sempre presente, quando i cristia-
ni pensano a un dialogo cristiano-ebraico. «E’ evidente che un confronto tra due co-
munita di fede & possibile soltanto se & accompagnato da una chiara assicurazione che
entrambe le parti potranno godere di eguali diritti e piena liberta religiosa. Noi rifiu-

32 Egli era il discendente di una importante famiglia e della scuola di Volozhyn, che ha avuto il grande mae-
stro Rabbi Hayyim di Volozhyn, autore di L'anima della vita (Nefesh Hahayyim), uno dei classici dell’ebrai-
smo moderno. A proposito di Rav Soloveitchik, e per una sintesi del suo pensiero, v. il mio Amare la Torah
piu di Dio, Firenze 1999, 110-117. In italiano una raccolta di testi, J. B. SoLovEITCHIK, Riflessioni sull’'ebrai-
smo, Firenze 1998.

33 A distanza di anni, questo articolo mantiene la sua importanza. L'originale si trova in Tradition, 6/2, 1964.
Una traduzione parziale in Alef Dac, 31-32, agosto 1986. E’ la traduzione usata qui. Il testo italiano si tro-
va anche in www.morasha.it/alefdac; Una riflessione simile, con argomenti uguali, si trova nella raccolta di
testi dell'autore, citata nella nota 32, nel capitolo “Forestiero e residente”, 177-185.

3% SOLOVEITCHIK insiste: «Un doppio peso carismatico: quello della dignitd dell'uomo e della sacralita della co-
munita del patto».

35 Conseguenza che SOLOVEITCHIK sviluppa poi in quattro condizioni per un confronto.

329



Articoli

teremo ogni tentativo da parte della comunita dei molti di coinvolgerci in un incontro
peculiare in cui il nostro interlocutore vorra ordinarci di porci sotto di lui che nel frat-
tempo si collochera non sul nostro stesso piano ma al di sopra di noi... Siamo una co-
munita di fede totalmente indipendente: non ruotiamo come un satellite». Questo si-
gnifica che la teologia cristiana e la Chiesa deve, come primo passo, ed & un passo dif-
ficile e forse anche doloroso a causa di duemila anni di storia e di abitudini di pen-
siero, spesso addirittura rette da intenzioni amichevoli, cessare di pensare Israele in
rapporto a se stessa, alla propria esistenza e alla propria storia3e.

Soloveitchik propone come atteggiamento necessario per gli ebrei che vogliono
confrontarsi con i cristiani le direttive date da Giacobbe (che &, ricordiamo, anche
Israele) ai servi mandati incontro a Esau: E diede quest’ordine al primo: “Quando ti
incontrera Esa, mio fratello, e ti domandera: Di chi sei tu? Dove vai? Di chi sono que-
sti animali che ti camminano davanti?, tu risponderai: del tuo fratello Giacobbe: é un
dono inviato al mio signore Esail; ecco egli stesso ci seque”. Lo stesso ordine diede an-
che al secondo e anche al terzo e a quanti seguivano i branchi. “Queste parole voi ri-
volgerete ad Esau quando lo troverete” (Gen 32,18-20). Questo il commento del Rav:
«Quale era la natura di queste istruzioni? Il nostro approccio e rapporto con il mon-
do esterno & sempre stato di carattere ambivalente, intrinsecamente antitetico, certe
volte sconfinante nel paradossale. Noi ci rapportiamo a, e contemporaneamente ci ti-
riamo fuori da, noi ci avviciniamo e allo stesso tempo ci allontaniamo dal mondo di
Esail. Quando il processo di avvicinamento & quasi compiuto noi cominciamo imme-
diatamente a ritirarci subito nell'isolamento. Noi collaboriamo con gli esponenti di al-
tre comunita di fede in tutti i campi dello sforzo umano costruttivo, ma contempora-
neamente alla nostra integrazione nel quadro sociale generale, noi ci impegniamo in
un movimento di arretramento e ritorno sui nostri passi. In una parola, noi apparte-
niamo alla societa umana, e al tempo stesso, ¢i sentiamo come stranieri ed estranei»37.
Nell'interpretazione di Soloveitchik, le prime due domande espresse da Giacobbe si
riferiscono all’identita di Israele, comunita del patto; la terza (riguardante le greggi)

36 «Come individualith di fede, la comunita dei pochi & dotata di un suo valore intrinseco...senza essere rap-
portata al quadro di riferimento di un’altra comunita di fede». La comunita dei pochi &, evidentemente, quel-
la di Israele, che non deve piit essere pensata o vista in rapporto alla Chiesa. Per questo anche i termini di
“fratelli”, spesso usati dai cristiani con le migliori intenzioni, non sono sempre capiti o graditi dalla comu-
nita ebraica.

37 Continua: «Il nostro primo patriarca, Abramo, si & presentato con le seguenti parole: ‘Sono uno straniero e
un ospite assieme a voi’. E' possibile essere entrambi allo stesso tempo?». Si potrebbe ricordare che que-
sta & anche la sitnazione paradossale del cristiano nel mondo.

330



Azzolino Chiappini

ai suoi rapporti con I'umanita, con gli altri38. Nel confronto religioso e nel dialogo, gli
ebrei devono essere fermi sulle prime due questioni: «riguardo alle prime domande -
di chi siete e dove andate — Giacobbe ha raccomandato ai suoi inviati di rispondere
negativamente, in maniera chiara e precisa, con sicurezza e coraggio. Egli ordino lo-
ro di dire a Esali che la loro anima, la loro personalita, destino metafisico, avvenire
spirituale e impegni sacri appartengono esclusivamente a Dio e al suo servo Giacobbe.
‘Sono del suo servo Giacobbe’, e nessun potere umano puo avere possibilita di suc-
cesso nel recidere il legame eterno tra loro e Dio». Se i cristiani, nel loro desiderio di
dialogo con Israele, non tengono lealmente in considerazione questa coscienza dell’i-
dentita ebraica, per gli ebrei questo dialogo sembrera sempre un pericolo o un tra-
bocchetto. L'unica possibilita di dialogo sta nell’accettazione di questo fatto: Israele &
(non: & stato) e si considera oggi e sempre interlocutore di un patto che ha avuto co-
me iniziatore Dio medesimo; egli ha la convinzione che dimenticando e mettendo in
ombra questo fatto tradisce Dio e la sua propria storia e identita.

L'orizzonte del dialogo cristiano-ebraico

Un’opera recente3?, che mi sembra molto interessante e importante da diversi pun-
ti di vista, riassume in maniera efficace alcuni temi necessari nel dialogo cristiano-
ebraico, e che i cristiani devono continuamente aver presenti. Il primo & quello del-
lalleanza mai revocata: senza questo riconoscimento, leale e non tattico da parte cri-
stiana, non é possibile alcun dialogo autentico. Dal punto di vista teologico, I’affer-
mazione di un’alleanza tra Dio e Israele, che perdura anche dopo la nascita, la vita e

38 «La terza riguarda gli aspetti temporali della vita. Riguardo alla terza domanda, Giacobbe disse ai propri
inviati di rispondere affermativamente. ‘E’ un dono per il mio signore, Esalt’. Si, siamo disposti a prendere
parte a ogni impresa civica, scientifica e politica. Ci sentiamo obbligati ad arricchire la societa con i nostri
talenti creativi e a essere cittadini attivi e costruttivi».

39 Si tratta della pubblicazione citata nella nota 4. E’ la tesi di dottorato presentata dall’autrice, MoNIQUE
AEBISCHER-CRETTOL, alla facolta di teologia dell'Universita di Friburgo (CH); & anche un’opera molto matura
e di estremo interesse nell’ambito delle discussioni e ricerche attuali e urgenti relative a una teologia cri-
stiana del pluralismo religioso. Considero estremamente interessante il fatto che AEBISCHER-CRETTOL rifletta
al rapporto tra cristianesimo ed ebraismo proprio nella conclusione (Pistes de travail vers une théologie
chrétienne du pluralisme religieux, 682-739), e che addirittura parli «del valore paradigmatico del dialogo
giudeo-cristiano» (708-734). Inoltre & notevole, in un’opera dedicata non esplicitamente all’ebraismo, la ric-
chezza e I'uso delle informazioni a questo proposito: per questa ragione mi sembra meritevole di essere ci-
tata in una riflessione sul dialogo cristiano-ebraico.

331



Articoli

I'opera di Gesit di Nazaret, mi sembra oggi una certezza40. Nel piano di Dio Israele
mantiene una posizione unica, rimane per sempre il popolo del patto. Gli ebrei devo-
no avere la certezza che i cristiani e la teologia cristiana, nel desiderio di dialogo con
loro, li considera cosi, e soltanto cosi, e che non vi sono altre intenzioni nascoste che
in qualche modo hanno suono di annessione. Lannessione pud rivestire e prendere
diverse forme: da quella del proselitismo, a qualche altra che, con ragioni molto no-
bili, magari nel ricordo di un’eredita parzialmente comune, intende legare I'ebraismo
al cristianesimo.

Altro punto ricordato da Monique Aebischer-Crettol & il tema del messianismo*!.
Nella storia e nel pensiero del giudaismo il tema messianico & estremamente com-
plesso, molto di pil1 di quanto di solito pensano i cristiani42. Tuttavia si pud afferma-
re che il giudaismo & una religione messianica: «E’ con il Talmud della terra d’Israele
che il giudaismo diventa una religione messianica — ma una religione profondamente
diversa dall’altra importante religione che rientra in questa classificazione, il cristia-
nesimo. Infatti, in ultima analisi il messia del giudaismo doveva essere un sapiente,
che prometteva non il perdono escatologico dei peccati, ma la santificazione ultima e
definitiva d’Israele: eternita ora, eternita allora, con pochi mutamenti da un tempo al-
'altro»43. In questo dialogo, non si pud scordare che, soprattutto nel I secolo e nel
mondo antico e medievale, il tema messianico ha costituito un argomento alla base
della rottura e poi delle continue polemiche tra Sinagoga e Chiesa. Oggi perd & possi-

40 Rimando al mio articolo, gia ricordato, pubblicato in RTLu V(1/2000), 5-18, L'ulivo: la radice e i rami.
Osservazioni sull’alleanza mai revocata. In quel testo, appare il mio sostanziale accordo con le tesi soste-
nute da N. Lourink, L'alleanza mai revocata. Riflessioni esegetiche per il dialogo tra cristiani ed ebrei,
Brescia 1991 (originale tedesco 1989).Come ho ricordato anche in questo articolo, I'affermazione & entrata
nel magistero di Giovanni Paolo II.

41 Q.c., 713-722,

42 V. per esempio, J.-C. ArTias, P. GISEL et L. KAENNEL, Messianismes. Varitions sur une figure juive, Labor et
Fides, Genéve 2000; Il Messianismo nella storia, numero 1/1993 della rivista Concilium.

4

w

J. NEUSNER, “Quando il giudaismo & diventato una religione messianica?”, in Il Messianismo nella storia,
Concilium 1/1993, 85. L'autore (82-83) riporta anche questo bel passo del Talmud sull’'umilta di Israele, co-
me condizione della sua scelta da parte di Dio: «'Non perché eri piti grande di altri popoli Dio ti ha fatto og-
getto del suo amore e ti ha scelto’ (Dt 7,7). Il Santo, sia egli benedetto, disse a Israele: “Ti amo perché, an-
che quando pongo la mia grandezza su di te, tu ti umili di fronte a me. Io posi la mia grandezza su Abramo,
eppure egli mi disse: ‘Non sono che polvere e cenere’ (Gen 18,27); su Mose ed Aronne, eppure essi dissero:
‘Sono un verme e non un uomo’ (Sal 22,7). Ma con i pagani le cose non stanno in questo modo. Ho posato la
mia grandezza su Nimrod, ed egli disse: ‘Venite, costruiamo una citta’ (Gen 11.4); sul faraone, ed egli dis-
se: ‘Chi sono quelli, tra tutti gli dei delle nazioni?’ (2Re 18,35); su Nabucodonosor, ed egli disse: ‘Ascenderd
sulle altezze delle nubi’ (Is 14,14); su Chiram, re di Tiro, ed egli disse: ‘Siedo sul trono di Dio, nel cuore dei
mari’ (Ez 28,2)», Tb Hullin 89a.

332



Azzolino Chiappini

bile una rilettura44 comune dei testi e delle interpretazioni messianiche. Il cristiane-
simo, inoltre, deve avere coscienza che non si trova ancora nella fase del pieno com-
pimento (situato come e nel gia ma non ancora); infatti la comunita dei discepoli di
Gesll deve restare orientata verso il futuro, verso un Regno di Dio non ancora com-
piuto, verso un’altra manifestazione, e, questa, ultima e definitiva, del Cristo di Dio.
Se Israele attende e spera, e sa che soltanto la piena fedelta alla Torah portera l'eta
messianica, la Chiesa, da parte sua, & posta sotto il segno e 1'orizzonte escatologico. Il
compimento, per Israele e per la Chiesa, sara soltanto opera di Dio, che definitiva-
mente e per sempre, trasformera il cosmo e la storia dell'umanita4s. Questo non si-
gnifica ricercare concordanze a qualsiasi costo, ma avviarsi sulla strada di «presen-
tazioni diverse non esclusive»46, per capire alla fine che «lo scisma originario (&) se-
gno del dialogo originario»47.

Per concludere

Questo dialogo originario non puo che partire per i cristiani da quella che & la lo-
ro origine e che possiamo ricordare con un’affermazione a prima vista paradossale,
ma vera: Gesu di Nazaret & stato non un cristiano, ma un ebreo. Non si tratta di una
frase ad effetto, neppure di una attenuazione del dogma della fede cristiana; anzi, pro-

44V, oltre alle indicazioni della nota 42, C. THoMA, Das Messiasprojekt. Theologie Jiidisch-christlicher
Begegnung, Augshurg 1994.

45 Il tema messianico nell'ebraismo & estremamente complesso. Non & possibile trattarlo qui, ma spero di ri-
tornarvi in un articolo dedicato solo a questa questione. Considero molto pertinenti le osservazioni di M.
AEBISCHER-CRETTOL, 719, che cita un’altra opera molto importante, S. KESHAVIEE, Le Roi, le Sage et le Bouffon.
Le grand tournoi des religions, Le Seuil, Paris 1998 (la citazione viene da p. 17). “’Come ...riconoscere in
Gesii I'Emmanuele, - il Dio con noi — quando i suoi porta-parola non hanno cessato di testimoniare nei no-
stri confronti di un Dio contro di noi?’. Ecco il rimprovero che gli ebrei rivolgono ai cristiani. La controver-
sia, chiaramente, porta sul ruolo salvifico di Gesi e pill strettamente su quello della Passione...Nella sua
comprensione della salvezza, I'ebraismo attribuisce al popolo ebraico in quanto tale un ruolo essenziale. La
salvezza che Dio offre a Israele si esercita in permanenza nella storia. L'uscita dall’Egitto, il Sinai, la tra-
versata del deserto con i rotoli della Torah per il mondo, ecco la salvezza. Senza le parole d’Israele: ‘Tutto
quello che il Signore ha detto, noi lo faremo’ (Es 19,8), non ¢'# salvezza. Di conseguenza, la salvezza non &
in primo luogo un concetto teologico, non & dapprima una liberazione dal peccato o dalla colpevolezza, non
& un’aspirazione verso I'al di 1a. ‘Lo scopo della salvezza & la costituzione di un popolo santo, presso il qua-
le la giustizia e la pace dominano e dove la salvezza & I'espressione di una comunione intatta con Dio’”
(L'ultima citazione viene da H. Ucko, “Christus durch die Brillen der Anderen betrachten”, Auf der Suche
nach einer neuen Christologie: Von Jesus, dem Juden, erzihlen, ed. Hedwig-Dransfeld-Haus e. V., Bendorf/
Rhein 1994, 62.

46 M. AEBISCHER-CRETTOL, 722-725.
47 M. AEBISCHER-CRETTOL, 725-734.

333



Articoli

prio perché afferma l'incarnazione, ciog la piena e vera umanita del suo Signore, la
Chiesa deve partire da qui. Quello che confessa come il Signore risorto, il segno e il
dono dell’amore di Dio all’'umanita, e per la salvezza dell'umanita, & pienamente uo-
mo, e come uomo ¢ stato totalmente ebreo. Da qui nasce per noi I'urgenza del dialo-
go con Israele, e non perché vogliamo cambiare Israele che rimane I'alleato eletto del
Dio di Gesil. Questa chiarezza, di nuovo, ci riporta alla nostra origine: il Dio di Gesu,
quello di cui ha parlato, che ha servito nell’obbedienza, & il Dio di Abramo, di Isacco,
di Giacobbe, il Dio dei padri. Non & un altro, non & diverso, anche se noi crediamo che
Gest1 ci ha fatto conoscere qualche cosa di pit1 del mistero di Dio, che pero - fede cri-
stiana e teologia devono sempre ricordarlo - anche nella confessione trinitaria rima-
ne insondabile e ineffabile.

La Chiesa deve riconoscere che le parole rivolte al servitore di Dio, sono parole det-
te anche e per sempre a Israele: Mi disse: E’ troppo poco che tu sia mia servo per re-
staurare le tribu di Giacobbe e ricondurre i superstiti di Israele. Ma io ti rendero luce
delle nazioni perché porti la mia salvezza fino all’estremita della terra (Is 49,6). La
vocazione del servitore di Dio Israele & anche una vocazione per tutta 'umanita, che
i cristiani devono imparare ad ascoltare.

Di fronte alla Chiesa, la Sinagoga non & cieca e muta e umiliata. Dobbiamo veder-
la non come nell’iconografia delle cattedrali medievali, ma sullo stesso piano della
Chiesa, a dialogare con lei, come lei figlia di Dio. Forse, nelle nuove cattedrali, non si
riprodurra alcuna iconografia su questi temi. Ma il quadro vero & gia disegnato dal li-
bro dell’Apocalisse: un grande popolo, di tutte le tribii di Israele, dodici, cioe nella lo-
ro pienezza, con la moltitudine immensa di ogni nazione, razza, popolo e lingua, e tut-
ti assieme davanti al trono cantano: Amen! Lode, gloria, sapienza, azione di grazie,
onore, potenza e forza al nostro Dio nei secoli dei secoli. Amen (cf. Ap 7, 4-12).

334



Ferdinand
Ebner

ANITA BERTOLDI e SILVANO ZUCAL, Ferdinand Ebner. Vita e opere

AUGUSTINUS KARL WUCHERER-HULDENFELD, I/ pensiero fondamentale
di Ferdinand Ebner

BERNHARD CASPER, L’importanza dell’opera di Ferdinand Ebner per la filosofia
della religione e la teologia

MASSIMO BALDINI, Ebner tra «svolta linguistica» e «svolta dialogica» nella
filosofia del Nocevento

ANITA BERTOLDI, Ferdinand Ebner, filosofo dell’incontro

WALTER METHLAGL, 1l pessimismo culturale di Ferdinand Ebner e il suo
superamento nel «Brenners

SILVANO ZUCAL, Hans Urs von Balthasar interpreta Ebner

EMILIO BACCARINI, La «tuiti». Il nuovo esistenziale tra Ferdinand Ebner,
Martin Buber e Franz Rosenzweig

LUCA CRISTELLON, La filosofia della comunicazione in Ebner e nel «maestro»
Kierkegaard

PIETRO TOMASI, Ferdinand Ebner: un ritorno alla filosofia romantica della
parola?

ANDREA AGUTI, Ferdinand Ebner e la teologia evangelica

PETRA PLIEGER, Gadamer ed Ebner: uditori della parola

PAOLA RICCI SINDONI, Ferdinand Ebner e Simone Weil

ANITA BERTOLDI, Breve nota bibliografica

communio

Rivista Internazionale di Teologia e Cultura
numero 175-176, gennaio-aprile 2001

L. 36.000 - Abbonamento sei numeri/anno L. 80.000
versare su CCP n® 14918205 intestato a: Editoriale Jaca Book, via Gioberti 7 - 20123 Milano

Jaca Book







Contributi RTLu VI (2/2001), 337-361

Le fondement juridico-canonique
de I'adhesion du Saint-Siege aux organisations
internationales: une problématique recurrente

Claudia Adeoussi
Université de Paris Sud

INTRODUCTION

Le Saint-Siege, sujet plénier du droit international, a un statut spécifique dans la
communauté internationale du fait de sa souveraineté spirituelle et de sa vocation re-
ligieuse et morale, en tant qu'organe supréme du gouvernement de 1'Eglise catholique.
Au sein des organismes intergouvernementaux, il se sent investi non seulement d'une
mission spirituelle universelle, mais il entend étre aussi une source d'inspiration mo-
rale et humaine a travers une forme originale de représentation de 1'ensemble des
forces qui tendent a la valorisation des principes moraux dans les rapports interéta-
tiques et dans la conduite des affaires mondiales.

Acteur souverain et neutre des relations internationales, le Sidge apostolique se
sent libre pour prendre des initiatives requises par la recherche des conditions d'un
ordre international plus humain. C’est dans ce sens qu’il a tenu & prendre une part
active a la Conférence sur la sécurité et la coopération en Europe (CSCE). Sa partici-
pation au processus d’Helsinki s’inscrit dans la droite ligne de la contribution de
I'Eglise catholique a la construction de I'Europe et du projet ecclésial de restauration
de 1'unité européenne par la promotion des valeurs culturelles et éthiques communes
aux nations du Vieux Continent; d'autre part, le Siége romain a saisi cette opportuni-
té pour nouer un dialogue direct avec les anciens pays marxistes-léninistes de 1'Europe
centrale et orientale, qui porterait spécialement sur les droits de la personne humai-
ne et surtout sur la liberté religieuse, en raison des limitations graves a 1'exercice de
la liberté de religion derriere le rideau de fer.

Avec la participation du Saint-Siége a la CSCE en qualité de membre & part entie-
re, a resurgi sur le plan doctrinal la problématique de la légitimité juridico-canonique
de son adhésion aux organisations internationales. Elle date de la fin du premier
conflit mondial: lors de la création de la Société des Nations, il s’était agi de détermi-

337



Contributi

ner le titre juridique au nom duquel le Siége romain pouvait participer a 1'organisa-
tion naissantel . Le débat a pris une acuité nouvelle depuis la métamorphose institu-
tionnelle du processus d'Helsinki. Il apparait en effet que la solution adoptée par le
Saint-Siege en 1992 — selon laquelle il continue & étre membre de plein droit de la CS-
CE tout en s’abstenant de prendre des décisions d’ordre politique et militaire — n’ef-
face pas le rapport organique persistant entre I’Etat de la Cité du Vatican et la
Conférence paneuropéenne. Ce mode de participation atypique rend perplexe au re-
gard de la prise en considération fondamentale de 'article 24 du Traité du Latran dont
la mise en ceuvre implique que la condition d’entité internationale neutre du Saint-
Siege soit le support visible de la nature spirituelle et religieuse de sa mission dans le
monde.

I. LE SAINT—SIEQE ET LES ORGANISATIONS INTERNATIONALES:
DES RAPPORTS A GEOMETRIE VARIABLE

Il est essentiel d’examiner en premier lieu la participation du Siége romain au pro-
cessus d’Helsinki, de la Conférence sur la sécurité et la coopération en Europe - en
tant que cadre informel de négociations continues — a la mise en place de structures
permanentes (A). En second lieu, nous nous proposons de réfléchir sur la forme que
revét la présence du Saint-Siege au sein de I'Organisation des Nations Unies (B).

A) Le Saint-Siége et le processus d'Helsinki: de la CSCE a l'OSCE

A T'occasion des différentes rencontres rythmant la continuité du processus
d’Helsinki, les représentants pontificaux ont régulierement souligné la participation
du Saint-Siege selon des modalités originales. Lors de la réunion de Copenhague sur
la dimension humaine, en juin 1990, Mgr Angelo Sodano a rappelé qu’en répondant
favorablement a I'invitation adressée au pontificat romain, le Pape Paul VI a voulu ap-
puyer une noble initiative et a ainsi permis au Siége apostolique d’y contribuer direc-
tement selon les formes qui lui sont propres2. Il a de nouveau insisté sur cette spéci-
ficité & la Réunion ministérielle de New York (octobre 1990), qui adopta notamment
une Déclaration sur la crise du Golfe. Au mois de novembre suivant, cette position a

1 Voir a ce sujet V.E. OrLANDO, Rapporti con la Santa Sede, Forni, Sala Bolognese, 1980, et extrait du Journal
de Mgr Cerretti, p. 178.

2 Pour une Europe solidaire et respectueuse de la liberté. Intervention de Mgr Sodano a la Conférence de
Copenhague, DC, n°® 2010, 15 juillet 1990, col. 701-702.

338



Claudia Adeoussi

été réitérée au Sommet de Paris, le Cardinal Casaroli soulignant alors que le Saint-
Siege ne désapprouvait pas I'institutionnalisation de I’OSCE, mais qu’il se réservait la
possibilité de procéder dans I’avenir a la définition de son mode de participation. Dans
son intervention solennelle, le représentant pontifical a mis en évidence la dimension
mondiale de la destinée de I’Europe et de ses partenaires d’Outre-Atlantique, a I'heu-
re historique de I'authentification de la Charte de Paris pour une nouvelle Europe.
Cette dimension mondiale, a-t-il observé, rend plus intelligible la participation du
Saint-Siege au processus d Helsinki. Puis il a continué en ces termes: le Siege romain
«est (...) une “puissance” engagée dans chaque partie du monde, au plan spirituel et
moral qui lui est propre, et par conséquent aussi dans les questions regardant la paix,
le développement des peuples et des droits humains»3.

A l'issue du Sommet de Paris, les chefs d'Etat ou de gouvernement des Etats par-
ticipants de la CSCE ont annoncé, apres avoir pris acte de 'effacement du caractere
binaire de la configuration politico-stratégique de I'Europe, que «leurs efforts com-
muns pour consolider le respect des droits de ['homme, la démocratie et l'Etat de droit,
renforcer la paix et promouvoir l'unité en Europe appellent un dialogue et une co-
opération politiques d'une qualité nouvelle, et par conséquent, un développement des
structures de la CSCE»4.

A la fin de la quatrieme réunion de suivi de la CSCE, a été adopté un document in-
titulé “Les défis du changement”; texte dont la conformation est bifide. Il a donné une
nouvelle impulsion & la CSCE apres qu’elle se soit embrouillée, durant plusieurs mois,
dans un dédale d’incertitudes et de troubles qui ont entamé sérieusement la confian-
ce des Etats dans sa capacité a satisfaire aux défis de 'aprés-guerre froide en Europe.
Dans sa substance, olt sont agglomérées les décisions pratiques de la Réunion sur les
Suites (24 mars-8 juillet 1992) et la Déclaration politique du Sommet (9-10 juillet
1992)5, ressortent des innovations notables portant sur ’amélioration du fonctionne-
ment institutionnel général de la CSCE, I'opérationnalisation des capacités de celle-ci
en matiere de sécurité et le développement du cadre des activités relatives a la di-
mension humaine ainsi que la mise en ceuvre d’une certaine réactivation de la deuxie-
me corbeille (coopération économique). Mais ce sont les décisions arrétées sur le ter-

3 Pour une Europe des droits de ’homme et des peuples. Intervention du Cardinal Casaroli au Sommet de la
CSCE a Paris, DC, n° 2019, 6 janvier 1991, col. 9.

4 Section “Structures et institutions nouvelles du processus de la CSCE”: § 1.

5 Alexis HEracLIDES, The Helsinki-1I Negotiations. The Making of the Pan-European Intergovernmental
Organization, London 1993.

339



Contributi

rain de la sécurité, et surtout les nouveaux moyens opérationnels de la CSCE, qui ont
nourri légitimement les préoccupations du Siége apostolique au regard de la nature
de sa contribution au processus d’Helsinki. En effet, 'habilitation de la CSCE a mener
des opérations de peacekeeping a eu pour conséquence de transformer celle-ci en une
institution aux compétences opérationnelles. Selon le Document d’Helsinki, I’'exécu-
tion des opérations civiles et/ou militaires par la CSCE obéira aux principes de la pra-
tique onusienne: avoir un caractére non coercitif, traduire un souci d’impartialité,
jouir du plein consentement des parties interessées. De telles opérations pourront étre
entreprises & la demande d’un ou de plusieurs des Etats participants. D’autres dispo-
sitions additionnelles ajoutent que, primo, le déploiement des opérations de peace-
keeping pourra intervenir dans le contexte des conflits tant intra-étatiques qu’inter-
étatiques; secondo, la CSCE pourra solliciter le concours du Conseil de sécurité des
Nations Unies — sur la base du chapitre VIII de la Charte de San Francisco — si ses
moyens se révelent insuffisants pour gérer la crise; tertio, elle pourra aussi bénéficier
du soutien, indirect (expertise) ou direct (ressources) de I'OTAN, de la Communauté
européenne, de I'UEQ, voire de la Communauté des Etats indépendants.

Face a la transformation de l'exercice diplomatique pragmatique issu de 1'Acte fi-
nal d'Helsinki en une organisation internationale, le Saint-Siege a adopté une ligne
diplomatique empreinte de prudence et de réalisme. Sa démarche fondamentale a
consisté & définir au regard de la nouvelle réalité institutionnelle la forme et les
moyens les plus conformes & sa nature spécifique pour prendre part aux travaux de
l'instance internationale ainsi portée sur les fonts baptismaux. Cette question étant
pour lui d'une importance capitale, il a fait parvenir aux Etats participants de la
CSCE un aide-mémoire de la Secrétairerie d'Etat en date du 2 juin 1992, dans lequel
il a rappelé la spécificité de sa participation & la CSCE et manifesté sa volonté de res-
ter étranger aux décisions et initiatives qui concerneraient d'éventuelles opérations
militaires, mémes destinées au maintien de la paix6. Il a en outre précisé qu'en rai-
son du rapport nécessaire de conformité entre sa contribution a la CSCE et sa nature
ainsi que ses compétences, il n'est pas en mesure d'apporter des solutions concretes
ou techniques aux problémes; en revanche, il est tenu de réaffirmer, en vertu de sa
mission spirituelle, les principes essentiels qui doivent guider les relations entre les
Etats et entre les peuples. C'est en ce sens que, lors du Sommet de Paris, il a formulé
sa conception sur la destination des formes institutionnelles ordonnées selon lui au dé-
passement des égoismes nationaux. Toutefois, il est notable de remarquer qu'a cette

6 “Aide-mémoire de la Secrétairerie d'Etat, Section pour les Relations avec les Etats”, DC, n° 2057, 4 octobre
1992, col. 827-829.

340



Claudia Adeoussi

occasion, il s'est départi de sa réserve traditionnelle & 1'endroit des débats d'ordre
technique en dévoilant explicitement sa nette préférence pour des institutions d'un ty-
pe «léger»7. Ce point de vue dérogatoire, nous semble-t-il, procéderait moins d'un ali-
gnement de la diplomatie pontificale sur la position des autres Etats participants - dé-
sireux de conserver a la CSCE la souplesse ayant fait son succes - que de 1'appréhen-
sion d'une difficulté majeure en ce qui concerne la création de nouvelles instances de
décision, et surtout d'un organe exécutif a 'image du Conseil de sécurité de I'ONU.
Jusqu'ici, 1'évolution institutionnelle de la CSCE, qui est loin d'étre finalisée, a donné
lieu a des scénarios dont le pontificat romain s'est accomodé. La premiére phase en-
clenchée en 1990, celle qu'il est permis de qualifier d’«opérationnalisation niveau zé-
ro» ne lui a point donné du fil a retordre, puisque la CSCE institutionnalisée a atten-
du d'étre confrontée a la complexité des probléemes de I'Europe post-communiste pour
mettre en place de véritables mécanismes opérationnels. Et jusqu'a nouvel ordre,
I'étape actuelle lui est certainement propice car la souplesse s'y révele comme une
donnée acquise tandis que la solution de l'institution d'un Conseil de sécurité n'a tou-
jours pas été retenue. Pour mieux saisir cet enjeu capital de la participation du Saint-
Siege a la nouvelle Organisation, il importe de connaitre tout d'abord les grandes
lignes de la dynamique institutionnelle du processus d'Helsinki.

La CSCE, créée a l'époque de la guerre froide, comme un instrument original de
communication entre deux ensembles politiques antagonistes, s'est surtout singulari-
sée dans le systeme international en tant que processus de négociations continues.
Pendant longtemps, elle a été en effet un processus sui generis dépourvu de caracte-
re juridique, de siege, de structure administrative et, méme, de réunions a périodici-
té fixe. Sa continuité a été assurée par des réunions de suivi irrégulieres, des ren-
contres «intersessionnelles» ad hoc et deux conférences spécialisées (la Conférence
sur le désarmement en Europe et la Conférence sur la dimension humaine). Au len-
demain de la chute du mur de Berlin, la CSCE s'est métamorphosée en organisation
internationale au Sommet de Paris et, depuis lors, elle est en perpétuelle évolution ins-
titutionnelles.

7 Pour une Europe des droits de I'homme et des peuples. Intervention du Cardinal Casaroli au Sommet de la
CSCE a Paris, DC, n® 2019, 6 janvier 1991, col. 11.

8 Stephan LEnNE, The CSCE in the 1990s: Common European House or Potemkin Village?, Wien, The Laxenburg
papers, n° 9, 1991; Th. J. W. SNeek, “The CSCE in the New Europe: From Process to Regional Arrangement”,
Indiana International and Comparative Law Review, vol. 5, n° 5, Fall 1994, pp. 1-33; Victor-Yves GHEBALI,
“L'évolution de la CSCE depuis la Charte de Paris”, Le Trimestre du monde, n°® 17, 1er trimestre 1992, pp.
159-194.

341



Contributi

Sans se défaire de I'arrangement souple et décentralisé de la premiére heure, la
Charte de Paris pour une nouvelle Europe a ajouté un mécanisme de consultations po-
litiques a4 niveaux multiples et un certain nombre d'institutions permanentes
(Secrétariat de Prague, Bureau des élections libres, Centre de prévention des conflits).
Mais I'organisation internationale dont la Charte a posé les fondements, répondait a
la volonté des Etats membres d'opérer une institutionnalisation légere, c'est-a-dire
dans une triple optique non-juridique, non-bureaucratique et non-opérationnelle;
aussi s'est-elle initialement caractérisée par 1'absence de fondement juridique, de
structures centralisées et de mécanismes opérationnels?. En réalité, c'est sous l'effet
de 1'euphorie engendrée par la faillite du communisme - et en raison de la volonté de
nombreux pays occidentaux de ménager 1'avenir de I'OTAN - que la Charte a omis de
doter la CSCE nouvelle d'une capacité opérationnelle en matiére de gestion des
conflits. D'un autre c6té, inspirés par une philosophie politique triomphaliste, repo-
sant sur la vision surréaliste d'une Europe irréversiblement engagée dans une «nou-
velle ére de démocratie, de paix et d'unité», les rédacteurs de la Charte n'ont guére
subodoré les risques nouveaux de type non militaires qui se profilaient a I'horizon, et
notamment la résurgence des nationalismes ethniques. Le remodelage du processus
s'en est ressenti, et en particulier, & travers la définition générale d'un programme de
travail sans objectifs précis et la construction d'un édifice structurel déficient au ni-
veau des moyens d'action concrets. Enfin, le décalogue de 1975 - le code de conduite
spécial incorporé dans I’Acte final d’Helsinki — pour régir dans les domaines politique,
économique et social les relations entre deux systemes radicalement différents, a été
réaffirmé tel quel par la Charte de Paris alors qu'a l'ere de 1'aprés-guerre froide, il
devrait étre nécessairement mis & jour. Quoiqu'il en soit, la faiblesse du dispositif éta-
bli par la Charte de Paris sur les plans téléologique, programmatique, structurel et
opérationnel, n'a pas tardé a apparaitre dans le contexte de multipolarité et d'incer-
titude qui a succédé a la désintégration du bloc socialiste. L'optimisme euphorique
ayant été dés lors considérablement entamée, les Etats membres de 1'0SCE ont admis
que la période du post-communisme est certes «riche de promesses» mais aussi lour-
de «d'instabilité et d'imprévisibilité»10.

Apres avoir tiré les conséquences de cet état de choses complexe, ils se sont réso-
lus a forger des mécanismes opérationnels sur les divers terrains de la gestion des si-
tuations conflictuelles 4 base de tensions ethniques, du reglement pacifique des diffé-

9 Victor-Yves GHEBALL, “La fuite en avant de la CSCE”, Défense nationale, Avril 1993, p. 98.
10 Déclaration du Sommet d'Helsinki 1992: §§ 12 et 13.

342



Claudia Adeoussi

rends et des opérations de maintien de la paix. Il est a en induire que, forte de ses
propres expériences de gestion de crises et de conflits, 'OSCE a pris progressivement
conscience qu'elle détient un véritable «avantage comparatif» par rapport aux autres
organismes de la région. D'autre part, les Etats ont consenti dans une certaine mesu-
re a considérer le droit international comme une matrice indispensable au modelage
de la nouvelle Organisation. D'ou 1'adoption de dispositions relatives a la capacité ju-
ridique ainsi qu'aux privileges et immunités des institutions de 1'OSCE1.
L'interrogation pendante est celle de savoir si l'attribution d'un statut juridique in-
ternational a I'OSCE ou seulement & une catégorie de ses activités (celle relative a la
gestion des crises et des conflits) favoriserait une meilleure efficacité dans l'action
sans affecter son extréme souplesse. Dans tous les cas, I'0OSCE est une créature poli-
tique en voie de «juridisation». Enfin, au sein de l'organigramme établi par la Charte
de Paris, les fonctions des diverses institutions existantes — le Conseil ministériel, le
Comité des hauts fonctionnaires, le BIDDH ainsi que les Sommets et les Conférences
d'examen — ont été précisées ou renforcées!2. En outre, ont été institués successive-
ment un poste de secrétaire générall?, un Secrétariat général de la CSCE a Viennel4
et un nouvel organe politique, le Comité permanent15.

Le renforcement des compétences des institutions permanentes répond certes a
une exigence fonctionnelle mais provoque graduellement la déliquescence du carac-
tere sui generis de I'0SCE. A 1'heure actuelle, I'Organisation demeure cependant une
enceinte originale, caractérisée par trois traits majeurs: l'absence de statut juridique
international, la décentralisation structurelle et la prépondérance du Président en
exercice du Conseil ministériel. Sur le dernier point, il convient de noter que 1'0SCE
se présente aujourd'hui comme un complexe institutionnel sans véritable centre de
gravité. Le Secrétaire général joue en effet un réle de figurant, les rénes politiques de
1'Organisation étant en fait tenues par une Présidence élective; ce qui permet d'ailleurs
de mettre subtilement les micro-Etats a 1'écart. Il est donc souhaitable de réfléchir &
une meilleure répartition des rdoles permettant au Secrétaire général d'étre associé
plus étroitement aux décisions et actions diplomatiques de la Présidence!¢. Il n'est pas

11 Décisions du Conseil ministériel de Rome (Décembre 1993): § VIL 11.

12 Décisions d'Helsinki 1992: Chapitres I, III, VI et VIL

13 Décisions du Conseil ministériel de Stockholm (Décembre 1992): Annexe 1.

14 Décisions du Conseil ministériel de Rome (Décembre 1993): § VII. 8.

15 Décisions du Conseil ministériel de Rome (Décembre 1993): §§ VIL. 2; VIL 4 et VIL 7. 1.

16 Cf Victor-Yves GHEBALL, L'OSCE dans l'Europe post-communiste, 1990-1996. Vers une identité paneu-
ropéenne de sécurité, Bruxelles, Etablissements Emile Bruylant, p. 641.

343



Contributi

moins vrai que le maintien et méme la consolidation de 1'omnipotence de la
Présidence, i laquelle est conféré un role d'impulsion politique particulierement lourd
excluant de facto la candidature des micro-Etats, susciterait moins 'embarras du
Siege apostolique - dont la diplomatie est résolument ancrée dans la neutralité - que
la suppression du Conseil supérieur au profit d'un organe exécutif, dont la composi-
tion et les pouvoirs seraient déterminés — suivant les propositions de la Russie par
exemple - sur le modéle peu démocratique du Conseil de sécurité des Nations Unies.
La Charte de sécurité européenne adoptée par les Etats membres de I'OSCE au
Sommet d’Istanbul (18-19 novembre 1999) — qui cloture les travaux mis en route en
mars 1995 en vue d’élaborer un “Modéle de sécurité commun et global pour I'Europe
du XXle siécle” n’a pas satisfait a tous les desiderata russes. Souhaitant avant tout
maintenir le pragmatisme originel de I’Organisation, les Etats membres se sont
contentés de confirmer la dichotomie entre les compétences politiques globales du
Comité permanent et les attributions spécifiques de nature politico-militaire du Forum
pour la coopération en matiere de sécuritél?.

Jusqu’a nouvel ordre, le Saint-Siége devrait pouvoir s'accommoder du maintien du
Conseil permanent —1'organe central de consultation et de décision — au détriment du
Conseil supérieurl8. Méme si la répugnance des Etats, au Sommet d’Istanbul, a intro-
duire un profond remaniement institutionnel lui est favorable, il est & constater de
nouveau que les considérations techniques y relatives n’ont pas une importance par-
ticuliere parmi les préoccupations majeures du Siége apostolique. Dans tous les cas,
I’édification d’'une sécurité stable en Europe reléve plus pour la délégation pontifica-
le du domaine de soubassements moraux que du renforcement des structures de

17 Victor-Yves GHEBALIL, “La Charte de I'0OSCE sur la sécurité européenne”, Défense nationale, février 2000, pp.
48-49.

18 A I'occasion de la décision prise par la Conférence de Budapest (Décembre 1994) de procéder au change-
ment nominal de la CSCE en "Organisation pour la sécurité et la coopération en Europe” - & compter du ler
janvier 1995 - et d’adopter une nouvelle dénomination pour les organes de consultation politique, le Comité
permanent établi en décembre 1993 par le Conseil ministériel de Rome est devenu le Conseil permanent.
Celui-ci est considéré comme un organe préparatoire par rapport au Conseil supérieur mais la vraie diffé-
rence entre les deux organes reléve de leur niveau de représentation: celui des ambassadeurs acerédités a
Vienne par le Conseil permanent et celui des fonctionnaires de Prague pour le Conseil supérieur. Placé sous
I'autorité du Président en exercice du Conseil ministériel, le Conseil permanent se charge “des taches opé-
rationnelles courantes de la CSCE” et méne “des consultations générales et régulieres” débouchant sur des
décisions appropriées lorsque le Conseil supérieur n’est pas en session. Cf Décisions du Conseil ministériel
de Rome: § VIL.71.

344



Claudia Adeoussi

I’OSCE. Ces bases, a rappelé le Cardinal Angelo Sodano le 18 novembre 1999, consis-
tent dans la reconnaissance d’une loi naturelle qui régit tous les rapports entre les
hommes, dans la reconnaissance des droits inaliénables des personnes et des peuples
et dans le respect des minorités qui sont issues de différentes appartenances ethniques
ou croyances religieuses19.

Toutefois, a I'occasion de la réunion du Conseil des ministres des Affaires étran-
geres de I'OSCE, les 2 et 3 décembre 1998 & Oslo, Mgr Jean-Louis Tauran avait admis
en termes explicites qu’en dehors des principes et des normes, les institutions du pro-
cessus engagé a Helsinki se révélaient de plus en plus indispensables pour la consoli-
dation d'une culture politique européenne, pour I’élaboration d'un concept de sécuri-
té globale et pour la mise en ceuvre d'une solidarité effective entre les personnes et
les institutions des Etats participants20. Le Siége romain, avait-il déclaré par la méme
occasion, demeure fidéle a ses engagements comme & sa dimension spécifique de
“puissance morale”.

Aussi importe-t-il d’aborder la question de 1'éventuelle institution d'un organe exé-
cutif au sein de 1'Organisation paneuropéenne dont la conception se différencierait de
maniere raisonnable de celle du Conseil de sécurité des Nations Unies, par suite des
lecons que les Etats auraient tiré de la pratique onusienne. A notre sens, l'examen de
cette hypothése n'est pas vain, car pareil avénement institutionnel pourrait remettre
en cause - ne serait-ce qu'en théorie - la participation du Saint-Siege & 1'Organisation.
En effet, il est dégager une problématique spécifique, celle du rapport du gouverne-
ment de 1'Eglise a 1'organe exécutif dénommé «Conseil de sécurité».

B) Le Saint-Siége et l'Organisation des Nations Unies: la supranationalité de
U'Eglise catholique en concurrence avec celle du Conseil de sécurité

Le Siege romain a jugé judicieux de participer aux travaux de I'ONU en qualité
d'observateur permanent, non pas tant en raison de 1'incompatibilité de sa condition
de neutre avec le systéme de sécurité collective de 1'Organisation mondiale; mais sur-
tout parce qu’il ne peut étre membre pleno jure d'une institution internationale dont
le pouvoir exécutif adopte des mesures allant & I'encontre du «Magistére supréme»
du Chef de 1'Eglise catholique.

19 “Passer de la contrainte & la persuasion pour la sécurité en Europe: Intervention du Cardinal Angelo Sodano
au Sommet de I'0OSCE a Istanbul”, DC, n°® 2218, 16 janvier 2000, col. 67.

20 “Les conditions de la paix, de la coopération et de la démocratie en Europe: Allocution de Mgr Jean-Louis
Tauran & I'0OSCE”, DC, n° 2197, 7 février 1999, col. 143.

345



Contributi

A cet égard, il est certainement convenable de rappeler la composition structurel-
le du Saint-Siege. Comme 1'énonce expressément le canon 361 du Code de droit ca-
nonique actuel, «sous le nom de Siége Apostolique ou de Saint-Siége, on entend (...)
non seulement le Pontife Romain, mais encore, a moins que la nature des choses ou
le contexte ne laisse comprendre autrement, la Secrétairerie d'Etat, le Conseil pour
les affaires publiques de l'Eglise et les autres Instituts de la Curie Romaine».

Partant, il est essentiel de relever que le Saint-Siege n'intervient pas seulement
dans l'aréne internationale par le canal fonctionnel de la Secrétairerie d'Etat, mais
aussi par le truchement de la représentation pontificale ad extra — ou l'accréditation
de diplomates romains auprés des Etats qui entretiennent des relations diplomatiques
avec le Saint-Siége — et 1'action du Souverain pontife a 1'échelon mondial, qui se ma-
nifeste dans sa personne, son enseignement magistériel et ses voyages apostoliques.
C'est au regard de cette derniére forme de la présence du Siege apostolique sur la sce-
ne internationale que la relation du pouvoir pontifical 4 1'organe exécutif de 1'organi-
sation internationale demeure source d'interrogations.

Pour acquérir une meilleure compréhension de la problématique, il importe de no-
ter que I'Eglise catholique est une forme de monarchie. Néanmoins, il ressort des
études qui ont investi dans la définition du régime juridique du gouvernement de
I'Eglise — en la conférant aux théories constitutionnelles des systemes politiques — qu'il
est convenable d'appréhender le gouvernement pontifical, a la faveur des enseigne-
ments empiriques, plus comme une monarchie au sens étymologique du terme que
comme un pouvoir absolu ou arbitraire?!. Car, en réalité, un certain nombre d'élé-
ments importants en temperent 1'absolutisme: 1'observance obligatoire de la loi divi-
ne et naturelle, l'institution de 1'épiscopat de droit divin et la déchéance éventuelle du
tréne pontifical. De surcroit, il est possible de déceler des orientations démocratiques
dans la pratique du gouvernement de I'Eglise, telles que 1'élevation au souverain pon-
tificat par la voie électorale, 1'accessibilité de tous — nonobstant les mérites person-
nels et les conditions de fond afférentes aux ordres sacrés — aux plus hautes charges
sans distinction de race ou de naissance, la participation croissante des laics du fait
de leur coopération a certaines charges ecclésiastiques ou de leur intégration dans les
organismes de la Curie romaine.

Il faut admettre néanmoins que de nombreux éléments juridico-constitutionnels
existent, qui semblent alimenter la thése en faveur d'une assimilation du pouvoir pon-
tifical au modéle monocratique de gouvernement. Les raisons de la qualification du

21 Cf, par exemple, Joél-Benoit d'Onorio, Le Pape et le gouvernement de ['Eglise, Paris 1992,

346



Claudia Adeoussi

gouvernement pontifical en tant que pouvoir absolu peuvent en effet objectivement te-
nir a trois séries d'arguments: 1'incompatibilité de la démocratie avec la constitution
divine de 1'Eglise, les similitudes entre le gouvernement pontifical et la monocratie po-
litique au regard des trois principes fondamentaux du gouvernement monocratique
dégagés par la doctrine constitutionnelle — principe d'autorité, principe d'orthodoxie
et principe d'exclusivité — et «l'unicité du commandement» qui exprime en termes ju-
ridiques une autre caractéristique de la monocratie, c'est-a-dire la «personnalisation
du pouvoir». L'élément qui parait le plus déterminant se révele aussi comme étant es-
sentiel a la direction de nos propos: la primauté du Pape. Celui-ci détient le pouvoir
souverain, d'institution divine, et de ce fait, est le supréme pasteur, le supréme doc-
teur et le supréme juge. Le canon 331 du Code de droit canonique dispose en ce sens:
«L'Evéque de I'Eglise de Rome, en qui demeure la charge que le Seigneur a donnée
d'une maniére singuliére a Pierre, premier des Apdtres, et qui doit éire transmise a
ses successeurs, est le chef du College des Evéques, Vicaire du Christ et Pasteur de
['Eglise tout entiéere sur cette terre; c'est pourquoi il posséde dans ['Eglise, en vertu de
sa charge, le pouvoir ordinaire, supréme, plénier, immédiat et universel qu'il peut tou-
Jours exercer librement».

Le pouvoir pontifical est supréme car, conformément & la volonté du Christ, le Pape
est le fondement visible de 1'Eglise. En conséquence de sa suprématie, le Pape jouit
d'une totale immunité de juridiction; personne ne lui étant supérieure ou égale en ce
monde, il ne peut étre jugé, ni &tre passible d'une sentence condamnatoire. Le pou-
voir pontifical est également plénier; en d'autres termes, il n'a juridiquement de
bornes ni dans son extension ni dans son intensité22. Sa forme exécutive est exercée
par le Pape en personne et, c'est en fait, en vertu d'une séparation pragmatique des
pouvoirs — qualifié prudemment par les canonistes de «distinction des pouvoirs» —
qu'intervient la participation de la Curie romaine et du Synode des évéques pour as-
sister le Pape dans le gouvernement supréme de 1'Eglise. De plus, le pouvoir pontifi-
cal est indépendant de toute autre autorité humaine, politicque ou spirituelle. En som-
me, tant 4 I'intérieur de la société ecclésiale que dans son environnement externe, au-
cune instance n'est supérieure au Pontife romain, qui ne doit répondre de son minis-
tere que devant Dieu. D'ol I'incompatibilité notoire entre la primauté du Souverain
pontife et celle du Conseil de sécurité, en tant qu'organe exécutif. A ce sujet, il est ré-
vélateur de mettre en relief le probleme fondamental qu’est I'affrontement entre le
ministére de la primauté pétrinienne et la prééminence du role de 1'organe exécutif

22 Roland MINNERATH, Le Pape, évéque universel ou premier des évéques?, Paris 1978, p. 26.

347



Contributi

de I'ONU en matiére de maintien de la paix.

D'apres l'article 24, alinéa 1 de la Charte de San Francisco, les Etats membres de
I'Organisation mondiale conferent au Conseil de sécurité «la responsabilité principa-
le du maintien de la paix et de la sécurité internationales»23. En organisant la pri-
mauté du Conseil, organe restreint, par rapport a 1'Assemblée générale, organe plé-
nier, l'acte constitutif de I'ONU a procédé a l'institutionnalisation de la prépondéran-
ce des grandes puissances, membres permanents du Conseil de sécurité.

11 convient ici d'articuler la réflexion autour de deux idées. D’une part, il est loi-
sible de supposer qu'en qualité de membre pleno jure de I'ONU, le Saint-Siége invoque
I'universalité de 1'Eglise — dont il est le représentant officiel sur la scéne internatio-
nale — pour renoncer a bénéficier de 1'élection au sein du Conseil de sécurité en tant
que membre non permanent suivant le critere de la «répartition géographique équi-
table». D’autre part, étant donné que la représentation pléniére s'applique a l'en-
semble des Etats-membres de 1'Organisation mondiale afin de respecter dans une cer-
taine mesure le principe de 1'égalité souveraine, le Siege apostolique — en tant que
membre a part entiére — serait en revanche représenté automatiquement au sein de
I'Assemblée générale. Certes, cette derniére ne détient qu'un pouvoir de recomman-
dation (article 10 de la Charte); a ce titre, elle ne peut étre considérée a l'instar du
Conseil de sécurité comme un «supérieur hiérarchique» des Etats-membres; & cer-
tains égards, le Conseil est, en effet, de par ses attributions spéciales dans le domai-
ne du maintien de la paix, un organe superétatique qui dispose d'un véritable pouvoir
d'action et de décision. Si dans pareil contexte, la primauté pontificale n'entre pas en
conflit avec la composition paritaire de l'organe plénier des Nations Unies et ses pré-
rogatives fonctionnelles, il n'en demeure pas moins que 1'Assemblée générale est une
tribune politique.

En dehors de cette donnée peu négligeable, il est & prendre en considération la
procédure de vote au sein de 1'Assemblée générale. Il s'agit du systéme majoritaire
dont I'utilisation implique un mouvement de démocratisation de la vie politique in-
ternationale; il permet par le jeu des prises de position des coalitions ou des différents
groupes antagonistes de dégager les éléments d'une véritable opinion internationale;
et surtout, pour le Saint-Siége, il pourrait s'avérer interessant dans la mesure ot 1'ins-
titution de la majorité qualifiée (majorité des 2/3) permet de préserver les interéts de

23 Louis CAVARE, “Les sanctions dans le cadre de 1'0.N.U.", Rcapi, 1952, 1, pp. 191-291 & Ernest A. GRoss,
“International Organization and Collective Security: Changing Values and Priorities”, Rcapi, 1973, I, pp. 413-
454.

348



Claudia Adeoussi

la minorité au sein de 1'Assemblée générale.

Eu égard a I'hypothése de la présence du Siége romain & l'intérieur de 1'organe
plénier de I'ONU, le probleme qui nous semble en fin de compte décisif se rapporte
aux fonctions et compétences de 1'Assemblée générale. Selon l'article 11, § 2 de la
Charte, celle-ci peut «discuter» et «faire des recommandations» sur toutes questions
relatives au maintien de la paix et de la sécurité internationales, a la condition qu'el-
le en soit saisie par un Etat membre quelconque, par un Etat non membre ou par le
Conseil de sécurité. Son role est subsidiaire, en conséquence de la responsabilité prin-
cipale de l'organe exécutif en cette matiere. Mais sur le terrain fonctionnel concret,
elle a été amenée & dépasser les limites que la Charte a fixées pour ses compétences
afin de remplir pleinement sa mission. La nécessité de 1'extension de ses attributions
résulte essentiellement du blocage fréquent de 1'activité du Conseil de sécurité a tra-
vers l'usage excessif du droit de veto dans le contexte d'une communauté internatio-
nale idéologiquement divisée. Pour étre en mesure de suppléer éventuellement & un
Conseil de sécurité lorsque survient une impasse en son sein, 1'Assemblée générale a
créé en premier lieu, sur le fondement de 'article 22 de la Charte une «Commission
intérimaire» (Résolution 111 (II) du 13 novembre 1947) pour permettre aux Etats de
la saisir promptement en cas de défaillance avérée du Conseil. La décision la plus dé-
terminante pour nos propos découle en second lieu de la fameuse Résolution 377 (V)
en date du 3 novembre 1950 «Union pour le maintien de la paix», encore dénommée
Résolution Acheson; elle prévoit pour 1'organe plénier des Nations Unies — en totale
opposition avec l'article 11, alinéa 2 précité - la possibilité de recommander 1'emploi
de moyens d'action concrets pouvant inclure la force armée. Loin de demeurer 2 1'état
virtuel, la Résolution a été plusieurs fois appliquée dans la pratique et, malgré le vice
originel qui l'entache, c'est-a-dire son «inconstitutionnalité», la Cour Internationale
de Justice (C1J) I'a renforcée en déclarant dans son Avis du 20 juillet 1962 que la res-
ponsabilité du Conseil de sécurité dans le domaine de la paix est principale mais non
exclusive24,

Dans la mesure ot il est avéré que 1'Assemblée générale recommande des mesures
de nature coercitive, est-il besoin de rappeler que de par son positionnement neutre
dans le concert des nations, le Saint-Siege ne peut prendre le risque d'étre membre
d'un organe institutionnel dont les compétences pourraient compromettre son statut
de neutralité et entrer en contradiction avec sa mission morale et spirituelle ? Il im-
porte d'observer en outre que le Siége romain privilégie, a 1'opposé de 1'action coer-

24 C.IJ., Recueil, 1962, pp. 163 s.

349



Contributi

citive, le dialogue pour la paix dans le réglement des contentieux interétatiques: «Il
Jfait du dialogue, fondé sur la vérité et le respect de ['autre, la méthode et l'instrument
privilégié de son action et de ses relations, en s'efforcant de l'indiquer aux autres et
de le faire adopter comme le moyen le plus apte a résoudre les difficultés et les diffé-
rends»?25.

L'on peut objecter que le Siege apostolique est membre de plein droit d'un orga-
nisme international (I'OSCE) qui dispose de capacités d'action dans le domaine du
maintien de la paix; ces capacités opérationnelles étant pfogressivement déployées de
maniere extensive sur la base d'une division du travail appropriée entre organisations
de sécurité globale. A fortiori, dans le cadre des négociations ayant trait a I'élabora-
tion d'un «document-charte sur la sécurité européenne» au sein de I'0OSCE, ont été en-
visagées des «actions coopératives conjointes» dans I'hypothése du refus de toute as-
sistance par un Etat membre transgressant «de maniére grave, systématique et per-
sistante» les décisions et engagements de |'Organisation; le Canada et la Suisse ont en
'occurrence avancé l'idée de 1'application d'une gamme de sanctions collectives com-
prenant justement le renvoi du probleme au Conseil de sécurité de 'ONU26. Et, en son
paragraphe 46, la Charte de sécurité européenne, indique que les Etats membres de
I’0OSCE ont pris la décision d’«étudier plus a fond les possibilités d’accroitre et
d’étendre éventuellement le réle de 'OSCE dans le maintien de la paix» et confirmé
«que 'OSCE peut, au cas par cas el par consensus, décider de jouer un rile de premier
plan lorsque les Etats participants estiment qu’elle est l'organisation la plus efficace et
la plus appropriée». Dans ces conditions, il est & se demander si le Siege romain ne pour-
rait pas devenir un membre de plein droit des Nations Unies, 4 la condition de spécifier
son mode de participation au sein de 1'Organisation comme elle 1'a déja fait a 1'0OSCE.

II. LA PROBLEMATIQUE DE LA LEGITIMITE JURIDICO-CANONI-
QUE DE L'ADHESION DU SAINT-SIEGE AUX ORGANISATIONS
INTERNATIONALES: LES TENDANCES LOURDES DE LA DOCTRINE

Dans les domaines connexes du droit public ecclésiastique et du droit canonique,
il est & relever que la doctrine a généralement adopté des positions diverses au sujet
de I'engagement plénier du pontificat romain dans le processus d'Helsinki. La mise en

25 “Discours de Jean-Paul II au Corps diplomatique, 15 janvier 1983", DC, 1983, col. 138-142.

26 Victor-Yves GHEBALL, “L'OSCE et la négociation d'un document-charte sur la sécurité européenne”, Défense
nationale, Juillet 1998, p. 117.

350



Claudia Adeoussi

interrogation de la présence du Saint-Siege dans les organisations internationales est
ordonnée autour de deux points essentiels: la législation internationale (A) et la légis-
lation canonique (B).

A) L'invocation des normes internationales: des vues empiriste et formaliste

De I’avis de Carlo Cardia, le Saint-Siége peut adhérer a I’ONU en qualité de membre
plénier, selon le mode de participation qu'il a adopté a 'OSCE, et avec la méme spé-
cificité qui releéve des termes du mémorandum du 2 juin 199227, A la lumiere de la
pratique diplomatique actuelle du Siége apostolique, d'une part, et notamment de sa
participation croissante en qualité de membre ou d'observateur permanent aux or-
ganismes internationaux plus ou moins rattachés a 1'ONU et, d’autre part, de son ad-
hésion & des conventions portant sur diverses matieres, l'auteur soutient que les
formes contemporaines de 1'activité internationale du Saint-Siége ont atténué et mé-
me altéré principalement la position spirituelle dans laquelle il doit intervenir dans le
concert des nations; car, en de multiples occasions, le Siege apostolique s'est rallié a
la plate-forme temporelle sur la base de laquelle sont associées 1'Organisation mon-
diale et les autres institutions internationales, de sorte qu'aujourd'hui, le fait qu'il ne
soit pas un membre effectif de I'ONU finit par étre «anomal» par rapport a sa partici-
pation a d'autres organisations intergouvernementales. Par ailleurs, le canoniste ita-
lien considére que dans tous les cas, la mutation advenue a l'intérieur de la CSCE et
la présence permanente du Saint-Siége en son sein ont 6té tout fondement — pouvant
encore subsister — a une éventuelle «raison de principe» susceptible de constituer un
obstacle a une intégration de 1'Etat de la Cité du Vatican a titre plénier dans I'ONU.
Dans ce sens, il évoque en premier lieu une these doctrinale qui s'attache a démon-
trer que le Siege apostolique n'est pas un membre pleno jure de 1'Organisation mon-
diale parce qu'il ne peut accepter d'étre assimilé aux entités étatiques et d'éire placé
dans une position égalitaire avec les autres sujets principaux du droit international; a
ce propos, réplique-t-il, cela a été le cas pendant des années au sein de la CSCE sans
que le Vatican n'ait revendiqué aucune «spécificité» par rapport aux Etats partici-
pants.

En second lieu, I'auteur analyse la doctrine selon laquelle la nature spirituelle de
la mission du Saint-Siege rend impossible son adhésion a une organisation interna-
tionale qui est en mesure de décréter des sanctions, incluant 1'emploi de moyens mi-

27 Carlo CArpIA, Vaticano e Santa Sede dal Trattato Lateranense a Giovanni Paolo I1, in Pietro Agostino d'AVAck,
Vaticano e Santa Sede, Bologna 1994, p. 61.

351



Contributi

litaires, contre un membre de la communauté internationale ayant contrevenu aux
regles de I'ONU. Si cette argumentation était véridique, rétorque-t-il, le Siege aposto-
lique aurait di prendre la décision de se retirer aussitot de la CSCE lorsque celle-ci a
été dotée de capacités d'action — méme de type militaire - et, au lieu d'en rester un
membre plénier, il aurait dii acquérir la condition d'observateur permanent avec des
modalités semblables & celles de 1'ONU. D'un autre coté, il entreprend d'examiner 1'ar-
gumentation antithétique; autrement dit, celle qui admettrait que le Saint-Siége - pa-
rallelement & sa situation au sein de la CSCE - peut étre a présent un membre effec-
tif de I'Organisation mondiale, mais se trouve dans 1'obligation du fait de la spécifici-
té de sa mission de s'abstenir toutes les fois que sont adoptées des décisions de ca-
ractere politique, et surtout, militaire. C’est en pareil cas, écrit-il, la confirmation
qu’est bancale la motivation doctrinale qui souligne I'incompatibilité entre la nature
du Saint-Siege, sa mission dans le monde et une éventuelle appartenance a 'ONU. En
effet, soutient-il, eu égard aux choix internationaux adoptés dans la derniere décen-
nie par le Siége apostolique, la relation établie par celui-ci en particulier avec la CS-
CE, qui a été consolidée, puis ultérieurement spécifiée, a privé de tout fondement les
théories initiales28.

Il est aisé de comprendre 1'option méthodologique de Carlo Cardia en faveur de
I'analyse empiriste si 1'on porte un jugement objectif sur le phénomene classique du
divorce entre la théorie et la réalité. En d'autres termes, il nous parait difficile de ne
pas reconnaitre comme lui que les manifestations contemporaines de 1'action inter-
nationale du Siege apostolique ont, dans une certaine mesure, battu en bréche sa po-
sition originale dans le jeu international basée sur sa vocation sotériologique univer-
selle. Celle-ci est plus précisément assortie d'un point d'interrogation dans le contex-
te de la participation du Saint-Siége, au méme titre que les Etats, & une institution in-
tergouvernementale — 1'OSCE - dont les buts sont organisés autour de préoccupations
d’'ordre politico-militaire. Certes, pour le moment, la majorité des Etats membres a
toujours une propension marquée pour la conception purement coopérative de la sé-
curité. Mais eu égard aux bouleversements éventuels de la donne politico-stratégique
mondiale, 1'idée du renforcement a long terme de 1'0SCE elle-méme - impliquant sa
transformation en une véritable organisation internationale dotée d'un statut juri-
dique, d'un conseil de sécurité et de compétences coercitives — ne peut étre reléguée
au domaine d'une simple hypothése. Bien que toute projection sur 1'avenir soit parti-

28 Carlo CARDIA, Vaticano e Santa Sede dal Trattato Lateranense a Giovanni Paolo 11, in Pietro Agostino d'AvAck,
Vaticano e Santa Sede, ibid.

352



Claudia Adeoussi

culierement aléatoire dans le champ de la politique internationale, il reste néanmoins
possible de conjecturer sur les tendances susceptibles de provoquer des changements.
En l'occurrence, il est & remarquer que si a l'heure actuelle 1'0OSCE est confinée par
la diplomatie américaine & des tiches secondaires en fonction de la position préémi-
nente de 'OTAN dans la nouvelle architecture de sécurité de 1'Europe, elle pourrait
étre appelée a assumer a l'avenir des taches plus larges dans le cas ol — sous 1'effet
d'une ferme volonté politique des Européens ou de graves dysfonctionnements in-
ternes de la puissance américaine ou encore d'un isolationnisme récurrent des Etats-
Unis - le destin de la sécurité européenne viendrait & basculer dans le sens de la flo-
raison d'une véritable identité de défense du continent induisant le recul de 1'«améri-
canisation de 1'Europe» et l'indépendance réelle des Européens en matiére de sécuri-
té29. Il est inutile de préciser que, dans pareilles conditions, le Saint-Siege aurait a af-
fronter une situation délicate. Dans tous les cas, s'il n'a pas jugé utile jusqu'aujour-
d'hui de modifier les modalités de sa participation au sein de 1'Organisation mondia-
le, I'on est fondé a soutenir qu'a ses yeux existe un «empéchement dirimant» & une
union compléte avec 1'ONU.

Toutefois, 1'interprétation de 1'exposé de Cardia ne doit pas étre réduite aux seules
questions de sécurité. Il est encore a souligner que sa réflexion tend indirectement &
démontrer que les principes qui président a la diplomatie pontificale relevent de la
sphére des proclamations formelles. Ses observations sur la condition de neutre du
Siege romain dans l'aréne internationale sont a cet égard révélatrices: il a été en ef-
fet amené, apres avoir explicité 1'économie de I'aide-mémoire du 2 juin 1992, a se de-
mander subséquemment si la déclaration de l'article 24 du Traité du Latran ne se
trouve pas dépouillée d'une partie considérable de sa substance et ne court pas ainsi
le risque de revétir une valeur essentiellement formelle30. En fin de compte, il nous
apparait important de noter que 1'analyse de Cardia évite les travers des systémati-
sations pures, de par la prise en considération de l'activité internationale concrete du
pontificat romain; elle néglige cependant de prendre appui sur les données propres
du magistére ecclésial. Il convient d'attirer 1'attention sur deux points indigents: en
premier lieu, l'argumentation aurait été un édifice achevé si apres avoir défait la

29 A ce sujet, on pourrait consulter profitablement: Philippe GrasseT, “La grande crise du XXe siécle”, Stratégie
et défense, n° 1, Janvier-Mars 1998, pp. 23-28 & Jacques BauMEiL, “Une défense européenne: réalité ou
chimére?”, ibid., pp. 85-89.

30 Carlo CArpIA, Vaticano e Santa Sede dal Trattato Lateranense a Giovanni Paolo I1, in Pietro Agostino d'AvAck,
Vaticano e Santa Sede, cit., p. 57.

353



Contributi

construction doctrinale sur l'impossibilité de 1'adhésion du Saint-Siege a une organi-
sation internationale poursuivant des objectifs politico-militaires, elle avait approfon-
di le point de 'incompatibilité de principe; en second lieu, 1'auteur n'a pas procédé a
un examen circonstancié de la neutralité non-armée du Siege apostolique: la neutra-
lité permanente du Saint-Siege étant mise en difficulté sur le plan théorique malgré
les garde-fous posés dans l'aide-mémoire du 2 juin 1992, il aurait pu aborder oppor-
tunément le sujet de la neutralité non-armée pour pondérer la problématique qu'il a
jugée nécessaire de faire ressortir.

Dans certaines circonstances, le Saint-Siege déroge au principe de la neutralité
perpétuelle parce que - comme le révele en termes explicites le dispositif du Traité du
Latran - il se réserve les questions qui concernent son autorité mondiale et spirituel-
le ainsi que sa haute mission de paix. En revanche, Cardia a curieusement aménagé
une place a la thése du refus du pontificat romain d'étre assimilé véritablement a un
Etat; n'aurait-il pas dii constater que ce débat est tombé en désuétude depuis que le
droit public ecclésiastique a clairement défini les qualifications juridico-canoniques
respectives du triptyque Siége romain — Eglise catholique - Cité du Vatican ? Tout
compte fait, malgré les démonstrations concluantes de sa réflexion empiriste, celle-ci
laisse accroire a certains égards que le Saint-Siege enfreint facilement les régles car-
dinales de sa diplomatie dans la vie internationale et sacrifie par la-méme le code de
conduite auquel il s'astreint sur 1'autel des enjeux internationaux. Les arguments dé-
monstratifs de I'auteur auraient réellement satisfait aux critéres de l'action interna-
tionale de la papauté si, tout en inférant des enseignements sur la séparation entre
les affirmations théoriques et la pratique, Cardia avait pris soin de nuancer son ana-
lyse de ces commentaires déterminants: la diplomatie ecclésiastique est soumise aux
contingences de I'histoire; toutefois, elle ne s'adapte que dans des limites précises aux
réalités internationales et, & ce propos, il est significatif que le Saint-Sieége tienne a ob-
tenir cofite que cofite la garantie de son indépendance par rapport aux Etats, a orga-
niser son autoprotection a 1'aide de l'instrument juridique et a situer le fondement de
sa relation au monde dans des valeurs humanistes, 4 savoir sa sollicitude pour la per-
sonne humaine et sa volonté d'ceuvrer pour le respect de ses droits fondamentaux et
la sauvegarde de la concorde entre les peuples.

B) La prise en considération de la souveraineté spirituelle du binéme Eglise catho-
lique — Siége apostolique: des issues contradictoires

Adoptant un cheminement systématique opposé a celui du canoniste italien, José
Manuel Castafio a abordé la question de la participation du binéme Siége apostolique-
Eglise catholique a 1'ONU, en réaction & la conviction exprimée dans les cercles ec-

354



Claudia Adeoussi

clésiastiques — notamment par Mgr Gallina - au sujet de l'inexistence d'obstacles de
principe & une future adhésion romaine a 1'Organisation mondiale3l. Sur la base de
précisions liminaires visant a clarifier les particularités institutionnelles de 1'Eglise ca-
tholique, du Saint-Siége et de 1'Etat de la Cité du Vatican, le juriste espagnol a tout
d’abord présenté la direction qu'il entend donner a sa réflexion: la question qui se po-
se, selon lui, est celle de savoir si le binome Eglise catholique — Saint-Siege a la capa-
cité juridique internationale, et dans le cas affirmatif, s’il détient par la-méme le droit
d’étre membre de 'ONU32.

En réalité, la démarche analytique de Castafio a porté de maniére préférentielle
sur le probléme de 1'adhésion de 1'Eglise catholique a I'ONU. Demeurant toutefois fi-
deéle au mode d'exposition bipartite qu'il a choisi pour investir le questionnement sus-
visé, 'auteur s'est efforcé dans une premiere série de développements de déterminer
la capacité juridique internationale de l'institution ecclésiale. Relevant que la déter-
mination des sujets du droit est l'une des matiéres les plus complexes de la science ju-
ridique internationale, il a dégagé les données particulieres qui forment la matiere en
ce qui concerne 1'Eglise romaine. Celle-ci, a-t-il constaté, ne peut étre incluse dans la
catégorie juridique des Etats; cependant, a-t-il ajouté, dans la mesure ou elle consti-
tue une société parfaite au sens de la doctrine classique ou un ordre juridique propre
selon la théorie contemporaine, sa personnalité juridique internationale est admise
au sein de la communauté des Etats, d'autant plus que les organisations intergouver-
nementales jouissent de la subjectivité internationale alors qu'elles n'ont ni pouveir
politique, ni territoire et encore moins une envergure universelle. Mais il lui est ap-
paru, en tout état de cause, que la nature de la personnalité internationale reconnue
a 1'Eglise ne correspond pas a la réalité objective. En effet, a-t-il argumenté, étant
donné que I'élément juridique ne revét pas une grande importance dans l'ordre ec-
clésial propre, méme si les relations entre 1'Eglise et les Etats ont un caractére juri-
dique, I'Eglise est essentiellement une institution religieuse et supranationale qui ne
peut entrer dans le cadre juridique temporel. L'ambition de sa contribution, a-t-il dé-
voilé dans cet ordre d'idées, est d'enrichir la théorie générale du droit international
en démontrant a 1'aide du concept de 1'analogie que le droit ecclésial étant atypique,
il est un droit “analogique” par rapport a celui de 1'Etat. D'ou la conclusion syllogis-
tique suivante: d'une part, la personnalité juridique de 1'Eglise est également de na-

31 E. GALLINA, Le organizzazioni internationali e la Chiesa cattolica, Roma 1967.

32 José Manuel F. CastaNo, Puede la Iglesia formar parte de la ONU?, in La Chiesa dopo il Concilio, Atti del con-
gresso internazionale di diritto canonico (Roma, 14-19 gennaio 1970), 11, Milano 1972, p. 308.

355



Contributi

ture analogique par rapport a celle de 1'Etat; d'autre part, la subjectivité internatio-
nale de 1'Eglise est différente de celle de I'Etat et, donc, l'institution ecclésiale ne pos-
sede pas la méme capacité juridique que les Etats33.

A l'interrogation fondamentale qui consiste & savoir si I'Eglise peut adhérer a
1'ONU, Castano a évidemment répondu par la négative, arguant qu'elle ne remplit pas
les conditions requises. Sur le fondement des articles 3 et 4 de la Charte de San
Francisco34, il a soutenu que 1'0ONU est une organisation éminemment interétatique
dont l'acte constitutif exclut de jure la candidature de 1'entité internationale non éta-
tique qu'est I'Eglise catholique. D’autre part, a-t-il estimé, I'Eglise catholique consti-
tue un ordre juridique primaire et originaire qui est considérée comme un sujet du
droit international de maniére analogique; toutefois, 1'entité ecclésiale n’est pas un
Etat35. En dehors de la nature non étatique de 1'Eglise, qui la prive de la capacité ju-
ridique nécessaire pour étre un membre plénier de 1'Organisation mondiale, 1'auteur
a avancé deux arguments secondaires: invoquant, en premier lieu, I'article 2, alinéa
1 de la Charte — qui pose le principe de 1'égalité souveraine des Etats membres - il
s'est montré sceptique relativement a 1'idée que 1'Eglise permette aux autres membres
de I'ONU de la considérer comme ayant une souveraineté non pas supérieure, mais
simplement égale a la leur; en deuxieme lieu, il a évoqué l'impossibilité pour 1'Eglise
de participer — conformément aux dispositions du chapitre VII de la Charte — morale-
ment, juridiquement et politiquement aux mesures coercitives décrétées contre un
Etat membre qui a violé les dispositions de la Charte.

En fin de compte, il est assez délicat de porter une appréciation sur une analyse
dont la problématique est hors de propos. Il existe un lien consubstantiel entre 1'Eglise
catholique et le Saint-Sieége, mais c'est ce dernier, en tant que centre de communion
universelle et centre du gouvernement de 1'Eglise que la communauté internationale

33 José Manuel F. CastaRo, Puede la Iglesia formar parte de la ONU?, in La Chiesa dopo il Concilio, ibid., pp.
311-320.

34 Article 3: “Sont membres originaires des Nations Unies les Etats qui, ayant participé a la Conférence des

Nations Unies pour 1'Organisation internationale & San Francisco ou ayant antérieurement signé la
Déclaration des Nations Unies, en date du ler janvier 1942, signent la présente Charte et la ratifient
conformément a 1'Article 110”.
Article 4: “1. Peuvent devenir Membres des Nations Unies tous autres Etats pacifiques qui acceptent les obli-
gations de la présente Charte et, au jugement de I'Organisation, sont capables de les remplir et disposés &
le faire. 2. L'admission comme Membre des Nations Unies de tout Etat remplissant ces conditions se fait par
décision de 1'Assemblée générale sur recommandation du Conseil de sécurité”.

35 José Manuel F. CAsTANO, Puede la Iglesia formar parte de la ONU?, in La Chiesa dopo il Concilio, cit., p. 321.

356



Claudia Adeoussi

et sa législation prennent en considération. Aussi est-il a regretter que Castafio ait
"manqué le coche", car eu égard a 1'état des connaissances sur les caractéristiques
du triptyque Eglise catholique - Sieége apostolique — Cité du Vatican, il aurait pu qua-
rante années apres l'adoption des Accords du Latran emprunter une démarche plus
conforme & la réalité que celle de 1'appréhension de l'institution ecclésiale comme le
sujet agissant dans les relations internationales alors qu'elle dispose d'un organe gou-
vernemental central qui joue ce réle. Il n'est guére surprenant qu'en articulant la pro-
blématique autour de la condition juridique de 1'Eglise, I'auteur soit parvenu a la
conclusion que 1'Eglise ne peut prétendre de par son incapacité juridique & une ad-
hésion a 1'Organisation mondiale. Plus désolant encore, 1'angle analytique étant in-
commode, on peut étre faussement amené a induire des commentaires qu'en raison
de 1'étroitesse ontologique de la relation entre Eglise catholique et Saint-Siége, ce der-
nier ne puisse étre de par sa nature juridique membre de plein droit d'une organisa-
tion internationale. A cet égard, il importe de rappeler au risque d'énoncer un truis-
me que le Siege apostolique est un sujet souverain du droit international qui repré-
sente 1'Eglise catholique universelle sur la scéne internationale en s'inspirant de ses
regles fondamentales, notamment du principe selon lequel 1'Eglise ne s'identifie en
aucune maniére & la communauté politique parce que dans leurs sphéres respectives,
la communauté politique et l'institution ecclésiale sont indépendantes 1'une de l'autre
et autonomes. Toutefois, lorsque le Siege romain gere des affaires politiques, il integre
aussi parmi les normes qui réglent sa conduite le principe selon lequel 1'entité ecclé-
siale et 1'entité étatique sont appelées a ceuvrer au service de la vocation personnelle
et sociale des mémes hommes, et done, doivent rechercher une saine coopération en
tenant compte des circonstances de temps et de lieu (Gaudium et spes, n°® 76-3).

Castafio aurait été attentif & établir son questionnement sur deux impedimenta
susceptibles d'entraver l'adhésion du Siege apostolique & 1'Organisation mondiale, s'il
avait pris en considération le Saint-Siége en tant qu'organisme international souve-
rain a but religieux: il s'agit, d'une part, de la spécificité de la nature du Siege apos-
tolique dans le concert des nations et de 1'incompatibilité du statut de neutralité per-
manente et du systeme de sécurité collective.

Ces éléments ressortent, par contre, de la réflexion menée par Giovanni Barberini
sur le probléme qui nous interesse. Evoquant les conclusions analytiques du juriste
espagnol, et notamment celle qui prononce l'incapacité juridique du Siege romain a
participer pleinement a I'ONU en raison de la nature non étatique de 1'Eglise,
Barberini a affirmé que dans la mesure oi1 la volonté des Etats fondateurs de 'ONU a
été d'ériger une institution & composition étatique sans faire ressortir la proportion
de I'élément territorial, la teneur de 1'élément démographique, le probleme de 1'ad-

3567



Contributi

hésion du Saint-Siege ne se pose pas36. Selon lui, I'argument le plus déterminant ré-
side en ce que le Siege apostolique ne peut, de par sa nature propre, intervenir contre
un Etat dans les formes morale, juridique et politique de la coercition internationale;
il ne peut non plus, en dehors de la médiation et de 1'arbitrage, apporter son concours
a la résolution des conflits politiques, économiques et commerciaux entre les acteurs
étatiques. Poursuivant son argumentation, il a fait valoir que si enfin les violations
éventuelles de la Charte de [’ONU par un Etat membre sont insérées dans le contexte
des circonstances politiques concrétes, souvent conditionnées par la volonté politique
des Etats les plus puissants, on ne peut que se convaincre encore plus que le Saint-
Sieége ne peut se considérer comme étant apte & une admission au sein de 'ONU. [l n’y
a pas de doute — a-t-il conclu — que l'activité de I'ONU, telle qu’elle s’est développée
dans les décennies de son existence, a toujours imposé aux Etats membres, y compris
aux neutres et aux non-alignés, de décider du lieu et de la forme de leur positionne-
ment; ce qui aurait eu 1'effet d’annuler, dans tous les cas, 'engagement général
d’étrangeté et d’impartialité propre a la nature du Saint-Siége, et de toute facon, ce-
lui qu’il a inclus dans 'article 24 § 1 du Traité du Latran3?.

Conclusion

Apres avoir dégagé ces tendances lourdes de la doctrine, il convient d'émettre
quelques observations pour clore la réflexion. A notre sens, le superétatisme du
Conseil de sécurité de 'ONU - directoire de puissances temporelles menant le bal dans
les relations internationales - est inconciliable avec le pouvoir primatial du Pontife ro-
main qui coincide avec le Saint-Siege dans le cadre de son exercice dans les dicasteres
de la Curie romaine. Mais la prééminence du gouvernement pontifical de 1'Eglise ca-
tholique universelle, aux yeux de la papauté, ne dénote plus de la part de celle-ci une
volonté hégémonique par rapport aux entités étatiques. Adoptant un langage juri-
dique commun avec ces derniéres, la papauté a souligné sans équivoque la supréma-
tie de 1'Eglise in foro domestico comme un ordre légal fondamental; d'un autre coté,
elle appréhende désormais 1'Etat comme une réalisation normale de 1'ordre social qui

36 Giovanni BARBERINI, Chiesa e Santa Sede nell'ordinamento internazionale. Esame delle norme canoniche,
Torino 1996, p. 142.

37 Ibid., p. 143.

358



Claudia Adeoussi

exprime l'autodétermination souveraine des peuples et des nations, acceptant ainsi
d'intégrer dans des catégories légales ses relations avec les communautés politiques
modernes, méme si celles-ci tirent leur légitimation d'autres référents que 1'ordre
transcendant38, Sa prétention dans le jeu international contemporain, telle qu'elle
transparait & travers l'action diplomatique du Siege apostolique, consiste en la
construction d'un ordre nouveau de rapports internationaux basés sur les exigences
de la justice et de la paix.

La révision doctrinale effectuée par Pietro d'Avack est a cet égard significative.
L'auteur a initialement soutenu que le Saint-Siege intervient dans la vie internatio-
nale sur la base d'un postulat dogmatique fondamental, celui d'étre dans un certain
sens placé a un niveau supérieur par rapport aux Etats et de devoir tenir subsé-
quemment un role de modérateur et de souverain sur la scéne internationale; en som-
me, il s'agit pour lui d'étre différent d'un membre simple de la communauté interna-
tionale, ou tout au moins, de constituer un sujet de droit spécial qui a de jure et non
de jure divino une position prééminente, une haute fonction sociale et politique de pa-
cification et une absolue suprématie dans le domaine religieux et moral3?. Si - pour-
suit d'Avack — 1'on abandonne pour un moment cet habillage dogmatique considéré
dans une optique juridique pure et sil'on en vient & cerner la situation telle qu'elle se
présente dans la réalité concrete, l'on ne peut nier que dans une moindre mesure —
notamment au regard de ce qui s'est passé durant 'époque médiévale de la respubli-
ca gentium christianorum — le Saint-Siege continue d'apparaitre toujours comme une
entité qui, dans la conscience des peuples et des gouvernements, occupe de facto une
véritable position de prééminence dans la communauté internationale et déploie en
pratique une fonction modératrice dans 1'assemblée des Etats, résultant naturelle-
ment de sa supréme autorité morale, de sa figure de chef de la catholicité, de sa mis-
sion religieuse spécifique, de sa position au-dessus des interéts et des rivalités poli-
tiques#0. Par la suite, d'Avack a modifié son opinion et cela, en considération du nou-
veau role que le Saint-Siege a développé dans 1'arene internationale depuis le Concile
Vatican IT; il a alors admis que contrairement au passé, le Saint-Siege ne fait plus

38 Remigiusz SoBaNsK1, La mission et le pouvoir de I'Eglise vis-a-vis de l'ordre temporel, in Las relaciones en-
tre la Iglesia y el Estado. Estudios en memoria del Profesor Pedro Lombardia, Madrid, Editoriales de dere-
cho reunidas, 1989, pp. 1091-1092.

39 Pietro Agostino d'Avack, Vaticano e Santa Sede, cit., p. 342 & Ip., art. “Santa Sede”, in Novissimo Digesto
Italiane, Torino 1968.

40 Pietro Agostino d'Avack, Vaticano e Santa Sede, cit., p. 343.

359



Contributi

montre d'une quelconque prétention velléitaire & une position de prééminence tant
politique qu’économique dans le concert des nations, comme la position qu’elle a vou-
lue plus ou moins revétir & une autre époque. Aujourd’hui, il se présente encore no-
tablement comme une autorité morale dans les organismes auxquels il participe, du
moment que sa nature d’étre étranger aux interéts terrestres et partisans le place en
un certain sens dans une position de super partes. Cela étant, il se limite toujours os-
tensiblement & une présence paritaire avec les autres membres, en tant que destina-
taire des normes générales coutumieres d'un tel systéme41.

Pour conclure, il est & remarquer que la continuité de la participation du Siege
apostolique a 1'0OSCE dans le contexte de l'instauration d'un Conseil de sécurité, est
tributaire du faconnement de 1'organe exécutif, voire de la capacité des Etats membres
a faire valoir un modele inédit sur le plan structurel et un autre systeme de vote qui
se démarque de celui du Conseil de sécurité des Nations; faut-il le rappeler, 1'usage de
la régle du consensus se trouve au nombre des motivations qui ont déterminé favora-
blement le Saint-Sieége a prendre part pleinement a la CSCE. La technique du consen-
sus et le caractere coopératif du processus d'Helsinki lui ont donné une liberté d'ac-
tion dont il ne pourrait bénéficier dans I'Organisation mondiale. En raison de la sou-
plesse remarquable de ses méthodes coopératives consensuelles et de sa prédilection
pour la diplomatie préventive, I'OSCE demeure jusqu'a nouvel ordre une enceinte ap-
propriée a la diplomatie pontificale. La présence de la papauté dans 1'OSCE est ['his-
toire de la rencontre de deux réalités sui generis; en somme, 1'histoire d'une union
dont la viabilité dépend du respect réciproque de la singularité des deux partenaires.

En considération de la création éventuelle d'un organe exécutif au sein de 1'0OSCE,
la question du sort de cette union atypique reste ouverte sur la base de deux para-
meétres fondamentaux. D'une part, il est a admettre que I'originalité du gouvernement
pontifical est irréductible & tout modele constitutionnel temporel. Certes, le pouvoir
pontifical est revétu d'une forme juridique qui le rapproche de celui des sociétés hu-
maines; toutefois, il importe de préciser qu'il est spirituel dans ses mécanismes insti-
tutionnels et est surtout fortement marqué d'une empreinte transcendante dans sa fi-
nalité essentielle, la salus eeterna animarum. D'autre part, il est a ajouter qu'avec le
renoncement progressif aux prétentions temporelles, le pouvoir pontifical a accentué
son originalité non seulement sur le plan spirituel mais également sur le terrain de
son autonomie face a l'avenement d'entités étatiques, fortes et structurées. Aussi,

41 Pietro Agostino d'AvAck, Trattato di diritto canonico, Milano 1980, p. 303.

360



Claudia Adeoussi

nous parait-il, la problématique relevant de la confrontation des deux autorités — cel-
le du gouvernement de la papauté et celle d'un futur organe superétatique — ne se si-
tue pas tant au niveau de la préservation de la neutralité du Saint-Sidge au sein de
I'OSCE que sur le plan de la sauvegarde de la liberté de la papauté. L'enjeu pour cet-
te derniere est de préserver son indépendance face au pouvoir temporel; au demeu-
rant, il s'agit pour le Siege apostolique de conserver 1'une des chances véritables que
lui a offert la destinée d'exercer son indépendance a 1'égard du pouvoir séculier tout
en proclamant sereinement le primat de la morale dans 1'ordre politique.

Le pouvoir juridique du Souverain Pontife est au service de la liberté de 1'Eglise
qu'il sauvegarde face aux groupes de pression et aux puissances étatiques42. Dans ce
sens, il importe a 1'Eglise de continuer & affirmer son indépendance dans la commu-
nauté internationale, surtout & une époque ol l'on évoque de plus en plus le «droit
d'ingérence» des organisations internationales dans la vie et la souveraineté de leurs
Etats membres43.

42 Abordant la question du fondement juridique des rapports diplomatiques entre le Saint-Siege et les Nations
Unies, un auteur a suggéré - eu égard au devoir du Saint-Siege de garantir la liberté religieuse de I'Eglise
vis-a-vis de l'autorité temporelle - I'établissement de relations diplomatiques entre le Siége apostolique et
I'Organisation mondiale, tenue elle-aussi de fournir cette garantie. Le fondement juridique des rapports en-
tre les deux entités internationales découlerait respectivement de leur souveraineté particuliere a caracte-
re universel qui rendrait possible entre eux des liens de nature diplomatique et de la nécessité indéniable
de régler le probleme de la liberté religieuse propre & 'Eglise catholique, 14 ot apparait un pouvoir tempo-
rel différent de 1'Etat. Cf Nicola NucerteLL, Le fondement Juridique des rapports diplomatiques entre le Saint-
Siége et les Nations Unies, Paris 1956, notamment pp. 119-126.

43 Cf par exemple Emmanuel Decaux, “Conseil de sécurité: des nouvelles compétences”, Défense nationale,
mars 2000, pp. 14-26.

361






Contributi RTLu VI (2/2001), 363-372

«Quaestiones de Trinitate»
All’alba del terzo millennio

Piero Coda
Pontificia Universita Lateranense (Roma)

0. Da dove partire per pensare teologicamente, nel contesto culturale odierno, la
Trinita? e verso dove puntare lo sguardo?

11 '900 & stato un secolo decisamente trinitario, per la teologia. Era dagli accesi di-
battiti e conflitti che hanno portato ai dogmi dei primi Concili ecumenici, dalle gran-
di sintesi patristiche di Agostino per i Latini e Massimo il Confessore per i Greci, dal-
le superbe cattedrali dell'intellectus fidei di Tommaso e Bonaventura nel Medioevo,
che la teologia non aveva piii cosl brillato di luce trinitaria. Salvo qualche rara ecce-
zione: come Rosmini nell'800. Nella modernita, la Trinita vive nella mistica ed & pen-
sata (in forma spesso arrischiata) nella filosofia.

I tre maggiori teologi del '900 — uno per ciascuna delle principali tradizioni eccle-
siali — Karl Barth per la riforma, Sergej Bulgakov per l'ortodossia, Hans Urs von
Balthasar per il cattolicesimo, sono, o almeno intenzionalmente vogliono essere, tri-
nitari da cima a fondo, nel loro teologare. C'¢ in loro la volonta di far presente I'ori-
ginalita della rivelazione cristiana, il suo punto focale incandescente e irriducibile,
nella fedelta creativa a 2000 anni di esperienza di fede e di tradizione teologica, ma
insieme accogliendo con serieta sfide e linguaggi della mistica e della filosofia mo-
derna.

Ma la partita appare del tutto aperta. Senza nulla togliere ai loro meriti (che cosa
sarebbe, oggi, senza di essi, la teologia trinitaria?), bisogna riconoscere che due acu-
minati pungoli lavorano ai fianchi la teologia: da un lato, la crisi del linguaggio meta-
fisico, sia esso quello dell'essere sia esso quello della soggettivita che, in fin dei conti,
ancora innerva l'imponente riflessione di questi maestri del '900 teologico; e, dall'al-
tro, il novum epocale del confronto con le tradizioni religiose e di pensiero dell'Oriente,
che dicono Dio, I'essere e I'uvomo in linguaggi differenti dal légos greco e dalla pistis
ebraico-cristiana.

Dunque, verso dove guardare? Penso che occorra guardare avanti, con coraggio.

363



Contributi

Senza obliare cio che sta dietro e ci sostiene, non c'eé dubbio, ma senza piu potercene
accontentare. Ma per guardare avanti occorre guardare ancora una volta all'origine
e al centro, all'ephdpazx, 1'una-volta-per tutte, di Gesu1 Cristo. Accade che Egli, per la
teologia, & come per Maria di Magdala, il primo giorno dopo il sabato: & riconosciuto
solo quando ci si volta indietro verso di Lui che chiama per nome, trovandoselo cosi
di fronte agli occhi presente, senza al contempo poterlo pero trattenere: perché Egli
si sottrae, e non c'e che da desiderare e attendere il suo avvento (cf. Gv 20,11-18).

Con questa liberta responsoriale e desiderante, essenziale alla teologia come a ogni
autentica disciplina del pensare, vorrei cercare di accogliere e dire la Trinitd muo-
vendo da alcune quaestiones disputatae. Scusandomi per la frammentarieta del di-
scorso, ma sperando che essa valga a testimoniare della sincerita e della fatica della
fides quaerens intellectum.

1. Quaestio prima: qual e ['accesso alla Trinita — la via, il méthodos? M'interrogo
come teologo e in quanto teologo. La risposta ce la dovrei avere bella e confezionata
in tasca, potrebbe sembrare: la fede. Ma che cos'e la fede?

In realta, 'accesso alla Trinita e il caso serio della fede: perché la fede e via a
Cristo, e Cristo e via alla Trinita. Con cio voglio dire due cose.

Innanzi tutto, che di Trinita, nel senso cristiano della parola, non ne posso parla-
re prescindendo da Cristo: il monoteismo ebraico e quello islamico, ad esempio, non
possono né assolutamente vogliono parlare di Trinita proprio perché, pur compren-
dendosi anch'essi come rivelazioni dello stesso Dio di Abramo e pur riconoscendo, ri-
spettivamente, 1'attesa del Messia e il significato profetico di Gesu, non riconoscono
lui, Gesti di Nazareth, come il Figlio di Dio, meglio detto: come Dio Figlio. Qui & il pun-
to cruciale e discriminante.

Ma allora ecco un’ulteriore domanda: la verita del Dio Figlio corrisponde alla co-
scienza di Gesu Cristo?

«lo e il Padre siamo uno (én)» (Gv 10,30). Quest'affermazione del Gesui giovanneo
sintetizza la coscienza di Gesu, testimoniata - nelle narrazioni evangeliche — dalla no-
vita eccedente della sua exousia, la sua singolare autorevolezza, e insieme dalla sua
radicale dedizione al volere del Padre a favore degli uomini, che culminano nel para-
dosso del «perdere la vita per trovarla» (cf. Mc 8,35; Gv 10,17-18): la crocifissione/ri-
surrezione. Tra Dio (il Padre) e Gesii ¢'e distinzione, sempre: che significa alterita (Io
e il Padre) e pluralita (noi siamo). E simultaneamente c'é unita: 1'én giovanneo lo espri-
me in una forma che pii1 forte e perentoria non si potrebbe pensare.

E proprio questa tensione esistenziale — nel senso che si dispiega drammaticamen-
te —a dare senso a tutta la vicenda di Gesui: dal battesimo al Giordano, al battesimo del-

364



Piero Coda

la croce e dell'abbandono. La cifra della distinzione e la chiave di manifestazione e
realizzazione dell'esser-uno é la stessa: la liberta di Gesii. Vocazione, decisione e ten-
tazione: dal soggiorno nel deserto alla preghiera al Getsemani, lo stanno a testimo-
niare. Sino all'ora della solitudine da Dio, gridata nell'abbandono e vittoriosamente
attraversata nella fede dell'unita con Lui, manifestata escatologicamente nella risur-
rezione.

rio della fede: alla Trinita, come verita toccata con 1'anima e gustata nello Spirito, ve-
ritd sempre pii1 grande e sempre al di 14, non posso aver accesso se non nella fede di
Cristo nel Padre, che dischiude 1'evento della fede in Cristo (in cui io stesso vivo in-
Cristo e Cristo vive in me), come accesso al Padre. Non ho detto — si badi - “non pos-
so pensarla”, la Trinita: cid & certo possibile, in qualche misura, e persino fecondo,
fuori della fede esplicita in Cristo. Ma ho detto: non posso averne esperienza.
L'esperienza che comunica, nello Spirito, Gesit stesso, riconosciuto come il Figlio.
Avendo ben chiaro che la fede di Cristo non solo attua ma anche trascende la fede
esplicita e professata in Cristo.

Due affermazioni del Gestt giovanneo, pronunciate nei discorsi dell'ultima cena,
esprimono tutto cid con concisa evidenza, il primo nella forma della conoscenza del-
la fede, il secondo nella forma del dono della grazia: «in quel giorno (il giorno dell'in-
nalzamento sulla croce) voi contemplerete (theoreite) che io sono nel Padre e voi in
me e io in voi» (14,20); «Padre, voglio (il verbo usato & forte: thélo) che anche quelli
che mi hai dato siano dove sono io, affinché contemplino (theordsin) la mia gloria,
quella che mi hai dato; poiché tu mi hai amato prima della creazione del mondo»
(17,24).

Lo stesso rapporto di libertd nell'esser-uno che Gesii vive col Padre, conquistan-
dolo sino in fondo e una-volta-per tutte nella consegna di sé sulla croce, & vissuto, per
la fede, nel rapporto tra Gesii e coloro che il Padre gli ha dato e, in Gesil, & da questi
ultimi vissuto con il Padre. Il dove di Gesii & 1'esser-uno nel Padre e il dove dei disce-
poli & I'esser-uno in Cristo e, per lui, nel Padre. La fede, dunque, ¢ partecipazione al-
lo stesso evento che Gesti esprime nel «io e il Padre siamo uno». E dunque & grazia ed
@ liberta. Vocazione, decisione, tentazione.

E cio esprime e presuppone a un tempo la presenza attuale, la contemporaneita
alla fede, anzi la contemporaneita suscitatrice della fede, di Gest Cristo risorto. «Dove
sono due o piti riuniti nel mio nome, ivi sono Io in mezzo ad essi» (Mt 18,20); «Questo
e il mio corpo che & per voi (...) questo calice & la nuova alleanza nel mio sangue; fa-
te questo ogni volta (...) eis tén emén anamnesis», in quella memoria di me - po-
tremmo tradurre — che & evento ed & vita (1 Cor 11,24-25).

365



Contributi

La Trinita, in realtd, ¢ il caso serio della fede cristiana perché esprime il che cos'e
della fede stessa: il suo esser-donata e il suo esser-ci, il suo atto e la sua verita, fides
qua e fides quae.

2. Quaestio seconda: se questo — la fede di Cristo nel Padre e la fede in Cristo dei
discepoli - & I'accesso, la Trinita é verita solo antropologica o anche, e originaria-
secondo la sua parola: «Padre ho fatto conoscere loro il tuo Nome e lo fard conosce-
re», Gv 17,26), oppure & semplicemente il nome del nostro rapporto con Dio, o meglio,
del rapporto di Dio con noi? Dio si mostra (e liberamente si determina) come Trinita
solo nella creazione e nella rivelazione, e dunque & Trinitd in modo provvisorio e tem-
porale; o lo & in sé, da sempre e per sempre?

In fin dei conti, ci chiediamo se nella fede & possibile parlare e parlare con sensa-
tezza dell'in-sé di Dio; o se piuttosto egli non sia al di 12 della nostra portata e della
sua manifestazione trinitaria. In modo ancora piu radicale: ci chiediamo se non sia-
mo chiamati a superare anche la Trinita, per attingere 1'essere ab-solutus — e cioeé svin-
colato da qualunque relazione e indifferente rispetto ad essa — di chi, appunto, & per
essenza 1'Assoluto? Teologia, mistica e filosofia hanno preso posizioni diverse rispet-
to alla questione cruciale. Basti ricordare la lotta corpo a corpo tra rivelazione e apo-
fasi, tra via affermativa e via negativa, in Dionigi l'Areopagita, Scoto Eriugena, Meister
Eckhart, Nicolo Cusano, Schelling...

La traditio cristiana, nel filone dogmatico e mistico che, a partire da Ireneo di Lione
nel secondo secolo e sino ad oggi, & stato recepito dalla Chiesa come espressione fe-
dele dell'evento di Gesi Cristo, pur nella legittima pluralita delle sue forme, offre in
proposito due criteri fondamentali. :

Il primo concerne l'intrascendibilita — non solo nel conoscere ma nell'essere stes-
so — della relazione con Dio e in Dio come relazione personale, e quindi libera, tra il
Padre e il Figlio (e noi in Lui) nello Spirito Santo. Il che significa che, teologicamente,
non si da un prima e un dopo o un fondo o abisso da cui scaturisca e verso cui venga
risucchiata la Trinita. Dio si rivela e si comunica cosi com'Egli &. La fede trinitaria ha
una portata essenzialmente realistica. «Actus fidei — dice lapidariamente Tommaso
d'Aquino - non terminatur ad enuntiabile sed ad rem» (S.Th., II-11, 1, 2, ad 2).

Il secondo criterio e di carattere cristologico ed & espresso nel Concilio di
Calcedonia (del 451): Gest Cristo & vero Dio e vero uomo, consustanziale (omootisios)
a Dio nella divinita, e consustanziale (omootiisios) a noi nell'umanita, senza separa-
zione e senza confusione. In fondo, anche se su di un altro piano, si tratta della stes-
sa dinamica di alterita nell'unita di cui gia si & detto per il rapporto tra il Padre e il

366



Piero Coda

Figlio. Il prologo del quarto vangelo lo esprime con una densa sequenza di afferma-
zioni che sara decisiva nell'illuminare il cammino, irto di ostacoli, che porta a
Calcedonia. Al versetto 1 silegge: «In principio era il Verbo, e il Verbo era verso il Dio,
e Dio era il Verbo»; e al versetto 14: «e il Verbo divenne carne e pose la sua tenda in
mezzo a noi, e vedemmo la sua gloria, gloria come di unigenito dal Padre»; e, anco-
ra, al versetto 18: «Dio nessuno I'ha mai visto: [e qui due lezioni diverse] il Figlio uni-
genito [0 meglio] I'unigenito Dio, che & verso il seno del Padre, lui lo ha rivelato».

La distinzione/unita tra Dio (il Padre o “il” Dio nel linguaggio del Nuovo Testa-
mento) e Gesll, in altri termini, rimanda ed esprime la distinzione/unita originaria tra
Dio e il Verbo. E a partire da qui che si gioca la teologia trinitaria.

3. Ci troviamo cosl di fronte alla quaestio terza, che possiamo articolare in due do-
mande.

Innanzi tutto: corrisponde la prospettiva espressa nel prologo del quarto vangelo,
e poi sviluppata dalla tradizione dogmatica, alla coscienza di Gesu? e al suo evento
che si compie nella crocifissione/risurrezione? o & frutto di un'indebita ellenizzazione
o0 gnosticizzazione — come s'¢ rimproverato alla teologia cristiana?

Da qui la seconda domanda: la grande costruzione della metafisica trinitaria che,
soprattutto in Occidente, ha occupato la teologia da Agostino a Tommaso a Rosmini,
e che nella filosofia della modernita ha abbandonato il linguaggio dell'essere per as-
sumere quello del soggetto e della liberta, rispettivamente in Hegel e in Schelling,
quanto ha espresso e/o quanto ha tradito ['evento originario della rivelazione in Gesu
Cristo?

Circa la prima domanda, rispondo che & costitutivo dell'evento della fede 1'acces-
so a quelle che I'apostolo Paolo nella 1 Cor chiama «ta bdthe toii Theoii, gli abissi di
Dio» (2,10). Val la pena rileggere l'intenso e a mio avviso decisivo passo paolino: «Sta
scritto: Quelle cose che occhio non vide, né orecchio udi, né mai entrarono in cuore
d'uomo, queste ha preparato Dio per coloro che lo amano (troviamo qui una libera
combinazione di Is 64,3, Ger 3,16 e dell'Apocalisse di Elia). Ma a noi Dio le ha rivela-
te per mezzo dello Spirito; lo Spirito infatti scruta ogni cosa, anche gli abissi di Dio.
Chi conosce i segreti dell'uomo se non lo spirito dell'uomo che & in lui? Cosi anche i
segreti di Dio nessuno li ha mai potuti conoscere se non lo Spirito di Dio. Ora, noi non
abbiamo ricevuto lo spirito del mondo, ma lo Spirito di Dio per conoscere tutto cid che
Dio ci ha donato. Di queste cose noi parliamo, non con un linguaggio suggerito dalla
sapienza umana, ma insegnato dallo Spirito (ern ldgois didaktois pnedmatos), espri-
mendo cose spirituali in termini spirituali. (...) perché se ne pud giudicare solo per
mezzo dello Spirito (...) Chi infatti ha conosciuto il pensiero del Signore in modo da po-

367



Contributi

terlo dirigere? Ora, noi abbiamo il pensiero (nois) di Cristo» (1 Cor 2,9-16).

Cid che rende possibile, anzi attuale, 1'accesso alle profondita del mistero di Dio,
non con arrogante e vana avidita gnostica, ma nel dono della sapienza e del discerni-
mento dello Spirito, & la partecipazione gratuita al nods di Cristo, per mezzo dello
Spirito. Se Dio non si fosse detto umanamente - nella sua Parola - in Cristo, non po-
tremmo conoscere le sue profondita. Cristo & la Parola che Dio dice di Sé a noi: Parola
detta in linguaggio umano, nella carne e nella mente di Cristo, ma per cio che & in sé,
la Parola di Dio.

E in questa prospettiva, dunque, che il prologo del quarto vangelo, con linguaggio
mistico e insieme narrativo, disloca temporalmente 1'arché in cui Dio dice la sua Parola
— che & Lui stesso in quanto espresso — e che & l'origine, la vita e la forma, il destino
di tutto cio che Dio dice e fa al di la di Se stesso (nella creazione); e 1'evento puntuale
e imprevisto (per noi, ma da sempre voluto da Dio) della Parola che diventa carne nel-
la pienezza del tempo, in Gesu Cristo, per rivelare il volto del Padre e compiere il di-
segno della creazione. E intrinseco e persino essenziale alla logica della fede cristolo-
gica la distinzione tra la Parola che & Dio in Sé, e la Parola che si fa carne, che & la
stessa Parola di Dio, la Parola che e Dio, ma in altra forma d'essere — la carne uma-
na -, senza che cio contraddica la sua originaria condizione d'essere - il dimorare nel-
I'arché presso Dio. Essendo assolutamente chiaro che é solo la Parola fatta carne, Gesti
Cristo, che guida e introduce, per la grazia dello Spirito, negli abissi inesauribili del
mistero di Dio, rivelati appunto dalla Parola che & Dio.

Nicea e Calcedonia vogliono difendere questa verita, a tutti i costi, contro il peri-
colo (Ario) di riassorbire la Parola che si & fatta carne: o, al di 14, nell'Uno senza di-
stinzione che proprio in quanto tale, quando dice la Parola, non puo dire sino in fon-
do Se stesso, ma un suo semplice e depotenziato riflesso; o, al di qua, nella carne del-
I'uomo Gesii, semplicemente abitata o esternamente assunta quale simbolo provviso-
rio della Parola di Dio detta a noi. Per far cio il dogma usa il linguaggio greco dell'ou-
sia, la sostanza una, e dei prosopa o hupostdseis, le persone distinte. Certamente rie-
laborando dal di dentro tali categorie che la Scrittura non conosce, ma al tempo stes-
so correndo il rischio di presupporre, almeno in parte, un'ontologia del divino gia da-
ta, gid conosciuta, al linguaggio “spirituale” per dire Dio che si rivela in Cristo, e che
appunto ci & da Dio comunicato nel suo Spirito.

Risponderei allora in questi termini alla seconda domanda che mi ero posto: la
grande metafisica trinitaria, classica e moderna, quanto ha espresso e/o quanto ha
tradito I'evento trinitario rivelato in Cristo? Quella classica, in obbedienza alla novita
dell'evento, ha risignificato la metafisica greca, parlando, ad esempio, con Agostino,
della relazione che in Dio non si predica secondo l'accidente (De Trinitate, V); e pii

368



Piero Coda

arditamente, con Tommaso, della relazione che in Dio & identica all'essenza (S.Th., I,
29, 4): ma lo ha fatto lasciando sullo sfondo, il luogo rivelativo che in Gesii dice la ve-
rita della sua relazione filiale col Padre: la liberta dell'amore spinta sino all'esperien-
za drammatica dell'abbandono. Quella moderna, invece, con Hegel ha voluto centra-
re il significato ontologico del verbum crucis, ma sacrificando sull'altare del pensiero
razionalistico la distinzione tra la Parola che & Dio e la Parola che si fa carne e, in de-
finitiva, I'alterita tra il Padre e il Figlio e tra Dio e la creazione; e, con Schelling, se ha
intuito la trascendenza assoluta della liberta sulla natura e sulla rivelazione di Dio,
I'ha posta perd in un'antecedenza originaria rispetto allo spazio dischiuso dal libero
ed eterno Evento di Dio come Amore tripersonale.

4. Da qui una quarta quaestio, a mio avviso decisiva per la teologia oggi: come con-
templare e dire 1'esser-uno di Dio, il Dio Uno, 1'essere-Dio di Dio, a partire dalla rive-
lazione di Gesu Cristo e dall'essere-in-Cristo? Da un lato, certo, non si pud semplice-
mente premettere un De Deo Uno gia in sé concluso alla rivelazione trinitaria (come &
stata tentata di fare la metafisica trinitaria nella teologia classica, almeno in
Occidente); né risolvere apofaticamente il De Deo Trino in un De Deo Uno assoluta-
mente in-dicibile, perché Dio si mostra per chi egli & nella rivelazione trinitaria; ma,
d'altro lato, non si pud intendere 1'esser-uno di Dio soltanto come “unificazione”, e
cioé come il risultato delle relazioni dei Tre dispiegate, al culmine, nella pasqua (co-
me & stato tentato di fare tanto personalismo trinitario del '900, in reazione ai prece-
denti modelli e subendo il fascino della Trinita ripensata dalla filosofia del soggetto e
della liberta): sarebbe troppo poco, perché in tal modo non & garantita ed espressa
l'unita e la trascendenza dell'essere di Dio in quanto Dio.

In altre parole: non si puo presupporre un'ontologia o una me-ontologia definiti-
va dell'essere Uno di Dio alla sua rivelazione in Geslt Cristo, anche se ovviamente si
da una conoscenza umana del mistero di Dio previa a quella rivelata in Cristo, e an-
che se il mistero di Dio resta inesauribile. Ma, a partire dalla rivelazione in Cristo e
all'interno di essa, occorre un linguaggio “spirituale” che dica I'essere Uno di Dio co-
me principio e come fine, al tempo stesso, delle relazioni d'amore che sono le tre di-
vine Persone. Un esser-uno che, in quanto & rivelato, & anche gratuitamente parteci-
pato alla creazione, e quindi conosciuto nel mistero, grazie al dono dello Spirito. 11
Nuovo Testamento, infatti, parla di un essere uno (efs) in Cristo (cf Gal 3,28) che, alla
fine dei tempi, & chiamato alla realta escatologica di «Dio tutto in tutti» (cf 1Cor 15,28).

Per adempiere questo compito, occorre tener conto dell'analogicita del linguaggio
umano e anche del fatto che cio che dobbiamo distendere nella successione del tem-
po per poterlo sensatamente dire e comunicare, in Dio accade simultaneamente.

369



Contributi

Tenendo conto di questo, I'esser-uno di Dio puo essere detto incrociando tra loro i due
linguaggi che la tradizione ha utilizzato («redoublement du langage», 1'ha definito G.
Lafont): il linguaggio dell'essere (1'esser uno espresso essentialiter) e quello delle per-
sone (I'esser uno espresso personaliter), ma plasmandoli entrambi, pitt di quanto sia
stato fatto nella tradizione sia occidentale che orientale, sia classica che moderna, nel-
la novita dischiusa dall'evento cristologico del Dio Agape.

Da una parte, Dio & Uno nell’essere originario e nel sussistere e donarsi relazio-
nale delle tre divine persone, in quanto Egli stesso e 1'Evento del Padre che ama il
Figlio generandolo nello Spirito, del Figlio che & generato dal Padre e lo ama a Lui ri-
donandosi nello Spirito, dello Spirito Santo che procede dal loro reciproco amore e a
loro si ridona — cosi che Dio non sarebbe se non fossero le persone ed & solo nelle per-
sone, e in tutte e tre simultaneamente, in modo che ciascuna di esse & Dio, 1'Unico Dio,
ma mai senza le altre.

Dall'altra parte, Dio & Uno per e nelle relazioni d'amore del Padre, del Figlio e del-
lo Spirito Santo, proprio perché ciascuno di essi, nel modo che gli & proprio, si dona
compiutamente agli Altri, sino al punto che essi tutti, per cosi dire, “si consumano” in
Uno - essendo l'unico Dio: «lo e il Padre siamo uno».

Come gia scriveva Gregorio di Nazianzo: «ho appena incominciato a pensare al-
I'unita ed eccomi immerso nello splendore della Trinita: Ho appena incominciato a
pensare alla Trinita ed ecco che I'Unita mi sazia» (Discorse 40,41). 11 cuore pulsante
che & 1I'Evento del Dio Uno che si dischiude nei Tre, e dei Tre che si consumano
nell'Uno, e 1'Agape, Dio che & Agape (1 Gv 4,8.16) di cui il Cristo Crocifisso e Risorto
e manifestazione escatologica nella storia della salvezza, partecipata ai credenti nel
dono dello Spirito Santo.

5. Resta una quinta quaestio, che per evidenti ragioni di spazio non posso che li-
mitarmi ad abbozzare appena. Se Dio ¢, ed é Uno nella Trinita del Padre, del Figlio e
dello Spirito Santo, quale significato (ontologico) hanno la creazione e l'incarnazione?
Non ripiombano essi cosi (se Dio & 1'Uno) nell'umbratile «regione della dissomiglian-
za» (Agostino)?

Dobbiamo qui tener conto del fatto che — in una prospettiva decisamente cristolo-
gica-non é la creazione che costituisce 1'orizzonte di senso dell'incarnazione, ma piut-
tosto I'incarnazione che compie in sé il significato della creazione. Come ben ha in-
tuito Paolo, che nella lettera agli Efesini scrive che da Dio, Padre del Signore nostro
Gesu Cristo, siamo stati scelti in Gesu Cristo (non semplicemente nel Verbo!) «prima
della creazione (...) predestinandoci a essere suoi figli adottivi per opera di Gesit
Cristo» (cf. 1,3-4). Duns Scoto, sulla scia del carisma di Francesco d'Assisi e della mi-

370



Piero Coda

stica di Bonaventura, in questa linea, & senza dubbio andato piti avanti di Agostino e
Tommaso.

Ma la questione resta: come comprendere il sarx eghéneto del prologo giovanneo
(1,14), la kénosis (spogliazione) della lettera ai Filippesi? Nella prospettiva trinitaria
prima dischiusa, direi che l'incarnazione del Figlio, ma letta sino al suo compimento
nella morte dell'Abbandonato, illumina il senso e il destino dell'evento della creazio-
ne, che shoccia, in un atto d'infinita liberta, dal cuore di Dio stesso.

Dio, il Padre, liberamente dice Se stesso, niente di meno che Se stesso, in Se stes-
so — questa e la verita teologica della Trinita. Se dicesse qualcosa di meno, ricadrem-
mo o nell'emanazione degradante o nella creazione come posizione provvisoria e in
definitiva illusoria di un altro da Dio.

E Dio, che & liberta, dice Se stesso non soltanto in Sé (il Verbo), ma anche al di 1a
di Sé (il linguaggio non pud che essere figurato). Il che significa non solo che Dio po-
ne un altro da Sé che & realmente tale, e percid sussistente e libero (& cid che la teo-
logia cristiana chiama creazione), ma anche che gli pro-pone d'esser introdotto - ta-
le altro -, e in piena liberta, nell'evento di grazia che lo fa anch’egli parola di Dio nel-
la Parola di Dio in Dio. E il significato dell'incarnazione del Verbo, che & tutt’'uno con
'assunzione dell'umanita del Cristo nell’identita ipostatica del Verbo stesso.

Tale disegno (il mystérion di Paolo) si rivela e si realizza nella morte del Cristo ab-
bandonato in croce, dove il Verbo - se cosi posso dire - si riduce sino in fondo a uomo,
a un uomo: cosl che nella sua libertd umana si riceve e si affida tutto al Padre, anche
nel buio dell'abbandono, anche nella morte, come sua Parola - altra da Dio (egli & uo-
mo) ma quale libera espressione di Dio (egli & il Verbo). Tl grido dell'abbandono - gri-
do del parto della nuova creazione (von Balthasar) — dichiara che il Verbo fatto carne
e diventato sino in fondo I'altro di Dio; il grido del mattino di Pasqua - «eé risorto, non
e quil» (Mc 16,6) - dichiara che I'altro di Dio, 1'uomo Gesi1 in cui il Figlio si e detto si-
no in fondo nel mondo creato, & stato accolto in Dio, Parola nella Parola.

Per questo, la pasqua di Gesil Cristo & avvenimento escatologico: perché l'interno
e I'esterno di Dio coincidono, liberamente e per grazia, in un punto, attraverso il qua-
le, restando distinti (perché altrimenti non vi sarebbe liberta, né di Dio né della crea-
tura), Dio e il creato sono gia uno e cosi, nell'effusione dello Spirito “senza misura”
che indirizza e plasma la liberta nella conformit a Cristo, iniziano i tempi (qualitati-
vamente) ultimi, «finché Dio sia tutto in tutti» (1 Cor 15,28). Il che non toglie, ma ca-
S0 mai acuisce, e decisivamente, il rischio e la drammatica della storia di liberta (co-
me testimonia 1'Apocalisse).

371



Contributi

6. Siamo ritornati al punto di partenza: 1'accesso nella fede alla Trinita. Accesso di
fede che, essendo grazia e liberta, & tutt'uno con l'agdpe. Non per nulla Paolo rac-
chiude 1'esistenza cristiana nella formula pregnante della «pistis di 'agdpes ener-
gouméne», la fede che opera per mezzo dell’agape (Gal 5,6). Nell'attesa della parusia,
la fede cristiana sperimenta e sa gia di godere della vita della Trinita — 1'assoluto nel
relativo — quando rivive in sé Cristo, facendosi guidare dallo Spirito. Il tempo diventa
trasparenza dell'eterno, il particolare dell'universale.

Matteo lo esprime cosi: «ogni volta che avete fatto queste cose a uno solo di que-
sti miei fratelli pit piccoli, 1'avete fatto a me» (Mt 25,40): chi tocca l'uomo toceca il Verbo
incarnato.

E Giovanni: «nessuno mai ha visto Dio; se ci amiamo gli uni gli altri, Dio dimora in
noi e la sua agdpe & perfetta in noi» (1 Gv 4,11): «vides Trinitatem, si caritatem vides»
(Agostino).

La fede nella Trinita, in definitiva, dice questo: «Ora vediamo come in uno spec-
chio, in maniera confusa; ma allora vedremo a faccia a faccia (présopon pros préso-
pon). Ora conosco in modo imperfetto, ma allora conoscero perfettamente, come an-
ch'io sono conosciuto. Queste dunque le tre cose che rimangono: la fede, la speranza
e l'agdpe; ma di tutte pit grande & 'agdpe!» (1 Cor 13,12-13).

372



Dibattiti RTLu VI (2/2001), 373-380

Per una civilta dell’amore e della pacel

Card. Christoph Schénborn
Arcivescovo di Vienna

I. La meravigliosa esposizione 7000 anni di arte persiana nel Museo d’arte stori-
ca di Vienna, nel quale si possono ammirare capolavori del Museo nazionale iraniano
di Teheran, ci da un assaggio della grandezza e ampiezza delle culture che esisteva-
no ed esistono in Iran, essendo questo paese una delle pilt importanti sorgenti della
cultura e della civiltd umana, ’humus di grandi creazioni artistiche, culturali, politi-
che e soprattutto religiose. Percid & per me un grande onore poter essere ospite del
Vostro paese, che visito per la prima volta. Considero questo invito come un momen-
to importante di quel “dialogo delle culture”, a cui le Nazioni Unite, su proposta del
loro presidente, Seyed Mohammad Khatami, hanno dedicato I'anno 2001 (I’anno 1379
nel Vostro calendario).

«Chi vuole capire il poeta, deve andare nel suo paese», dice Johann Wolfgang Goethe
nel West-dstlichen Divan. Posso modificare le parole di Goethe, dicendo: «Chi vuole ca-
pire gli uomini, deve andare nel loro paese». “Dialogo delle culture”, questo & in primo
luogo un dialogo tra uomini appartenenti a culture e civilta diverse. Non sono queste ul-
time infatti che fanno il dialogo, ma sono gli uomini. Questi entrano certamente in dia-
logo come uomini, che sono influenzati dalla loro cultura, cosi come dalle altre; che per-
cepiscono le altre civiltd come un arricchimento, ma anche come una minaccia, che so-
no affascinati dalle altre culture, ma hanno allo stesso tempo paura di esse.

Percio le culture e le civilth nella loro diversita non sono soltanto stimolo per un
dialogo aperto e disposto a recepire, ma anche causa di un confronto aggressivo e pau-
roso. Per questo non esiste solo il dialogo tra le civiltad, ma anche continuamente lo
scontro tra le stesse (Clash of Civilizations).

Qual ¢ la situazione dei nostri paesi, delle nostre culture, delle nostre religioni? Ci

1 11 presente testo & la traduzione della conferenza tenuta dal Cardinale Christoph Schonborn all'universita
Imam-Sadr di Teheran nel mese di febbraio 2001 durante la sua visita in Iran, dedicata al dialogo interreli-
gioso tra cristiani e musulmani.

373



Dibattiti

mettiamo in rotta di collisione o percorriamo la strada del dialogo? Non voglio ri-
spondere a questa domanda con una retorica superficiale, ma provare ad entrare in
quella drammaticita, nella quale emerge come una domanda, che ci viene posta quan-
do siamo faccia a faccia con Dio. E questa domanda sulla Sua volonta che dobbiamo
comprendere e compiere quale compito vero della nostra vita. Noi viviamo questa ri-
cerca della volonta di Dio, che & allo stesso tempo ricerca della felicitd della nostra vi-
ta, in un mondo che cambia velocemente, che tende sempre pit all'unita, nel quale
ogni giorno viviamo sempre pil fortemente in dipendenza reciproca, diventando per-
sone accomunate dallo stesso destino. Abbiamo bisogno 'uno dell’altro, non abbiamo
altra possibilita oltre a questo “stare insieme”. Siamo legati tuttavia da una storia lun-
ga, nella quale sono presenti anche lo scontro, la battaglia e i conflitti.

Non ci stupisce quindi il fatto che I’appello al “dialogo delle culture” abbia incon-
trato parecchio scetticismo sia nel nostro mondo occidentale, sia forse anche nel
Vostro. Ritengo tuttavia, con profonda convinzione, il dialogo come compito attuale,
senza pero assumere un atteggiamento relativistico, che confonde il dialogo con una
cosa a piacimento; e nemmeno senza prendere sul serio le paure e le preoccupazioni
di tanti uomini che da noi, e sicuramente anche da Voi, considerano il dialogo come
una trappola pericolosa.

Il dialogo non significa la rinuncia a opinioni proprie. Esso & la via verso una com-
prensione reciproca, cosi come la via per evitare malintesi, che sono stati e sono an-
cora la causa di conflitti.

Io vengo a Voi come cristiano, come teologo, che ha insegnato teologia per tanti
anni all’'universita, come Vescovo cattolico di una grande citta europea (che rispetto
a Teheran & certamente piccola), come Cardinale della Chiesa latina. Io vengo a Voi
con la mia storia di austriaco (con tutto cid che significano le relazioni con I'Islam per
il nostro paese), che ama la sua patria e che & allo stesso tempo europeo per convin-
zione. lo vengo a Voi come qualcuno che ha un profondo rispetto per tutti gli uomini
di fede. E io vengo con grandi domande nel cuore: come Voi riuscite ad unire la reli-
gione con la modernita? Come Voi vivete da fedeli in questo mondo, che si globalizza
cosli velocemente? Qual & la situazione della vostra gioventli? Come vivono i vostri gio-
vani la relazione tra la tradizione e la tecnica, tra la concezione del mondo religiosa
e quella scientifica? Come Voi proteggete le famiglie dagli influssi distruttivi, senza iso-
larle dal tempo odierno? Vorrei porVi queste domande, perché se le pongono tante
persone anche da noi.

So che - per ricevere una risposta a queste domande — dovrei avere il tempo per il
“dialogo della vita”, che & possibile soltanto tramite un cammino assieme, lungo e pa-
ziente. Solo sulla base di questo “dialogo della vita” diventa veramente fruttuoso an-

374



Christoph Schénborn

che il dialogo delle idee, delle teorie, il dialogo filosofico, teologico, religioso. Quello
che da noi avvicina la gente alla religione sono queste domande che riguardano la vi-
ta: come risolvi la tua vita? Come riesci a rimanere interiormente una persona felice
in questo tempo frenetico? Come affrontila sofferenza? Come la morte? Come fai espe-
rienza di Dio, della Sua misericordia e la Sua preoccupazione per te nella tua vita?
Queste domande della vita commuovono i cuori. Queste domande della vita. Si desi-
dera vedere uomini che siano credibili e convincenti, piuttosto che sentire delle dot-
trine. Sono richiesti testimoni e modelli. Madre Teresa di Calcutta ha fatto vedere che
tali testimoni hanno un influsso capace di unire oltre ogni confine di lingua, di cultu-
ra e anche di religione. Essi sono il dialogo della vita personificato. Per questo sono
segni della speranza per tante persone.

IL. Cid che sono in grado di fare alcune grandi figure, riusciranno a farlo anche le
nostre culture, le nostre religioni? Si riuscira a convivere tra est e ovest, tra Asia ed
Europa, tra la civiltd moderna e le grandi tradizioni, tra Islam e Cristianesimo (per
enumerare alcuni poli di tensione), cosl da non arrivare a un Clash of civilizations, al-
la discriminazione reciproca o addirittura alla persecuzione, come & accaduto nella
storia e accade ancora oggi?

Esigenza di verita e dialogo: sono conciliabili?

Vorrei ora indicare il motivo che mi porta a sperare tutto questo. Lasciatemi co-
minciare con il punto pit difficile: le nostre due religioni, il Cristianesimo e I'Islam, si
intendono come religioni universali e missionarie; esse non sono soltanto per un po-
polo o un determinato paese, ma per tutti gli uomini di tutte le nazioni. Dai loro fon-
datori, per meglio dire dalla rivelazione, hanno ricevuto la missione di portare la lu-
ce di questa rivelazione divina a tutti gli uomini, come messaggio e via della salvezza
e della vita. Percid le nostre religioni erano missionarie fin dal primo momento e lo
sono infatti fino ad oggi. Questo costituisce un fattore irrinunciabile dell’identita del-
la nostra fede.

Questo &, secondo la nostra fede, I'ultima missione che Gesu Cristo, dopo la risur-
rezione dalla morte, ha affidato ai suoi apostoli da adempiere fino alla sua venuta: «Mi
@ stato dato ogni potere in cielo e in terra: andate dunque e ammaestrate tutte le na-
zioni» (Mt 28,18).

Ubbidienti a questo mandato i cristiani si impegnano a portare a tutti gli uomini il
vangelo. Ma anche I'Islam si ritiene la conclusiva e definitiva rivelazione di Dio, che

375



Dibattiti

ha voluto per tutti gli uomini e che deve portare tutti gli uomini sulla via della vera e
originaria venerazione di Dio.

Puob essere — una tale esigenza di verita — conciliabile con un atteggiamento di dia-
logo? Non & anzi la causa di tanti conflitti, perfino di guerre religiose? Percio oggi in
Occidente e opinione molto diffusa che un “dialogo delle culture” potrebbe esistere
soltanto se le religioni rinunciassero alla loro esigenza di verita. Per questo c’e stata
una profonda attenzione quando Papa Giovanni Paolo II ha espresso nella Fides et ra-
tio la sua convinzione che la fede e la ragione sono conciliabili, anzi che la fede nella
rivelazione di Dio non fa venir meno la ragione, ma ha hisogno del suo aiuto e del suo
appoggio. Ha destato interesse anche I'intervento del presidente Khatami in occasio-
ne dell'impressionante dialogo religioso nella citta di Goethe, a Weimar, quando, nel
luglio 2000, esprimeva chiaramente la sua convinzione che il “dialogo delle culture*
sia conciliabile con l'accettazione di una verita oggettiva e la sua riconoscibilita.
Dialogo e, cosi diceva, una via per avvicinarsi alla verita: “Il dialogo delle civilta e del-
le culture & un concetto che & nato dallo sforzo continuo di avvicinarsi alla verita e di
arrivare alla sua comprensione”.

Se vedo bene, noi - cristiani e musulmani — siamo uniti da una certezza (che ci se-
para nello stesso tempo): che Dio ha donato la sua rivelazione definitiva. Tuttavia se da
una parte ci atteniamo a questa certezza, sappiamo dall’altra che — come dice 1’apo-
stolo Paolo — «la nostra conoscenza e imperfetta» e che ora, in questa vita terrena,
«vediamo come in uno specchio, in maniera confusa» (1Cor 13,9.12). Noi siamo desti-
natari della rivelazione di Dio nella nostra limitatezza storica, locale e temporale, che
Spesso non percepiamo coscientemente e che ci conduce anche a malintesi, spesso cau-
sa di conflitti. Nello stesso tempo queste condizioni storiche contengono anche grandi
possibilita per mettere in atto la rivelazione donataci, i suoi comandamenti nella vita
concreta attraverso creazioni culturali e istituzioni politiche. La storia dei nostri paesi
da testimonianza della forza creativa e culturale delle religioni.

Senza questa “inculturazione” della religione, quest’ultima rimane astratta e sen-
za riferimento alla vita. Perd 1'“inculturazione” della religione & sempre anche una
nuova sfida per non nascondere, anzi per non falsare, il nucleo religioso, il centro vi-
vo della religione con le condizioni culturali, politiche e economiche, all’interno delle
quali la religione viene vissuta. Percio I'elemento della riforma fa parte della storia
concreta delle nostre comunita religiose come un costante compagno.

Il grande Papa Giovanni XXIII, che & stato sorprendentemente eletto capo della
Chiesa cattolica all’etd di 78 anni, ha convocato — anche quello inaspettato per molti —
un “Concilio ecumenico” a Roma: il Vaticano Il pud essere considerato per molti aspet-
ti quasi una rivoluzione nella Chiesa cattolica. Il pensiero centrale del Papa era quel-

376



Christoph Schénborn

lo di esprimere in modo nuovo e comprensibile, per tutti gli uomini di oggi, la immu-
tabile verita della fede nelle mutate condizioni della societa: «Altra cosa & infatti — co-
si diceva durante I'apertura del Concilio - il deposito stesso della fede, vale a dire le
verita contenute nella nostra dottrina, e altra & la forma con cui quelle vengono enun-
ciate, conservando ad esse tuttavia lo stesso senso e la stessa portata». Si e rivolto con-
tro i “profeti di sventura”, che vogliono vedere soltanto i lati oscuri del nostro tempo.
Egli incoraggiava a esaminare e interpretare la fede e le sue fonti «alla luce dei me-
todi di ricerca e della lingua del pensiero moderno nella fedelty alla fedey.

La distinzione fra verita immutabile e le sue manifestazioni storiche mutabili non
& senza dubbio facilmente individuabile. Occorre la fatica della ricerca («ein suchen-
des Ringen»), la disponibilita all’ascolto, al dialogo, e anche I'apertura a un cambia-
mento. Occorre nello stesso tempo la saldezza e la fedelta a cid che & sostanziale, che
rimane sempre valido, insieme alla sapienza per distinguere il sostanziale dal muta-
bile. Esattamente a questo punto del processo di distinzione, il dialogo & un grande
aiuto, possiamo infatti imparare, I'uno dall’altro, come poter usare queste domande
originarie in modo giusto.

II1. Posso cosi definire, nella mia terza e ultima parte, due ambiti, sui quali si puo
e si deve affermare il “dialogo delle culture”.

1. Le nostre comunita religiose hanno un determinato inizio storico, anche se han-
no la loro origine nell’eternita di Dio. Fa parte del piti avvincente compito del dialogo
domandarsi quali sono le vie dell’“inculturazione” concreta delle religioni: come si &
diffuso il Cristianesimo, come I'Islam? Come entrambe le religioni si sono “realizzate”
socialmente e politicamente? Come si & sviluppato il rapporto tra 'autoriti religiosa
e quella politica? Quali influssi derivanti da altre culture sono stati importanti? Per of-
frire soltanto alcuni esempi: gli Armeni festeggiano oggi 1700 anni dalla cristianizza-
zione dell’Armenia. In tutte le vicende tempestose della sua lunga storia, rimaneva
sempre fermo il nesso tra I'identita dell’Armenia e la religione cristiana in questo pic-
colo ma ammirabile paese. Diversa & stata la storia della “Chiesa, apostolica orienta-
le”, che si pud anche denominare Chiesa persiana: essa ha avuto «uno slancio enor-
me, nonostante le durissime persecuzioni da parte degli appartenenti alla religione
ufficiale dello stato, al mazdeismo, ed & riuscita a diffondersi nel corso dei secoli fino
alla Cina, al Tibet e all'India».

3T



Dibattiti

Imparare dalla storia, per capire il presente

In un tempo che — a causa di tanta fretta e frenesia — rischia di perdere la sua me-
moria, & un fattore molto importante all’interno del “dialogo delle culture” quello di
custodire la memoria e di conoscere le connessioni storiche, per capire meglio il pre-
sente. La mia prima dissertazione era incentrata sul patriarca di Gerusalemme,
Sophronius, che doveva lasciare la cittd di Gerusalemme al califfo “Umar” nell’anno
638, nel sedicesimo anno della Higra. Mi commuove ancora adesso il fatto di aver stu-
diato quel momento della storia mondiale che ha avuto un influsso fino ad oggi. Pili
difficile dello studio della storia & la distinzione tra gli sviluppi buoni e quelli meno
buoni nella storia, nei quali 'essenziale della religione e della missione data da Dio &
stato dimenticato o addirittura tradito. E difficile rimanere nel giusto giudizio sulla
storia, quanto & indispensabile confrontare onestamente e apertamente la storia, il
chiaro e 'oscuro. L'anno scorso Papa Giovanni Paolo II osava lanciare un tale sguar-
do retrospettivo sulla storia e poneva la domanda: «Dove abbiamo deviato dalla vo-
lonta di Dio, dove siamo stati infedeli a Dio?». E il Papa invitava alla «purificazione
della memoria», senza la quale, cosi diceva, non possiamo andare avanti nel futuro.
Gest Cristo diceva: «La verita vi fara liberi» (Gv 8,32). Non dobbiamo temere la verita
sulla storia, perché Dio e veritiero, ma anche misericordioso. Dobbiamo temere sol-
tanto la menzogna.

2. Nel “dialogo delle culture” oggi si parla sempre pili delle grandi questioni eti-
che. Nel mondo globalizzato anche i problemi e le sfide sono globali: la sapienza e po-
tenza tecnica e scientifica e riscontrabile in tutto il mondo. Oggi possiamo pit di quel-
lo che dobbiamo. Le nostre possibilitad tecniche sono cresciute pit velocemente della
nostra comprensione etica riguardo al loro corretto uso. LU'energia atomica e I'inge-
gneria genetica richiedono una grande responsabilita etica. Ma proprio qui grandi in-
teressi economici giocano un grande ruolo. Mettere in pericolo 'ambiente minaccia
tutti gli uomini del mondo. Nessuno, e anche nessun paese, & piti un’isola. Possiamo
soltanto fare la strada insieme. Per questo due cose, cosi mi sembra, sono necessarie:
la formazione della coscienza personale e, insieme a questo, il principio della respon-
sabilitd. Sembra essere un patrimonio comune delle nostre religioni il fatto che la leg-
ge di Dio @ scritta nel cuore dell’'uomo. Egli non impara solo “dall’esterno”, ma cono-
sce “dallinterno”. Il Concilio Vaticano II I'ha formulato in modo bellissimo: «Nell’in-
timo della coscienza I'uomo scopre una legge che non é lui a darsi, ma alla quale in-
vece deve obbedire e la cui voce, che lo chiama sempre ad amare e a fare il bene e a
fuggire il male, quando occorre, chiaramente dice alle orecchie del cuore: fa questo,
fuggi quest’altro. 'uomo ha in realtd una legge scritta da Dio dentro al suo cuore; ob-

378



Christoph Schénborn

bedire & la dignita stessa dell'uomo, e secondo questa egli sara giudicato» (GS 16,9).

Tanto pit il nostro mondo diventa complesso, quanto pii crescono le esigenze eti-
che, quanto piii diventa importante maturare la coscienza, sentire la sua voce. La co-
scienza @ si, come dice ancora il Concilio Vaticano II «il nucleo piit segreto e il sacra-
rio dell'uomo, dove egli si trova solo con Dio, la cui voce risuona nell’intimita propria»
(GS 16,10), ma proprio questa voce nell’intimita del cuore richiama a cid che & vero e
valido per tutti. Guai a un popolo, a un paese, nel quale essa viene eliminata. Nel na-
zionalsocialismo e nel comunismo abbiamo visto quale effetto distruttivo hanno avu-
to queste ideologie senza Dio, le quali hanno cercato di distruggere la voce di Dio nei
cuori degli uomini. Noi vediamo oggi il pericolo di una civilta globale, la quale crede
- costruendo solo sui beni materiali e tecnici — «di voler realizzare il bene dell’uomo
eliminando Dio, che @ il piti grande bene».

Proprio il nostro tempo, modificandosi cosi velocemente, ha bisogno molto urgen-
temente di uomini “coscienziosi”, che siano pronti ad assumere e sostenere la re-
sponsabilita. Nel dialogo tra le civilta si tratta anche di prendere la responsabilita del
nostro sapere o potere odierno. Questo richiede, oltre all’ascolto della voce della co-
scienza, anche la conoscenza specifica di un settore. Fare delle cose in modo “appro-
priato”, adeguato al relativo settore. Il comunismo ha tentato di mettere I'ideologia al
posto della conoscenza specifica di un settore, e il risultato & stato catastrofico. Quando
medicina, economia, politica dimenticano o addirittura rifiutano I’ordine divino come
loro fondamento, diventano presto una medicina, un’economia e una politica che dan-
neggiano e distruggono 1'vomo. Vedo proprio in quest’ultimo punto una particolare
possibilita per il “dialogo delle culture”. La medicina nei paesi occidentali non sconfi-
na nella smisuratezza tecnologica, mentre in altri paesi non & possibile nemmeno la
minima cura medica? L'economia globalizzata non sconfina al punto di arrivare ad es-
sere senza misura? Questo ci chiama sempre piit a un equilibrio pi giusto, a una pit
grande decisione comune in tutti, o piuttosto porta a una monopolizzazione nelle ma-
ni di alcuni? Le sfide sono le stesse per tutti noi, hanno bisogno di risposte comuni.
Dobbiamo, come il Presidente Khatami diceva nel 1999 davanti all’'UNESCO, «passa-
re dalla fase della tolleranza negativa alla fase dell’aiuto reciproco... Non bisogna sol-
tanto tollerare I'altro, bisogna anche collaborare con lui».

Infine lasciatemi applicare tutto questo a quella porzione del mondo a cui appar-
tiene il futuro: la gioventii. Quale esempio daremo noi, adulti, guide religiose, politici,
educatori, alla gioventi? Se non affrontiamo le sfide del nostro tempo in un dialogo
vero e aperto, esiste il rischio che la gioventu si allontani scettica e delusa dalla reli-
gione, come & successo in Europa dopo il dramma delle infinite guerre religiose.
Lateismo europeo, che ha dato al mondo tanta sofferenza, & stato anche il risultato

379



Dibattiti

delle lotte di potere delle fazioni religiose. Solo un rinnovamento religioso che ripar-
ta dalle fonti della preghiera, della mistica, della carita vissuta, solo testimoni e mo-
delli credibili, hanno riaperto 'accesso alle religioni per la nuova generazione.
Abbiamo in comune il fatto di credere che un giorno dovremo rendere conto davanti
a Dio di quello che abbiamo fatto o di quello che abbiamo mancato di fare. Ci aiuti Dio,
I'onnipotente e misericordioso, a far si che viviamo la nostra religione secondo i gran-
di modelli come servizio e dedizione davanti a Dio e per gli uomini, come amore ver-
so Dio, che si diffonde su tutti gli uomini, secondo i grandi modelli quali un al-Hallag,
un Rumi, o una madre Teresa ’hanno vissuta. Cosi saremo anche fedeli alla missio-
ne, che — in modo diverso - ci e stata data da Dio e per gli uomini.

(traduzione di Elke Freitag)

380



Saluti (Dies Academicus) I RTLu VI (2/2001), 381-395

DIES ACADEMICUS

sabato 25 novembre 2000

Prof. DDr. Don Libero Gerosa
Rettore della FTL di Lugano

1. Saluto d'apertura

Eminenza, Eccellenza, Reverendi Monsignori,

Onorevole Consigliere di Stato,

Onorevoli Municipali di Lugano,

Onorevoli Autorita giudiziarie federali e cantonali,

Egregio Signor Vice Gran-Cancelliere

[ustri colleghe e colleghi dell'USI e della Facolta di Teologia,
Gentili Signore ed egregi Signori,

care Studentesse e Studenti,

apro ufficialmente il DIES ACADEMICUS della Facolta di Teologia di questo anno ac-
cademico 2000-2001 dando lettura a due lettere pervenutemi nei giorni scorsi: quel-
la del nostro Vescovo e Gran Cancelliere, Monsignor Giuseppe Torti, al quale rivol-
giamo i nostri auguri di una rapida e piena guarigione, e quella del Nunzio Apostolico
di Berna, che ringraziamo dell'attenzione con deferenza filiale. Entrambe le lettere
richiamano chi Vi parla al fatto che presiedere la celebrazione di un Dies Academicus,
e di questo in modo del tutto particolare, & motivo di onore e timore.

Onore perché sono consapevole di essere stato chiamato alla guida di un'istituzio-
ne accademica importante per tutto il Paese e non solo per la Diocesi di Lugano; ti-
more perché la preziosa eredita che ricevo non & priva di aspetti che rivelano la sua
natura di sfida, nel senso pi1 affascinante ed esigente del termine.

D'altronde non si pud dimenticare in questa sede che nell'autunno dell'anno pros-
simo la Facolta di Teologia dovrebbe gia essere inserita logisticamente nel Campus
dell'USI e questo fatto, se da una parte rendera visibilmente auspicabile 1'organizza-
zione di un Dies Academicus comune a tutto il polo universitario della Svizzera italia-
na, magari organizzato a turno da una delle quattro Facolta, dall'altra imporra so-
prattutto de facto una realizzazione attenta, responsabile e rispettosa delle recipro-

381



Dibattiti

che autonomie, della consegna che proprio in questa stessa sala l'anno scorso, il com-
pianto On. Giuseppe Buffi, Capo del Dipartimento dell'Istruzione e della Cultura, ha
lasciato alla primogenita delle Facolta luganesi: I'esigenza di contribuire con la pro-
pria esperienza e specificita alla costruzione dell'unita di tutto il polo universitario del-
la Svizzera Italiana, per renderlo interlocutore ancora pilt autorevole e credibile nel
contesto della politica universitaria svizzera.

Dopo questi primi mesi di ascolto delle sue componenti, di analisi delle sue poten-
zialita, di progettazione dei suoi futuri sviluppi accademici, posso garantire che la
Facolta di Teologia di Lugano, fondata piut di otto anni fa dal compianto Vescovo
Eugenio Corecco, & certamente pronta a confermare con i fatti, in modo responsabile
e creativo, la convinzione espressa quindici giorni or sono dall'On. Giorgio Giudici,
Sindaco di Lugano, durante il Dies Academicus dell'USI, ossia che con il suo trasferi-
mento nel perimetro del nuovo Campus comune la Facolta di Teologia rappresentera
ancora piu concretamente «una voce di dialogo e di scambio di nuove esperienze».

Anzi, studenti e docenti della Facolta di Teologia sono convinti che proprio nella
prospettiva disegnata dall'imminente trasferimento in questo nuovo perimetro logi-
stico e accademico, l'appello rivolto da Papa Giovanni Paolo II nel settembre scorso in
occasione del Giubileo delle Universita agli universitari di tutto mondo acquista un si-
gnificato particolare per tutti noi presenti oggi a questo Dies Academicus: «Effata,
apriti! (Mc 7,34). La parola, detta da Gesii nella guarigione del sordomuto, ... & paro-
la suggestiva, di grande intensita simbolica, che ci chiama ad aprirci all'ascolto e al-
la testimonianza... (per) fare dell'Universita 1'ambiente in cui si attiva il sapere, il luo-
go dove la persona trova progettualita, sapienza, impulso al servizio qualificante del-
la societa... Non sempre — continua Giovanni Paolo II — come negli ambiti della teolo-
gia e della filosofia, il discorso (scientifico) tocca direttamente il problema del senso
ultimo della vita e il rapporto con Dio. Ma questo rimane, comunque, l'orizzonte piut
vasto di ogni pensiero. Anche nelle ricerche in aspetti della vita che sembrano del tut-
to lontani dalla fede, si nasconde un desiderio di verita e di senso che va oltre il par-
ticolare ed il contingente...» (L'Osservatore Romano, 11-12 settembre 2000, pag. 6-7).

In questo modo, se ogni sua componente si aprira ad un nuovo ascolto del deside-
rio di verita, ad una comunicazione viva del senso dell'oltre iscritto in tutta la realta,
allora anche 1'Universita della Svizzera italiana diventera sempre di pit il luogo per
eccellenza dell'Effata, del dialogo interdisciplinare ed interculturale teso alla costru-
zione di una societa orientata a valori veri e non schiava dell'effimero. i una sfida epo-
cale dato che in ogni forma di cultura & sempre latente il pericolo di ritornare ad es-
sere dei “sordomuti”, perché se & vero che la cultura moderna nel tentativo di eman-
cipare completamente la “ragione” dalla “fede”, ha finito piu di una volta per impor-

382



Saluti (Dies Academicus)

re erroneamente la prima come unica unita di misura di tutto il reale, rendendolo ulti-
mamente inconoscibile in tutto il suo significato, & pure altrettanto vera 1'affermazione
provocatoria di Edith Stein (1891-1942), la prima donna a raggiungere il grado acca-
demico di libera docente in una Universita statale europea, che & tuttora un cammino
lungo e difficile trasformare un “buon cristiano”, che “esegue sempre i suoi doveri” e
legge quotidianamente un “buon giornale”, in un vero figlio di Dio, ciog¢ in un uomo li-
bero, semplice come un bambino ed umile come un pubblicano, espressioni evangeliche
che definiscono in modo emblematico il cuore del vero sapiente, del vero critico.

In altri termini e fuori metafora, da una parte in ogni istituzione accademica fon-
data dallo Stato i cultori di qualsiasi disciplina scientifica svolgeranno un servizio au-
tentico all'uomo solo se sapranno vigilare contro la tentazione di ridurre la ragione
umana ad un'unita di misura esclusiva, incapace di includere il fattore “possibilita”,
perché — come affermava Eugenio Corecco gia nel 1988 - la scienza raggiunge ed in-
contra la verita che «conviene al cuore» dell'uomo, solo se si lascia guidare da una
concezione della ragione quale «apertura integrale alla realta totale» (E. Corecco, La
Chiesa luogo di cultura, in: Il Nuovo Aeropago 7, 1988, 32-24); d'altra parte, anche
docenti e studenti di una facolta di teologia sapranno dare una testimonianza credi-
bile del loro impegno nella ricerca della verita solo nella misura in cui mai dimenti-
cheranno la parola di un altro testimone lucido ed attento ai segni dei tempi, il
Cardinale Newman, che nei suoi famosissimi discorsi sull'idea di Universita sottolinea
come «quando la Chiesa fonda un 'Universita, essa non coltiva il talento, il genio ed il
sapere per loro stessi, ma nell'interesse dei propri figli, dei loro vantaggi spirituali,
della loro influenza ed utilita, allo scopo di educarli a meglio assolvere il loro ruolo
nella vita, e di farne dei membri della societd pit intelligenti, capaci ed attivi» (T. H.
Newman, Sermoni universitari, in: Opere, Milano 1994, 737).

Con questo auspicio, che la cultura universitaria ritorni ad essere coniugabile e co-
niugata con la vera sapienza e viceversa, apro ufficialmente questo Dies Academicus
della Facolta di Teologia di Lugano in cammino verso il suo trasferimento nel Campus
dell'USI.

Un cammino reso possibile dall'impegno di molte persone, alcune delle quali sono
presenti oggi tra di noi e che a nome di tutti vorrei ringraziare sentitamente:

— Sua Eminenza il Cardinale Francesco Macharski, Arcivescovo di Cracovia e
Membro del Consiglio Superiore della nostra Facolta, che con la Sua presenza ci ri-
corda l'amore del Fondatore, Mons. Eugenio Corecco, per gli studenti provenienti dal-
le Chiese dell'Est europeo;

- l'avvocato Renzo Respini, il vero motore della Fondazione Vincenzo Molo che
coordina il finanziamento della nostra Facolta;

383



Dibattiti

- ed in modo del tutto particolare la Signora Cele Dacco, che con magnanima sen-
sibilita culturale ha favorito e favorisce il realizzarsi concreto di questa istituzione ac-
cademica, cosi importante per tutto il Paese.

Di cuore grazie a tutti i membri della neo-costituita Associazione Sostenitori della
FTL, presieduta da Mons. Arnoldo Giovannini, Arciprete della Cattedrale di Lugano, non-
ché a tutti i presenti per avere accettato il nostro invito a partecipare al Dies della FTL.

In particolare vorrei salutare i Reverendi Signori Rettori, del Seminario Diocesano
Don Massimo Gaia e del Seminario Redemptoris Mater, Dr. Don Mario Trullio, con i qua-
li la collaborazione della FTL non pud che essere molto intensa. A tutti buon ascolto.

2. Presentazione dell'ospite

Nel suo contributo al dibattito sulla revisione totale della Costituzione ticinese,
espresso nel libro Costituzione in cammino, pubblicato nel 1989 a cura di Mauro
dell'Ambrogio, Antonio Gili e Remigio Ratti, Mons. Eugenio Corecco, fondatore della no-
stra Facolta di Teologia, affermava fra l'altro che qualsiasi ipotesi di lavoro culturale sui
rapporti fra Chiesa, Societa e Stato, sotto il profilo strettamente dottrinale e quindi scien-
tifico deve costantemente riferirsi ad un dato fondamentale: «La persona umana, per-
ché la nozione di cittadino, utilizzata dalla Rivoluzione francese per realizzare 1'ugua-
glianza di fronte alla legge, costituisce una riduzione rispetto alla nozione di uomo. La
persona umana é una realta pili grande rispetto alla nozione di cittadino».

Per questa ragione, come ho avuto modo di sottolineare nel saluto iniziale, la per-
sona umana & al centro dell'interesse di ogni Universitd autentica; per la stessa ra-
gione ai diritti della persona umana spetta un primato nella costruzione, anche nor-
mativa, del concetto di “cittadinanza”. Su un tema di cosi grande attualita, in questo
momento storico in cui molti popoli con la propria lingua e cultura riscoprono anche
la propria identita politica non sempre libera da ogni tentazione nazionalistica, ab-
biamo oggi il piacere di ascoltare un oratore di eccezione, il Professore Dott. Cesare
Mirabelli, Presidente della Corte Costituzionale della Repubblica d'Italia.

CESARE MIRABELLI: nato nel 1942, si & laureato in Giurisprudenza nel 1964 pres-
so |'Universita di Roma, conseguendo la lode con una tesi sulla liberta religiosa (rela-
tore il Prof. Pietro Agostino d'Avack). Presso la stessa Universita ha conseguito la spe-
cializzazione in diritto del lavoro.

I stato magistrato ed ha esercitato le funzioni prima di sostituto procuratore del-
la Repubblica poi di giudice.

384



Saluti (Dies Academicus)

La formazione accademica e 1'attivita di ricerca scientifica si & svolta presso
I'Istituto di diritto pubblico dell'Universita di Roma diretto da Vezio Crisafulli, con la
guida di Pietro Gismondi e di Pietro Agostino d'Avack. Nella sessione del 1969 ha con-
seguito la libera docenza in diritto ecclesiastico e dal 1971 & professore incaricato di
questa disciplina nella Facolta di giurisprudenza dell'Universita di Parma. Nel 1975
ha vinto il concorso a cattedra e, lasciata la magistratura, & stato nominato professo-
re ordinario prima dell'Universita di Parma, poi in quella di Napoli. E stato chiamato
sin dalla fondazione, alla Universita di Roma Tor Vergata, della quale ha concorso ad
elaborare lo statuto e nella quale ha insegnato istituzioni di diritto pubblico, diritto ec-
clesiastico e diritto ecclesiastico comparato.

Ha tenuto relazioni a convegni internazionali, lezioni e seminari in diverse uni-
versitd straniere, su temi istituzionali, sulle relazioni tra Stato e Chiese, sulla discipli-
na del matrimonio, sui diritti fondamentali e su temi relativi a problemi giuridici po-
sti dalle manipolazioni genetiche (Friburgo, Parigi, Madrid, Barcellona, Pamplona,
Granada, Ottawa, Santiago, Asuncién, Buenos Aires, San Paolo, Citta del Messico,
Pechino, Brasilia).

E autore di pubblicazioni dedicate in particolare ai problemi costituzionali delle
relazioni tra Stato e confessioni religiose (una monografia & dedicata alla apparte-
nenza confessionale), ai diritti fondamentali (La protezione giuridica dei diritti fonda-
mentali), al diritto comparato (Diritto ecclesiastico e comparazione giuridica in
Religioni e sistemi giuridici - introduzione al diritto ecclesiastico comparato), alle isti-
tuzioni di “tendenza”, agli enti. Ha collaborato a diverse riviste scientifiche, tra le qua-
li Giurisprudenza costituzionale; fa parte del Comitato di direzione de Il diritto eccle-
siastico e rassegna matrimoniale, dei Quaderni di diritto e politica ecclesiastica,
dell'Annuario de Derecho Eclesiastico del Estado.

Nel 1970 ha partecipato alla fondazione della Consociatio internationalis studio
turis canonici promovendo ed ha collaborato alla organizzazione del IV Congresso in-
ternazionale di diritto canonico sui diritti fondamentali (Friburgo), curato dal Prof. Dr.
Eugenio Corecco.

Ha partecipato ai lavori di revisione del Concordato tra 1'Italia e la S. Sede ed & sta-
to componente della Commissione bilaterale che ha predisposto la nuova disciplina
degli enti ecclesiastici. E stato poi membro della Commissione per 1'attuazione
dell'Accordo di revisione del Concordato e per le intese con le altre confessioni reli-
giose.

Ha esercitato la professione forense, quale avvocato ammesso al patrocinio dinanzi
alla Corte di cassazione ed alle altre corti superiori.

Nel 1986 & stato eletto dal Parlamento membro del Consiglio superiore della ma-

385



Dibattiti

gistratura ed e stato poi eletto dal Consiglio vicepresidente. Cessata tale carica, nel
1990 ha ripreso l'insegnamento, impostando e dirigendo il corso di perfezionamento
forense istituito dalla Universita di Roma Tor Vergata.

Nel 1991 e stato eletto dal Parlamento Giudice della Corte costituzionale. Dal feb-
braio 2000 e Presidente della Corte costituzionale.

386



Saluti (Dies Academicus)

Saluto di S. E. Rev.ma Mons. Giuseppe Torti
Vescovo di Lugano,
Gran Cancelliere della Facolta di Teologia di Lugano

Caro Rettore,

con rammarico devo comunicarti che per motivi di salute non mi & possibile par-
tecipare al Dies Academicus di sabato 25 novembre: il tuo primo Dies quale Rettore
della nostra Facolta di Teologia.

Ti chiedo di scusare la mia assenza e di esprimere a tutti i partecipanti la mia gra-
titudine per la loro presenza, che costituisce un segno di amicizia e di stima verso que-
sto nostro Istituto accademico, voluto con lungimiranza, coraggio e spirito ecclesiale
dal caro Vescovo Eugenio, che ci ha lasciato questa preziosa eredita.

Una eredita che siamo chiamati a sostenere, perché questa Facolta di Teologia sia
sempre una limpida e forte presenza culturale e di fede nel nostro Paese e nella no-
stra Chiesa, secondo le aspirazioni e gli intendimenti del suo Fondatore. In questa pro-
spettiva di servizio ecclesiale e culturale diventano ancora pili incisive e concrete per
tutti noi le parole pronunciate da Papa Giovanni Paolo II, in occasione del Giubileo del-
le Universita. Parole che voglio qui ricordare:

«Radicato nella prospettiva della veritad, 'umanesimo cristiano implica innanzi-
tutto 'apertura al Trascendente. E qui la verita e la grandezza dell'uomo, 'unica crea-
tura del mondo visibile capace di prendere coscienza di sé, riconoscendosi avvolta da
quel mistero supremo a cui la ragione e la fede insieme danno il nome di Dio. Occorre
un umanesimo in cui I'orizzonte della scienza e quello della fede non appaiano pil1 in
conflitto.

Non ci si puo tuttavia accontentare — sottolinea ancora il Papa — di un riavvicina-
mento ambiguo, come quello favorito da una cultura che dubiti delle stesse capacita
veritative della ragione. Si rischia, per questa strada, I’equivoco di una fede ridotta al
sentimento, all’emozione, all’arte, una fede insomma privata di ogni fondamento cri-
tico. Ma non sarebbe, questa, la fede cristiana, che esige invece una ragionevole e re-
sponsabile adesione a quanto Dio ha rivelato in Cristo. La fede non germoglia sulle ce-
neri della ragione! Esorto vivamente tutti voi uomini dell'Universita, a fare ogni sfor-
zo perché sia ricostruito un orizzonte del sapere aperto alla Verita e all’Assoluto.

Fate in modo, carissimi Uomini della ricerca scientifica, che le Universita diventino
laboratori culturali nei quali tra teologia, filosofia, scienze dell'uomo e scienze della na-
tura si dialoghi costruttivamente, guardando alla norma morale come a un’esigenza in-
trinseca della ricerca e condizione del suo pieno valore nell’approccio alla verita.

Il sapere illuminato dalla fede, lungi dal disertare gli ambiti del vissuto quotidiano

387



Dibattiti

— precisa ancora Giovanni Paolo II - li abita con tutta la forza della speranza e della
profezia. Lumanesimo che auspichiamo propugna una visione della societa centrata
sulla persona umana e i suoi diritti inalienabili, sui valori della giustizia e della pace,
su un corretto rapporto tra individui, societa e Stato, nella logica della solidarieta e
della sussidiarieta».

Ancorandomi a questo chiaro messaggio del Papa auspico alla Facolta di Teologia
di saper costruire questo tipo di umanesimo assieme alle altre Facolta dell’USI, per-
ché & su di esso che si fonda, come affermava I'indimenticabile Enciclica di Papa Paolo
VI, Populorum Progressio, I'autentica promozione di ogni uomo e di tutto ’'uomo, il
progresso autentico della scienza e della cultura e di conseguenza anche il vero sen-
so della democrazia.

E un compito impegnativo che vi affido, ma sono sicuro - e questo Dies Academicus
lo conferma — che le premesse per vincere la sfida sono buone.

A te caro Rettore, a voi tutti e di tutto cuore esprimo la mia gratitudine con I'au-
gurio di buon lavoro.

Saluto di S. E. Rev.ma Pier Giacomo De Nicolo,
Nunzio Apostolico in Svizzera

(inviato a Mons. Giuseppe Torti, Gran Cancelliere della Facolta
di Teologia di Lugano)

Eccellenza Reverendissima,

in occasione della Celebrazione del Dies Academicus della Facolta di Teologia di
Lugano, il Santo Padre Giovanni Paolo II desidera far pervenire attraverso I'Eccellenza
Vostra, Gran Cancelliere di detta Istituzione, i Suoi fervidi auguri benedicenti.

Egli auspica vivamente che la Facolta possa costituire un centro scientifico sem-
pre pit eminente ed idoneo a svolgere il proprio compito istituzionale di approfondi-
mento ed insegnamento della Teologia, in vista della formazione intellettuale e spiri-
tuale degli studenti, come pure del dialogo, oggi pii1 che mai necessario, con altri cen-
tri accademici ed altre istanze culturali della societa moderna, che, nel nobile Cantone
del Ticino, si manifesta ognora pii1 operosa e ricca di iniziative.

Un tale incremento merita un’attenzione tutta particolare, cosicché il sapere teo-
logico possa offrire motivi solidi e duraturi ad un serio impegno per uno sviluppo in-
tegrale, al riparo dai rischi di una secolarizzazione orizzontale, non sempre capace di
rispondere alle esigenze piti profonde dello spirito umano.

In questo senso, il radicamento della Facolta nell’humus culturale cantonale, che

388



Saluti (Dies Academicus)

non manchera di essere favorito dalla nomina del nuovo Rettore, presbitero diocesa-
no, andra assumendo un rilievo apostolico di primo piano, nel senso che I'Istituzione
svolgera il compito specifico di rispondere alle suddette esigenze di una formazione
delle coscienze, inquadrata nella cornice della sapienza evangelica.

Con particolare pensiero di stima per il Prof. Cesare Mirabelli, Presidente della
Corte Costituzionale della Repubblica Italiana che terra, con la nota competenza, la
prolusione ufficiale, Sua Santita invia all’Eccellenza Vostra, al Reverendo Rettore, al-
le Autorita civili ed accademiche come pure a tutti i presenti la confortatrice
Benedizione Apostolica, in pegni di abbondanti grazie che fecondino un consolante la-
voro scientifico.

Nell’esprimere all’Eccellenza Vostra il mio personale augurio, dettato da fraterna
amicizia, profitto volentieri della circostanza per confermarmi con sensi di cordiale
ossequio.

Saluto del consigliere di Stato
Avv. Gabriele Gendotti

Monsignor Vescovo, Signor Rettore della Facolta di Teologia, Autorita, signore e si-
gnori, oggi & per me un onore e un piacere partecipare al nono Dies Academicus del-
la Facolta di Teologia di Lugano. In rappresentanza del Consiglio di Stato del Cantone
Ticino e come Direttore del Dipartimento dell’istruzione e della cultura sono davvero
molto lieto di prendere parte a questa importante celebrazione e di porgere a tutti i
presenti il saluto mio e del Governo.

A questa Facolta va riconosciuto un ruolo di rilievo. Il Ticino Accademico, infatti,
¢ Universita e Scuola universitaria professionale della Svizzera italiana e Facolta di
Teologia. In tutti questi anni la Facolta di Teologia ha percorso un lungo cammino, ric-
co di grandi iniziative e produttivo dal lato formativo e soprattutto da quello cultura-
le. Essa ha certamente contribuito alla promozione di valori anche civili nella nostra
societa.

Tutto cio & dovuto principalmente alla solida determinazione del suo artefice,
Monsignore Eugenio Corecco, amico personale e di famiglia al di 1a delle nostre con-
trastanti visioni, e naturalmente a quanti si sono succeduti alla direzione della Facolta:
Georges Chantraine, Azzolino Chiappini, Abelardo Lobato, ora Libero Gerosa.

Oggi io sono qui solo a seguito di un evento tragico che ha tolto al Ticino una per-
sonalita di grande valore. Consentitemi di ricordare qui la figura di Giuseppe Buffi,
per il quale il Ticino doveva essere in grado di proporre un’elevata qualita scientifica,

389



Dibattiti

unica e originale, e che proprio in virtlt di questa sua qualitd esso venisse valutato.
Lobiettivo elevato & stato raggiunto, e il Ticino ha ottenuto proprio poche settimane
fa il riconoscimento quale Cantone universitario. Lasciatemelo dire: dopo avere otte-
nuto questo riconoscimento, la soddisfazione per noi & grande, grandissima. Perché
vengono premiati il coraggio, I'originalita e il valore di un progetto che il Ticino ha
portato avanti nonostante tante difficolta. Perché il Ticino ha creduto fortemente nel-
la validita e nell'unicita dell'Universita della Svizzera Italiana. Quando si consegue una
meta, a maggior ragione quando si sono dovute superare difficolta di ogni genere, &
bello potere esclamare: ce I’abbiamo fatta, il nostro impegno & stato premiato. La de-
terminazione dell’'uomo viene sempre premiata.

I Ticino ha voluto e vuole tuttora offrire, con la sua Universita, un regalo alla
Confederazione: il polo universitario che oggi abbiamo. Che & anche, oltre che un pun-
to di riferimento, un punto fondamentale di collegamento con il resto della Svizzera,
un asse di rafforzamento dei valori che ruotano attorno al concetto di coesione na-
zionale. Questo polo é sicuramente pii1 valido e completo grazie anche alla presenza
della Facolta di Teologia. Naturalmente, siccome bisogna sempre guardare avanti, &
necessario porsi altre mete, come il conseguimento di una sempre migliore offerta di
formazione e di una sempre pii1 aggiornata ricerca scientifica, o come anche il pro-
getto di una nuova Facolta.

Certamente la nuova sede della Facolta di Teologia all’interno del Campus univer-
sitario luganese rafforzera la collaborazione tra questa Facolta e I'USL. Radunare le
varie forze in un unico centro accademico, logisticamente parlando, agevolera enor-
memente le sinergie e favorira qui potenziale e crescita comune.

Tra I'Universita della Svizzera italiana e la Facolta di Teologia vi & sempre stato un
dialogo aperto, costruttivo, rispettoso delle caratteristiche dell’interlocutore, un dia-
logo improntato sulla reciproca stima.

Penso che un’Universita come fucina del sapere accademico, della ricerca e della
collaborazione a livello scientifico internazionale, al di sopra di ogni confine e di ogni
steccato politico o religioso o sociale, debba oggi anche sapere riscoprire i valori di
sempre che hanno forse perso un po’ d'importanza negli ultimi anni: il concetto di so-
lidarietd basato sulla convivenza di culture diverse, la riscoperta del valore fonda-
mentale del sapere, della necessita di accettare la sfida del progresso fondato sull’i-
struzione, la cultura e la scienza. Ma un centro di istruzione e di formazione, quindi
un centro universitario comprensivo del prezioso contributo di questa Facolti, ha inol-
tre il compito di fare riacquistare la consapevolezza dell'importanza, nell’applicazio-
ne pratica e non a livello di semplici sterili enumerazioni, dei concetti di giustizia,
equita ed uguaglianza dei cittadini in una societa civile. Questo perché la conoscenza

390



Saluti (Dies Academicus)

e uno dei veicoli fondamentali che portano al rispetto di se stessi, degli altri e del mon-
do in cui viviamo. La conoscenza e I’evoluzione del sapere sono i pilastri sui quali si
basa il progresso di una societa civile. Oggi ¢’ forse bisogno di un sapere che ci por-
ti alla rivalutazione di quei valori che hanno reso grande il nostro passato e che co-
stituiscono la nostra storia. Questa rivalutazione ci puo traghettare con maggiore for-
Za, con una coscienza pili viva e con una volonta pit1 determinata verso il futuro e ver-
so nuove mete in campo accademico, scientifico e sociale. Il cammino verso il sapere
& arduo e affascinante, ma comunque necessario.“Nosce te ipsum” & il primo passo
fondamentale di un individuo, soprattutto di un giovane, sulla strada del sapere, del
rispetto e della giustizia.
A tutti voi faccio il mio migliore augurio per questa importante giornata. Grazie.

Saluto dell’Avv. Guido Brioschi
rappresentante per il Municipio della Citta di Lugano

Rappresenta per me sempre un gran piacere rinnovare questo saluto inaugurale
del Dies Academicus della Facolta di Teologia di Lugano e soprattutto accetto volen-
tieri questo incarico a nome della citta perché di volta in volta, di anno in anno, ac-
cadono dei fatti importanti che dimostrano come la realta accademica del nostro
Cantone e in particolare della nostra Citta sia in continuo fermento e rinnovamento.
La stessa cosa capita a tutti gli organismi giovani che sono seguiti e curati nella loro
crescita, accolti, pur nelle difficoltd del quotidiano, dall’entusiasmo dell’ambiente.
Non si tratta di certo solo di una metafora vitalista, per la quale un’istituzione cresce
e si trasforma organicamente come un essere vivente, ma di qualcosa di congeniale
al modo di vivere di una comunita che guarda alle condizioni materiali della sua cre-
scita come a quelle culturali e spirituali.

La sfida dell'Universita & stata una sfida che oggi tutti diciamo vincente, ma all’i-
nizio degli anni ‘90 & stato un lavoro da pionieri, persone che hanno creduto nella pos-
sibilita di una tale realizzazione, e ne hanno aperto il solco con parole e azioni. Tanto
da giungere oggi al consenso, al riconoscimento da parte del Consiglio Federale e del-
la Conferenza dei Cantoni Universitari svizzeri.

In questo percorso, non credo possiamo dimenticare il contributo della Facolta di
Teologia di Lugano, del suo promotore, il compianto Vescovo Mons. Eugenio Corecco,
contributo che & stato ed & tuttora molto importante. Da una parte perché essa & sta-
tal'antesignana delle Facolta luganesi. Nata come Istituto di Teologia della Diocesi nel
1991 e riconosciuta quale Facolta dalla Congregazione per I'Educazione cattolica nel

391



Dibattiti

1993, essa ha saputo, fin dall’inizio, evidenziarsi per la volonta di apertura verso la
societa civile, ha voluto essere un’accademia di studi aperta non solo ai “dottori” ma
anche ai cittadini, portando quindi I’attenzione sulla funzione educativa e formativa
dello studio in quanto bisogno essenziale per la crescita dell'uomo e della collettivita
in cui vive. In altre parole pur nella specialita richiesta dalla disciplina teologica la
Facolta ha sempre cercato fin dai primi passi l'integrazione con il territorio e il con-
testo politico e sociale in cui si & trovata inserita. Ne e conseguito un vivace dinami-
smo e interesse generale per gli studi universitari, risvegliando un discorso sopito da
anni, quello dell’Universita della Svizzera Italiana. Una realta che ha preso corpo e si
sta progressivamente componendo attorno ad un Campus nel cuore della citta. Un
Campus che vedra anche la Facolta di Teologia essere parte integrata e costitutiva,
anche se non a livello istituzionale, del tessuto accademico della Citta, una contiguita
che penso sapra produrre molti risultati dal punto di vista culturale e della collabo-
razione tra le due istituzioni.

Quella che ieri sembrava una promessa di collaborazione, uno scenario futuro, di-
ventera dunque, durante il prossimo autunno, una felice realta dalla quale tutti, pro-
fessori, studenti e cittadini trarranno un sicuro beneficio. Se penso inoltre al tema del-
la conferenza di oggi del prof. Cesare Mirabelli, Presidente della Corte Costituzionale
della Repubblica d’Italia, non posso che cogliere uno spunto della direzione in cui que-
sta compresenza dei due Istituti all'interno di uno stesso Campus potra esercitarsi.

Nel nostro mondo, guidato dalla frenesia della globalizzazione, dai ritmi vertigi-
nosi che le trasformazioni tecnologiche impongono alla vita di ognuno di noi, & diven-
tato esiguo lo spazio per pensare ai problemi fondamentali, ai problemi dell'uomo e
della societa. Una debolezza che si intravede ormai anche nei curriculum accademi-
ci. Resta perd il fatto che sullo sfondo delle acquisizioni di conoscenze tecniche, orga-
nizzative o giuridiche, dobbiamo sapere vedere che 1'elemento a cui tutto si riferisce
e I'uvomo e il suo vivere associato.

Per il suo specifico orientamento colgo I'importanza del vostro ruolo critico e scien-
tifico nella costruzione dello Studium in questa Citta.

A nome del Municipio della Citta di Lugano auguro a voi tutti un proficuo anno di studl

392



Saluti (Dies Academicus)

Saluto dell’Architetto Aurelio Galfetti
Direttore dell’Accademia di Architettura di Mendrisio

Autorita religiose e civili,
Signore e Signori,

porto, a questo Dies, alla vostra Facolta, il saluto dell’Universita della Svizzera
Italiana e del suo Presidente e I'augurio per un anno di studi intenso e proficuo.

Forse non e solo frutto del caso che il compito di rappresentare 1'USI, quest’anno,
sia stato affidato a un architetto.

Per il momento, infatti, I’'avvenire prossimo delle attivitd accademiche luganesi, so-
prattutto, la vita di tutti i giorni, & ancora in mano, meglio condizionata, forse anche
disturbata, dal lavoro degli architetti.

I progetti dei giovani architetti ticinesi, scaturiti dagli studi e dai concorsi orga-
nizzati con l'aiuto dell’Accademia di Mendrisio, si stanno concretizzando e fra poco
daranno al Campus universitario, in via Giuseppe Buffi, I’assetto e 'aspetto desidera-
to e voluto anche da Buffi.

Con riferimento a questo contesto e a questa attivita, ho il piacere di salutare la si-
gnora Dacco che, con il suo generosissimo gesto, con il suo spirito di mecenate, con la
sua attenta partecipazione alla conduzione dei lavori, ha dato avvio e reso possibile la
trasformazione dell’area dell’ex Ospedale in una sede perfettamente adeguata alla
nuova destinazione universitaria.

1l Campus universitario avra sempre al centro il palazzo dell’ex Ospedale ormai di-
ventato, se non proprio un simbolo, almeno un'immagine rappresentativa dell’Uni-
versita. Accogliera pero ben 5 nuovi edifici, disposti perifericamente, che aumente-
ranno notevolmente le superfici dedicate all’insegnamento e alla ricerca.

In sostanza con un investimento di ca. 38 milioni si raddoppieranno praticamente
le superfici a disposizione. Si passera dai 7’600 m2 attuali a ca. 16’400 m2, quindi piu
del doppio aggiungendo 1’800 m2 per i laboratori, 2’100 m2 per la Biblioteca, 2’200
m2 per le aule di lezione, 1’400 m2 per la Teologia e 1’300 m2 per ’Aula Magna.

Molti si saranno chiesti perché 5 edifici diversi e non uno solo.

Ci sono moltissime buone ragioni ma mi limito a menzionare solo quelle che sca-
turiscono dal rapporto delle diverse Facolta con I'intero Campus universitario.

In questo dialogo fra edifici diversi per destinazione, e quindi anche per forma, tro-
va posto, godendo appunto della necessaria e appropriata autonomia, anche la vostra
Facolta.

Questo & un argomento, per cosi dire, funzionale, ma I'idea di scomporre le nuove

393



Dibattiti

necessita, lasciando fra loro ampi spazi liberi, in parte verdi, deriva dalla volonta di
trasformare I’area attorno all’Ospedale in un vero Campus, cioé in un luogo per I'in-
contro, il confronto e la comunicazione.

Lo stesso lavoro lo si sta facendo a Mendrisio. Costruire un Campus significa crea-
re edifici e spazi che consolidino la nuova Universita ticinese, caratterizzando chiara-
mente 'immagine con un’espressione di coesione fra le parti ma garantendo, nel con-
tempo, una grande apertura verso la citta e il territorio e cid nel significato pitt ampio
di queste parole.

La citta entreri nella scuola, nell’Universita e I'Universita si prolunghera nella citta
e cio si fara anche fisicamente rimuovendo le cancellate.

Saranno quindi anche gli spazi esterni fra gli edifici a creare le occasioni di in-
contro fra la scuola ed il paese, a suggerire la speranza di un Ticino diverso e nuovo.

Per il momento, dicevo, cido & ancora per la gran parte nelle mani degli architetti.

Poi, all’inizio del prossimo anno accademico, con la fine del cantiere, questo
Campus, questi spazi diventeranno di tutti.

Il cantiere, per gli architetti, & il luogo della speranza.

Ma ci0 non vale solo per gli architetti.

Un paese, un’istituzione che non si limita a restaurare il prossimo passato ma che
realizza progetti nuovi, & un’istituzione che crede e spera nel proprio futuro.

B con questa speranza che a nome dell’'USI rinnovo il saluto e 'augurio.

Vi ringrazio per I'attenzione.

Saluto di John Alabastro
presidente del Comitato degli studenti alla Facolta di Teologia

Gentili Signore ed Egregi Signori,

in qualita di Presidente del Comitato degli studenti, porgo a tutti un cordiale salu-
to ed anche un ringraziamento riconoscente a chi ha collaborato a rendere solenne
questo nostro giorno. i

Dopo l'intervento del Rettore Magnifico Prof. Dr. Libero Gerosa e la prolusione del
Prof. Dr. Cesare Mirabelli, vorrei oggi ricordare a tutti quelli che partecipano per la
prima volta, che questo evento si ricollega a tutta la storia passata.

Tutti possono capire quanto sia importante questo legame storico, basti pensare
per un momento a quanto oggi sta accadendo nel mondo e in Europa, ancora pit, do-
ve sempre pil la societa sta cercando di separarsi dalla storia, dalle proprie radici, e
voi potete comprendere a quali conseguenze porti tutto cio.

394



Saluti (Dies Academicus)

L’Accademia sorta in Grecia, fucina di pénsieri e idee che si concretizzarono in una
dottrina, dottrina conservata e riesaminata alla luce degli sviluppi successivi dell’u-
manita, sta oggi ricevendo nella nostra Universita un nuovo impulso. Quest'impulso
sta anche nella volonta di dare una formazione non solo intellettuale ma anche uma-
na che ci faccia scoprire la nostra dignita di persone e di cristiani.

Coloro che abbiano scoperto questa dignita diventeranno collaboratori di una so-
cieta giusta e realizzeranno il motto che il nostro caro Mons. Eugenio Corecco, fon-
datore della Facolta, ha posto a capo del nostro logo: “MEMORES DIGNITATIS HU-

Pertanto ringrazio il Professore Cesare Mirabelli che con il suo intervento ci ha fat-
to riflettere su un aspetto tanto importante di questa dignita delle persone.

Noi studenti, con trepidazione, ma certi di un vostro aiuto, siamo riconoscenti a chi
ha voluto questa Universita e a tutti quelli che collaborano perché non solo vada avan-
ti ma progredisca sempre pill in modo che tutto quanto raggiunto in questo Ateneo
possa incidere nella societa di oggi.

385



Recensioni

Kirchenrechtliche Bibliothek

Libero Gerosa, Sabine Demel,
Peter Kriimer, Ludger Miiller (Hrsg.)
Patriarchale und synodale Strukturen
in den katholischen Ostkirchen

LT

Ultimo uscito nella
collana “Kirchenrechtliche
Bibliothek™, il volume
presenta i contributi

del convegno di Diritto
Canonico tenutosi

a Vienna dal 20 al 22
marzo 2000.

Tema del Convegno,
indicato dal titolo stesso
del volume, é stato:
«Strutture patriarcali

e sinodali nelle Chiese
cattoliche orientali»

396



L RTLu VI (2/2001), 397-399

Patriarchale und synodale Strukturen
in den katholischen Ostkirchen

a cura di L. Gerosa, S. Demel, P. Kramer, L. Muller
(Kirchenrechtliche Bibliothek, Bd. 3), Lit-Verlag, Miinster 2001, pp. 288.

L'ultimo libro uscito nella collana Kirchenrechtliche Bibliothek contiene i contribu-
ti del Convegno di Diritto Canonico che si tenne dal 20 al 22 marzo 2000 a Vienna.
Esso & stato dedicato al tema che indica proprio il titolo del libro: Strutture patriar-
cali e sinodali nelle Chiese cattoliche orientali. In occasione di questo Convegno, in-
fatti, & stata presentata la prima edizione latino-tedesca del Codice delle Chiese cat-
toliche orientali, il “Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium” (CCEQ).

La Chiesa cattolica non & un blocco compatto e unitario; essa consiste, invece, in
diverse Chiese sui iuris. Accanto alla piti grande Chiesa dell’Occidente, la Chiesa lati-
na, esistono ancora 21 Chiese cattoliche orientali che hanno per molti aspetti una lo-
ro propria tradizione. C'é quindi una molteplicita legittima nell’interno della Chiesa
cattolica. Sotto questo aspetto le questioni che interessano la vita di tutta la Chiesa
cattolica — occidentale e orientale - ricevono una nuova dimensione: ad esempio i rap-
porti tra il primato del Papa e le collegialita dei vescovi, il significato dei sinodi e dei
consigli, la molteplicita possibile nell’ambito della liturgia e la partecipazione di tutti
i fedeli alla scelta del Vescovo. Il sistema delle diverse Chiese sui iuris con un’autono-
mia — anche se limitata — che & molto piu forte rispetto a quella della Chiesa latina po-
trebbe servire anche per un modello dell’ecumenismo.

Vale quindi la pena di presentare qui due dei dodici contributi del libro per ren-
dersi conto della necessita di un confronto delle diverse tradizioni.

Sabine Demel analizza nel suo contributo la Chiesa sui iuris come modello per l'e-
cumenismo (pp. 243-270). Partendo, nella prima parte (pp. 243-251), da un’esposi-
zione dello sviluppo del concetto di Chiesa sui iuris, spiega poi nella seconda parte i
suoi contorni giuridici: gli elementi essenziali e le diverse forme del concetto di Chiesa
sui iuris (pp. 251-261).

397



Recensioni

Il CCEO definisce, infatti, una Chiesa sui iuris come «un raggruppamento di fede-
li cristiani congiunto dalla gerarchia, a norma del diritto, che la suprema autorita del-
la Chiesa riconosce espressamente o tacitamente come sui iuris» (can. 27). Con que-
sta figura giuridica si introduce, non a livello ecclesiologico bensi a livello dell’eserci-
zio dell’autorita al servizio della missione tra I'autorita suprema del Papa e I'autorita
particolare del Vescovo un ulteriore terzo livello.

La formulazione «come sui iuris» indica I’autonomia o I’amministrazione autono-
ma di queste Chiese, che non & un’autonomia nel senso dell’autocefalia delle Chiese
ortodosse che non stanno in comunione con la Chiesa cattolica, perché non ricono-
scono un’autorita superiore. Si puo parlare piuttosto di una autonomia relativa delle
Chiese sui iuris, che riconosce da un lato 'autorita suprema del Papa: egli, infatti, puo
intervenire sempre in caso di necessita, dall’altro lato la Chiesa sui iuris ha una sua
propria competenza per quanto riguarda la legislazione, I'amministrazione generale
e della giustizia. In modo visibile si manifesta I’autonomia nel rito, il patrimonio li-
turgico, teologico, spirituale e disciplinare, distinto per cultura e circostanze storiche
di popoli, che si esprime in un modo di vivere la fede che & proprio di ciascuna Chiesa
sui iuris.

Dopo aver esposto il concetto di Chiesa sui iuris nei suoi punti essenziali ’autrice
arriva, nella parte principale (pp. 261-270), alla rilevanza di questo concetto per una
riforma del Codice per la Chiesa latina, del CIC, e ulteriormente per una via verso I'e-
cumenismo con le altre Chiese cristiane e comunita ecclesiali.

Una conseguenza interessante della nuova tripartizione (I’autorita del Papa -
Chiesa sui iuris — ’autorita del Vescovo) effettuata dal CCEO sta nel fatto che essa ren-
de possibile, nel caso del Vescovo di Roma, di distinguere tra la sua posizione giuridi-
co-costituzionale come Patriarca dell’Occidente e come autorita suprema della Chiesa.
«A questo proposito bisogna distinguere i diversi livelli ecclesiologici nel servizio del
Vescovo di Roma, sia nella sua posizione come Patriarca della Chiesa latina, sia come
capo delle 22 Chiese cattoliche, sia come segno d’unita per tutte le Chiese cristiane e
comunita ecclesiali» (p. 264).

Una seconda prospettiva che ci offre la struttura della Chiesa sui iuris & una visio-
ne ecumenica della Chiesa di Cristo come comunita di Chiese confessionali autonome
(sui iuris). 1l criterio decisivo per 1'unita necessario nella struttura del ministero ec-
clesiale puo essere solo e unicamente la successione apostolica.

Un secondo contributo che pure tratta un argomento altrettanto importante viene

presentato da Libero Gerosa. Nel suo articolo (pp. 231-241) egli analizza il tema gene-
rale delle strutture patriarcali e sinodali nelle Chiese cattoliche orientali sotto I'aspetto

398



Elke Freitag

della scelta dei vescovi e della corresponsabilita di tutti i fedeli. 1 autore esamina I’ar-
gomento in una doppia analisi comparata, esponendo lo sviluppo nella legislazione ec-
clesiale delle due tradizioni d’Occidente e d’Oriente da un lato per comparare poi in
seguito la legislazione dei due vigenti codici della Chiesa cattolica.

Mentre nelle Chiese cattoliche orientali oggi prevale il principio di elezione nella
procedura giuridica della scelta di un vescovo, che perd prevede solo una partecipa-
zione dei Vescovi e non dei chierici e laici, nella Chiesa cattolica latina il principio di
nomina da parte del Papa e il principio dell’elezione sono stati posti, per lo meno nel
can. 377 § 1, sullo stesso livello (pp. 231-236).

Anche nel caso della scelta dei vescovi si pud quindi osservare una molteplicita le-
gittima nella Chiesa cattolica, benche in tutti e due i codici la realizzazione istituzio-
nale del principio della corresponsabilita di tutti i fedeli ed in parte anche del princi-
pio della sinodalita sia ancora difettosa.

Questi contributi, qui brevemente presentati, che non hanno I’esigenza di trattare
un tema in modo esauriente, sono, come tutti gli altri contributi, esempi di quanto pud
essere fruttuoso e avvincente il compito del diritto comparato. Qui si tratta della com-
parazione nell'interno della Chiesa cattolica, ma anche la comparazione con gli ordi-
namenti giuridici delle altre Chiese cristiane come pure con quelli delle altre religio-
ni possono aiutare a sviluppare una visione sempre piui cattolica (nel senso proprio
del termine!) della Chiesa. Sotto questo aspetto il libro qui presentato pud dare uno
stimolo ad aprire lo sguardo al di 1a del proprio orizzonte.

Elke Freitag

399






Recensioni

Sono usciti in volume
gli Atti del XIII Colloquio
Internazionale di
Teologia di Lugano,
curati dai professori
Inos Biffi e Costante
Marabelli e pubblicati
(per i tipi di Jaca Book,
Milano) con il magnani-
mo patrocinio della
Fondazione Maderni
Alberga. Nel volume vie-
ne anche illustrato il
progetto editoriale
«Teologia cristiana e
mondo moderno.
Ricerche di storia della
teologia nei secoli XV-
XVII», che sard una
delle attivita scientifiche
dell'Istituto di Storia
della Teologia “Maderni
Alberga”, attivato nel
1999 presso la Facolta
di Teologia di Lugano e
diretto da Inos Biffi.

LA TEOLGIGEA

DAL XV AL XVII SECOLO
METODI E PROSPETTIVE

A CURA DI

INOS BIFFI E COSTANTE MARABELLI

Edizioni Universitarie

401






Recensioni

E disponibile in

libreria il volume 11
della Sezione quinta (La
Chiesa) di AMATECA:
Daniel Bourgeois, La
Pastorale della Chiesa.
Si tratta della dodicesi-
ma pubblicazione tra le
22 previste nel piano
generale dei manuali,
che esce proprio in
concomitanza con il
Convegno Internazionale
di AMATECA: «Sapere
teologico ed esperienza
di fede»; la manifesta-
zione si svolgera lunedi
10 e martedi 11 settem-
bre 2001 presso il
Centro “La Cittadella”
di Corso Elvezia 35, di
JSronte all’USI di Lugano.

SCOLA A SICARE

LA PASTORALE
DELLA CHIESA

[ JacsBook |

YOLUME 11

403







I RTLu VI (2/2001), 405-408

La femme, espace de salut.
Mission de la femme dans 1'Eglise.
Une perspective anthropologique

Maria Teresa Porcile Santiso
Coll. Théologies, Fd. du Cerf, Paris 1999, pp. 417.

Maria Teresa Porcile Santiso, docteur en théologie de 1'Université de Fribourg/CH,
est professeur de philosophie a Montevideo (Uruguay). L'ouvrage constitue une “pu-
blication partielle” de sa these de théologie, intitulée Mission de la femme dans l'E-
glise, une perspective anthropologique, soutenue en 1980 (p. 24). En Europe, I'A. as-
sume des activités dans le domaine oecuménique et interreligieux (Secrétariat pour
1'unité des chrétiens et Conseil mondial des Eglises). Elle a été la seule femme admi-
se a I'assemblée de 1'épiscopat latino-américain de Puebla.

Par le présent ouvrage, les Editions du Cerf mettent a la disposition du public fran-
cophone une étude publiée en espagnol en 1991. Le titre expose nettement les inten-
tions de son auteur: présenter une anthropologie de la femme dans le but de 1'inté-
grer dans la vie de I'Eglise.

Pour ce faire, I'A. commence, dans un premier chapitre, par faire un relevé du the-
me de la femme dans 1'enseignement magistériel de 1'Eglise, allant du pontificat de
Léon XIIT & celui de Jean-Paul II (pp. 27-116). Dans le chap. II., Maria Teresa Porcile
Santiso cherche a répondre, dans une perspective anthropologique, & la question sui-
vante: que signifie étre une femme? (pp. 119-145). Deux réalités fondamentales émer-
gent de sa réflexion: celle du corps de la femme (pp. 123-124) et celle de la théma-
tique “image de Dieu” (p. 140). Cette derniére conduit I'A. 4 aborder dans le chap. III
la question de la femme selon 1'anthropologie biblique du récit de la création en Gn 1-
3 (pp. 147-225). L'analyse soigneuse des textes bibliques est suivie, dans le chap. IV,
par une réflexion intitulée Une théologie du corps de la femme (pp. 227-265). Celle-ci
se caractérise essentiellement par une perception spécifique propre a la femme, per-
ception du temps et de l'espace intérieur, liée au cycle féminin, i 1'expérience de la
grossesse, de I'accouchement et de I'allaitement. Dans le chap. V, I'A. prolonge sa ré-
flexion par une “anthropologie de 1'espace” propre i la femme et son application en
théologie. Il s'agit de saisir la thématique de la femme en théologie trinitaire et en

405



Recensioni

Ecclésiologie. Maria Teresa Porcile Santiso voit dans la perception féminine de 1'es-
pace une ouverture sur le féminin en Dieu; quant & la dimension du féminin dans I'E-
glise, celle-ci apparait dans les réalités de la ville, de la demeure et de la maison. Pour
I'A., ces images ont “l'avantage de ne pas évoquer des anthropomorphismes liés au sexe
et aux relations familiales et-ou hiérarchiques, pour parler de I'Eglise” (p. 322). Dans
un ultime chapitre, Maria Teresa Porcile Santiso en vient finalement & des "suggestions
pour la mission de la femme dans 1'Eglise en accord avec une anthropologie de 1'espa-
ce (chap. VI, pp. 335-371). L'accent est mis sur une “féminisation” de 1'Eglise, ¢'est-a-
dire sur la nécessité de "la rendre habitable" (p. 342). Le livre se conclut par un Postlude;
il s'agit d'une libre adaptation poétique de divers textes des Evangiles (pp. 373-377). 1l
est suivi d'une importante bibliographie qui couvre essentiellement les années 70-80 et
des périodes parfois largement antérieures & ces dates (pp. 379-409).

L'ouvrage est publié en francais presque dix ans aprés sa parution initiale en
langue espagnole. Il garde néanmoins tout son intérét. D'abord en raison de 1'origine
de I'A. qui lui permet de donner au public francophone une vision assez précise de la
maniere dont la thématique de la femme est abordée, depuis quelques décennies, dans
les milieux théologiques et ecclésiaux des continents nord-et sud-américains. Par
ailleurs, I'A. y présente, en se livrant & une réflexion pertinente au-dela de la situa-
tion du moment, 1'évolution progressive des prises de positions de la part du Magistére
par rapport a la femme. Enfin, nous avons particulidrement apprécié I'analyse des
chap. 1-3 du livre de la Genese, dont 'intérét ne se démentira pas au fil du temps.

Le sujet traité par I'A. ne peut manquer d'intéresser un large public et notamment
de nombreuses lectrices engagées dans 1'Eglise. L'ouvrage, en tout cas, pose un cer-
tain nombre de questions et fait entrevoir de nombreux enjeux au niveau anthropo-
logique, théologique et théologal. Autant dire que les difficultés ne sont pas minces, a
commencer par le choix d'une méthodologie. Face & beaucoup de contestations issues
de la “théologie féministe”, dues aussi & I'ignorance évidente ou secréte de la part des
hommes théologiens & I'égard d'une "réflexion théologique dans la perspective de la
femme (p. 73 sv.), Maria Teresa Porcile Santiso a opté pour une approche phénomé-
nologique (pp. 227 et 231). Du coup, elle considére son ouvrage “comme une sym-
phonie des langages et des cultures, harmonisant vie et communication” (p. 14) dont
le but est “d'exalter la mission de la femme dans I'Fglise dans une perspective an-
thropologique” (p. 286).

Ce choix détermine tous les chapitres de 1'ouvrage & 1'exception du chap. I, lequel
se présente sous forme d'analyse historique. La méthode adoptée par 1'A. nous conduit
a faire deux observations majeures:

1. Ce choix méthodologique fait apparaitre une difficulté évidente de parler de la

406



Karin Heller

femme “en soi”, en quelque sorte “sans I'homme”. La question est ici de savoir, si mé-
me ce qui est vraiment et authentiquement propre a la femme, peut, en théologie, étre
exprimé valablement sans prendre en considération ce qui est vraiment et authenti-
quement propre a I'humanité masculine? Cet écueil apparait nettement dans le chap.
III. L'A. annonce une réflexion sur “la femme selon I'anthropologie biblique”, mais au
fil des pages elle ne cesse de parler de I'homme et de la femme et méme bien plus de
I'homme que de la femme. Pour cette raison, ce chapitre tient une véritable place a
part dans 1'ensemble de l'ouvrage.

Selon les dires de 1'A., sa réflexion est guidée par une conception personnaliste de
la problématique (p. 220). Il en découle un déséquilibre dans le discours. A force de
parler de la femme, on en “oublie” presque 1'homme. Méme si I'A. prend visiblement
ses distances par rapport aux positions agressives de la “théologie féministe” contre
un “pouvoir patriarcal”, la méthode adoptée par elle ne peut dissiper 1'impression d'un
“féminisme socialement acceptable”. On peut s'étonner que 1'A., professeur de philo-
sophie, n'ait pas pris en considération une philosophie de la communion, telle qu'el-
le est développée par exemple par Emmanuel Lévinas en réponse aux écueils propres
a la position individualiste de Martin Buber (cf. Altérité et Transcendance). Avec 1'émi-
nent philosophe francais nous partageons sans réserve la conviction suivante: la ré-
flexion sur Dieu qui a créé 1'homme & son image est fondée non pas sur une ontologie
conceptuelle et sur le langage, mais sur la parole créatrice de vie sociale, & commen-
cer par celle de 'homme et de la femme. C'est bien ce que Maria Teresa Porcile Santiso
dégage progressivement dans sa réflexion sur Gn 1-3, mais elle n'en tire pas pour la
suite de son exposé tout le profit qu'on aurait pu espérer.

2. L'insuffisance d'une méthode fondée sur le langage a ses répercussions en théo-
logie. La aussi, une question fondamentale se pose: faire de la théologie, est-ce sim-
plement “dire Dieu”, comme 1'affirme 1'auteur (p. 361 sv.) dans une perspective mas-
culine ou féminine? Ou bien faire de la théologie, cela consiste-t-il & faire vivre un
peuple, une humanité & une époque bien déterminée, en prenant en compte certaines
regles qui valent aussi bien pour le théologien que pour la théologienne? Certes, tout
théologien qu'il soit homme ou femme, est appelé a élaborer un discours. Reste a sa-
voir ce qui confere a ce discours son caractére théologique. Dans une perspective de
la théologie juive et chrétienne ce ne peut étre que la méditation constante sur I'ori-
gine, la fidélité a cette origine constituante, la visée eschatologique, et les séductions
a repousser, ce qui vaut pareillement pour un homme et une femme.

Nous partageons entierement la position de Maria Teresa Porcile Santiso, lors-
qu'elle affirme que “les femmes possédent un «connaitre Dieu» et un «donner a Dieu»
spécifiques” (p. 361); mais 1'A. ne souligne guére que les femmes, comme les hommes,

407



Recensioni

peuvent développer des rejets, voire un dégoiit, au sujet de la fidélité au projet initial
du Dieu d'Abraham, de Moise et de Jésus. D'un point de vue théologique, leur “dire
Dieu” peut, & 1'occasion, étre aussi défaillant que celui des hommes.

Depuis des décennies, nous savons par la psychologie moderne que I'image de Dieu
est invoquée, quétée, désirée ou redoutée selon des mouvements, qui ont leur origine
dans la relation primitive autant & la mére qu'au pere (cf. Thierry de Saussure). Il n'est
donc pas étonnant de trouver des expressions spécifiques aux deux sexes dans le lan-
gage sur Dieu, y compris dans la tradition biblique. Mais la découverte de ces images
“masculines” et “féminines” en Dieu et en Jésus de Nazareth est une chose; leur in-
terprétation dans I'ensemble de la tradition vivante d'Israél et de 1'Eglise, en est une
autre. Ici, la tiche du théologien ou de la théologienne est particulierement difficile;
peut-elle étre accomplie par le seul moyen d'une approche phénoménologique qui re-
Iave et fait intervenir dans le discours des ressemblances, des convergences, des dif-
férences, toutes véhiculées dans des images, des figures et des formes se découvrant
au fur et & mesure au regard de l'observateur?

L'affirmation irénique de la tradition juive et chrétienne d'un Dieu qui n'est pas
homme (Os 11, 9), donc d'un Dieu qui n'est ni homme, ni femme, n'est apparemment
jamais prise en considération par 1'A., comme une clé authentique d'interprétation
des images masculines et féminines appliquées au Dieu d'Abraham, de Moise et de
Jésus. Tout au long des pages, l'impression d'une projection des sexes en Dieu est dif-
ficile a dissiper. Les Péres de 1'Eglise d'ailleurs n'y ont pas échappé, lorsqu'ils parlent
de “la paternité virginale de Dieu” (Grégoire de Nysse) ou voient dans 1'Esprit Saint
“une meére” (Origene). Or, la spécificité de la révélation juive et chrétienne est de
confesser un Dieu qui transmet la vie de fagon non-sexuée et qui appelle néanmoins
I'homme et la femme dans leurs conditions sexuées a collaborer avec Lui dans cette
tache. C'est donc bien dans cette oeuvre commune d'un Dieu, source de vie non-
sexuée, et d'étres humains dans leurs existences sexuées respectives, qu'il convient
désormais de découvrir “l'espace de salut”, cet espace étant une vie commune a la-
quelle ni la chair, ni le sang, ne peuvent donner acces.

Karin Heller

408



Sergej
Averincev

Dieci poeti.

Ritratti e destini

pp. 312
L. 38.000 (€ 19,63)

LAUTORE HA RICEVUTO IL PREMIO
“FONDAZIONE AGNELLI” PER IL 2001

VIRGILIO, EFREM SIRO, GREGORIO DA NAREK, DERZAVIN,
ZUKOVSKI), VJACESLAV IVANOV, MANDEL STAM,
BRENTANO, CHESTERTON, HESSE

Insigne specialista dell'antichita semitica, bizantina e russa e autore di fon-
damentali studi sulle «fonti» della tradizione letteraria e culturale europea,
Sergej Averincev ha sempre respirato con i «due polmoni» dell'Oriente e
dell'Occidente, non solo approfondendo il tema dell'unita spirituale delle
due meta del continente, ma anche operando, fin dai primi scritti negli anni
Sessanta, perché nell' URSS-Russia si conoscesse il pensiero, la filosofia e la
poesia mediorientali e occidentali. ‘

Per Averincev ognuno di questi poeti € un interlocutore insieme al quale
approfondire le ragioni della poesia: egli ne penetra, con raffinati stru-
menti critici e con appassionata partecipazione, la peculiare poetica,
lasciando che «i suoi elementi si richiudano sopra la nostra testa».

PER INFORMAZIONI: R.C. Edizioni “La Casa di Matriona”
Tel.: (+39)035294021 * E-mail: rcediz@tin.it
http://www.augustea.it/nuovaeuropa







Recensioni

Questo studio - il primo
nel suo genere — traccia,
attraverso un esame di
tutto il medioevo (a co-
minciare dall’epoca pa-
tristica e altomedievale,
oggetto di questo primo
volume), la storia dei
rapporti tra espressione
poetica e ricerca teologi-
ca come esempio dei
rapporti fra elaborazio-
ne intellettuale, convin-
zioni di fede e dimensio-
ne estetica. All'interno
di questa collana
“Eredita medievale.
Storia della teologia me-
dievale da Agostino a
Erasmo da Rotterdam”,
curata dall’Istituto per
la Storia della Teologia
Medievale di Milano
(ISTeM), sono preuvisti,
dello stesso autore, altri
due volumi su Poesia e
teologia: Eta carolingia
e riforma gregoriana e
Scolastica e Umanesimo.

FRANCESCO STELLA
POESIA E TEOLOGIA
L'Occidente latino

-a IV e VIII secolo

411







Recensioni

SAN COLOMBANO

it OPERE

Introduzioni di

Inos Biffi e Aldo Granata

i)
~t
=
o
L
e
®)
@)
o
b
fo)
-
=

La “Biblioteca di Cultura
Medievale” propone gli
scritti di san Colombano,
il grande abate irlande-
se le cui tracce hanno
segnato la civilta
dell’Europa. La presente
edizione, col testo latino
e la versione italiana a
[fronte, comprende due
volumi: il primo, appena
uscito, con le Opere di
Colombano, il secondo
con la Vita di Colombano
e dei suoi discepoli
redatta da Giona di
Bobbio, la cui pubblica-
zione e prevista entro la
Jine del 2001.

413






Zar e mercanti.
Icone del XVI-XVII secolo

STORIA DELL'ICONA IN RUSSIA

pp. 128

47 tavole
a colori di grande
formato

Lire 50.000
(€ 25,82)

‘ZAR
E MERCANTI

lcone del XVI-XVI secolo
K "

i 5
o3

Il quarto volume della Storia dell’icona in Russia costitui-

sce una novita nel panorama editoriale, perché presenta un
periodo storico finora poco studiato. Il XVI e il XVII secolo

5 : :

& rappresentano nell’arte russa la svolta tra il Medioevo e
= p

e I’Eta moderna: combattuta fra le tendenze conservatrici e le
& spinte ad aprirsi al’Occidente, impegnata a costruire I'impe-

ro della «terza Roma» e dilaniata di li a poco dalle lotte dei

Torbidi e dallo scisma dei Vecchi credenti, la Russia crea in

questi secoli un’arte sacra maestosa e ricchissima, che sa
. raggiungere toni di estrema drammaticita.

PER INFORMAZIONI: R.C. Edizioni “La Casa di Matriona”
Tel.: (+39)035294021 * E-mail: rcediz@tin.it
http://www.augustea.it/nuovaeuropa






RTLu VI (2/2001), 417-421

“In Lui ci ha scelti” (Ef 1,4).
Studi in onore del prof. Giorgio Gozzelino

a cura di Sabino Frigato
Libreria Ateneo Salesiano, Roma 2001, pp. 400.

Con il presente scritto commemorativo, la Sezione Torinese della Facolta di
Teologia dell’'Universita Pontificia Salesiana ha voluto onorare il suo professore uscen-
te, ormai settantenne, Giorgio Gozzelino. Il noto studioso ha insegnato per 38 anni teo-
logia dogmatica, a cui si aggiunta pit tardi anche la teologia spirituale. La maggior
parte dei contributi della miscellanea viene da suoi ex studenti e punta su un tema
molto caro a Gozzelino, sul “cristocentrismo” che compare in varie ramificazioni del-
la teologia dogmatica, morale, spirituale, biblica e persino nell’ambito della dottrina
sociale.

Prima di entrare nei dettagli, pare utile vedere brevemente in quale veste si pre-
senta il “cristocentrismo”. Da una parte esso sembra una categoria piuttosto generi-
ca, se viene applicato (fra I’altro) a santa Caterina da Siena (211 ss.) e a sant’Alfonso
de’ Liguori (335 ss.). In un certo senso ogni teologo cristiano pud pretendere di esse-
re “cristocentrico”. In alcuni contributi che puntano di piti sul metodo, il “cristocen-
trismo” viene descritto (in modo negativo) come “superamento” del “duplice ordine”
che oppone la natura al soprannaturale e (in modo positivo) come partenza dalla ri-
velazione in Gesu Cristo (vedi soprattutto A. Bozzolo: 57; R. Carelli: 72, 86, 108). “La
pretesa pil radicale e benefica del cristocentrismo... consiste nel recuperare il fatto
che la fede ha un proprio pensiero, derivante dal riconoscimento della singolarita di
Gesu come luogo assoluto dell’identificazione della verita di Dio” (Bozzolo: 57).
Oppure, con le parole di G. Colombo: “una teologia che, partendo dalla rivelazione,
parte dal soprannaturale e incontra la natura come implicazione logica necessaria”
(corsivi di Carelli: 86, nota 42). A nostro parere, tale “cristocentrismo” (con le sue ispi-
razioni a Karl Barth, Henri de Lubac, Hans Urs von Balthasar e altri) & un approccio
benefico intanto consolidato, ma dovrebbe forse a volte tenere maggiormente conto
del dogma del concilio di Calcedonia secondo cui la natura divina e quella umana in
Gest Cristo non sono né separate né mescolate. In questa chiave & necessario valuta-
re pienamente la distinzione fra la realta naturale e quella soprannaturale, senza se-

417



Recensioni

pararle. Altrimenti si rischia di cadere in una specie di cristomonismo che non pren-
de sul serio la giusta autonomia delle realta create e che fa tramontare il tesoro gra-
tuito della grazia in un miscuglio troppo generico dell’*Alleanza”.

Un altro filo rosso di vari contributi & la critica alla “manualistica”. Tale critica @
comprensibile di fronte a certi manuali neoscolastici, ma sembra dimenticare che in-
tanto & cresciuta parecchio la produzione di manuali teologici, fra cui quelli di
Gozzelino. Le critiche generiche al passato (p. es. R. Carelli: 73, 91) non sembrano te-
nere conto delle varie sfumature della “manualistica” e forniscono qualche volta una
caricatura (la pretesa “opposizione” fra grazia e liberta nel campo della grazia [91]
vale al massimo per certi approcci molinisti, ma non pud essere accettata per la scuo-
la tomista). Tali critiche verrebbero mosse anche ad autori famosi ben concreti, come
Scheeben, Bartmann o Schmaus? Sembra esistere una certa dimenticanza del tratta-
to della Creazione nella produzione teologica di Gozzelino, di modo che I'autore ha la-
sciato solo una antropologia teologica, non tenendo conto sistematicamente del fatto
delle creature non umane (1985; 1991); cosi ha sentito recentemente il bisogno di ag-
giungere un trattato proprio sul mondo angelico (2000) (vedi qui 13-14). Tenendo con-
to dello schema “classico” da Pietro Lombardo in poi, si sarebbe potuto vedere meglio
il ruolo sistematico dell’intera creazione e mettere in rilievo piit fortemente il profilo
soprannaturale della grazia, proveniente dal Verbo incarnato.

Nonostante qualche rilievo critico, la presente miscellanea offre uno sguardo am-
pio e fecondo sul lavoro teologico contemporaneo. All'inizio dello scritto si trova un
breve profilo biografico di Gozzelino che avrebbe costituito “un traghetto dalla erme-
neutica dei dati della fede in chiave cosmocentrica di stampo neoscolastico ad un’al-
tra in chiave antropocentrica di stampo personalistico-esistenziale” (11-13, qui 12).
La predestinazione in Cristo sarebbe la “chiave ermeneutica fondativa della totalita
della teologia” di un “cristocentrismo pneumatologico” (13). Segue un elenco delle
pubblicazioni del teologo (13-18).

Fra i contributi offerti, spiccano quelli sul mistero di Cristo: al primo posto trovia-
mo un pregevole studio su “Cristologia e inculturazione” uscito dalla penna di Angelo
Amato (19-32). Viene dato un bilancio equilibrato sull’attuale ricerca, articolando al-
la fine quattro criteri per un’inculturazione riuscita. Segue un’analisi della formula-
zione “Gesi Cristo porta del Padre” in Ignazio di Antiochia (Ferdinando Bergamelli:
33-43); qui si trova anche una nota sulla “questione ignaziana” che prende le dovute
distanze dalle proposte di R. M. Hiibner e del suo allievo T. Lechner, i quali vogliono
collocare le lettere ignaziane nella seconda meta del sec. II (34 s., nota 6). Andrea
Bozzolo fornisce uno sguardo sul “cristocentrismo” della sacramentaria del
Novecento, presentando gli approcci di 0. Casel, E. Schillebeeckx e K. Rahner, non

418



Manfred Hauke

senza rilievi critici nei confronti degli autori citati (45-67). Inoltre mette in guardia
contro talune tendenze a collocare i sacramenti “dal piano delle azioni storiche della
Chiesa a quello delle qualita trascendentali dell’ente” (64) e richiama I'esigenza d’in-
cludere piu fortemente ’evento rituale quale riflesso dell'incontro fra Gesu Cristo e
'uomo (66). Dal mistero di Cristo parte anche un’indagine sul sacramento del matri-
monio come “paradigma del mysterion” (Stefano Rosso: 353-378).

Un’attualiti particolare riveste senz’altro il contributo di Giovanni Caviglia, “Gesl
Cristo, il nome al di fuori del quale non ¢’@ salvezza. Cristianesimo, religioni, dialogo™
(143-195). 1l lavoro si offre come prospettiva complementare alla recente dichiara-
zione della Congregazione per la Dottrina della Fede, Dominus Iesus, alle cui conclu-
sioni viene dato pieno sostegno. Alcuni aspetti pil1 legati alla storia della teologia emer-
gono in un contributo su “Fede, cristocentrismo ed antropologia nelle ‘Orazioni’ di
santa Caterina da Siena” (Marcella Farina: 211-239), in un’indagine su “Cristo negli
‘Atti dei martiri’” (Mario Maritano: 303-333) e in una presentazione della spiritualita
alfonsiana: “Alfonso de’ Liguori e la spiritualita cristocentrica di Maria Domenica
Mazzarello” (Maria Esther Posada: 335-351).

Uno status quaestionis sulla teologia della grazia viene da Roberto Carelli (69-119)
che osserva: “La grazia non solo & il centro dell’antropologia cristiana, ma piu anco-
ra & il punto di convergenza di tutte le altre discipline teologiche, e proprio per que-
sto & da sempre il crocevia delle piu difficili questioni teologiche...” (70). All'autore
“sembra che le categorie scolastiche siano un patrimonio che la teologia non potra né
dovra mai perdere, ma & da discutere 1'utilizzo che oggi se ne possa fare” (87). Carelli
vuole arricchire il tema con un approccio “fenomenologico-trascendentale”: “In con-
creto si tratta di articolare I'intima corrispondenza di una ontologia della grazia svol-
ta come fenomenologia del dono, con un’antropologia della liberta prospettata come
teoria trascendentale dell’atto della liberta” (89). Alcune proposte possono suscitare
delle perplessita, come il mettere sullo stesso piano “la fede di Maria e quella di Gesu”
(107) oppure I’approccio antropocentrico che descrive I’antropologia teologica nel tri-
plice aspetto di protologia, grazia ed escatologia (82): una tale impostazione, tra-
smessa nel curriculum universitario, non rischia di affondare 'aspetto integrale del-
la teologia che include I'intero cosmo? Il concetto del “merito” & davvero “infelice”
(78)? Sembra pil felice il tentativo di legare la dottrina della grazia con la mariologia,
con la realta del peccato e con gli eventi sacramentali (106-119). Carelli presenta 'in-
tuizione “di una mariologia, e quindi di una ecclesiologia e di un’antropologia in chia-
ve sponsale” (109). Lautore ribadisce in questo contesto: “ci sembra di dover dire che
estromettere o marginalizzare la presenza di Maria nel dibattito ecumenico possa so-
lo sfavorire I’opera di chiarimento e allontanare I'ora dell'unita” (110).

419



Recensioni

Oltre ai contributi pilt nettamente dogmatici (che prevalgono), troviamo nella mi-
scellanea una forte presenza della teologia morale. Paolo Carlotti fornisce un bilancio
del “dibattito contemporaneo” sul rapporto fra “Psicologia e morale” (121-142).
L’autore ribadisce il bisogno di “perseguire la moralizzazione delle persone concrete”
(142), senza perdere di vista la validita universale della norma morale. All’amore co-
niugale nella grande catechesi di Giovanni Paolo II & dedicato I’articolo di Egidio
Ferasin (241-264). L'analisi punta sul concetto di “amore”, da non contrapporre alla
procreazione, sul valore morale della continenza periodica e sulla castita coniugale di
ogni vero cammino spirituale dei coniugi. L'autore mostra con chiarezza la colloca-
zione di questi temi nella “teologia-pedagogia del corpo” del papa, dove la paternita
e maternita responsabile costituiscono un elemento centrale (cf. 242 s.).

Guido Gatti offre una prospettiva equilibrata sullo sviluppo della teologia morale
nella scia del Vaticano Il sotto il titolo “La teologia morale tra cristocentrismo e an-
tropocentrismo” (287-302). Di fronte ai pill recenti testi di morale fondamentale, I'au-
tore ribadisce il “ricupero dell’impostazione aretalogica” con I'etica delle virtu in
Tommaso. A differenza dell’approccio di Sudrez, che descrive I'uomo tout court “co-
me I'immutabile essenza metafisica dell’'uomo”, I’Aquinate porta a vedere “l’'ordina-
mento gerarchico dei fini cui sono costitutivamente orientate le tendenze naturali del-
I'uomo” (297). Con un tale “ritorno al carattere cristocentrico ed evangelico dell’etica
fondamentale” (298) si riesce anche a superare i vicoli ciechi del teleologismo che por-
terebbe ad una “vanificazione del ruolo della teologia morale speciale” (296, nota 22).

Non manca neppure un contributo sulla dottrina sociale, dove si descrive il cam-
mino dalla Rerum novarum di Leone XIII fino alla Pacem in terris e Mater et Magistra
di Giovanni XXIII (Sabino Frigato: 265-285). Sorprende un po’ la dura critica al “pa-
pa buono” che avrebbe “palesamente modulata (la Pacem in terris, n. 5) secondo la
teologia dei due ordini” (280). E’ davvero corretto criticare la distinzione della perso-
na umana, dotata di intelligenza e volonta, dalla dignita ancora piu grande della per-
sona umana alla luce della rivelazione (cf. 281 s.)? L'ultimo contributo della miscella-
nea punta sull’intreccio fra evangelizzazione ed educazione (Riccardo Tonelli: 379-
393). :

E’ presente anche 'esegesi. Una pista di ricerca importante viene aperta dall’ar-
ticolo di Mario Cimosa su “Tendenze escatologiche nella traduzione greca (LXX) dei
Salmi” (197-210). Con I'esempio di tre salmi (16, 49 e 73), 'autore richiama giusta-
mente “’'attenzione dei teologi sulla necessita di studiare a fondo la traduzione greca
per cogliere la progressivita della rivelazione divina anche su questo problema che
tocca il destino finale dell’'uomo” (198). Nelle traduzioni della Settanta, i salmi analiz-
zati acquistano una maggiore dimensione escatologica che prepara gia 1’orizzonte

420



Manfred Hauke

presente con la fede nel Cristo risorto.
Insomma: la miscellanea offerta a Giorgio Gozzelino fornisce al lettore un buon ap-
profondimento soprattutto della teologia sistematica, presentata alla luce di Cristo.

Manfred Hauke

421



Libri ricevuti

Bruno Pennacchini

Michel Barre

Nuno Bras
da Silva Maretins

Daniel Bourgeois

G. Claudio Bottini

Raul Duarte Castillo

Bruno Maggioni

422

Introduzione alla Storia d’Israele
nell’epoca dell’Antico Testamento

ISBN: 88-270-0407-6
Edizioni Porziuncola 2000, Assisi (Pg) 2000

I’Abandon a Marie
Introduction a la spiritualité montfortaine,

ISBN: 2-940090-62-9
Editions Ad Solem, Genéve 2000

Cristo o Comunicador perfetto, delineamento de uma
teologia de comunicacéo a luz Instrucéo Pastoral

ISBN: 972-651-252-2
Edizioni Didaskalia, Lisbona 2000

Excerpta e dissertationibus in sacra Theologia XXXIX

ISSN: 0214-6827
Facultad de Teologia Universidad de Navarra
Pamplona 2000

La Pastorale de I'Eglise

ISBN: 2-87963-343-5
AMATECA, Editions Saint-Paul, Luxemburg 2000

Giacomo e la sua lettera

Studium Biblicum Franciscanum, Analecta,
Franciscan Printing Press, Jerusalem 2000

(traducion y Comentario),
Qohelet

Conocer la Biblia
Ediciones Palenque, 2000

Impara a conoscere il volto di Dio nelle parole di Dio.
Commento alla “Dei Verbum™

ISBN: 88-250-0979-8
Edizioni Messaggero, Padova 2001



Sabino Frigato

C. Izquierdo, R. Murioz
(eds)

Mario Imperatori

Giancarlo Mazzocchi
Andrea Villani

Revue Thomiste
gennaio-giugno

Theologica & Historica

“In Lui ci ha scelti”
Studi in onore del Prof. Giorgio Gozzelino

ISBN: 88-213-0469
LAS, Roma 2001

“Teologia: Misterio de Dios y saber del Hombre”
Textos para una conmemoracion

ISBN: 84-313-1837-6
EUNSA Ediciones Universidad de Navarra
Pamplona 2000

“H.U. Von Balthasar: una Teologia drammatica
della storia”
per un discernimento dialogico nella modernita

Prefazione di P. Coda
ISBN: 88-7105-124-60
GLOSSA Libreria Editrice, Milano, 2001

Etica, Economia, Principi di giustizia
Franco Angeli Editore, Milano, 2001

Surnaturel

une controverse au coeur du thomisme au XXe siecle
Atti del colloquio organizzato

dall’Istituto San Tommaso d’Aquino

il 26-27 maggio 2000 a Tolosa.

ISSN: 0035-4295 — maggio 2001

Annali della Pontificia Facolta Teologica
della Sardegna — X — Cagliari 2001

ISBN: 88-384-7300-5
Edizioni Piemme - Casale Monferrato 2001

423



Finito di stampare

nel mese di settembre 2001

presso la tipografia La Buona Stampa
a Pregassona (Lugano)



&8 3™y 0 > 7 B
I s\:% el ~%2& gﬂ",‘ﬂlﬁ‘}lfﬂ'eg.,“- > Lleregct. ,Exz};,
3

RIVISTA TEOLOGICA DI LUGANO

Quadrimestrale in lingua italiana, francese e tedesca

Anno VI
Novembre 2001

Facolta di Teologia di Lugano — Lugano (Svizzera)







Sommario I

RTLu 3/2001

Editerale (diMauroiQesattll . e s e 433
Articoli:

Mauro Orsatti, I mediatori secondari della guarigione.

Vulorizzazione e apprezzamento per attori non protagonisti ...........ccceceeevveveeieernens 437
Michael Schulz, Krankheit, Heilung und das Gebet um Heilung ............................. 457
Libero Gerosa, Il laico: “ministro” di guarigione? Aspetti canonistici .................... 475
Contributi:

Andrzej K. Rogalski, “Guarigione” del pensiero.

Indifesa del metodo dediltinn .. i a5 i s ivivtie i ihess evihvssns Suassvansaass 493
Philippe Madre, Biey guerirait-tl TBncore .2 o it s iosneniiis s iaeiseiinbes b 505
Arturo Cattaneo, Gli elementi costitutivi della Chiesa locale

T OOTTICOlOZIONG i e e 515
Dibattiti:

Elio Guerriero, Il linguaggio biblico-simbolico di Silone

G T S (1 (N R (R ey 0 e B B e e e S O A e D e S e e B 543
ATINando Massarentl, Bl Z L0l . i ot cris st oo s sanmne savassrtnn i sans et b apsaaasens 553
Recensioni:

“Daimon”. Annuario di diritto comparato delle religioni
e e e e e e 559

(ornelisiHoutman; ExodusidiGiorgio Paximadi) i st e il 563

La fine della Persona?
1l secondo Corso dei Simposi Rosminiani, Stresa, 29 agosto-1 settembre 2001
(NI o e atoner) s r e o e e e 571






I RTLu VI (3/2001) 433-435

Editoriale
Ministero di guarigione

s Mauro Orsatti
Facolta di Teologia (Lugano)

La salute fisica e il benessere complessivo della persona appartengono ai beni pri-
mari e fondamentali di ogni uomo. Ovvio quindi ritenere che “star bene” sia I'impe-
rativo che si trova iscritto nel nostro codice di vita. Come il corso d'acqua e determi-
nato dalle asperita del terreno, cosi la nostra vita & organizzata anche da molti im-
previsti. Tra questi, la sofferenza e la malattia. Quando si verifica un attacco alla si-
tuazione di benessere, scattano meccanismi di difesa sia da parte dell’individuo sia
della realta che lo circonda, prima la famiglia e poi tutta la societa. L'insorgere e il
manifestarsi della malattia rompe il gia fragile equilibrio della persona e invoca un
rimedio che, se efficace, prende il nome di guarigione.

Ad essa si interessa la prima parte di questo quaderno. Si tratta di un timido ap-
proccio ad un tema complesso e con svariate sfaccettature che implica aspetti antro-
pologici e teologici, medici e tecnici, sociali e politici, economici e giuridici, psicologi-
ci ed etici. Il ventaglio, aprendosi a dismisura, non mortifica la parzialita delle consi-
derazioni qui proposte, ma indica che il cammino & solo avviato. Prima della guari-
gione si incontra il malato con il triste corredo di sofferenza fisica, psichica e spiri-
tuale di cui & rivestito; e il dolore si allarga investendo coloro che, gravitando attor-
no a lui, ne restano in qualche modo coinvolti. Dopo e al di la della guarigione si tro-
vano gli agenti che hanno contribuito a ristabilire lo stato di salute.

Semplificando un po’ la storia e le culture, si possono individuare tre principali
agenti di guarigione: la medicina, il miracolo, la magia.

La medicina & un metodo di diagnosi e di terapia delle malattie umane basato su
una combinazione di cognizioni teoriche ed empiriche riguardo al corpo, alle sue fun-
zioni e disfunzioni. Vanno ricordate due grandissime figure che hanno lasciato un se-
gno indelebile nella storia della medicina del mondo occidentale: Ippocrate (460-377
a.C.) e Galeno (129-201 d.C.). Galeno presenta se stesso come il restauratore della
tradizione ippocratica e come tale ha una grande influenza sulla storia della medici-

433



Editoriale

na successiva, sia nel mondo arabo medievale sia nell’Occidente postmedievale.

Il miracolo implica la pretesa di ottenere la guarigione appellandosi all’interven-
to divino, o direttamente o mediante un intermediario scelto dalla divinita stessa. Non
certo sullo stesso piano, ma come analogia del fenomeno, si collocano i miracoli re-
gistrati nella Bibbia (nell’Antico e soprattutto nel Nuovo Testamento) e nella mitolo-
gia greco-romana. Di quest’ultima merita di essere citato il dio Asclepio, molto atti-
vo soprattutto nel celebre santuario di Epidauro, in Grecia.

La presenza di racconti di guarigioni prodigiose nel mondo greco permette solo
una remota analogia con i passi evangelici: mentre quelli sono affidati alla spettaco-
larita e al sensazionale, I'intervento di Gesu, pur sottolineando I'eccezionalita dell’e-
vento, & caratterizzato da una sconcertante sobrieta e, nota ancora pili rimarchevo-
le, alligna solo in un contesto di fede. La guarigione costituisce la risposta di Gesu al-
la richiesta di persone che hanno fiducia in lui e nelle nuove forze del regno in lui
operanti.

La guarigione miracolosa costituisce il tipo di miracolo piti frequente nel
Medioevo, accanto all’esorcismo, alla liberazione da un male psichico, continuando
cosi la tradizione stabilita da Cristo stesso. Davanti all'impotenza della medicina, par-
ticolarmente in caso di epidemia, essa appare come ultima possibilita. Durante la vi-
ta i santi guariscono con I'imposizione delle mani, la benedizione e il contatto, o an-
che attraverso oggetti o liquidi che hanno toccato. Dopo la loro morte le loro reliquie
agiscono nello stesso modo, per contatto diretto o attraverso oggetti che le hanno toc-
cate. Curiosa e singolare 1’antica pratica dell'incubazione che, derivata dall’Antichita
pagana, si osserva nel Medioevo principalmente nei santuari dell’Oriente cristiano
ma anche in Occidente. Essa consiste nel dormire presso la tomba o le reliquie di un
santo. La guarigione interviene durante il sonno o subito dopo, su indicazione del san-
to apparso in sogno.

Come terzo agente di guarigione si registra la magia. Essa & una tecnica, basata
su parole ed azioni, che mira ad un certo obbiettivo che pud essere sia la soluzione
di un problema del richiedente sia il danno del nemico che ha causato il problema.
Particolarmente in questo settore hanno buon gioco imbonitori e cialtroni.

Ognuno di questi strumenti di guarigione presuppone una diversa teoria sulla cau-
sa della malattia. Se I'origine della sofferenza & una maledizione, allora occorre una
contromagia capace di azzerare l'effetto negativo; se invece la malattia & una di-
sfunzione del corpo umano, sara necessaria una diagnosi, seguita da una buona te-
rapia con la prescrizione di un farmaco. Senza escludere il valore della medicina, il
credente, illuminato dalla fede, parte dalla convinzione che sofferenza e malattia so-
no un disordine che entra proditoriamente nella storia come conseguenza del pecca-

434



Mauro Orsatti

to dell’'uomo. Non vale il rigido assioma che il malato sia un peccatore e viceversa.
Gestt ha clamorosamente smentito questa equazione (cfr. Gv 9,2-3) che trova pur-
troppo ancora convinti sostenitori.

E perd vero che I'opera di Dio e di Cristo tende a riportare una salute integrale
che, sotto il nome di salvezza, indica la felice relazione tra uomo e Dio. Si tratta di un
benessere complessivo che, partendo dall'interno, tende all’esterno. In questo senso
sono da capire le numerose guarigioni compiute da Gesu. Gli evangelisti concordano
nell’affermare che la guarigione dei malati & parte integrante e costitutiva dell’azio-
ne messianica di Gesil, proprio come 'annuncio evangelico e la catechesi. La salvez-
za di Dio di cui Cristo & il mediatore definitivo (cio# escatologico) si realizza anche nel
risanamento dei corpi martoriati ed offesi degli uomini.

L attivitd guaritrice di Gesu continua anche dopo la sua permanenza terrena.
Come Risorto e Signore, egli & presente operativamente nell’azione dei suoi discepo-
li. Al paralitico che chiedeva I’elemosina alla porta del tempio, detta Bella, Pietro di-
ce: «Nel nome di Gesti Cristo, il nazareno, camminal!» (At 3,6). E Paclo enumera tra
i carismi quello delle guarigioni (cfr. 1 Cor 12,9.28.30).

Nella stessa scia, la comunitd cristiana di oggi, impegnandosi a favore dei mala-
ti, scopre la sua vocazione ad essere “comunita di guarigione”. Anche per questo se-
gno epifanico di amore testifica la sua genuina appartenenza al Signore della vita.

435






Articoli | RTLu VI (3/2001) 437-455

g 00

v

I mediatori secondari della guarigione.
| Valorizzazione e apprezzamento per attori
non protagonisti

e Mauro Orsatti
Facolta di Teologia (Lugano)

La salute & da sempre un bene prezioso che 1'uomo cerca di salvaguardare con
somma cura. In caso di perdita o di salute compromessa, numerosi e svariati sono i
tentativi per ripristinarla. Il recupero & spesso un felice impasto tra umano e divino.
Lo possiamo constatare gia nel mondo antico e pagano, ancora pill nel mondo cri-
stiano. Limpegno “terapeutico” di Gesli mira soprattutto a debellare il male che si
annida all'interno dell'uomo, quello che noi chiamiamo “peccato”. Ma egli non di-
sdegna di favorire anche una guarigione fisica che diventa segno epifanico di una sa-
lute integrale, capace di rendere I'uomo sano fisicamente e bello moralmente!.

Gest e i malati sono gli attori principali delle guarigioni narrate nei Vangeli. Di
solito & su di loro che si accendono i riflettori dell’interesse e dell’attenzione.
Giustamente. Nel presente caso noi, allontanandoci un poco dall’alveo abituale, in-
tendiamo privilegiare personaggi minori, coloro che, spesso anonimi, fanno poco pitu
che una comparsa. Eppure sono anch’essi in qualche modo mediatori di guarigione.
Si tratta di quelle persone che conducono gli ammalati a Gesii e favoriscono I'incon-
tro tra il bisognoso e il medico divino.

1. Divino e umano nella guarigione

Nelle civilta antiche si ha la percezione che perdita e recupero della salute siano
ritenuti dominio del mondo religioso. La prima risorsa nella malattia era volgere gli

1 Cfr. A. Scora, “Se vuoi, puoi guarirmi”. La salute tra speranza e utopia, Siena 2001.

437



Articoli

occhi alla divinita. Emblematico & il caso di Asclepio2.

La guarigione era esperienza di salute fisica e di contatto col divino. Nell’asclepion
di Epidauro3 i malati giungevano alla guarigione grazie a un’esperienza religiosa mol-
to intensa che coinvolgeva tutto 'essere. Pili che dalle cure, la guarigione era otte-
nuta dal malato stesso attraverso il proprio rapporto personale con il divino.

I curanti erano i sacerdoti del tempio, e tra gli strumenti terapeutici aveva gran-
de rilievo la suggestione, provocata anche con cerimonie religiose eccitanti, fino ad
indurre stati di trance o di esaltazione mistica. L'uso di droghe opportunamente do-
sate e di tutte le risorse dell’erboristeria compivano il resto. Erano forse ciarlatane-
rie? Luciano e Aristofane4 hanno reso quei terapeuti oggetto di feroci satire, tanto piit
se pensiamo che ruotavano attorno ad essi capitali considerevoli®. Preferiamo crede-
re che si trattasse di abuso del sacro, di uno di quei tanti casi di inquinamento della
religione cui I'umanitd ha dovuto sempre far fronte.

Sta di fatto che il collegamento della medicina col sacro & presente in tutte le ci-
vilta pit antiche e lo & anche oggi tra i popoli primitivi. Per secoli I'arte medica e ri-
masta appannaggio dei sacerdoti. E stato giustamente supposto che i pilt importanti
papiri egiziani costituenti le fonti per la storia della medicina dell’alto Egitto siano la
raccolta delle iscrizioni che figuravano sulle pareti del santuario di Eliopoli, che for-
se era anche un grande sanatorio. Oltre ad un importante elenco di malanni fisici,
troviamo in quei papiri pit di mille ricette.

Accanto alla medicina strettamente legata ad alcuni luoghi di culto, presso le stes-
se civilta antiche comincia a delinearsi la figura del medico laico, staccato da compi-
ti cultuali ed esercitante in proprio la professione del curante.

2 Secondo la mitologia greca, Asclepio, nato da Apollo e Coronide, fu educato dal centauro Chirone e diven-
ne medico. Dotato di arte prodigiosa, trascorse la sua vita a guarire gli uomini, finché fu colpito da una fol-
gore di Zeus per aver violato le leggi divine risuscitando un morto. Il culto si diffuse probabilmente dalla
Tessalia in eta preomerica; si sviluppd ovunque avendo come centro principale Epidauro. Asclepio fu ve-
nerato con un culto che si praticava nei templi chiamati asclepiei, veri e propri santuari. Cfr. AA.VV,,
Asclepio, in Grande Dizionario Enciclopedico, 11, Torino 1967, 279-280.

3 Epidauro, cittd greca dell’Argolide sul golfo saronico. Deve la sua notorieta soprattutto al santuario di
Asclepio, che godette fama universale e fu meta di malati desiderosi di guarigione fino alla fine dell’anti-
chita.

4 Luciano di Samosata, scrittore e filosofo greco vissuto tra il 125 e il 192 a.C., ha la fama di parlatore affa-
scinante, spregiudicato e satirico. Aristofane, il piti grande poeta comico dell’antica Grecia (445-385 a.C.),
scrittore di commedie, ricco di satira politica, & osservatore finissimo della realta che descrive con un'ine-
sauribile vis comica non priva di amarezza.

5 Cfr. G. MoTTURA, Il Giuramento di Ippocrate. I doveri del medico nella storia, Roma 1986, 28.

438



Mauro Orsatti

Appartiene agli anni pili recenti della storia d’Israeles, cio¢ a partire dal secondo
secolo prima della venuta di Cristo, quando nonostante commoventi sforzi di difesa
della propria identita I'influenza greca era inarrestabile, I'invito a onorare il medico
«poiché hai bisogno di lui» (Sir 38,12): infatti & un uomo di scienza e conosce le virti
terapeutiche delle piante. Il Siracide recita: «<non verranno meno le sue opere, da lui
proviene il benessere sulla terra», «ci sono casi in cui la salute sta nelle loro mani»
(Sir 38,13). Inoltre i medici sono uomini di fede che si lasciano guidare da Dio nel-
I'alleviare la sofferenza.

Effettivamente, dalla Grecia, ci arrivano documenti di una medicina che associa
rigore scientifico e rigore morale?. Ippocrate & considerato I'instauratore della medi-
cina scientifica8. La sua opera ha contenuti etici esemplari. Col giuramento che por-
ta il suo nome, il medico si impegna ad astenersi da ogni atto dannoso al malato, dal-
le pratiche abortive, dal veneficio, promette solennemente di mantenere il segreto
professionale e di considerare sacra la sua arte. Anche Ippocrate & un Asclepiade,
cioe consacrato ad Asclepio, ma non risulta che egli abusasse di questa sua apparte-
nenza religiosa per millantare crediti professionali.

Nella cultura romana? troviamo notizie di trattamenti medici in Marco Porcio
Catone (234-149 a.C.), il vecchio saggio che ha scritto di agricoltura. La sua voce &
pressoché I'unica espressione a noi giunta, genuina e autentica, dell’anima di quelle
generazioni romane rurali che erano sane e avevano saputo resistere ad Annibale.
Tra i doveri del paterfamilias, nelle grandi tenute agricole, ¢’era anche quello assi-
stenziale, per i membri della famiglia in primo luogo, ma anche per i dipendenti. Pare
perd che la cura degli schiavi malati, piit che per motivi di umanita, sia raccoman-
data dall’utilita, in quanto I'efficienza della fattoria dipendeva anche dalla buona sa-
lute degli schiavi. Se non davano speranze di guarigione o cominciavano ad invec-
chiare, dovevano essere venduti, assieme ai ferri vecchi.

6 Nei tempi pil1 antichi non c¢’era molta stima per il medico, considerato poco piti che un praticone. Si veda
la poco elogiativa opinione di Gb 13,4: «Voi siete raffazzonatori di menzogne, siete tutti medici da nulla».

7 Cfr. G. MOTTURA, Il Giuramento di Ippocrate, cit., 12.

8 Nato a Cos, isola greca dell’Egeo, visse tra il 460 e il 377 a.C. Illustre medico dell'antichita, fondd una fa-
mosa scuola. Il suo Corpus Hippocraticum & composto di 72 libri. Tra questi gli Aphorismi furono conside-
rati per due millenni il testo classico fondamentale della medicina. Contengono una serie di osservazioni
che non possono essere derivate che dalla mente di un medico di altissimo ingegno e di vastissima espe-
rienza. La collezione delle sue opere fu tradotta nel Rinascimento come Hippocratis Opera Omnia e fece
testo a lungo nelle scuole di medicina.

9 Cfr. il bel saggio di J. ScarBoROUGH, Roman Medicine, New York 19762.

439



Articoli

Esiste peraltro un documento della tarda grecita che segnala un cambiamento.
Nei resti del santuario di Asclepio sull’acropoli ateniese si sono trovati incisi versi di
un poema sui doveri del medico. Vi si evocano alcuni precetti, inconfondibilmente ip-
pocratici. Dopo alcuni brani incomprensibili si legge: «Essendo divenuto tale nel giu-
dizio, egli [il medico] sara simile al dio: salvatore parimenti di schiavi, poveri, ricchi,
principi, e per tutti fratello, dara aiuto. Non odiera nessuno, né alberghera invidia nel
suo animo, né gonfiera le sue pretese»10. Sono nobili parole che risalgono all’inizio
del terzo secolo d.C. Evidentemente, nel frattempo, era subentrato qualche motivo
etico fondamentalmente nuovo, suggerito e diffuso dal Cristianesimo che ormai ave-
va invaso tutta I’area mediterranea.

2. Gesu evangelizza e guarisce

Nel mondo extra biblico originariamente le malattie vengono considerate per lo
pili una conseguenza di attacchi di forze esterne (divinita, demoni, potenze magiche).
Per ottenere la guarigione si segue la strada della riconciliazione con la divinita per
mezzo di preghiere e offerte, oppure si praticano esorcismi e una svariata quantita
di forme magiche.

Nel mondo biblico il procedimento & semplificato per il fatto che tutto & riferito a
Dio. Lui solo puod concedere qualsiasi tipo di guarigione: «lo, JHWH sono colui che ti
guarisce» (Es 15,26). Rivolgersi al medico o ad altra divinita per ripristinare lo stato
di salute era considerato mancanza di fede e segno di sfiducia nei confronti di Dio.
Era quindi una clamorosa violazione del primo comandamento. Secondo un princi-
pio antico unificante — per noi di non facile comprensione — tutto proveniva da Dio,
malattie e sofferenze comprese. Era un modo per ricondurre tutto a Dio, impedendo
che qualcosa, come scheggia impazzita, potesse muoversi senza la sua determina-
zione. Da lui provenivano pure la salute e la guarigionell.

10 Citazione tratta da G. MoTTURA, Il Giuramento di Ippocrate, cit., 29.

11 Nell’AT la malattia & una punizione divina: Dio stesso (Lv 26,16), il suo angelo (2Sm 24,16 ss.), la sua ira
(2Sm 6,7), o Satana (Gb 2,7) colpisce I'uomo con malattie. Anche l'idea orientale che le malattie siano cau-
sate da demoni e da potenze del mondo infernale non & ancora completamente scomparsa (Os 13,14; Gb
18,13) anche se queste sono inviate da Dio. Cosl & anche JHWH che guarisce gli ammalati (Es 15,26; Os
6,11; Gb 5,18). Nel NT perdura la concezione dell’AT sulla natura e sulle cause della malattia (Lc 13,16, Gv
5,14); invece in Gv 9,3ss. si va contro questa concezione ma non si riporta la malattia a cause naturali ben-
si si vede in essa il manifestarsi della gloria di Dio (Gv 11,4). Cfr. Malattia, in Dizionario Enciclopedico del-
la Bibbia, Roma 1995, 794-795.

440



Mauro Orsatti

L'impegno a guarire, caratteristica di Dio nell’AT, passa nel NT alla persona di
Gest1. Infatti i due aspetti dominanti della sua attivitd narrati nei Vangeli sono la pre-
dicazione della Parola e la guarigione dei malati. In Matteo, le grandi raccolte sul-
I'insegnamento di Gesii (Mt 5-7) e i suoi miracoli (Mt 8-9) sono inquadrati dalle espres-
sioni di 4,23 e 9,35 che usano le stesse parole: «Gesi1 insegnava nelle loro sinagoghe
e predicava la Buona Novella del Regno e curava ogni sorta di malattie e di infermita
nel popolo»12. Limpegno di Gesu per la guarigione & documentato anche da questa
osservazione quantitativa e statistica: «Circa un quinto dei Vangeli tratta delle gua-
rigioni operate da Lui e riporta riflessioni fatte in occasione di queste stesse guari-
gioni. Dei 3779 versetti dei Vangeli, 727 si riferiscono specificatamente alla guari-
gione di malattie fisiche, mentali e alle resurrezioni dei morti; troviamo inoltre altri
31 riferimenti generali ai miracoli che includono guarigioni. Gesu fu riconosciuto co-
me un grande guaritore; fu venerato con il titolo di medico, non solo delle anime»13,
Possiamo aggiungere la nota lessicale dell’'uso frequente del verbo greco therapéeuo
(Bepaneto), che ricorre 40 volte con il significato di “curare”14.

Miracoli e guarigioni sono dunque parte integrante del metodo di evangelizzazio-
ne adottato da Gesii. Di pill, essi sono parte viva e integrante della rivelazione e del-
I’'annuncio della Buona Novellals.

12 La figura e 'attivita di Gesu si ispirano al modello profetico-carismatico con alcuni tratti ripresi dal mo-
dello missionario-catechistico. Del primo modello sono gli elementi che presentano Gesii come predicato-
re itinerante e guaritore. Sullo sfondo si intravedono le figure carismatiche e taumaturgiche di Isaia e
Eliseo. Cfr. R. FABRIS, Matteo, Roma 1982, 101.

13 C. VENDRAME, La guarigione dei malati come parte integrante dell’Evangelizzazione, in Camillianum 2
(1991) 30. Un’altra statistica: «Un quinto delle circa 250 unita letterarie in cui & possibile dividere i primi
tre vangeli secondo una sinossi tipica descrive le attivita di cura e di esorcismo di Gest e dei discepoli, o
comunque vi allude. Dei sette “segni” che Giovanni riferisce come opera di Gesii, quattro implicano la gua-
rigione o la risurrezione. Delle settanta unita letterarie contenute nel vangelo di Giovanni, dodici descri-
vono 'attivita di guaritore di Gesii o alludono ai “segni” che egli diede», H. C. Keg, Medicina, miracolo e
magia nei tempi del Nuovo Testamento, Brescia 1993, 13.

14 Nel greco profano il significato primitivo e principale & di “essere al servizio” e “servire”. Nelle iscrizioni e
nei papiri & pill frequente 1'accezione religiosa. Queste due accezioni sono presenti anche nei LXX. Fara
seguito poi il significato di curare il malato, sottoporlo a trattamento medico, guarirlo. Il NT non usera mai
il significato profano di “servire” e solo una volta quello religioso-cultuale di “servire la divinita” (At 17,25).
Mantiene invece il significato di “guarire” non perd nel senso di terapia medica, bensi in quello di “porta-
re a guarigione”. Tra i poteri del Messia compare anche quello di guarire i malati (Lc 7,21 ss.) Cfr. W. H.
BEYER, 8epaneve, in GLNT, IV, 487-498.

15 La costituzione dogmatica sulla Divina Rivelazione dice che & proprio della Rivelazione concretizzarsi «con
eventi e parole intimamente connessi tra loro in modo che le opere compiute da Dio nella storia della sal-
vezza, manifestano e rafforzano la dottrina e le realta significate dalle parole, e le parole dichiarano le ope-
re e chiariscono il mistero in esse contenuto», Dei verbum, 2.

441



Articoli

3. Gli incontri di Gesu con i malati

Gesli incontra spesso gli ammalati. Possiamo individuare alcune costanti che di-
stinguiamo in antropologiche e teologiche. Le prime riguardano di pit1 il modo di ap-
proccio, le altre il senso di tale incontro.

3.1. Costanti antropologiche

- Gesu si fa vicino o chiama a sé i malati, li tocca, li prende per mano (Mt 9,25), cam-
mina con loro, si ferma (Mc 10,46-56); ha grande rispetto per loro; non giudica né
rimprovera; entra nelle loro case (Mc 1,29-31).

- Gesu usa i mezzi umani conosciuti e in uso al suo tempo, come la salival6 per rida-
re la vista, olio e vino come nella parabola del buon samaritano (Lc 10,34), I'impo-
sizione delle manil7; usa mezzi e linguaggio accessibili alla gente del suo tempo.

- Gesu chiede la collaborazione del malato e accetta quella degli intermediari (Mt
8,10; Mc 2,5; 4,40; Lc 17,19).

- L'intervento di Gesu ha una portata umanitaria e sociale prima che religiosa. 11
Vangelo del regno che egli va predicando, combatte si il male morale, ma prima an-
cora il male fisico che tormenta I'uomo (Lc 4,18-22). La malattia & il primo ostaco-
lo all'instaurazione della gioia messianica annunciata fin dalle prime pagine del
Vangelo (Lc 1,28). Gesit non si rassegna, né davanti alla malattia, né di fronte alle
discriminazioni o segregazioni della legge18.

- Alcuni miracoli di guarigione sono operati su persone che non appartengono al po-
polo ebreo (Lc 7,1-10; Mt 15,21-28). I Sinottici nei sommari ci presentano una folla
di malati venuti a Gesti da ogni parte; non ci dicono a quale nazionalita apparten-

16 Nell’antichita alla saliva era attribuito un effetto sanante e apotropaico. Cfr. J. GNILKA, Marco, Assisi 1987,
410.

17 1 gesto di imporre le mani gode di un ricco significato. Nell’'uso biblico la mano sta per il tutto e quindi signi-
fica la stessa persona che agisce: la mano & tutta la persona. Ad esempio “la mano di Dio” sta per la maesta
e la potenza di Dio. L'imposizione delle mani significa trasmettere, da parte di chi le impone, tutta la sua po-
tenza. Nel NT questo gesto & usato in caso di guarigioni miracolose ed & segno che & iniziata I'azione messia-
nica. Cfr. F. LausAcH, Mano, imposizione delle mani, in L. COENEN — E. BEYREUTHER — H, BIETENHARD, Dizionario
dei concetti biblici del Nuovo Testamento, Bologna 19914, 974-976.

18 Cfr. ORTENSIO DA SPINETOLI, Luca, Assisi 19943, 208.

442



Mauro Orsatti

gano. Pure loro sono toccati beneficamente dalla forza divina di Cristo. Forse non
si puo leggere qui la disponibilita di Gest1 verso ogni uomo, a qualunque popolo ap-
partenga?

3.2. Costanti teologiche

- Gesl @ il profeta di Dio ma anche il salvatore degli uomini. Egli annunzia la parola
e 'accompagna con operazioni salutari. Il suo ministero é riassunto in pochi verbi:
insegnare (518doyw), predicare (xnpvccw), curare (Bepanevn).

- Le sue azioni miracolose mirano a restituire integrita fisica e pure a ridare pace in-
teriore mediante il perdono dei peccati. La sua & una guarigione olistica che risana
le ferite del peccato e le brutture della malattia, com’e il caso del paralitico (Mc
2,1ss.).

- Se gli uomini sono irretiti dal peccato, Gesu invita a guardare al futuro con speran-
za ¢ da fondamento a tale ottimismo. Nel caso del cieco nato, Ges affronta il pro-
blema del rapporto tra peccato-malattia (Gv 9,1-3). I discepoli sono preoccupati di
ricercare la causa del male nel passato, Gest li invita ad aprirsi al futuro che Dio
riservera loro. Contro il sospetto che nella malattia congenita sia implicata la re-
sponsabilita di qualcuno, I’Evangelo annuncia chiaramente che nell’attuale condi-
zione dell'uomo nato cieco si manifesta I’azione benefica e liberatrice di Dio19.

In Gesu si manifesta la potenza di Dio pieno di amore e misericordia. Al centro di
tutte le guarigioni non sta il miracolo ma colui che guarisce. Non gli fa da ostacolo
nemmeno la condizione morale del peccatore.

- Gesi1 ha rispetto assoluto per la libera decisione e opera guarigioni solo la dove ri-
scontra la fede dell’'uomo. Constata o invita alla fede, senza imporla. Solo di fronte
al rifiuto, all’ostilita e alla chiusura si sente disarmato (Mc 6,5-6). Proprio a Nazaret,
sua citta natale, incontra una decisa opposizione e una gretta incredulita che gli im-
pediscono di operare.

- Lintervento di Gesli genera una vita nuova. In alcuni casi, come la guarigione del-

19 La prospettiva del IV Vangelo sta nel rivelare che i segni compiuti da Gesii sono risposta ad una situazio-
ne umana di radicale impotenza; di fatto dicono la potenza liberatrice di Dio (Gv 2,11; 5,17.36). Cfr. R.
FABRIS, Giovanni, Roma 1992, 552.

443



Articoli

la suocera di Pietro (Mc 1,29-31), quella del paralitico calato dal tetto (Mc 2,3-12)
e quella dell’epilettico indemoniato (Mc 9,14-27), I'evangelista usa il verbo egéiro
(éyeipw) per descrivere cid che Gesli fa nei riguardi dei tre malati0. Quando Gesu
«solleva prendendola per mano» (Mc 1,29) o dice «alzati» (Mc 2,3) sembra voler far
leggere in questo atto non solo un dato fisico, ma pure una condizione di vita di-
versa dalla precedente. E una vita nuova che Dio offre all'uomo.

4. 1 collaboratori di Gesut nei miracoli di guarigione

4.1. Lesistenza di intermediari nelle guarigioni operate da Gesii

Gliincontri di Gesli con i malati mostrano chiaramente che i protagonisti sono I'uo-
mo bisognoso e il medico divino. All'interno dei racconti di guarigione narrati dai
Vangeli, appaiono spesso uomini e donne che entrano come attori secondari.

Solo eccezionalmente (vedi il caso di Gairo) gli evangelisti si sono premurati di tra-
mandare i loro nomi perché, per loro, I'importanza non sta nel dato anagrafico ma
nel testimoniare la dynamis, segno della presenza operante del Regno. E una picco-
la folla di persone che, anche se per lo pili anonime, sono qualificate sempre dall’a-
zione e dai sentimenti. Esse apportano un loro contributo, talora sostanzioso, al com-
piersi della guarigione.

Sono persone legate a vario titoli ai malati: amici (Me 1,16-20), parenti, familiari
stretti (Gv 4,46), persone che occasionalmente sono vicine. Le accomuna la volonta
di farsi carico dei sofferenti, perché ne condividono 1’angoscia e sono loro vicini con
un ammiravole slancio di solidarieta e di partecipazione. Sono sollecite nel passare
la voce quando Gesu arriva e sono premurose nel portargli i malati, come in una do-
lente processione, perché li guarisca. E ¢’¢ chi prega con insistenza (Lc 7,3), chi si
prostra (Mt 9,18), o si mette in ginocchio (Mt 17,15).

Il lettore del Vangelo & piacevolmente sorpreso e perfino ammirato da questi uo-
mini e donne che, colti nella loro sensibilita umana, non disdegnano comportamenti
quasi umilianti pur di ottenere salute ai loro malati (Mt 15,27; Mc 5,27).

Potremmo chiamarli gli “intermediari”2! tra Gesu e i malati e idealmente raffigu-

20 ]| NT adotta due diverse famiglie verbali quando parla di risurrezione: una fa capo ad anistemi (dviomu)
e l'altra a egéiro (¢yeipw). Entrambe hanno significato di nuova vita.

21 «Gli attori del racconto vengono designati o dalla loro personalita (demonio, discepoli, folla ...) o dal ruolo
che svolgono, sia pure diversamente, nella narrazione: sono dei personaggi. I portatori del paralitico o i
delegati del centurione sono degli intermediari che vengono in aiuto al malato», X. LEoN Durour, I miraco-
li di Gesii, Brescia 19902, 237-238.

444



Mauro Orsatti

rarli con una mano stretta al malato e I’altra che afferra quella di Gesui.

Spesso con i malati condividono speranza e fede in quel Gesui che opera, in nome
di Dio e suo proprio, prodigiose guarigioni. In certi casi hanno tanta fede da suscita-
re commozione nel cuore di Cristo che un giorno dira a una madre che sfida tutto e
tutti pur di ottenere la guarigione della propria figlia: «Donna, davvero grande & la
tua fede!» (Mt 15,28). Lo stesso ripetera pure a un centurione pagano (Mt 8,10).

Nei due casi appena citati gli intermediari sono rispettivamente madre e padre dei
malati. La nostra sorpresa aumenta quando troviamo persone che si fanno carico del
malato senza avere con lui vincoli di parentela. Eppure sono disponibili e pieni di fe-
de, come riconosciuto esplicitamente da Gesu a proposito dei portatori che traspor-
tano il paralitico: «Gesl, vista la loro fede disse al paralitico: “Figliolo, ti sono rimes-
siipeccati” [...] “alzati, prendi il tuo lettuccio e va’ a casa tua”» (Mc 2,5.11).

E il Signore Gesl1 a compiere il prodigio. Ma & grazie a loro che la sua potenza agi-
sce sul malato. Questi anonimi intermediari diventano i provocatori dell’azione divi-
na. Li potremmo chiamare, senza troppa enfasi, i “mediatori” della guarigionez2.

La loro azione non si esaurisce una volta che hanno portato il malato a Gesu, per-
ché si prolunga nella testimonianza. Infatti, quando ’evangelista annota che «la sua
fama si sparse in tutta le regione» (Mt 9,26), non v’é dubbio che tra i divulgatori pos-
siamo annoverare chi & stato testimone in prima persona di fatti prodigiosi. Come gli
angeli di Betlemme vanno ad annunciare il grande evento dell’Incarnazione, cosi &
lecito supporre che gli intermediari siano tra coloro che riferiscono agli altri i ma-
gnalia Dei compiuti da Cristo.

E quando il testo biblico puntualizza, riferendosi a Cristo, «ha fatto bene ogni co-
sa, fa udire i sordi e fa parlare i muti» (Mc 7,37), ci & altrettanto lecito supporre che
cid sia stato confermato dalle parole di testimoni oculari che possono convalidare la
portata storica e teologica di tale affermazione. I nostri intermediari o mediatori pos-
sono portare la loro valida parola. In analogia con gli apostoli che annunceranno Gesu
risorto dichiarando: «Abbiamo visto il Signore!» (Gv 20,25), questi anonimi interme-

22 Nella storia delle religioni viene chiamato “mediatore” un intermediario tra la divinita e il mondo o I'uomo
attraverso il quale quest’ultimo pud mettersi in relazione con la divinita. AT conosce mediatori negli an-
geli (Gn 28,12; 24,40; Es 14,19), nei profeti (Es 19,3 ss.; 20,18-21), nel Servo di JHWH (Is 42,6; 49,5 ss.).
Nel NT sara Cristo il mediatore per eccellenza (Eb 8,6; 9,15; 12,24). Cfr. A. OEPKE, pueoimg, GLNT, VII, 91-
166.

445



Articoli

diari saranno, a loro modo, i testimoni della presenza viva del Regno di Dio.

4.2. Rapsodia di passi evangelici che rivelano la presenza di intermediari

Per affermare I'esistenza di questi intermediari abbiano dovuto necessariamente
fare riferimento ad alcuni passi evangelici. Ora, senza la pretesa di completezza e con
il solo intento di documentare meglio la loro presenza, elenchiamo alcuni passi evan-
gelici in cui appare bene sia la loro presenza sia la loro opera. Diamo la citazione del
brano (tra parentesi i passi paralleli)23. Distinguiamo tra i racconti di guarigione e i
sommari, i primi a pili ampio respiro e i secondi a carattere sintetico.

4.2.1. Racconti di guarigioni

1. La suocera di Pietro: Mc 1,29-31 (= Mt 8,14-15; Lc 4,38-39)
«E, usciti dalla sinagoga si recarono subito in casa di Simone e di Andrea, in com-
pagnia di Giacomo e di Giovanni. La suocera di Simone era a letto con la febbre e su-
bito gli parlarono di lei. Egli, accostatosi, la sollevo prendendola per mano; la febbre
la lascio ed essa si mise a servirli».

2. 1l paralitico calato dal tetto: Mc 2,1-12 (= Mt 9,1-8; Lc¢ 5,17-26)
«Si recarono da lui con un paralitico portato da quattro persone. Non potendo pero
portarglielo innanzi a causa della folla scoperchiarono il tetto nel punto dove egli si
trovava e, fatta un’apertura, calarono il lettuccio su cui giaceva il paralitico. Gest,
vista la loro fede, disse al paralitico: “Figliolo, ti sono rimessi i tuoi peccati!”™».

3. 1l servo/figlio del centurione: Lc 7,1-10 (= Mt 8,5-10.13; Gv 4,46-53)
«Quando Gest ebbe terminato di rivolgere queste parole al popolo che stava in ascol-
to, entrd in Cafarnao. Un ufficiale aveva un servo, che gli era molto caro. Questi s’e-
ra ammalato e stava per morire. Sentito parlare di Gesu, gli mando alcuni notabili
dei giudei a pregarlo di venire a salvare il suo servo. Venuti quelli da Gesu, lo pre-
garono con insistenza dicendo: Egli merita che tu gli faccia questo, perché ama la no-
stra gente ed e stato lui a costruirci la sinagoga».

23 Quando il passo & lungo, sono riportate solo le frasi attinenti al tema.

446



Mauro Orsatti

4. La figlia di una Cananea24: Mt 15,21-28 (= Mc 7,24-30)

«Partito di la, Gesu si diresse verso le parti di Tiro e Sidone. Ed ecco una donna
Cananea, che veniva da quelle regioni, si mise a gridare: “Pieta di me Signore, figlio
di Davide! Mia figlia é crudelmente tormentata da un demonio”. Ma egli non le ri-
volse neppure una parola. Allora i discepoli gli si accostarono implorando:
“Esaudiscila, vedi come ci grida dietro”. Ma egli rispose: “Non sono stato inviato che
alle pecore perdute della casa di Israele”. Ma quella venne e si prostro davanti a Lui
dicendo: “Signore aiutami!”. Ed egli rispose: “Non ¢ bene prendere il pane dei figli e
gettarlo ai cagnolini”. “E vero, Signore — disse la donna - ma anche i cagnolini si ci-
bano delle briciole che cadono dalla tavola dei loro padroni”. Allora Gesu replico:
“Donna, davvero grande é la tua fede! Ti sia fatto come desideri”. E da quell'istante
sua figlia fu guarita».

5.1l ragazzo epilettico indemoniato: Mc 9,14-29 (= Mt 17,14-21; Lc 9,37-43)

«Gli rispose uno della folla: “Maestro ho portato da te mio figlio posseduto da uno
spirito muto. Quando lo afferra, lo getta al suolo ed egli schiuma, digrigna i denti e
si irrigidisce. Ho detto ai tuoi discepoli di scacciarlo, ma non ci sono riusciti”. Egli al-
lora in risposta disse loro: “O generazione incredula, fino a quando staro con voi?
Fino a quando dovro sopportarvi? Portatelo da me”. E glielo portarono... “se tu puoi
qualcosa, abbi pieta di noi e aiutaci”. Gesu gli disse: “Se tu puoi! Tutto e possibile a
chi crede!”. Il padre del fanciullo rispose ad alta voce: “Credo, aiutami nella mia in-
credulita!”. Allora Gesu, vedendo accorrere la folla, minaccio lo spirito immondo di-
cendo: “Spirito muto e sordo, io te l'ordino esci da lui e non vi rientrare pii.”... il fan-
ciullo divento come morto. Ma Gesu, presolo per mano, lo sollevo ed egli si alzo in
piedi». ]

6. Il sordomuto: Mc 7,31-37
«Poi, partito dal territorio di Tiro, di nuovo ando per Sidone verso il mare di Galilea,
in mezzo al territorio della Decapoli. Li, gli presentarono un uomo sordo e muto, pre-
gandolo di imporgli la mano. Egli, trattolo in disparte dalla folla, mise le proprie di-
ta nelle sue orecchie e con la propria saliva tocco la sua lingua, poi, alzati gli occhi
al cielo, sospiro e gli disse: “Effata”, che vuol dire: “apriti”. E subito le sue orecchie
si aprirono, il nodo della sua lingua si sciolse e parlava distintamente. Allora ordino

24 Qui gli intermediari sono due, la madre e i discepoli, con due motivazioni diverse: la madre per amore della
figlia si rivolge a Gesii e gridando chiede la guarigione. I discepoli concordano per la guarigione, ma si dimo-
sirano un poco seccati e disturbati dall’insistere della donna.

447



Articoli

di non dir nulla a nessuno; ma quanto pii lo vietava loro, tanto piu lo divulgavano,
e, al colmo dell’ammirazione, esclamavano: “Ha fatto bene tutte le cose, fa udire i
sordi e parlare i muti”».

7. Il muto indemoniato: Mt 12,22-23 (cfr. 9,32-34)
«In quel tempo gli fu portato un indemoniato, cieco e muto, ed egli lo guari, sicché il
muto parlava e vedeva. E tutta la folla era sbalordita e diceva: “Non é forse costui il
figlio di Davide?"».

4.2.2. Sommari di guarigioni

Esistono poi i sommari di guarigioni. Essi, apparentemente notizie aride, sono in
realta il risvolto dei lunghi discorsi che appaiono ritmicamente nel Vangelo. Da soli
i discorsi non bastano, perché la parola senza le opere & vuota. In Matteo tali som-
mari sono pilt numerosi che negli altri evangelisti, segno evidente del significato che
la presenza e I'azione di Gest hanno per il primo evangelista25. Ci limitiamo ai som-
mari che annotano gli intermediari di guarigione.

1. Mt 4,23-24; 8,16; 14,34-36; 15,30.
«Gesu andava attorno per tutta la Galilea, insegnando nelle loro sinagoghe e predi-
cando la buona novella del regno e curando ogni sorta di malattie e di infermita nel
popolo. La sua fama si sparse per tutta la Siria e cosi condussero a lui tutti i mala-
ti. tormentati da varie malattie e dolori, indemoniati, epilettici e paralitici; ed egli li
guariva» (Mt 4,23-24).
«Venuta la sera gli portarono molti indemoniati ed egli scaccio gli spiriti con la sua
parola e guari tutti i malati» (Mt 8,16).
«La gente del luogo, riconosciuto Gesu, diffuse la notizia in tutta la regione; gli por-
tarono tutti i malati e lo pregavano di poter toccare almeno lorlo del mantello. E
quanti lo toccavano guarivano» (Mt 14,34-36).
«Attorno a lui si raduno molta folla recando con sé zoppi, storpi, ciechi, sordi e mol-
ti altri malati; li deposero ai suoi piedi ed egli li guari» (Mt 15,30).

2. Mc 6,53-56; 1,32-34
«Compiuta la traversata, approdarono e presero terra a Genesaret. Appena scest
dalla barca, la gente lo riconobbe, e accorrendo da tutta quella regione cominciaro-

25 Appartiene allo stile di Mt presentare delle appendici alla fine di una raccolta di miracoli e sottolineare la
duplice reazione della folla e dei farisei (9,32-34; 12,22.24; 21,14-18). Cfr. R. Fasris, Matteo, cit., 225.

448



Mauro Orsatti

no a portargli sui lettucci quelli che stavano male, dovunque udivano che si trovas-
se. E dovunque giungeva in quei villaggi o citta o campagne, ponevano i malati nel-
le piazze e lo pregavano di potergli toccare almeno la frangia del mantello; e quan-
ti lo toccavano guarivano» (Mc 6,53-56).

«Venuta sera, dopo il tramonto del sole, gli portavano tutti i malati e gli indemonia-
ti. Tutta la citta era riunita davanti alla porta. Guari molti che erano afflitti da va-
rie malattie e scaccio molti demoni; ma non permetteva ai demoni di parlare, perché
lo conoscevano» (Mc 1,32-34).

3. Lc 4,40-41; 5,15
«Al calar del sole, tutti quelli che avevano infermi colpiti da mali di ogni genere li
condussero a lui. Ed egli, imponendo su ciascuno le mani, li guariva. Da molti usci-
vano demoni gridando: “Tu sei il figlio di Dio!”. Ma egli li minacciava e non li la-
sciava parlare, perché sapevano che era il Cristo» (Lc 4,40-41).
«La sua fama si diffondeva ancor piii; folle numerose venivano per ascoltarlo e far-
si guarire dalle loro infermita» (Lc 5,15).

5. Agire di questi intermediari e loro caratteristiche

Passando ora a una lettura sintetica, proviamo a individuare alcune caratteristi-
che della mediazione di questi intermediari. Arriviamo alle seguenti conclusioni.

1. Poverta di dati anagrafici e ricchezza di sentimenti

I testi evangelici raramente precisano i nomi degli intermediari o il tipo di legame
con il malato. Resta aperto e ampio il ventaglio delle possibilita: potevano essere pa-
renti o amici o persone che per caso si trovavano li vicino.

Alla poverta di dati anagrafici si oppone la ricchezza dei sentimenti. Le persone mo-
strano una squisita attenzione verso coloro che si trovano nel bisogno. Dimostrano
una delicata premura che diventa azione concreta. Traducono questo amore in vici-
nanza, solidarieta, ascolto, risposta al bisogno, sostegno alla speranza. Qualche vol-
ta si caricano i malati sulle spalle, compiendo anche lunghi viaggi per portarli a Gesu.
1l dolore del malato diventa il loro. Rivelano una forte carica umana, povera di parole
e ricca di sostanziosi fatti. Trattano con amorevole cura i corpi dei loro malati e con de-
licatezza li depongono ai piedi di chi li pud guarire. Alcuni accettano umiliazioni e tem-
poranei rifiuti da parte di Gesu.

449



Articoli

2. Incontro con Gesu

La guarigione avviene perché Gesl incontra i malati. Gli intermediari, favorendo ta-
le incontro, hanno la preziosa opportunita di venire a contatto con Gesli e non rara-
mente ne rimangono piacevolmente sorpresi e spesso anche affascinati. Tra i senti-
menti registrati incontriamo: stupore (Mt 7,28; 15,31; Mc 1,22; 11,18), sorpresa (Lc
4,32:5,9;9,43), timore (Mc 1,27; Lc 4,36), turbamento (Mc 1,27), meraviglia (Mc 2,12).
Due sentimenti sembrano emergere piu degli altri, il timore e lo stupore o meravi-
glia26. Sono connotazioni di persone semplici, non qualificate né socialmente né re-
ligiosamente, eppure molto sensibili ai valori umani e religiosi.

Cid non significa che a questi due sentimenti segua una risposta positiva, tuttavia e
significativo che gli avversari di Gesii non provino mai tali sentimenti.

3. Fiducia in Gesut

L’idea & in parte ovvia. Infatti, se avessero negato in modo assoluto la capacita tera-
peutica di Gesii, perché sobbarcarsi 'onere di portargli i malati? Al di la di questo,
il loro atteggiamento denota almeno una fiducia nella persona di Gesu che potrem-
mo indicare come una fede embrionale2?. Per questo sanno superare gli ostacoli per
arrivare a Gesu (Mc 2,3) e alimentano il desiderio e la volonta di ottenere la guari-
gione (Mc 9,22). La gente ha fiducia in Gesit ma & anche superstiziosa: qualcuno pen-
sa che da Gesui esca un fluido magico che guarisce (Mt 9,21). Quanto sia imperfetta
tale fede, lo si capisce anche dal fatto che non sempre la gente giunge a conversio-
ne, limitandosi a constatare I’avvenuta guarigione fisica, senza accedere al passag-
gio successivo che dovrebbe essere quello della guarigione interiore, che si verifica
quando si accetta Gesu come l'inviato di Dio.

Comungue, tanti di questi intermediari dimostrano di possedere quel minimo ri-
chiesto perché Gesu possa compiere il prodigio. E non raramente egli riconosce e ap-
prezza l'atteggiamento di queste persone. Possono essere richiamate alla memoria
le guarigioni concesse alla cananea (Mt 15,28), al centurione (Mt 8,10; Lc 7,9), al pa-
ralitico calato dal tetto (Me 2,5).

26 «Sia il timore che il turbamento o la meraviglia hanno bensi, nei Vangeli, una dimensione religiosa, ma non
una carica cristologica completa e veramente caratteristica», F. MONTAGNINI, Messaggio del Regno e appel-
lo morale del Nuovo Testamento, Brescia 1976, 123.

27 Secondo i Sinottici Gesli non ha richiesto esplicitamente la fede in se stesso come Salvatore, ma si & ac-
contentato della fede nel potere che aveva di compiere guarigioni; da queste voleva che gli uomini lo con-
siderassero come colui nel quale si adempivano le promesse di Dio per il tempo di salvezza (Mt 11,3 ss.;
Mec 7,37; Le 10,23 ss.). Per questo Gest accetta la credenza semplice nei miracoli, la fede popolare nel
Salvatore, quando essa lo fa ritenere come un inviato di Dio. Cfr. R. SCHNACKENBURG, Messaggio morale del
Nuovo Testamento, Roma 19873, 35-36.

450



Mauro Orsatti

4. Esperienza che attraversa il tempo

Se gli intermediari non avessero presentato i loro malati a Gesti, poteva forse verifi-
carsi la guarigione? Se avessero demandato ad altri, se fossero passati “oltre”, “dal-
I’altra parte”, come il sacerdote e il levita della parabola (Lc 10,31-32), chi avrebbe
aiutato i malati?

Non passare oltre & un dovere che spetta a chi incontra un malato. Le opere di Dio
giungono a noi attraverso mediatori. Nella Bibbia Dio chiama sempre 1'uomo a col-
laborare con Lui, come si vede nel caso di Abramo, di Samuele, di Mose, degli
Apostoli. Coloro che portano i malati a Gest e lo supplicano per una guarigione, nel-
la loro veste di intermediari o di mediatori, sono in qualche modo anch’essi artefici
della guarigione.

Il malato beneficiera della guarigione e agli intermediari verra rivolto I'invito a cre-
dere o a rafforzare la propria fede in Dio. Entrambi, pur in rueli diversi, vengono be-
neficiati: i primi con la guarigione, i secondi ad essere spettatori partecipi del di-
spiegarsi della potenza divina.

La loro azione e la loro fede sono una ricchezza che ancora oggi la Chiesa accoglie
come un dono e che trasmette a tutte le generazioni additandoli come esempio.

6. Gli intermediari di ieri e di oggi

Si potrebbero equiparare gli intermediari di ieri agli operatori sanitari, ai volon-
tari, ai familiari che oggi assistono i malati. A queste categorie potremmo aggiunge-
re tutte quelle istituzioni umanitarie che hanno come centro il mondo sanitario, ap-
partengano esse alla Chiesa o siano da collocare in un orizzonte laico. Il documento
della Conferenza Episcopale Italiana sulla Pastorale della salute sembra raccogliere
tutti nella formulazione «quanti scelgono di assistere e accompagnare i malati» e a
loro si rivolge2s.

Sollecitati e aiutati dai passi evangelici sopra citati, abbiamo messo in luce le fi-
gure e gli atteggiamenti degli intermediari, convinti che, per tante analogie, possa-
no essere di stimolo alle situazioni presenti. Del resto il servizio prestato ai bisogno-
si risponde non solo ad una ragione di professionalita e di umanita, ma porta i segni
di una religiosita, come ricorda espressamente il documento appena citato: «Il loro

28 Cfr. Consulta Nazionale della CEI per la pastorale della sanita, La pastorale della salute nella Chiesa ita-
liana, Bologna 1989, 18.

451



Articoli

servizio prestato con spirito di fede assume un valore autenticamente evangelico; la
solidarieta umana e I’altruismo sociale si trasformano in espressione di religiosita»29.
Vogliamo allora evincere alcune considerazioni e linee operative.

1. Il corpo & una storia, un vissuto

Il paziente, nell’ospedale o nell’ambulatorio, & la ragion d’essere dell’operatore sa-
nitario e della sua arte terapeutica. Potrebbe accadere che la patologia, I'eta, le con-
dizioni sociali, la professione del paziente, facciano dimenticare o passare in secon-
do piano il vissuto umano. Il corpo non & solo un dato biologico; esso & pure epifania
della persona, il luogo dove abitano e da dove partono pensieri, sentimenti, azioni. E
grazie al corpo che una persona costruisce se stessa, la propria storia e diventa si-
gnificativa per gli altri30. Fermarsi alla patologia, alle funzioni, alle condizioni socio-
biologiche fa correre il rischio di aver meno rispetto dell'uomo.

Risulta quindi che I'attenzione alla persona e alla sua storia & almeno necessaria
quanto le premure verso il suo corpo: «L'essere umano — in concreto 1'uomo e la don-
na - e e rimane fino alle pit intime fibre una persona incarnata, e dunque non si puo
e non si deve separare schizofrenicamente la sfera biologica da quella spirituale né
si deve limitare il suo essere-persona alla sfera puramente spirituale e lasciarsi alle
spalle la “base” biologica in quanto poco importante o magari indegna»31.
Dall’atteggiamento di Gesl1 abbiamo appreso la sua squisita sensibilita verso la per-
sona, indipendentemente dalla situazione sociale, morale, religiosa.

2. Il valore sta nella totalita

L'uomo deve essere un armonico insieme di biologia, intelligenza, spirito, relazione,
trascendenza. Sono tutte dimensioni che gli appartengono e che permettono di for-
mare la sua singolare natura32, Oggi si sottolinea sempre pil la necessita di una vi-
sione olistica dell'uomo, capace di amalgamare e valorizzare tutte le componenti, ge-
rarchizzate con saggio equilibrio. Solo cosi si rende un congruo servizio all'uomo.
L’idea & ormai pacifico possesso della Chiesa che «ritiene che la medicina e le cure

29 Ibid.

30 Il corpo & manifestazione della persona totale, della sua preziosita e della sua relazionalita. E. Lévinas ha
coniato I'espressione «epifania del volto» intendendo che il volto indica I'alterita; la nudita del volto, inve-
ce, simboleggia I'appello vivente all'incontro, al dialogo. Cfr. C. RoccHETTA, Per una teologia della corpo-
reita, Torino 1990, 11-14.

31 H. U. voN BALTHASAR, Homo creatus est. Saggi teologici, V, Brescia 1991, 133.

32 «La nostra somaticita lascia intravedere una precisa antropologia. Il corpo & fatto a forma di croce: il ca-
po si protende in alto, verso il cielo; le braccia si aprono alla fraternita, all’accoglienza e al dono», C.
ROCCHETTA, Per una teologia della corporeita, cit., 18.

452



Mauro Orsatti

terapeutiche abbiano di mira non solo il bene e la salute del corpo, ma la persona co-
me tale che, nel corpo, & colpita dal male. La malattia e la sofferenza, infatti, non so-
no esperienze che riguardano soltanto il substrato fisico dell'uomo, ma I'uomo nella
sua interezza e nella sua unitd somatico-spirituale»33.

3. Non passare oltre 'uomo

Se 'uomo possiede quel valore che effettivamente la natura (Dio per il credente) gli
ha assegnato, allora egli non pud essere asservito da niente e da nessuno. In una so-
cieta ricca di leggi @ facile far prevalere I'esigenza legislativa sui bisogni dell'uomo.
Quelle guarigioni avvenute in giorno di sabato, cosi riprovate da scribi e farisei pro-
prio in nome della legge del riposo sabbatico, mandano un chiaro messaggio anche
al nostro tempo e alle nostre situazioni.

Codici, leggi, mansionari (a volte provvidenziali) possono diventare comodi paraven-
ti. Non dimentichiamo che, in nome della purita legale, il Vangelo ci consegna, a pe-
renne condanna del loro operato, il sacerdote e il levita della gia citata parabola del
buon samaritano: essi videro la miserevole situazione dell’'uomo aggredito e malme-
nato dai predoni nel deserto, eppure passarono oltre. Probabilmente una legge im-
pediva loro di fermarsi.

La dove ¢’era un bisogno impellente Gesit non ha ottemperato alla legge ma ha aiu-
tato I'uomo, perché I'uomo bisognoso & la prima legge.

4. La diaconia34 di scienza e tecnica

Scienza e tecnica, alla luce della antropologia cristiana, sono validi e preziosi mezzi
che Dio ha dato all'uomo perché possano rendergli piu facile il cammino nella vita.
Una sana antropologia che metta al centro 'uomo, non pud fare a meno di scienza e
tecnica e, in genere, del progresso. Di esso il Concilio ha parlato in termini ottimisti-
ci: «Benché si debba accuratamente distinguere il progresso terreno dallo sviluppo
del Regno di Dio, tuttavia, nella misura in cui pud contribuire a meglio ordinare I'u-

33 Pontificia Commissione per la pastorale degli operatori sanitari, Dolentium Hominum, EV, 9/1411. La
profonda unita appartiene da sempre al pensiero giudaico: «L’ebraismo inserisce in un unico contesto sia
I’anima sia il corpo, con la medesima sollecitudine che conferisce ad ambedue i medesimi diritti, unendo-
li nello scopo comune di collaborare al raggiungimento delle mete piu alte. Questa armonia tra le esigen-
ze del corpo e le aspirazioni dell’anima & raggiunta appunto, secondo la Tord, attenendosi ai suoi inse-
gnamenti», E. Kopclowskl, Cura del corpo, norme igieniche, alimentari, digiuni... Quali insegnamenti per
l'oggi?, in SeFeR 93 (2001) 5.

34 Utilizziamo questo termine nell’accezione greca di “servizio”.

453



Articoli

mana societa, tale progresso & di grande importanza per il Regno di Dio»35,

Con serenita va pure ricordato che scienza e tecnica, pur tanto benemerite, non ba-
stano a dare risposte alla complessitad dell'uomo. Il malato ha bisogni e pone do-
mande che trascendono le possibilita di risposta offerte dai soli mezzi umani. Un gri-
do di allarme che & altresi un segno positivo di una nuova mentalita che si fa strada,
risuona per mezzo di Philippe Caspar, uno dei pitt acuti filosofi contemporanei della
medicina: «L'assenza di questa orientazione integrale dell’arte terapeutica finisce
per minarla in se stessa; per esempio in certi settori le esigenze della ricerca fini-
scono per imporsi su ogni altra considerazione»36.

Positivamente possiamo affermare che «una presenza incarnata e, percio, capace di
investire creativamente tutti gli aspetti della realta in cui opera, arriva perfino a mo-
dificare I'organizzazione del lavoro e a riformularne i ruoli che tenderebbero invece
sempre pill a “tecnicizzarsi”. Basti citare un unico, emblematico esempio: quello dei
malati terminali»37.

5. La medicina & un dialogo con la vita

Ogni tentativo di migliorare qualitativamente 1’esistenza, tra cui gli sforzi per lenire
e possibilmente vincere la sofferenza, & un inno alla vita: «Tutte le guarigioni posso-
no essere viste come un atto di Dio nel quale nessuna misura terapeutica puo avere
il suo effetto senza il dinamismo della vita stessa. La pratica della medicina & un dia-
logo con i processi della vita, non la semplice manipolazione di un materiale inerte.
Alla radice di questo processo di vita risiede ancora il mistero profondo, rigenerati-
vo, che sostiene sia il paziente che il medico nell'umilta e nella speranza. Non ¢’&
guarigione che non sia un atto di Dio»38.

Come il Dio Creatore godeva alla fine di ogni attivita nel vedere che «era cosa buo-
na», cosl lo stesso Dio, datore e sostenitore di ogni vita, si fa paladino della pienezza
dell’esistenza, quella che si esprime con esuberanza di benessere perché intima-
mente legata a Lui: «Forse che io ho piacere della morte del malvagio — dice il Signore
Dio — e non piuttosto che desista dalla sua condotta e viva?» (Ez 18,23).

35 Gaudium et spes, 39.
36 Furopean Union Biomedical & Health Research, Amsterdam 1995, 543.
37 A. Scova, “Se vuoi, puot guarirmi”, cit., 57.

38 F, A, SULLIVAN, Carismi e rinnovamento carismatico, Milano 19902, 188.

454



Mauro Orsatti

7. Conclusione: Dalla guarigione all’incontro con Dio

La figura dei mediatori che portano gli ammalati a Gesu favorendo cosi la loro
guarigione, sono dei “missionari” e portatori del Vangelo. Forse non possiedono la
piena convinzione, né hanno programmato uno specifico itinerario di catechesi. Di
fatto hanno promosso un salutare incontro tra Gesu e paziente e loro stessi ne sono
stati coinvolti e beneficamente influenzati. Essi aiutano, forse senza saperlo, a crea-
re un'intima connessione tra la guarigione fisica e I'incontro spirituale che trasfor-
ma tutta I'esistenza. Permettono di riacquistare la salus che in italiano si sdoppia in
“salute” e “salvezza”. Il termine latino esprime nella sua unicita la completezza del-
la guarigione che stava tanto a cuore a Gesu e che gli intermediari, attori di secon-
do piano nei racconti evangelici di guarigioni, hanno promosso e stimolato.

Essi hanno aperto una strada che continua. Anche noi rendiamo onore oggi a tan-
te persone che si impegnano a curare il corpo senza disattendere le esigenze dello
spirito. Non si pud confinare 'esperienza della malattia al solo ambito biologico e
materiale. Lo hanno capito bene i santi che anche in questo punto sono modelli di
comportamento. A titolo illustrativo, basti 'esempio del Cottolengo, che trova felice
eco in questa citazione: «Non si entra nella Piccola Casa solo per essere guariti nel
corpo. Per Giuseppe Cottolengo, la Piccola Casa, proprio perché fondata sulla Divina
Provvidenza, & pill di una infermeria o di un sanatorio. L'amore di Dio & premuroso
con “tutto” I’essere umano: anche con la sua mente e con il suo cuore»3?.

Linsegnamento degli intermediari incontrati nel Vangelo interpella e stimola la
comunita cristiana nel suo insieme, sollecitata a ritrovare il suo ruolo di protagoni-
sta, riportando I'ospedale — non per nulla nato con il nome di Hétel Dieu —nel suo al-
veo originario: quello dell’hospitale, luogo di accoglienza integrale ed amorosa, da
parte di “soggetti” verso un “soggetto”, il paziente, provato nel bisogno-desiderio di
salus che e insieme salute e salvezza40.

39 G. MaRITATI, L'arca della Carita, vita di san Giuseppe Cottolengo, Roma 1998, 89.

40 Cfr. A. Scora, “Se vuoi, puoi guarirmi”, cit., 58.

455






Articoli I RTLu VI (3/2001) 457-473

Krankheit, Heilung und das Gebet um Heilung

Michael Schulz
Facolta di Teologia (Lugano)

Heilungsgottesdienste, Gebete um Heilung haben in der kirchlichen und auBer-
kirchlichen Praxis eine neue Bedeutung und Verbreitung erlangt. In einer Instruktion
der Glaubenskongregation Uber die Gebete um Heilung durch Gott vom 14. September
2000 werden Moglichkeiten und Grenzen von Bittgebeten und Gottesdiensten zur
Wiedererlangung der Gesundheit abgesteckt. Dieser Artikel versteht sich als Beitrag
zur Diskussion. Zuerst wird ein theologisches, die Erbsiindenlehre berticksichtigen-
des Verstindnis von Krankheit und Heilung entwickelt. Vor diesem Hintergrund er-
geben sich Uberlegungen zum Sakrament der Krankensalbung, zum Heilsdienst des
Kranken sowie zum Gebet um Heilung, die dabei auch als Wunder erhofft werden
kann. Es wird ersichtlich, daB sich das christliche Gebet um Heilung jenseits von
Esoterik und Magie bewegt; es setzt ganz auf die Verwirklichung des géttlichen
Heilswillens. Es driickt das freie, vom Heiligen Geist getragene Ja des Menschen zum
freien Selbstangebot Gottes im Christusereignis aus — auch und gerade dann, wenn
es vordergriindig nicht erfiillt wird.

1. Krankheit als AnlaB zur Gottesfrage

Wer Heilung sucht, ist krank — in welcher Form auch immer. Wer ein Verstandnis
von Heilung gewinnen will, muB deshalb ausloten, was Krankheit besagt. Dieser
wechselseitige Verstehenszusammenhang weist iiber sich selbst hinaus auf das je-
weilige Menschen- und Weltbild. In einem mechanistischen Weltbild kann Krankheit
nur als Storung der Maschine Kérper betrachtet werden. Der Arzt tritt als Ingenieur
auf und repariert den Schaden. Dieses banale Verstandnis von Krankheit und Heilung
ist weitgehend auf dem Riickzug, obgleich oft noch in der westlich gepragten Welt
Krankheit als eine Art Betriebsausfall betrachtet wird. Man bringt seinen Leib zum

457



Articoli

Arzt wie ein defektes Auto in die Werkstattl.

Eine schwere Erkrankung greift dieses naive Verstéindnis jedoch an. Nicht nur ein
Korperteil ist defekt; das ganze Mensch ist krank. Alle bislang giiltigen
Lebensoptionen miissen sich angesichts der Lebensgefahr bewéhren, die mit der
Krankheit heraufgezogen ist. Moglicherweise liegt in einer falschen Einstellung zum
Beruf oder zur Umwelt eine, wenngleich nicht die einzige Ursache der Krankheit, so
daB auch hier eine Verdnderung angezeigt sein kann2. Dariiber hinaus werden die
mitmenschlichen Beziehungen des erkrankten Menschen einer mitunter harten
Probe ausgesetzt. Die Krankheit zieht die Umgebung des Kranken buchstéblich in
Mit-Leidenschaft. Im Rahmen der Krebstheraphie hat sich die Psycho-Onkologie eta-
bliert, um der umfassenden Krise, in die der Kranke stiirzt, wenigstens ansatzweise
zu entsprechens. Vereinzelt wiichst in Kliniken wieder die Akzeptanz, Seelsorger in
die Betreuung von Kranken zu integrieren. Fiir den Kranken steht eben alles auf dem
Spiel, nicht nur seine biologischen Funktionen sind gefihrdet.

Die Krankheit bringt den Menschen vor sich selbst, setzt ihn mehr als die “selbst-
verstdndliche” Gesundheit in' ein ganz bewulBites, zunidchst noch ungeklirtes
Verhiltnis zu sich selbst. Wenn der Mensch durch die Krankheit in bewufiter Weise
vor sich selbst gebracht wird, besteht die Chance, daBl ihm aufgeht, wie es Karl
Rahner ausdriickt, «das Wesen der Transzendenz» zu sein4. Die Krankheit, die den
Menschen als ganzen betrifft und ihn deshalb seiner - nunmehr bedrohten — Ganzheit
bewuBt werden 148t, verweist auf das, was die Erfahrung der Ganzheit des Lebens
erst ermoglicht: die Tatsache, daBl der Mensch iiber die biologischen Bedingungen

1 Vgl. zum Verstdndnis der Krankheit den Beitrag des Dominikaners P. J. PHILBERT, Gesundheit und
Gesundheitsfiirsorge aus der Sicht der Ersten Welt, in Concilium 34 (1998) 474-480. Das Heft 5 der
Zeitschrift Concilium, aus dem dieser Aufsatz stammt, widmet sich ganz dem Thema Krankheit und
Heilung. Als eine Tendenz der westlichen Medizin bezeichnet Philibert die Sicht des Arztes, der auf die
Gewebe und Kérperfliissigkeiten des Patienten schaut und nicht auf den Patienten, der mit seiner ganzen
Lebensgeschichte zu ihm kommt. Die westliche Medizin verdanke ihren Fortschritt zwar der biologisch-
materiellen Betrachtung des Menschen. Man hoffe auf Gentherapie zur Lisung von Krebs und
Erbkrankheiten. Dennoch sei das Bediirfnis nach einer umfassenderen Sicht von Gesundheit und Krankheit
deutlich spiirbar. Ein «monokausaler Diagnoseansatz» (479) werde allméhlich iiberwunden. Vgl. auBer-
dem M. NUCHTERN, Die Kritik an der wissenschaftlichen Medizin und die Attraktivitdt der westlichen “al-
ternativen” Heilmethoden, in Concilium 34 (1998) 487-495. ‘

2 Vgl. P. CHRISTIAN, Interdependenz von Mensch und Umwelt in der Entstehung von Krankheiten, in
Weltgestaltung als Herausforderung (Grenzfragen 3), hrsg. v. Norbert A. Luyten, Freiburg-Miinchen 1973,
176-192.

3 Vgl. F. MEERWEIN — W. BrAUTIGAM (Hrsgg.), Einfiihrung in die Psycho-Onkologie, Bern u.a. 19985.

4+ K. RAHNER, Grundkurs des Glaubens. Einfiihrung in den Begriff des Christentums, in Simtliche Werke 26,
hrsg. v. d. Karl-Rahner-Stiftung unter Leitung v. K. Lehmann u.a., Ziirich-Diisseldorf-Freiburg 1999, 1-
442, hier 36.

458



Michael Schulz

seines Lebens hinausexistiert auf das Unendliche zu. Der Bezug auf die Unendlichkeit
erlaubt erst die begrenzte und bedingte Ganzheit des eigenen Lebens zu iiberschau-
en und es so in seiner Endlichkeit zu erfassen. Oft verschiittet der Alltag die Erfahrung
dieser Bezogenheit auf das Unendliche; die Krankheit hingegen, die den Menschen in
seiner Ganzheit krisenhaft vor sich bringt, lenkt den Blick auf die letzte Bedingung
dieser Ganzheitserfahrung.

Dadurch wird die Krankheit zur theologischen Frage, zur Gottesfrage, in deren
Horizont sich auch der Sinn des eigenen, bedrohten Lebens entscheiden muB. Die
Krankheit wird zur Frage, wie es um die konkrete Gestalt dieses Bezugs zum
Unendlichen steht. Wenn der Bezug auf das Unendliche jedoch nicht nur vom
Menschen her gegeben ist, sondern wenn sich aufgrund dieses Bezugs zumindest
auch die philosophische Denkbarkeit begriinden 1d3t, daB sich ebenso das Unendliche
auf den Menschen beziehen kann, dann ist einsichtig, dal sowohl die Krankheit als
auch ihre mogliche Uberwindung in der Heilung zu Medien und Realsymbolen eines
gegenseitigen Verhiiltnisses vom Unendlichen und vom Menschen werden kénnen.

Vom Menschen aus gesehen stellt sich zuerst die Frage nach der Bestimmung des
unendlichen Horizontes. Es handelt sich dabei um eine Frage, die an sich immer an-
steht und theoretisch und/oder im Lebensvollzug beantwortet wird, die aber in der
Krankheit eine neue Dringlichkeit gewinnt: Ist das Unendliche nur eine Chiffre fiir
das sich entziehende Ritsel allen Seins, das ohne Antwort bleibt? Signalisiert die
Unendlichkeit also nichts anderes als die Vergeblichkeit allen Fragens nach einem
letzten Sinn und Halt, so da8 die verstirkte Wahrnehmung des Unendlichen in der
Krise der Krankheit nur die Unertréglichkeit der eigenen Lebenssituation steigert?

Verhielte es sich so, dann wire die in der Krankheit erfahrene Haltlosigkeit und
die Bedrohung der Ganzheit des Lebens nur die vorldufige Besiegelung eines im
ganzen sinnlosen und heillosen Lebens. Dessen Vergeblichkeit besiegelie endgiiltig
der Tod: Das Sinnlose geht an seiner eigenen Nichtigkeit zugrunde. Eine Heilung der
Krankheit wire nicht mehr als ein Aufschub, der die Sinnlosigkeit des Ganzen nur
verschleierte. Der Sinn der Krankheit bestdnde also in der Demaskierung des nur
zum Schein gesunden und heilen Lebens. Das Unendliche wére nicht nur erkennt-
nistheoretisch das Nichtendliche, ein Horizont des Nichts, vor dem sich das Seiende
als solches abzeichnet. Auf der Ebene der Realitit wire das Unendliche in jeder
Hinsicht die Negation des Endlichen. Tod und Krankheit miiten als Medien und an-
thropologische Selbstmitteilungsweisen des Unendlichen qua des Nichtendlichen be-
griffen werden. Ein nicht mehr verstindlich zu machendes Geschick der Natur wire
demnach der Motor, der dieses Leben hervorbringt, um es wieder zu verschlingen.

Bekanntlich gibt der Arzt Bernhard Rieux in Albert Camus’ Roman Die Pest (1947)

459



Articoli

auch angesichts der Nichtigkeit und Vergeblichkeit des Lebens nicht auf, gegen den
Unsinn der tédlichen Krankheit anzukdmpfen. Diese Humanitéit angesichts der dro-
henden Vernichtung und der Sinnlosigkeit des Ganzen mag beeindrucken wegen ih-
rer Selbstlosigkeit, die gerade wegen der Hoffnungslosigkeit des Lebens nochmals ei-
ne Radikalisierung zu erfahren scheint. Es stellt sich trotzdem die Frage, ob das
Problem der Verschleierung nicht bestehen bleibt, wenngleich sittliches, sinnvolles
Handeln angesichts des Nichts richtig und geboten sein mag5. Wire der
“GnadenschuB” nicht doch ehrlicher? Wenn man sich gegen dieses “SchluBmachen”
mit dem auf den Tod erkrankten Leben wendet — weil es inhuman wére —, dann an-
erkennt man faktisch einen Sinn des Lebens oder zumindest einen Sinnwunsch, der
auch angesichts von Krankheit und Tod bestand hat bzw. nicht vergeblich wird. D.h.,
durch Handeln gesetzter partikulirer Sinn setzt sich eine unzerstorbare Sinnganzheit
voraus. Bereits deren bloBe Moglichkeit verlangt, daB das Unendliche sich nicht in
der Negation des Endlichen erschopft und sich dem Menschen nicht mit letzter
Priizision in Krankheit und Tod selbst mitteilt. Das Unendliche miifte die Definition
der Endlichkeit des Lebens aus seiner Fiille an Wirklichkeit und Sinn heraus vor-
nehmen. Wenn das Unendliche als Seinsfiille die Grenzen des Lebens abgesteckt und
zugleich dessen Ganzheit erkennbar werden ldB8t, besteht die Hoffnung (die
Sinnméglichkeit), daB das Leben in Krankheit und Tod in diese Fiille hineingeborgen
wird. Krankheit und Tod wiirden demnach als Grenzen des Lebens zu betrachten
sein, die aber auf ein Jenseits der Grenze hinweisen, die die Lebensganzheit bewahrt.

Dafiir, daB das Unendliche in der Tat eine Fiille des Seins anzeigt und nicht nur
das Nichtendliche darstellt oder allein eine Idee der Fiille und des universalen Sinns
signalisiert, spricht die Einsicht, daB das Nichts nichtig ist und darum weder etwas
zu begriinden noch etwas zu enthiillen vermag, nicht einmal die Endlichkeit des
Seienden oder die Begrenztheit von Sinn. Das Nichts kann nédmlich keinen wirklichen
Uberstieg iiber das Endliche begriinden, weil es weniger ist als das Endliche; das
Endliche transzendiert das Nichts, nicht umgekehrt. Das Nichts enthiillt nur dann et-
was, wenn es Chiffre wird fiir die Andersartigkeit einer Realitéit, die das Endliche
iibersteigt.

Diese transzendente Realitit wird erkannt, sobald man begreift, dal das Endliche

5 Vgl. dazu J. SpLETT, Gotteserfahrung im Denken. Zur philosophischen Rechifertigung des Redens von Gott,
Freiburg-Miinchen 19954, 63-70, bes. 66; DErs., Denken vor Gott. Philosophie als Wahrheits-Liebe,
Frankfurt am Main 1996, 102.

460



Michael Schulz

das Nichts nicht nur um “ein Endliches”, wie man zunéchst annehmen konnte$, son-
dern um “ein Unendliches” tibertrifft. Der Abstand zwischen Nichts und Endlichem
betrigt nicht nur “ein Endliches”, der von einer endlichen Wirkung iiberwunden wer-
den kionnte; der Abstand ist unendlich und setzt eine unendliche Wirkkraft voraus,
weil jede endliche Wirkkraft nur zu einer relativen Setzung von Sein in der Lage ist,
d.h. nur unter der Voraussetzung, daB bereits etwas existiert, zumindest potentiell,
aktiv werden kann. Der Sprechakt eines Menschen, durch den ein anderer sprechen
lernen soll, setzt das Sprachvermoégen des anderen voraus und kann es nicht selber
hervorbringen. DaB iiberhaupt etwas ist, und sei es nur etwas Endliches, bezeichnet
darum einen absoluten Anfang im Sein, der nur von einer absoluten, unendlichen
Macht gesetzt werden kann. Also muf} eine unendliche Realitdt als Ursprung dieser
Wirkmacht angenommen werden?. Dieser gottliche Daseinsgrund kann auch die
Existenz der Sinnganzheit des Lebens garantieren.

Das im Tod seine begrenzte Ganzheit erreichende Leben des Menschen ist wie in
seinem Anfang auf diesen Daseinsgrund bezogen. Er kann allein dem Tod die
Zweideutigkeit nehmen, ndmlich durch seine Grenzziehung einerseits die Ganzheit
des Lebens zu konstituieren, aber sie ebenso fiir immer zu zerstéren. Danach hitte
der Mensch den Tod anzunehmen, damit er in jeder Hinsicht “ganz” werden kann. In
der Krankheit, die den Tod antizipiert, so wire hinzuzufiigen, wird auf dieses
Ganzwerden im Tod vorgriffen. Es sei eben gerade die Krankheit, die den Menschen
in besonderer Weise vor sich selbst und das Ganze seines Lebens bringt.

6 Vgl. z.B. die Auffassung des J. Duns Scotus, Rep. Par. IV d. 1 q. 1 n. 7: Viv XXIII 534 f.: «Prima non, cum
enim dicit quod esse est proprius effectus Dei, hoc est falsum, quia quodcumque agens, quod potest crea-
re compositum, vel formam in materia, potest creare esse composti (...) esse est talis effectus universalis-
simus secundum virtutem, falsum est, quia esse non est nobilissimus effectus Dei, sed imperfectissimus,
quia per se includitur in effectu eius imperfectissimo; nihil enim est in universo ita imperfectum, quin in-
cludat esse, et omne agens quodcumque potens super aliquod, potest super esse».

7 Vgl. THoMAS VON AQUIN, S.th. I 45, 5: «... creare non potest esse propria actio nisi solius Dei. Oportet enim
universaliores effectus in universaliores et priores causas reducere. Inter omnes autem effectus, univer-
salissimum est ipsum esse. Unde oportet quod sit proprius effectus primae et universalissimae causae, quae
est Deus». Thomas interpretiert auf diese Weise den Satz aus dem Liber de causis: «Prima rerum crea-
tarum est esse».

461



Articoli

2. Gottesverdunklung in der Krankheit oder die Erbsiinde als
Erlebnishorizont des Krankseins

Allein, zu diesem “kiihlen” rationalen Verstindnis von Krankheit und Tod vermag
man sich kaum existentiell durchzuringen. Die Dramatik der Krankheit und die Hérte
und Grausamkeit, die das Sterben vieler Menschen kennzeichnen, scheinen eine glat-
te Reduktion des Todes und der Krankheit auf die bloBe Erfahrung der eigenen
Endlichkeit und begrenzten Ganzheit zu verbieten. Es geht offenbar um mehr. Salopp
gesagt, erhebt sich die Frage, ob jener Daseinsgrund die Endlichkeit nicht so hétte
erschaffen konnen, daf} die Erfahrung ihrer begrenzten Ganzheit etwas milder und
weniger schmerzhaft und apokalyptisch ausfillt. Warum die unendliche Angst in der
Krankheit, warum die Schrecken des Todes? Gerade die Erkenntnis des
Daseinsgrunds aufgrund der aus sich heraus nicht erklirbaren Endlichkeit verliert
durch die Erfahrungsqualitdt von Krankheit und Tod wieder ihren Sinn: Vom Nichts
oder von einem blinden Geschick als Ursprung des Lebens mag man nichts anderes
erwarten als grausame Nichtigkeit und sinnloses Leiden; Klage und Anklage in
Krankheit und Sterben gehen unter dieser Voraussetzung ins Leere, eben nichts und
niemand ist verantwortlich. Ist jedoch ein Daseinsgrund erfaft, trifft ihn offenbar al-
le Verantwortung und Klage. Denn die von ihm erhoffte Daseinserhellung verwandelt
sich allem Anschein nach ins Gegenteil. Das Nichts als letzte (Nicht-) Antwort scheint
faBt besser zur Verzweiflung in Krankheit und Sterben zu passen, als die Erkenntnis
eines Daseins- und Sinngrundes, der das nicht zu halten vermag, was er zunéchst
verspricht, ndmlich Sinn und Sein. Er nimmt eher die Ungestalt eines Abgrundes an,
weil weder seine Wirkmacht noch seine eigene Sinnhaftigkeit hinreichen, eine ande-
re Endlichkeit zu generieren als die erfahrene und erlittene. Krankheit und Tod wer-
den zu Medien der Selbstmitteilung eines Seinsgrundes, der selber in hochstem Mal
problematisch zu sein scheint. Der Mensch fiihlt sich verlassener als zuvor und um
eine Hoffnung betrogen.

Der Ansatz der Gottesfrage bei der Grenzerfahrung von Krankheit und Tod gerit
offenbar zu einer Erfahrung der Begrenztheit Gottes; die Moglichkeit einer Theologie
von Krankheit und Tod verdunkelt sich paradoxerweise gerade in dem Moment, in
dem man den unendlichen Gott an den Rindern der Endlichkeit in den Blick bekom-
men hat.

Krankheit und Tod als Merkmale des endlichen Lebens miiiten zumindest eine
andere Qualitdt gewinnen, sollten sie primér als Kennzeichen des endlichen Lebens
angenommen werden konnen und nicht den Daseinsgrund in Frage stellen, auf des-
sen Existenz sie indirekt hinweisen. Krankheit und Tod miilten innerlich geheilt wer-

462



Michael Schulz

den bzw. miiBten Aeil sein: Sie miiten als Hérten eines Lebens erscheinen kénnen,
das dennoch im Heil ist, weil ihm der Daseinsgrund in einer Intensitét nahe ist, die
ausreicht, daB sich weder eine Krankheit noch der Tod zwischen den Menschen und
diesen gottlichen Grund zu schieben vermag und beider Fremdheit ausdriicken kann.

Soll also der unendliche Grund nicht in sich widerspriichlich erscheinen, sondern
allméchtig und in umfassender Weise als sinnstiftend (gut/giitig) bezeichnet werden
konnen, so ist anzunehmen, da3 der Mensch das Geschopf eines unendlichen, perso-
nalen Gottes ist, der den Menschen allein auf das Angebot seiner intensiven, frei ge-
schenkten Nihe hin erschaffen hat und Krankheit und Tod von vornherein in sein un-
mittelbar wahrnehmbares Licht unzerstdrbaren Sinns tauchen wollte. DaBl dem
Menschen Krankheit und Tod zu den “Sakramenten” des Unheils und der
Sinnlosigkeit wurden, wiirde demnach nicht in der Verantwortung Gottes liegen. Der
gegenwirtige Mensch, so ist zu folgern, erlebt sich nicht in der Weise, erst recht nicht
in der Krankheit, wie er sich von Gott her erleben sollte. Wenn die Krankheit als
Selbstentfremdung und als Verdunklung des Schipfers erlitten wird, stellt sich die
Frage, ob nicht der Mensch selbst diesen bitteren Erlebnishorizont der Krankheit de-
finiert hat. Diese Definition kénnte nur in einem Akt der Siinde liegen; in diesem Akt
wire die angebotene Sinndhe Gottes ausgeschlagen und die Ferne Gottes herbeifiihrt
worden. In der dunklen Erfahrung von Krankheit und Tod verdichtete sich dann
“nur” die Erfahrung der selbstgewéhlten Gottesferne und Finsternis.

Da offenbar die meisten Erkrankungen nicht unmittelbar mit einer individuellen
Stinde als deren Folge und als Erlebnishorizont der jeweiligen Krankheit in
Verbindung gebracht werden kénnen und auch der Heilige Krankheit zunéchst nicht
anders erlebt als der Siinder, so legt sich die Schlu3folgerung nahe, daf eine Siinde
im Anfang der Menschheitsgeschichte eine alle Menschen betreffende Entfremdung
von Gott bewirkt und dadurch den apriorischen, jeder personlichen Tat vorgegebe-
nen Erfahrungshorizont von Krankheit und Tod konstituiert hat. Krankheit und Tod
in ihrer jetzt erlebten Form miiften als Realsymbole dieser Entfremdungssituation
betrachtet werden.

Mit anderen Worten: Ohne eine Theologie der Ur- und Erbsiinde wird man ge-
danklich kaum eine Art “innerer Heilung” von Krankheit und Tod erreichen und nicht
Gott als Sein- und Sinngrund des endlichen Menschen angesichts von Krankheit und
Tod rechtfertigen kénnen. Wenn der Mensch ein Wesen der Transzendenz ist, ent-
scheidet sich seine Selbst- und Wirklichkeitserfahrung in der Entscheidung iiber sein
Gottesverhiltnis. Krankheit und Tod sind demnach sowenig wie Gesundheit und
Heil/Heilung abstrakte, verobjektivierbare GriéBen oder Untersuchungsgegenstinde.
Sie werden grundlegend durch die heilsgeschichtliche Gestalt des Verhiltnisses von

463



Articoli

Gott und Mensch definiert und fungieren als Medien dieses Verhéltnisses.

3. Krankheit und Tod im Licht heilsgeschichtlich-soteriologischen
Denkens

Nun ist natiirlich die Erbsiindentheologie alles andere als eine gegenwiértig leicht
handhabbare Verstehenshilfe fiir die theologische Qualitéit von Krankheit, Leid, Tod
und Heil/Heilung, was freilich nicht sofort gegen sie spricht oder sie als obsolet ge-
wordene Standartantwort8 entlarvt. Die Schwierigkeit, den durch die Aufklarung
maBgeblich ausgelosten Verlust einer dezidiert heilsgeschichtlichen, gesamtmensch-
heitlichen Sicht des Verhéltnisses zwischen Gott und Mensch zugunsten einer ten-
denziell deistischen und auf das individuelle Subjekt verengten Perspektive nicht oh-
ne weiteres iiberwinden zu kénnen, belastet die Erbsiindentheologie genauso wie den
Versuch, ein theologisch-heilsgeschichtliches Verstindnis von Krankheit, Tod und
Heilung zu gewinnen. Es ist jedoch zu hoffen, daB die bereits angesprochene, neue
Sensibilitét fiir das gesamtmenschliche Phinomen von Krankheit und Tod, die auch
hinter der europdischen Hospizbewegung? steht, dazu beitréigt, eine “erlebnistheolo-
gisch-heilsgeschichtliche” Korrektur bei Explikation des Gott-Mensch-Verhéltnisses
einzuleiten und auf alle Lebensbereiche des Menschen, nicht nur auf geistige, zu be-
ziehen. Ein an der Heiligen Schrift orientiertes Verstdndnis von Krankheit, Tod und
Heilung verlangt eine heilgeschichtliche Theologisierung der Anthropologie und der
Kosmologie. Ein adiquates Verstindnis der Erlésung durch Jesus, der als der
Christus alle unsere Krankheiten getragen hat (Mt 8,17 / Jes 53,4) und den Fluchttod
(Gal 3,13) des von Gott entfremdeten Siinders zum Heil der Welt und zur umfassen-
den Heilung des Menschen am Kreuz gestorben ist, wird andernfalls ebensowenig zu
gewinnen sein. Wodurch sich das Leiden und Sterben Jesu von dem unsrigen abhebt,
wodurch es heilswirksam wird, 148t sich nicht gegensténdlich vermessen, sondern
nur im Rekurs auf die Heilsgeschichte begreifen. Wie Krankheit und Tod in einer
heilsgeschichtlich-soteriologischen Perspektive zu betrachten sind, sei im Folgenden
skizziert.

Weil Jesus nicht von Gott entfremdet ins das Dasein tritt (Hebr 7,26; 1 Joh 3,5),
jedoch als der Sohn in die Gestalt des Fleisches der Siinde gesandt wurde (R6m 8,3),

8 So jedoch A. KREINER, Gott und das Leid, Paderborn 19953, 22.
9 Vgl. H. PoMpEyY, Art. Hospiz, Hospizbewegung, in LThK3 Bd. 5 (1996) 288 (Lit.).

464



Michael Schulz

weil also der neue Adam unter die Bedingungen des alten Adams tritt und gerade so
fiir diesen seinen menschlichen Willen ganz im Tun des gittlichen Willens verwirk-
licht, wird Jesu Leiden und Sterben sowie die Erfahrung der Gottverlassenheit am
Kreuz innerlich umqualifiziert: Zwar trigt dieses Leiden und Sterben die Gestalt des
Leidens und Sterbens des alten Adam und nicht die des paradiesischen Menschen;
aber es handelt sich um kein Leiden und Sterben, das die Gottverlassenheit des
Siinders ausdriickt und besiegelt. In Jesu Leiden und Sterben verwirklicht sich viel-
mehr die umfassende und uneingeschrénkte Solidaritdt des menschgewordenen
Gottessohnes mit dem Geschick des Siinders. Die Symbole der Entfremdung von Gott,
Leiden (Krankheit), Sterben und Tod, werden zu Symbolen der Solidaritdt mit dem
Siinder - so sehr, daB Jesus in seiner Heiligkeit und Gerechtigkeit den Tod des Siinders
durchleidet und in sein Verhéltnis zu Gott, dem Vater, hineinnimmt und zur Siinde
wird (2 Kor 5, 21). Indem der Siinder in das Sohnesverhéltnis Jesu zum Vater hin-
eingenommen wird, wird auch seine Entfremdung von Gott innerlich geheilt — ge-
schieht Heilung der Folgen der Ursiinde, was Jesu Auferstehung aus dem Fluchtod
des Siinders eschatologisch manifest macht.

Krankheit, Leiden und Sterben kinnen jetzt fiir den gerechtgemachten Siinder
ebenfalls zu Symbolen der Solidaritit werden: Er kann eigene Krankheit als
Verbindungssymbol mit Christus begreifen; er ist nicht mehr allein, Gott ist in Christus
bei ihm. Die Krankheit ist theologisch-soteriologisch geheilt: Sie driickt nicht mehr
Gottesferne, sondern Gottesndhe aus. Im sinnstiftenden Licht dieser Nihe wird die
Krankheit nicht einfach leichter oder angenehmer; indem sie aber ihre Sinnlosigkeit,
d.h., ihre Gottesferne verliert und zum Symbol fir die Verbindung mit Christus und
dessen Einheit mit dem Vater geworden ist, wird sie auch zum Symbol der Solidaritét
mit allen kranken Menschen sowie mit der Menschheit, die in ithren verschiedenen
Leiden und terroristischen Abgriinden offenkundig macht, daB sie das sinnstiftende
Licht Christi noch nicht iiberall zu ihrem eigenen Licht gemacht hat.

Gerade in der Krankheit mit Christus und mit leidenden Menschen verbunden
kann der Kranke als sekundéirer Mittler im einen und einzigen Mittler zwischen Gott
und den Menschen tiitig werden: In Ausiibung seines allgemeinen Priestertums bit-
tet er leibhaftig in seiner Krankheit um die Annahme der von Christus realisierten
Erlésung; er betet fiir die Annahme der Krankheit und Tod umdefinierenden neuen
Verbindung mit Gott. Diese Bitte ist wirksam kraft der von Christus begriindeten
Verbindung aller Menschen mit Gott und untereinander. Eine Form, diese neue
Verbindung anzunehmen, ist die Bitte darum, dal andere das Heil annehmen.

465



Articoli

3. Krankensalbung und Heilungsdienst

Im Sakrament der Krankensalbung wird der Kranke zu diesem priesterlichen
Heilungsdienst gestirkt10. Damit dieser Heilungsdienst des Kranken gelingt, ist die
Krankensalbung nach Moglichkeit mit dem BuBisakrament und auch selber mit dem
Zuspruch der Befreiung von Siinde verbunden. Zwar steht hinter der Verbindung von
Krankensalbung und Siindenvergebung wiederum nicht die Annahme, der Kranke
sei an seiner Krankheit personlich schuld. Aber es wird im Blick auf persinliche
Siinden der theologische Horizont der Ursiinde angesprochen, in dem allein ein theo-
logisches und soteriologisches Verstdndnis der Krankheit zu gewinnen ist!l. Die bei
der Spendung des Sakraments zur Sprache kommenden personlichen Siinden sind
Anzeige fiir die iiberindividuelle wie individuelle Vernetztheit im Unheil, weshalb
auch der tiberzeugte Christ seine Krankheit als Absturz in die Sinnlosigkeit erfahren
kann, aus der er sich wieder befreien lassen muB. Zur Heilung des Menschen gehort
darum zuerst die sakramental vermittelte Uberwindung der Siinde in allen ihren
Dimensionen. In dieser Hinsicht wirkt das Sakrament der Krankenheilung - sofern
der Kranke kein innerliches Hindernis entgegensetzt — unfehlbar, nicht weniger in be-
zug auf die Stirkung seiner Gemeinschaft mit Christus und allen Menschen. Zur un-
fehlbaren Wirkung gehort die korperliche Heilung nicht. Aber zu Recht wird um sie
gebetet!2.

Jesus und die ihn in seinem Handeln reflektierende Urgemeinde machen deutlich,
daf} das Schwerere darin besteht, die durch die Siinde abgerissene Verbindung mit

10 Vgl. dazu vom Vf., Sakramentale Theodizee: die Krankensalbung. Anthropologie, Theologie und
Spiritualitit eines Sakramentes, in Theologie und Glaube 91 (2001) 69-86, bes. 84 ff.

11 Vgl. die Nr. 2 der Praenotanda des Rituale Romanum Ordo Unctionis Infirmorum (19942): «Sicher ist
Krankheit eng mit der existentiellen Schwiche des Menschen als Siinder verbunden, doch kann man sie
nicht schlechthin als Strafe, die dem einzelnen fiir seine persionlichen Siinden auferlegt wird (vgl. Joh 9,3),
betrachten». S. ebenso die Pastorale Einfiihrung der Bischdfe des deutschen Sprachgebietes, Nr. 4: «Die
Heilige Schrift sieht in Krankheit und Leid Zeichen dafiir, daB die Beziehung unserer Welt zu Gott durch
Schuld und Siinde gestort und unsere Welt noch nicht unter die volle Herrschaft Gottes zuriickgefiihrt ist
(vgl. Lk 13,16)». Zuriickgewiesen wird jedoch die generelle Annahme, Krankheit sei immer Folge person-
licher Siinde, was jedoch, wie beim MiBbrauch von Nikotin und Alkohol, durchaus der Fall sein kénne. Vgl.
C. LARCHET, Krankheit, Leiden und Tod in ihrem Bezug zur Ursiinde, in Concilium 34 (1998) 517-525.

12 In seinem Artikel Die Krankensalbung zwischen physischer und spiritueller Heilung, in Concilium 34 (1998)
517-525, diskutiert G. GRESHAKE die Wirkungen dieses Sakramentes: Er weist zunéchst ein MiBverstindnis

466



Michael Schulz

Gott wieder aufzurichten, als eine Lihmung zu heilen (Mk 2,9). Die Siinde ist ndim-
lich durch keine #rztliche Kunst oder andere menschliche Fahigkeiten zu iiberwin-
den, sondern nur durch die géttliche Exousia, iiber die kein Mensch von sich aus, erst
recht kein Siinder verfiigt. Die Genesung zeigt jedoch die Uberwindung des
Unheilhorizontes an, den die Krankheit symbolisiert. Als Mensch schaut man vor al-
lem auf die Heilung und betrachtet sie als das eigentliche Wunder. Dieser
Selbstverstindlichkeit stellt sich Jesus entgegen. Geheilt werden muB auf jeden Fall
das den Menschen konstituierende Gottesverhiltnis, «alles andere wird dann dazu-
gegeben» (Mt 6,33).

Es sind aber nicht nur kranke oder sterbende Glieder des Leibes Christi zum
Heilungsdienst im Gebet gerufen, sondern die ganze Kirche. Darum gehdrt zur
Leitourgia der Kirche immer das Gebet um die Heilung kranker Menschen. Die
Ernsthaftigkeit des Gebets driickt sich in der Diakonia aus: im téitigen Krankendienst
der Gemeinde, ebenso in der Begleitung Sterbender.

Indem man die Sterbenden nicht allein 14Bt, sondern gerade ihnen hochste
Aufmerksamkeit schenkt, trigt man der Umqualifizierung des Todes am Kreuz Jesu
zum Zeichen der Liebe und zur Verbindung mit Gott und der Menschen untereinan-
der Rechnung: Der herannahende Tod macht nicht mehr nur einsam, gott- und men-
schenverlassen, sondern der Sterbende darf sich in Solidaritit mit betenden
Menschen wissen, die ihm bezeugen und “quasi-sakramental” vermitteln, daB Christi
Liebe zum Menschen stirker ist als das Symbol villiger Verlassenheit, als der Tod in
seiner hamartiologischen Qualitét.

Die erwihnte Hospizbewegung kann darum ein Ort werden, in der sich der kirch-
liche Selbstvollzug in Leitourgia, Diakonia und Martyria besonders verdichtet. Diese
Verdichtung von Kirche verwirklichen erst recht viele Ordensschwestern und
Ordensbriider in ihrem Dienst an kranken und sterbenden Menschen sowie andere

zuriick, daB die mittelalterliche Umformung der Krankensalbung in die Letzte Olung die moglicherweise
eintretende physische Heilung des Empféingers zugunsten rein geistiger Wirkweisen ausgeblendet habe.
Thomas von Aquin (S.th. suppl. 30, 2c) habe vielmehr die kirperliche Wiederherstellung des Kranken un-
ter der Voraussetzung angenommen, daB sie zur geistigen Heilung des Menschen beitrage. Wiirde man hin-
gegen — um die Letzte Olung wieder in die Krankensalbung zu transformieren — nun bei der Beschreibung
der Wirkung des Sakramentes alles Gewicht auf die korperliche Genesung legen, laufe man Gefahr, von ei-
nem Sakrament zu sprechen, dessen Wirkungen ausbleiben kann, so daB man das Sakrament am Ende
entleere. Deshalb schligt Greshake eine integrative Sicht vor, die die Alternative - geistige Wirkung (Letzte
Olung) oder physische Wirkung (Krankensalbung) - iiberwindet, wobei dem spirituellen Aspekt sicherlich
der Primat zugesprochen werden miisse.

467



Articoli

kirchliche haupt- und ehrenamtliche Mitarbeiter in der Krankenhausseelsorge, z.B.
auch der Krankenhausbesuchsdienst einer Pfarrgemeinde.

4. Gebete um Heilung in der Diskussion

Zur Diskussion stehen zur Zeit Gebetstreffen und Gottesdienste, die ganz dezidiert
der Bitte um Genesung von Kranken dienen sollen. Man setzt auBerdem darauf, dal
das Charisma der Krankenheilung, das die Urkirche kennt, nicht allein zu deren
Auszeichnung gehort, sondern zu jeder Zeit Kennzeichen der Kirche Jesu Christi ist.
Gebete um Heilung verbinden sich darum mit #duBeren Gesten wie der
Handauflegung, bei der von einem besonders geisthegabten Gemeindemitglied der
Segen Gottes fiir die Kranken erbeten wird. Diese Gottesdienste kennen insbesonde-
re auch verschiedene Gemeinden, die sich nicht in der Gemeinschaft mit der evan-
gelischen oder katholischen Kirche sehen. Aber auch innerhalb der evangelischen
und katholischen Kirche finden verstirkt Gebetsfeiern statt, in denen man um die
Heilung von kranken Menschen sowie um das Charisma der Heilung bittet13.

Am 14. September 2000 veroffentlichte die Kongregation fiir die Glaubenslehre
eine Instruktion iiber die Gebete um Heilung durch Gott, in der einerseits die
Legitimitét der Bitte um Heilung unterstrichen wird (Art. 1), ebenso die Moglichkeit
entsprechender Gebetstreffen oder offizieller liturgischer Feiern, die von einem ge-
weihten Amtstriager geleitet werden (Art. 2-4). DaB auch Heilungen in
Heilungsgottesdiensten moglich sind, wird eigens betont, und darum gebeten, ent-
sprechende Zeugnisse kirchlichen Autoritidten vorzulegen (Art. 9). Es wird auf
Wallfahrtsorte hingewiesen, an denen Heilungen im Zusammenhang von Gebeten
und Gottesdiensten bezeugt werden, z.B. auf Lourdes (Abschnitt 5). Weder diese
Bittgottesdienste noch erfolgte Heilungen setzten jedoch ein Heilungscharisma vor-
aus, das von einer bestimmten Person oder Personengruppe ausgeiibt wird. Es wird
freilich auch nicht ausgeschlossen, daB Gott einzelnen dieses Charisma schenken

13 Vgl. C. B. Jouns, Heilung und Befreiung aus pfingstkirchlicher Perspektive, in Concilium 32 (1996) 283-242;
M. FEREL, “Willst du gesund werden”? Das Verstdndnis von Krankheit und Heilung als Orientierung fiir die
Seelsorge, in Wege zum Menschen 48 (1996) 359-374; R. Deviscu, Healing Hybridity in the Prophetic
Churches in Kinshasa, in Social compass 43 (1996) 225-232; M. SCHOFFELEERS, Gebetsheilung und Politik.
Der Quietismus der Heilungskirchen im siidlichen Afrika, in Concilium 34 (1998) 565-570; K. T. BERTIN, Le
ministere de guérison en Afrique. Chance et défi pour I'Eglise, in Nouvelle revue théologique 122 (2000)
416-430; R. ZANCHETTA, Malattia, salute, salvezza. Per un’antropologia soteriologico-liturgica, in Rivista li-
turgica 87 (2000) 327-339.

468



Michael Schulz

kann - wem, das konne vorab niemand entscheiden. Dieses Charisma sei auch nicht
an eine bestimmte Personengruppen in der Gemeinde gebunden, etwa an den Leiter
eines Gottesdienstes oder an eine Gruppe, die an diesem Gottesdienst teilnimmt
(Abschnitt 5). Zum anderen unterstreicht die Glaubenskongregation, da Gebete um
Heilung, Gesten und Zeichen sowie liturgische Feiern vor MiBbrauch und einem
falschen Verstdndnis geschiitzt werden miissen. Hysterische Anwandlungen, kiinst-
liche oder sensationelle Elemente seien in jedem Fall auszuschlieen (Art. 5 §3). Erst
recht sei kein Heilungscharisma machbar, z.B. durch Autosuggestion etc., sondern
eben Gabe des Geistes Christi, der weht, wo er will. Streng verboten wird,
Exorzismusgebete auBlerhalb des von der Kirche vorgegebenen Rahmens und ohne
besondere Beauftragung zu sprechen (Art. 8). Offenbar besteht in diesem
Zusammenhang besonders die Gefahr des MiBbrauchs und der esoterischen
Deformation des amtlichen Gebetes. Magie und Zauberei haben keinen Platz im
christlichen Gebet.

Zum geistesgeschichtlichen Hintergrund der Instruktion sei angemerkt: Im
Riickblick auf die Diskussion der letzten Jahrzehnte {iber das Phiinomen der Wunder
oder gar des Gebets um ein Heilungswunder, sticht ins Auge, da8 bis in siebziger
Jahre des 20. Jahrhunderts hinein, die Maglichkeit von Wundern14 und entspre-
chenden Gebeten miihsam zu erstreiten waren. Auch unter nicht wenigen Katholiken
galten die Heilungswunder von Lourdes als verdédchtig oder als Schwindel. In einem
mechanistisch-deistischen und fortschrittsgldaubigen Weltbild konnte man sich die
Welt nicht als fiir Gottes Wirken offenes System vorstellen; man setzte allein auf die
Wunder der Wissenschaft. Demgegeniiber ist ein neues Interesse an
Wunderheilungen erwacht, obgleich das mechanistische Weltbild nicht einfach ver-
schwunden ist und sich jeder dankbar zeigt fiir Medikamente der klassischen
Medizin, die Heilung bewirken15. Diese Wunderheilungen stehen oft im
Zusammenhang mit charismatischen Personlichkeiten, die in gottesdienstlichen
Feiern agieren. Aber auch auBerhalb des Christentums ist ein dhnliches Interesse an
Heilungen festzustellen, das durch Heiler vermittelt wird. Dieses Interesse steht oft
im Zusammenhang mit einer Weltsicht, die mit dem Schlagwort der Ganzheitlichkeit
oder des Holismus charakterisiert wird und teilweise esoterisch-magische, theoso-
phische und gnostische Elemente in sich trigt, aber auch christliche Vorstellungen

14 Vgl. H. J. POTTMEYER, Zeichen und Kriterien der Glaubwiirdigkeit des Christentums, in W. KerN u.a. (Hgg.),
Handbuch der Fundamentaltheologie, Bd. 4, Tiibingen-Basel 20002, 265-299, hier 270 ff.; R. BAUMANN, Art.
Waunder, in NHThG Bd. 5 (1991) 286-299.

15 Vgl. H. GASPER, Art. Wunderheilungen, in LThK3 Bd. 10 (2001) 1319-1320.

469



Articoli

rezipiert (Fritjof Capra u.a.). Unter der Metapher New Age soll dieses ganzheitlich-
spirituelle Weltgefiihl das wissenschaftliche Weltbild weitgehend ablosenté.

Die sich in der Esoterikwelle und im bunten neuen religiosen Markt bekundende
Sehnsucht nach Ganzwerdung und Heilung ist vom christlichen Standpunkt aus ver-
stindlich, wenngleich Ziel und Weg zu unterscheiden sind17. Inakzeptabel ist z.B. ei-
ne esoterisch-neomagische Weltsicht, in der man sich etwa Wunderheilungen durch
eine Priexistenzdiagnostik verspricht und dabei eine Variante der
Reinkarnationslehre voraussetzt. Danach sei die aktuelle Krankheit die Folge von
Siinden in einem Leben vor dem gegenwirtigen. Durch Hypnose tritt man die Reise
in die Vorzeit an, entdeckt den eigenen Siindenfall und versucht nun durch Siihne
oder sonstige Praktiken die Schuld abzutragen und dadurch die Krankheit loszuwer-
den18, Wie erldutert, ist auch nach christlicher Vorstellung die Verséhnung des
Menschen mit sich bereits als eine Form der Heilung zu betrachten, die sich aller-
dings nicht in einem reinen SelbstfindungsprozeB ereignen kann, der die grundle-
gende theologische Dimension ausschlieBt oder als sekundér betrachtet. Ein sich
durch die Erbsiinde und personliche Siinde selbst entfremdetes Selbst kann immer
nur ein sich selbst fremd gewordenes finden. Gottes Heil in Christus vermag allein ein
neues Selbstverhiltnis zu begriinden, das sich ebenso in einem psychischen und kor-
perlichen Heil- und Ganzwerden niederschlagen kann. Heil und Heilung sind Gnade
und kénnen durch keine ganzheitlichen Praktiken herbeigezwungen werden.

Abwegig ist ebenso ein von lifestile- und wellness-Trends geprégter Begriff von

16 Vgl. M. Fuss, Art. New Age, in LThK3 Bd. 7 (1998) 792-793.

17 Vgl. T. KORBEL, Wunsch nach Heil und Heilung. Techniken und Angebote des parareligiosen Marktes, in
HerKorr 53 (1999) 33-37. In diesem geistigen Umfeld wird z.B. der visionir und prophetisch begabten Ab-
tissin und Naturkundlerin hl. Hildegard von Bingen (1098-1079) eine schillernde Aufmerksamkeit zuteil.
In neueren Publikationen riickt die hl. Hildegard zum alternativen Ratgeber auf. Vgl. etwa die
Hildegardbiicher aus dem Econ-Verlag, die unter die Rubrik “Econ Ratgeber” fallen. Damit soll nicht ge-
sagt sein, daB diese Biicher grundsitzlich abzulehnen seien. Ihr Inhalt muB aber dem Kriterium stand-
halten, das fiir Hildegard selber maBgeblich war: ihr kirchlicher Glaube. Hildegard sieht sich nicht nur ein-
fach als «Ratgeber zur sinnvollen und gliicklicheren Lebensgestaltung» (Buchdeckeltext des von der
Heilpidagogin H. STrRickErschminT verfaBten Buches Heilige Hildegard - Heilung an Leib und Seele,
Diisseldorf 1996). Hildegard sieht in allem den Widerschein Gottes, der sich in Christus geoffenbart hat und
sich in Kosmos und Kirche vermittelt. Ihr Heilwissen steht in diesem Horizont; es dient dem einen Heil-and,
dessen Heil Heilung und Gliick einschlieBt, sich aber nicht darin erschopft.

18 Als Protagonistin der modernen Esoterik und angedeuteten Heilungsvorstellung gilt Helena Blavatsky
(1831-1891). Ziel ist ein kosmisches Lebensgefiihl der Harmonie. Dazu dient die Synthese verschiedenster
religivser und pseudoreligitser Strémungen. Danach kénnen Erkrankungen auch durch ein falsches
Denken ausgeliist werden, durch das sich der Mensch vom kosmischen Lebensstrom absondert. Heilung
bestehe in der Riickkehr zur Einheit mit dem géttlichen Kosmos. Vgl. dazu C. BoCHINGER, Art. Esoterik. I
Religionsgeschichtlich; B. Grom, Art. Esoterik. IIl. Neureligiose Aspekte, in LThKS Bd. 3 (1995) 884-886.

470



Michael Schulz

Gesundheit und Heilsein, der Leiden, Krankheit und Alter ausschlieBt und auch al-
ternative Medizin bis hin zu spirituellen Versenkungsiibungen dem Paradigma fit for
Jfun and for ever unterstellt1.

Offenbar befiirchtet die Glaubenskongregation, daB auch christliche
Heilungsgottesdienste in ein neureligitses und esoterisches Fahrwasser geraten kon-
nen und so die Grenze zum Aberglauben, zum platten Unsinn und zur Manipulation
verwischt wird. Andererseits kann man es begriifen, daB eine eindimensionale
Weltsicht eine Relativierung erfihrt, die wunderbare Heilungen kategorisch aus-
schloB und eine Wallfahrt zur Genesung von einer Krankheit nur als Humbug licher-
lich machen konnte. Aber am Ende kann keine irrationale Weltanschauung stehen.
Die im und durch den Logos erschaffene Welt ist “logisch” und daher der Ratio zu-
giinglich - einer Ratio, die aber nicht mit einer rein mathematischen oder rationali-
stischen zusammenfillt, sondern eine theologische und weisheitliche Sicht der Welt
erlaubt.

5. Gebete um Heilung — Erhorung und Erfiillung: diesseits und
jenseits

In dieser Weltsicht ist Gott das Innerlichste aller Wirklichkeit20. Gott kann daher
einzelne natiirliche Kriifte iiber sich selbst hinausheben und eine wunderbare
Heilung herbeifiihren, um seine sinnstiftende und heilende Néhe in einem wirksamen
Zeichen zu offenbaren und um andere Menschen zum Glauben zu fiihren2!.

In beeindruckender Weise schildert der ehemalige Ordensgeneral der Jesuiten,
Pedro Arrupe (1907-1991), drei Heilungswunder, die sich bei Gottesdiensten in
Lourdes ereigneten oder dort ihren Anfang nahmen22. Zu diesem Zeitpunkt war
Arrupe noch Medizinstudent und teilweise mit bei der Untersuchung dieser
Wunderheilungen beteiligt. Die Erfahrung dieser Wunder beeinflufite seine neue
Berufsentscheidung. Ein unerschiitterlicher Glaube hatte offenbar diesen Menschen

19 Vgl. A. Forrzik, Hauptsache gesund, in HerKorr 55 (2001) 217-219.
20 Vgl. THOMAS VON AQUIN, S.th. 18, 1. 3.

21 Zur metaphysischen Klirung dessen, was im Wunder geschieht, und um ein Wunderverstindnis zu relati-
vieren (wenngleich nicht auszuschlieBen), das sich auf ein “Durchbrechen der Naturgesetze” fixiert, hat K.
RAHNER, Grundkurs des Glaubens, 87-90, 179-182, 247-253, den Begriff der aktiven Selbstiranszendenz
entwickelt, zu der Gott die Dinge — unableitbar Neues wirkend - von innen heraus erméchtigt.

22 Vg, dazu P. M. LaMET, Pedro Arrupe. Un’esplosione nella Chiesa, Milano 1993, 45-51.

471



Articoli

zur Gesundheit verholfen - ein Glaube, der aus der Gnade seine besondere
Wirksamkeit zog. Die Gebete um Heilung bei diesen Gottesdiensten waren nicht von
auBergewohnlicher Art. In einer theologischen Weltsicht rechnet man damit, da8 Gott
dem in Freiheit erschaffenen Menschen bestimmte Gaben, auch eine Heilung, auf ein
durchaus gewdhnliches Gebet hin zukommen 148t.

Gebetsbitte und stellvertretende Fiirbitte sind in jedem Fall menschliche Zeichen
fiir die grundsiitzliche Bereitschaft, Gottes Heil zu wollen und anzunehmen. Gott
iiberfillt den Menschen sozusagen nicht mit seinen Gaben ungefragt oder ungebeten;
er 1Bt sich bitten, nicht weil er diese Bitte brauchte, sondern um des Menschen wil-
len, der Gottes freie Gaben nur wiederum mit seiner eigenen Freiheit annehmen
kann: Das Bittgebet driickt diese Offenheit der menschlichen Freiheit aus?3. Diese
Freiheit muB Gott allerdings zuvor mit seiner Gnade beriihren und zum freien Vollzug
der Bitte ermichtigen. Gott klopft zuerst an die Tiir des Menschen (Offb 3,20), bevor
dieser seine Tiir aufmacht, hinaustritt, um in der Kraft der Gnade an Gottes Tiir an-
zuklopfen (Mt 7,7). Erhérung ist jeder menschlichen Bitte — auch um Heilung - zuge-
sagt, Erfiillung jedoch nicht. Warum?

Wie im Falle Jesu, der aus seiner Todesangst errettet werden wollte (Mk 14,36),
kann eine Bitte zwar erhort, aber nicht unmittelbar erfiillt werden, wenn die
Erfiillung eine Gestalt annehmen soll, die iiber die in der Bitte angesprochene Form
weit hinausgeht. Da Jesus mit dieser “Ubererfiillung” in Form seiner Auferstehung
zum Heil der Welt rechnen konnte (Lk 22,16.18)24, war das Ziel seiner Gebetsbitte
nicht, Gottes Willen abzuindern, sondern sich ganz fiir diesen Willen zu 6ffnen. Das
die Vaterunser-Bitte rekapitulierende «dein Wille geschehe» am Ende der Bitte Jesu
im Garten Getsemani markiert deshalb keine fatalistische Kapitulation oder eine
Zuriicknahme seiner “eigentlichen” Bitte. Jesu Bitte um Rettung (um Heilung seiner
Lebenssituation) vollendet sich im Appell an den gottlichen Willen, in dem alles Heil,
auch das eigene, beschlossen liegt, und der unter allen Umsténden zum Durchbruch
und zur Verwirklichung kommen soll.

Die erbetene Verwirklichung des Willens Gottes ist also in jedem Fall das Beste,
das jedem Beter zuteil werden kann, auch wenn sie zunéchst nicht, wie bei Jesus

23 Vgl. zum Folgenden H. SCHALLER, Das Bittgebet. Eine theologische Skizze (Sammlung Horizonte, N.E. 16),
Einsiedeln 1979, 167-190; s. auch G. GRESHAKE, Theologische Grundlagen des Bittgebetes,in ThQ 157 (1977)
27-40, bes. 33, 36 ff.

24 Zur Frage nach Jesu Vorauswissen seiner Auferweckung vgl. H. SCHURMANN, Gottes Reich — Jesu Gschick.
Jesu ureigener Tod im Licht seiner Basileia-Verkiindigung, Freiburg u.a. 1983, 210-213; J. GNILKA, Jesus
von Nazaret. Botschaft und Geschichte (HThK.S 3), Freiburg u.a. 1990, 284 f.

472



Michael Schulz

selbst, die unmittelbare Erfiillung der Bitte darstellen mufB. D.h., die Bitte um Heilung
fiir sich und andere kann im Leeren verhallen — scheinbar. Sie ist aber aufgehoben
und erfiillt in der eschatologischen Selbstgabe Gottes an den Menschen in Christi
Leben, Tod und Auferstehung und in der Sendung des Heiligen Geistes, der alles
Beten tragt und zum Dialog mit Gott macht.

In Jesu Auferstehung hat Gott sich als der Arzt des Lebens erwiesen (Ex 15,26 /
Mk 2,17). Seine #rztliche Kunst zeigt er auch in den Heilungen, zu denen der
Auferstandene die Jiinger erméichtigt (Mk 16,18). Die Heilungen beglaubigen die
Osterbotschaft der Apostel; sie sollen als Wetterleuchten der Auferstehung das
menschliche Leben wunderbar verkliren und zum Glauben an Jesus, den Heliand,
fiihren — zu einem Glauben, der sich im Bittgebet um Heilung duBert und der zugleich
weiB, daB Gott jede Bitte mit der Gabe des ewigen Lebens “{ibererfiillt”.

Summary

Currently there is an upcoming discussion about the understanding and praxis of
healing and of prayer for healing both in and outside of the Church. The Congregation
for the Doctrine of the Faith published an instruction On Prayers for Healing, dated
14th, September 2000, to outline the possibilities and limits of prayers and services
for healing. This article seeks to contribute to the discussion. It expresses a develo-
ped theological concept of illness and of healing as salvation, the place of healing-mi-
racles, and includes the doctrine of original sin and redemption. The anointing of the
sick and prayer for healing are considered from this background.

473






Articoli I RTLu VI (3/2001) 475-491

Il laico: “ministro” di guarigione?
(Aspetti canonistici

s Libero Gerosa
Facolta di Teologia (Lugano)

Il 14 settembre 2000, festa dell’Esaltazione della Santa Croce, a norma del can.
34 del Codice di Diritto Canonico la Congregazione per la Dottrina della Fede pubbli-
ca una «Istruzione circa le preghiere per ottenere da Dio la guarigione»!. I motivi
principali che hanno suggerito ed orientato la redazione di questo documento sem-
brano essere stati sostanzialmente due. Da una parte, di fronte al «fenomeno per cer-
ti versi nuovo» del «moltiplicarsi di riunioni di preghiera, alle volte congiunte a cele-
brazioni liturgiche, con lo scopo di ottenere da Dio la guarigione»2, I'autorita eccle-
siastica si & innanzitutto sentita in dovere di favorire tutto cio che di buono c¢’é in que-
sto fenomeno esercitando un «giusto discernimento» dottrinale e disciplinare affin-
ché queste riunioni di fedeli diano i frutti sperati per il bene spirituale loro e di tutta
la Chiesa. Dall’altra, ed in seconda battuta, la stessa autorita con il suo intervento de-
sidera offrire agli Ordinari I’aiuto necessario per correggere eventuali abusi e tutto
cio che va evitato affinché lo svolgimento di questi incontri di preghiera non scada in
«forme simili all’isterismo, all’artificiosita, alla teatralita o al sensazionalismo»3.

Sia gli aspetti positivi che quelli negativi di queste riunioni di preghiera sono sta-
ti gia da tempo lucidamente percepiti anche da autori coinvolti in prima persona in
questo grande fenomeno spirituale e carismatico che percorre la Chiesa Cattolica, e
anche altre Chiese e Comunita cristiane, all’inizio del terzo millennio. Infatti, nella
ricca letteratura in merito non manca chi ricorda che se le guarigioni hanno avuto
un ruolo non indifferente nella prima evangelizzazione operata da Pietro e dagli al-
tri apostoli4, non si puo certo escludere a priori che esperienze analoghe possano rap-

1 ]l testo dell'Istruzione si trova in L'Osservatore Romano, 24 novembre 2000, 6 (= IstrGuar).
2 Cfr. 'Introduzione della IstrGuar.
3 Cfr. art. 5 § 3 delle Disposizioni disciplinari, contenute nella Ila parte della IstrGuar.

4 Cfr. Atti 3 e il commento di B. HERON, Gebet um Heilung: Die Herausforderung, Miinsterschwarzach 1994,
22-24, nonché il “Begleitwort” di A. Kothgasser allo stesso libro (9-11).

475



Articoli

presentare un momento importante e positivo anche per la grande sfida della nuova
evangelizzazione, lanciata da Papa Giovanni Paolo II. Certo, la positivita di questo fe-
nomeno sara tanto piu efficace in ordine all'evangelizzazione e alla missione della
Chiesa nel mondo, quanto pit1 i loro principali attori saranno capaci di superare i non
pochi pericoli spirituali e pastorali ad esso connessi5. In particolare, come afferma
energicamente Emiliano Tardifé, & necessario evitare il grave errore di concentrare
I'attenzione dei fedeli sulla persona “carismatica” anziché su Gesu Cristo stesso, 1'u-
nico vero guaritore degli ammalati. Oggi come duemila anni fa, educare il popolo ad
uno sguardo di fede su questi fenomeni e una grande responsabilita; dopo la guari-
gione dello storpio presso la porta del Tempio detta “Bella”, anche Pietro incontra le
sue difficolta: «Uomini d’Israele, perché vi meravigliate di questo e continuate a fis-
sarci come se per nostro potere e nostra pieta avessimo fatto camminare quest’uo-
mo?» (Atti 3,12).

Magistero e sensus fidei dei fedeli sembrano dunque ancora una volta integrarsi
reciprocamente e in modo armonico, per lo meno sulla sostanza delle questioni ri-
guardanti il fenomeno delle guarigioni. Lo conferma sia il fatto che I'Istruzione, con-
tro una certa tendenza teologica postconciliare, parla gia nel titolo di “guarigione”,
sia e soprattutto il fatto che nella parte dottrinale della stessa Istruzione due interi
paragrafi sono dedicati al “carisma di guarigione”, il terzo ed il quinto. Entrambi i
paragralfi, ricchi di citazioni bibliche?, sono chiaramente informati dalla lezione con-
ciliare sui carismi e sul loro ruolo nella comunione ecclesiale. Ed & proprio a questo
contesto che occorre rifarsi se si vuole offrire alle preghiere di guarigione, liturgiche
e non liturgiche, una base normativa capace di favorirne un «retto svolgimento»8.

5 A tale riguardo vale la pena di leggere interamente i cap. 8 e 9 di F. Mac NutT, Beauftragt zu heilen. Eine
praktische Weiterfiihrung, Graz-Wien-Koéln 1979, 71-75 e 76-81.

6 A tale riguardo cfr. E. TARDIF — PH. MADRE, Das Charisma der Heilung und Gebete um Heilung,
Miinsterschwarzach 19993, 12-13.

7 D’altronde non poteva essere diversamente, visto che circa un quinto dei quattro vangeli & costituito da pe-
ricopi dedicate a guarigioni operate da Gesu; cfr. B. HERoN, Gebet um Heilung, cit., 19.

8 Cfr. IstrGuar, Introduzione,

476



Libero Gerosa

1. La lezione del Concilio Vaticano II su carismi e sacramentali

1.1. 1l significato ecclesiologico costituzionale dei carismi

Il Concilio Vaticano II fa un uso tutto sommato sobrio dei termini Charisma e
Charismaticus®. Paradossalmente pero tale sobrieta non mette in ombra i carismi,
ma finisce per evidenziare maggiormente sia la natura specifica dei carismi in rap-
porto agli altri doni dello Spirito Santo, sia il loro ruolo ecclesiologico decisivo.

Da una lettura attenta di LG 12,2, in cui & ampiamente diffuso il senso neotesta-
mentario di carisma, risulta chiaramente che i Padri del Concilio Vaticano II voleva-
no mettere a fuoco la sua natura specifica attraverso cingue asserzioni: (a) i carismi
sono «grazie speciali» (gratias speciales), (b) dispensate liberamente dallo Spirito
«tra i fedeli di ogni ordine», (c) con le quali «li rende adatti e pronti» (aptos et promp-
tos) ad assumere diverse funzioni al servizio di una «maggiore espansione della
Chiesa»; (d) questi stessi carismi si distinguono in «straordinari» e «piti semplici o pitt
largamente diffusi», (e) ma tutti indistintamente sottostanno al «giudizio dell’autorita
nella Chiesa» per quanto riguarda la loro genuinita e, qualora risultassero tali, non
possono essere estinti.

In LG 4,1 si afferma: «Egli (lo Spirito Santo) introduce la Chiesa nella pienezza del-
la verita (cfr. Gv 16,13), la unifica nella comunione e nel ministero, la provvede e di-
rige coi diversi doni gerarchici e carismatici...». In questo testo si sottolinea come 1'u-
nitd misteriosa della comunione ecclesiale e realizzata dallo Spirito Santo attraverso
due tipi diversi di doni concessi simultaneamente e costantemente alla Chiesa: quel-
li gerarchici e quelli carismatici. Simile verita dogmatica se da una parte impedisce
di opporre il carisma al ministero e quindi di ridurre unilateralmente la Chiesa ad
una comunita carismatica, dall’altra impedisce pure di ridurre altrettanto unilate-
ralmente il mistero ecclesiale ad una struttura piramidale incentrata sulla gerarchia.
Sia i doni gerarchici, sia quelli carismatici provengono dallo stesso Spirito di Cristo e
possono, seppure secondo modalita diverse, essere considerati entrambi come strut-
ture o funzioni ex institutione divina (LG 22,1 e LG 32,1).

9 1l termine Charisma ricorre undici volte (LG 12,2; 25,3; 30; 50,1; DV 8,2; AA 3,3-4; 30,11; AG 23,1; 28,1;
PO 4,2; 9,3), mentre I'aggettivo derivato Charismaticus solo tre volte (LG 4,1; 7,3; AG 4); per un’analisi det-
tagliata di questi testi cfr. G. RaMBALDI, Uso e significato di “Charisma” nel Vaticano Il. Analisi e confronto
di due passi conciliari sui carismi, in Gregorianum 66 (1975) 141-162; L. GERrosA, Il “carisma” e Uedifica-
zione della “communio” secondo il Concilio Vaticano II, in Strumento internazionale per il lavoro teologi-
co: Communio 129 (1993) 102-106.

477



Articoli

Infine nel leggere AA 3, 3-4 il canonista ¢ immediatamente colpito dall'impor-
tanza data dai Padri conciliari al «diritto e dovere di ogni credente» di esercitare il
carisma ricevuto dallo Spirito Santo. Senza intaccare minimamente I'importanza ca-
nonistica di una simile asserzione non si pud pero evitare di osservare che tale “di-
ritto e dovere” & un’applicazione necessaria del principio generale d’ordine costitu-
zionale affermato da LG 12,2 secondo cui i carismi possono essere donati a fedeli di
ogni categoria. Nel passo del Decreto sull’apostolato dei laici, ancor piu che in quel-
lo della Costituzione dogmatica sulla Chiesa, 'autenticita di tale interpretazione &
confermata dall’esplicito richiamo al diritto di seguire il proprio carisma, che va eser-
citato «in comunione con i fratelli in Cristo e soprattutto con i propri pastori».

Da questi tre testi conciliari si possono dedurre altrettante linee di demarcazione
entro le quali & possibile precisare il ruolo ecclesiologico-costituzionale del Carisma:
1) il Carisma & una grazia speciale, diversa dalla Parola e dal Sacramento, ma al-
trettanto strutturalmente orientata all’edificazione della communio ecclesiale; 2) in
quanto tale, il Carisma non & riducibile né ad un talento personale, né ad un dono
dello Spirito elargito indistintamente attraverso il battesimo; 3) la sua relazione di
complementarietd con il ministero da una parte dimostra che il Carisma appartiene
alla Costituzione della Chiesa e dall’altra smaschera la falsita dell’opposizione d’ori-
gine romantico-protestanie fra Carisma ed Istituzione. A partire da questi principi,
ed in particolare dall'ultimo, & piti facile capire perché nella teologia dogmatica con-
temporanea sia ormai un dato acquisito con certezza che nella Chiesa la Costituzione
sia una categoria o entita pit grande dell'Istituzione. Ad esempio, il teologo Hans Urs
von Balthasar, in piena sintonia con una lunga tradizione dogmatica, arriva a defini-
re I'Istituzione ecclesiale come una sorta di «kenotische Verfassung», ciod come una
riduzione kenotica del mistero della Chiesa, atta ad impedire - attraverso la logica
dell’obbedienza ecclesiale che garantisce il permanere della Memoria Christi — una
privatizzazione dell’esperienza ecclesiale10.

Per misurare tutta I'importanza canonistica di questa definizione balthasariana
dell’Istituzione ecclesiale & perd importante rendersi conto che 'equazione fra
Istituzione e sacramento dell’ordine & falsa, perché ogni sacramento e dunque anche
il battesimo, che conferisce il sacerdozio comune ed il sensus fidei, @ nella Chiesa ele-
mento istituzionale. Pertanto I'Istituzione ecclesiale non & riducibile al sacerdozio mi-
nisteriale. Ad essa appartiene anche il sacerdozio comune che, assieme al sensus fi-
dei, costituisce il fondamento della partecipazione di tutti i fedeli alla missione della

10 Cfr. Pneuma und Institution. Skizzen zur Theologie, vol. IV, Einsiedeln 1974, 129-130 e 229-233.

- 478



Libero Gerosa

Chiesa nel mondo. Ne & una prova inconfutabile il fatto che il sacramento del batte-
simo, da sempre considerato la ianua sacramentorum, costituisce il criterio di diffe-
renziazione tra la qualita costituzionale di religione cristiana — propria di molte set-
te fondate esclusivamente sulla fede in Cristo attraverso la Parola - e la qualita co-
stituzionale-istituzionale di ecclesialita che, per essere tale, esige almeno lo spesso-
re sacramentale del battesimoll. E proprio nel battesimo affiora paradigmaticamen-
te la valenza giuridica di tutti i Sacramenti e di conseguenza anche della Parola, la
quale, pur non essendo sempre annunciata in concomitanza con la celebrazione dei
Sacramenti, ha perd sempre, almeno nelle parole della forma sintetica e definitoria
di ogni sacramento, la funzione di produrre I'effetto soteriologico e socio-giuridico del
segno simbolico sacramentale.

Per questa ragione, se per istituzione si intendono le strutture stabili e costitutive
di una realta sociale, bisogna convenire che questa struttura e conferita alla Chiesa
dal Sacramento e dalla Parola, che si compenetrano a vicenda, dando origine tra I’al-
tro a quella figura centrale di soggetto canonico che & il Christifidelis, soggiacente ed
immanente in tutti i tre stati di vita ecclesiale e dunque nelle persone dei laici, dei
preti e dei religiosi. La Chiesa come Istituzione non coincide percid semplicemente
con l'organizzazione dei pubblici poteri, cioé dell’autorita. L'Istituzione ecclesiale si
invera sempre attorno ai due poli del battesimo e dell’ordine sacro, convergenti con
gli altri Sacramenti nell'Eucaristia, in cui si manifesta altresi il principio strutturale
della Costituzione della Chiesa. Infatti nell’Eucaristia é rappresentata tutta la Chiesa,
perché questo sacramento & nel contempo la fons et origo nonché il culmen di tutta
la vita della Chiesa, come afferma il Vaticano II (SC 10). In essa giunge percio a com-
pimento quel processo di integrazione fra Istituzione e Costituzione iniziato nel bat-
tesimo, quale initium et exordium di tutti i gradi della comunione ecclesiale.

Da quanto fin qui esposto si pud trarre la seguente conclusione, valida sia per la
teologia dogmatica sia per il diritto canonico: nella Chiesa, 1'Istituzione consiste so-
stanzialmente negli sviluppi giuridico-strutturali assunti storicamente sia dal sacer-
dozio comune, sia dal sacerdozio ministeriale; la Costituzione, invece, non & un’en-
tita rigida (starre Grasse), perché oltre che con la Parola e il Sacramento deve fare i
conti con un suo terzo elemento primario: il Carismal2. Essa comprende percio tutti

11 Cfr, E. CoRECco, Battesimo, in Digesto delle Discipline pubblicistiche, cur. R. Sacco ed altri, vol. IT (1987),
213-216.

12 Che la Costituzione della Chiesa non sia un’entita rigida & dimostrato anche dal fatto che essa non & ga-
rantita da un tribunale supremo, ma semplicemente dall’assistenza dello Spirito Santo, promesso da Cristo;
cfr. K. MORSDORF, Kirchenverfassung. I. Katholische K., LThK, vol. VI (Freiburg im Br. 1961), 274-277, qui
274-275.

479



Articoli

quegli elementi che sono strutturalmente necessari all’esistenza stessa della Chiesa,
all'individuazione della sua identitd quale soggetto anche giuridico. Questa conclu-
sione puo essere pil facilmente compresa nelle sue conseguenze giuridiche se il ca-
nonista non dimentica che entrambi gli aspetti delle realtad ecclesiali, ossia la
Costituzione e I'Istituzione, sono soggetti all’'intervento costante dello Spirito Santo il
cui opus proprium & la costruzione della communio, in cui 'uomo pud ritrovare pie-
namente la sua liberta!3. Proprio a motivo di questa duplice ascendenza pneumato-
logica della communio al canonista recano uguale preoccupazione due diverse ed op-
poste convinzioni: «...sia la posizione che nega e sottovaluta la funzione ecclesiale del
diritto canonico per sottolineare I'importanza dei carismi, sia quella che esalta I’ele-
mento giuridico, perché tanto 'una quanto I’altra... sembrano unilaterali. Ambedue
coincidono, in definitiva, nel concepire il diritto della Chiesa come qualcosa che ha
senso solo alla luce del dato istituzionale e nel vedere il dinamismo carismatico come
qualcosa che, per la sua vitalita, resta ai margini del diritto»14.

In questa giusta prospettiva, giuridico non & dunque sinonimo di istituzionale, e
le due categorie di Istituzione e Costituzione hanno nella Chiesa un significato diver-
so da quello da loro assunto nell’ordinamento giuridico della Stato moderno15.

Se si riflette poi sul fatto che neppure le costituzioni statuali moderne appaiono
cosi esaustive come sembrerebbe pretendere la tradizione giuridica liberale — tant’e
che esistono diritti fondamentali (come ad esempio il diritto alla vita) che pur aven-
do carattere costituzionale non sono formalizzati positivamente nelle carte costitu-
zionali —, si evidenzia come, per meglio definire 1'Istituzione e la Costituzione nella
Chiesa, sia necessario al canonista distaccarsi dal riferimento costante ai modelli sta-
tuali. Infatti, a differenza dello Stato moderno, la Chiesa non solo non possiede una
Costituzione formale, ma la sua Costituzione materiale contiene un elemento strut-
turante che non permette di identificare la Costituzione con I'Istituzione. Questo ele-
mento strutturante & il Carisma che, essendo donato dallo Spirito Santo alla Chiesa
per edificare la comunione attraverso la realizzazione dell’equilibrio fecondo della bi-
polarita istituzionale (chierici e laici) che la caratterizza, svolge un ruolo ecclesiolo-

13 Cfr. J. RaTzINGER, Der Heilige Geist als “communio”. Zum Verhdltnis von Pneumatologie und Spiritualitit
bei Augustinus, in C. HEITMANN — H. MUHLEN (hrsg.), Erfahrung und Theologie des Heiligen Geistes, Miinchen
1974, 223-238.

14 P. LoMBARDIA, Carismi e Chiesa istituzionale, in Studi in onore di Pietro Agostino d’Avack, vol. II, Milano
1976, 957-988, qui 965.

15 Per uno studio comparato delle due nozioni di Istituzione e Costituzione nel diritto statuale e in quello ca-
nonico, cfr. L. GERosA, Carisma e diritto nella Chiesa. Riflessioni canonistiche sul “carisma originario” dei
nuovi movimenti ecclesiali, Milano 1989, 108-179.

480



Libero Gerosa

gico di cerniera fra Istituzione e Costituzione; ruolo che svela tutta la sua forza costi-
tuente in rapporto alla costruzione della communio. Richiamando I'lstituzione alla
priorita assoluta dello Spirito e relativizzando il potere di qualsiasi elemento od or-
gano della Costituzione gerarchica della Chiesa, affinché nessuno di essi diventi as-
solutamente autarchico, il Carisma vivifica 1'Istituzione stessa e I’aiuta a superare lo
scoglio della competitivita propria ad ogni forma di potere, che nella Chiesa si & sem-
pre tradotto in preminenza della gerarchia sui laici o viceversa dei laici sulla gerar-
chia.

Questo particolare ruolo ecclesiologico del Carisma ha certamente un suo peso
specifico sotto il profilo giuridico, misurabile attraverso la sua capacita di essere —
per lo meno nella sua forma compiuta, ossia nel cosiddetto “carisma originario” o
“carisma di fondazione” —, con la Parola e il Sacramento, fonte di rapporti di comu-
nione giuridicamente vincolantil6. Esso rimane pertanto un punto di riferimento im-
prescindibile anche per precisare il significato canonistico e liturgico dei cosiddetti
“carismi straordinari”, come ad esempio il “carisma di guarigione”. A questo riguar-
do, perd, un altro punto di riferimento imprescindibile rimane la lezione conciliare
sul ruolo dei sacramentali nella realizzazione della comunione ecclesiale.

1.2. Sacramentali e comunione ecclesiale

Proprio perché la comunione ecclesiale non & una realtd statica bensl dinamica,
che si realizza per gradi ed informa tutta la vita del fedele, il Concilio Vaticano Il non
solo evidenzia la dimensione ecclesiale di ogni sacramento, ma rivaluta anche il ruo-
lo dei sacramentali quali segni e strumenti con cui i fedeli «vengono disposti a rice-
vere l'effetto principale dei sacramenti e vengono santificate le varie circostanze del-
la vita» (SC 60). Per questa ragione nel Catechismo della Chiesa Cattolica, pubblica-
to nel 1992, nell'ultimo capitolo della sezione dedicata ai sette sacramenti della
Chiesa si parla dei sacramentali, definendoli come «segni sacri per mezzo dei quali,
con una certa imitazione dei sacramenti, sono significati e, per impetrazione della
Chiesa, vengono ottenuti effetti soprattutto spirituali. Per mezzo di essi gli uomini ven-
gono disposti a ricevere I'effetto principale dei sacramenti e vengono santificate le va-
rie circostanze della vita» (CCC 1667).

Per la stessa ragione alla fine della normativa codiciale sui sacramenti tanto nel
CIC (cann. 1166-1172) quanto nel CCEO vengono raccolte alcune disposizioni gene-

16 Per una simile analisi, cfr. L. GERosA, Carisma e diritto nella Chiesa, cit., 79-90 e 180-198.

481



Articoli

rali riguardanti i sacramentalil?. Fra di esse, il can. 1166 recita: «I sacramentali so-
no segni sacri, con i quali, in certo qual modo ad imitazione dei sacramenti, sono si-
gnificati effetti anzitutto spirituali ed ottenuti mediante I'impetrazione della Chiesa».
A differenza del CIC/1917 il legislatore ecclesiastico del 1983 usa qui per la prima vol-
ta il termine conciliare di signa sacra a proposito dei sacramentali. Questi ultimi so-
no dunque segni della fede, che inverano in un modo del tutto particolare la struttu-
ra sacramentale e salvifica della Chiesa. In altri termini si tratta di mezzi per ottene-
re una grazia specifica attraverso I'impetrazione della Chiesa (ex Ecclesiae impetra-
tione). E proprio a livello della loro modalita di intervento e della loro efficacia i sa-
cramentali differiscono sostanzialmente dai sacramentil8. Mentre questi ultimi han-
no una validita escatologica irreversibile, perché agiscono ex opere operato, i sacra-
mentali hanno un’efficacia limitata, perché agiscono ex opere operantis Ecclesiael?.
Lefficacia degli effetti spirituali di cui parla il can. 1166 & infatti ottenuta solo in for-
za della dignita morale del ministro che compie il rito e del fedele che lo accoglie.

Anche alla normativa codiciale vigente soggiace la distinzione classica fra due ti-
pi fondamentali di sacramentali: le consecrationes e le benedictiones. Mediante la
consacrazione (consecratio o benedictio constitutiva) una persona (per libera scelta)
0 una cosa (per legittima scelta) viene destinata in modo duraturo al culto o al mon-
do del sacro dalla Chiesa orante: per esempio la consacrazione delle vergini o di un
altare; la professione religiosa o la benedizione dell’Abate. Mediante la semplice be-
nedizione o benedictio invocativa, quale speciale preghiera di un ministro della
Chiesa, si possono ottenere su persone o cose una particolare protezione divina e dei
particolari benefici divini. E certamente quest ultimo tipo di sacramentale che va tenu-
to presente per rispondere alla domanda circa la possibilita del fedele laico di assumere
il ruolo di ministro di guarigione. Prima perd & necessario considerare pii1 da vicino al-
cune altre distinzioni fondamentali, che fanno da quadro di riferimento alle disposizioni
disciplinari elaborate dalla Congregazione per la Dottrina della fede alla luce della lezio-
ne conciliare, testé riassunta, su carismi e sacramentali nella comunione ecclesiale.

17 Anche se a tale riguardo solo nel CCEO si rinvia esplicitamente alle norme del diritto particolare (can. 867
§ 2), per principio questo rinvio vale anche per il CIC, che al can. 1167 § 2 prescrive di osservare accura-
tamente i riti e le formule approvate dall’autorita della Chiesa nell’amministrazione dei sacramentali.
Questa autorita pud senz’altro essere la Conferenza dei vescovi o il vescovo diocesano.

18 Essi differiscono anche per il numero (i sacramenti sono sette, mentre il numero dei sacramentali & inde-
finito) e per I'origine (i sacramenti sono stati istituiti da Gesii Cristo, mentre i sacramentali — come affer-
ma esplicitamente il can. 1167 § 1 - sono istituiti, interpretati, mutati ed aboliti dalla Chiesa). Quest'ultima
questione & perd controversa, cfr. M. LOHRER, Sakramentalien, in LKD, 449-451.

19 Cfr. H.J.F. REINHARDT, Die Sakramentalien, in HdbKathKR, 836-839, qui 836.

482



Libero Gerosa

2. “Carismi di guarigione”, liturgia e diritto canonico

Sarebbe un’impresa avventata voler riassumere in poche battute il salto di qua-
lita che, dopo il Concilio Vaticano II, la rivalutazione della dimensione pneumatologi-
ca della Chiesa20 e del ruolo dei carismi ha impresso all’ecclesiologia e alla canoni-
stica. Ancora piti difficile appare una valutazione complessiva delle sue ripercussio-
ni a livello della scienza liturgica21. D’altronde non si pud dimenticare che molte del-
le nuove prospettive di sviluppo teologico di questa rivalutazione sono state solo ab-
bozzate dai Padri conciliari. Proprio a proposito della dimensione pneumatologica di
comunione, Paolo VI affermava nell'udienza generale del 6 giugno 1973: «Alla cri-
stologia e specialmente all’ecclesiologia del Concilio deve succedere uno studio nuo-
vo e un culto nuovo allo Spirito Santo, proprio come complemento immancabile al-
I'insegnamento conciliare»22. Tale studio non pud prescindere da una presa in con-
siderazione seria, anche da parte di tutte queste discipline teologiche e non solo da
parte della teologia spirituale o mistica, dei cosiddetti “carismi straordinari” e del lo-
ro significato in ordine alla costruzione della comunione ecclesiale. Sotto questo pro-
filo, la recente Istruzione della Congregazione per la Dottrina della fede costituisce
certamente un passo importante nella giusta direzione. Nella parte dottrinale, dedi-
cata allo studio di uno dei “carismi straordinari” emotivamente pit importanti: il co-
siddetto “carisma di guarigione”, I'Istruzione fissa tre coordinate fondamentali per la
sua corretta comprensione ed il suo retto esercizio. Innanzitutto alla luce dell'inse-
gnamento paolino in 1 Cor 12 e di quello conciliare in LG 12 & chiaramente afferma-
to che tale “carisma di guarigione”, donato dallo Spirito Santo, «non & attribuibile a
una determinata classe di fedeli»23, ma & «concesso a una persona» singola affinché
la stessa possa «ottenere grazie di guarigioni per altri»24. In secondo luogo questo po-
tere di «guarire gli infermi» (Mt 10,8), viene donato a singoli fedeli «all’interno di un
contesto missionario, non per esaltare la loro persona, ma per confermarne la mis-

20 Nella sua Enciclica Dominum et vivificantem del 18 maggio 1986 (AAS 78 [1986] 809-900), Giovanni Paolo
1l arriva a definire il Concilio Vaticano II come un Concilio «sostanzialmente pneumatologico».

21 Cfr. M. KUNZLER, La Liturgia della Chiesa (= AMATECA, Vol. 10), Milano 1996, 34-42.

22 Insegnamenti di Paolo VI, vol. XI (1973), Citta del Vaticano 1974, 477; qui citato da: Y. CONGAR, Implicazioni
cristologiche e pneumatologiche dell’ecclesiologia del Vaticano II, in L'ecclesiologia del Vaticano II: dina-
mismi e prospettive, a cura di G. ALBERIGO, Bologna 1981, 97-110, qui 109.

23 IstrGuar 5,5.

24 IstrGuar 3,4.

483



Articoli

sione»25. In terzo ed ultimo luogo, di fronte ai problemi pastorali e liturgici posti dal-
le «riunioni di preghiera organizzate al fine di ottenere guarigioni prodigiose» si af-
ferma giustamente che occorre «distinguere tra quelle che possono far pensare ad
un “carisma di guarigione”... e le altre senza connessione con tale carisma»26, Se &
fuori di dubbio I'importanza dell’aver fissato con chiarezza queste tre coordinate fon-
damentali nella parte dottrinale dell’Istruzione, piti differenziata e complessa sem-
bra essere la valutazione del modo con cui al loro interno sono state elaborate le nuo-
ve disposizioni disciplinari, contenute nella seconda parte dell’Istruzione.

2.1. Celebrazioni liturgiche e preghiere di guarigione

A livello del rapporto fra preghiere di guarigione e liturgia, nella seconda parte
dell’Istruzione sono chiaramente affermate due distinzioni molto importanti per di-
sciplinare tutta la materia: la distinzione fra preghiere di guarigione ed esorcismi,
nonché la distinzione fra semplici preghiere di guarigione e celebrazioni liturgiche
vere e proprie.

In merito alla prima distinzione, 'art. 8 § 2 delle disposizioni disciplinari recita:
«Le preghiere di esorcismo, contenute nel “Rituale Romanum”, devono restare di-
stinte dalle celebrazioni di guarigione, liturgiche e non liturgiche». L'esigenza di que-
sta distinzione netta & teologicamente e disciplinarmente fondata. Infatti, il
Catechismo della Chiesa Cattolica afferma: «I.esorcismo mira a scacciare i demoni o
a liberare dall’influenza demoniaca, e cid mediante 1’autoriti spirituale che Gesii ha
affidato alla sua Chiesa. Molto diverso & il caso di malattie, soprattutto psichiche, la
cui cura rientra nel campo della scienza medica. I importante, quindi, accertarsi, pri-
ma di celebrare I'esorcismo, che si tratti di una presenza del Maligno e non di una
malattia» (1673). Proprio per questa ragione, a norma del can. 1172 del CIC, soltan-
to un preshitero che abbia ottenuto una «licenza peculiare ed espressa»27
dell’Ordinario del luogo pud pronunciare legittimamente, e nel rispetto delle norme
liturgiche fissate dalla Chiesa, esorcismi sugli ossessi.

In merito alla seconda distinzione, quella fra preghiere di guarigione liturgiche e
non liturgiche, le disposizioni disciplinari dell'Istruzione non sono del tutto chiare e
complete. Infatti, da una parte non corrispondono pienamente a quanto fissato in mo-

25 JstrGuar 3,1.
26 IstrGuar 5,3.

27 Cfr. anche: CONGREGATIO PRO DOCTRINA FiDEL, Epistula Inde ab aliquot annis ordinariis locorum missa, in men-
tem normae vigentes de exorcismis revocantur 29 septembris 1985, prot. N. 291/70; AAS 77 (1985) 1169-
1170, qui numero 1.

484



Libero Gerosa

do normativo dal Codice di diritto canonico a tale proposito, dall’altra si soffermano
su alcuni particolari secondari, come il «luogo sacro» (art. 1) e le «vesti sacre» (art.
3 § 1), senza invece menzionare esplicitamente altri aspetti, giuridicamente ben piu
importanti, come la necessita che tali celebrazioni siano presiedute da persone legit-
timamente investite o deputate dall’autorita ecclesiastica. In altri termini, mentre a
norma dell’art. 2 dell'Istruzione le preghiere di guarigione si qualificano come «li-
turgiche» semplicemente «se sono inserite nei libri liturgici approvati dalla compe-
tente autorita della Chiesa», a norma del can. 834 § 2 le condizioni affinché un atto
di culto possa essere definito liturgico sono due: il suo svolgersi secondo un rito ap-
provato dalla Chiesa ed il suo essere esercitato o guidato da un fedele a cio deputato
dall’autorita ecclesiastica2s. Il rispetto simultaneo di entrambe le condizioni, un rito
approvato ed un ministro ad esso deputato, & fondamentale se si vuole evitare che si
creino veri e propri paradossi2? o che i fedeli confondano le «libere preghiere non li-
turgiche con le celebrazioni liturgiche propriamente dette»30. Del resto I'espressione
codiciale persona legitime deputata, usata dal legislatore ecclesiastico, & volutamen-
te molto ampia perché un fedele pud essere deputato a presiedere celebrazioni litur-
giche o a svolgere in esse un determinato servizio liturgico in diversi modi: attraver-
so un’ordinazione sacramentale, il conferimento di un ministero, un incarico o - in
caso di necessita (29) - semplicemente in forza del battesimo e della cresima. Certo,
questa pluralita di forme & molto probabilmente sottintesa dal rinvio dell'Istruzione

28 A tale riguardo cfr. L. MULLER, Begriff, Trdger und Ordnung der Liturgie, in HAKKR (2. Aufl. 1999) 778-786,
qui 783. Sul carattere vincolante di queste norme disciplinari inerenti alle azioni liturgiche cfr. pure A. Cuva,
Diritto liturgico, in Nuovo Dizionario di Diritto Canonico, a cura di C. CORRAL SALVADOR — V. DE PAoLIS — G.
GHIRLANDA, Milano 1993 (= NDDC), 382-292, qui 383.

29 Che il rispetto dei libri liturgici non sia sufficiente per definire un’azione liturgica vera e propria risulta an-
che dal numero 13 della Costituzione sulla sacra liturgia del Concilio Vaticano II, dove si definiscono i co-
siddetti pia exercitia del popolo cristiano, come via crucis, rosario, ecc., che non sono delle vere proprie
celebrazioni liturgiche. Infatti, diversi commenti al testo conciliare dimostrano I'insufficienza di tale di-
stinzione, come giustamente annota Michael Kunzler (La Liturgia della Chiesa, cit., 53): «Secondo
Rennings, tale distinzione & arbitraria. “Essa ha, ad esempio, come conseguenza che la recita del brevia-
rio di un singolo sacerdote in uno scompartimento ferroviario & liturgia, mentre la processione pubblica
del Corpus Domini con la partecipazione del vescovo, di molti chierici e laici, non & liturgia, ma solo un sa-
crum exercitium di una Chiesa particolare” (H. RENNINGS, Obiettivi e compiti della scienza liturgica, in
Concilium 2 [1969] 139-157). Anche Adam si oppone ad un forte restringimento di significato: “Ogni volta
che una Chiesa particolare con il suo vescovo, o anche una singola comunita o un singolo gruppo in ac-
cordo con la dottrina della Chiesa, si riuniscono per ascoltare la parola di Dio e per pregare e cantare in-
sieme, 1 & presente il sommo sacerdote Cristo (cfr. Mt 18,20). Pertanto anche un tale culto a Dio scaturi-
sce dal mistero pasquale e si compie per la glorificazione di Dio e di coloro che lo celebrano. Perché un ta-
le evento di culto verso Dio non dovrebbe corrispondere all’essenza propria della liturgia?” (A. Abam,
Grundriss Liturgie, Freiburg-Basel-Wien 1985 [19925], 17; tr. it. Corso di liturgia, Brescia 19902)».

30 IstrGuar, art. 5 § 2.

485



Articoli

ai «libri liturgici approvati», ma la raccomandazione contenuta nell’art. 1 circa la
convenienza che tale celebrazioni «siano guidate da un ministro ordinato» qualora si
svolgessero in una chiesa o in altro luogo sacro potrebbe trarre in inganno il lettore
disattento, o che abbia dimenticato il principio stabilito dal Concilio Vaticano II circa
I’opportunita che di benedizioni riservate se ne conservino pochissime affinché «al-
cuni sacramentali, almeno in circostanze particolari e a giudizio dell’Ordinario, pos-
sono venir amministrati da laici dotati di specifica qualita»31. D’altra parte, i riti li-
turgici della “Benedizione dei malati” e della “Benedizione in occasione di incontri
comunitari per gli infermi”, contenuti nel nuovo Rituale Romano32, non sono privi di
lacune e dovranno percio essere — anche a norma dell’art. 3 § 2 e dell’art. 4 § 1 del-
la stessa Istruzione — opportunamente adattati dalle Conferenze Episcopali e dai
Vescovi diocesani.

Due fra queste lacune potrebbero facilmente non invogliare i movimenti cari-
smatici a ricorrere a questi riti liturgici approvati. Innanzitutto, nonostante questi
stessi riti prevedano formule speciali nel caso in cui il loro ministro sia un fedele lai-
co, tuttavia in essi non ricorre mai la parola “guarigione”, per lo meno nella loro ver-
sione italiana, in vigore dall’aprile 199333, E cido non puo non lasciare perplessi, per-
ché non solo le benedizioni costitutive, ma anche quelle invocative — come appunto la
benedizione di un infermo - sono sacramentali che, come afferma il Catechismo del-
la Chiesa Cattolica, «derivano dal sacerdozio battesimale» (CCC 1669) e come tali
«preparano a ricevere la grazia e dispongono a cooperare con essa» (CCC 1670). Ma
& oggettivamente difficile che il fedele infermo sia preparato a ricevere questa gra-
zia, se nella formula di benedizione non & nemmeno menzionata la possibilita di una
guarigione, qualora la stessa potesse giovare alla salvezza spirituale dell’interessa-
to. In secondo luogo, se e giusto che in questi riti di benedizione degli infermi I'im-

31 CONGREGAZIONE PER IL CuLto DIviNo, Decreto del 31 maggio 1984 per la promulgazione del nuovo Rituale
Romano, in Benedizionale, a cura della CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Citta del Vaticano 1992, 17-18.

32 Cfr. nn. 226-261 e 262-281 del Benedizionale.

33 Questa affermazione potrebbe bastare in questa sede per mettere in dubbio il giudizio di chi vede nell’edi-
zione italiana non solo un vero e proprio adattamento, ma anzi un esempio di utilizzo intelligente della pos-
sibilitd di adattamento offerta dalla editio typica; cfr. A. PERLASCA, [ laici e il “munus Sanctificandi
Ecclesiae”, in I laici nella ministerialita della Chiesa, a cura del GRUPPO ITALIANO DOCENTI DI DIRITTO CANONICO,
Milano 2000, 219-263, qui 254.

486



Libero Gerosa

posizione delle mani sia riservata ai presbiteri e ai diaconi34, & altrettanto vero che
la possibilita del ministro laico di tracciare il segno della croce sulla fronte di ogni in-
fermo dovrebbe essere messa maggiormente in rilievo ed estesa anche alla benedi-
zione in occasione di incontri comunitari per gli infermi35. Infatti, non solo nel segno
della croce «e riassunta tutta I’essenza dell’avvenimento cristiano»36é, ma e pure in-
negabile il suo essere «connesso con il benedire»37. E questo benedire, «come prima
e benevola espressione del sacerdozio universale di tutti i battezzati», deve «tornare
molto pitl fortemente a far parte della vita quotidiana e abbeverarla conl’energia del-
I’amore che proviene dal Signore»38, I'unica capace di liberare I'uomo da ogni sua
forma di infermita.

Constatate queste lacune nei riti di benedizione degli infermi approvati e le diffi-
colta nel definire con chiarezza i profili delle azioni liturgiche vere proprie, significa
che il “carisma di guarigione”, cosi ben definito dall’Istruzione ed elargito dallo
Spirito Santo anche a fedeli laici, pud trovare una sua piena espressione solo nelle
preghiere di guarigione non liturgiche? Questa possibilita non va considerata neces-
sariamente in modo negativo, dato che I'Istruzione all’art. 5 § 1 rinvia al c. 839 § 2
del CIC, a norma del quale le competenze degli ordinari dei luoghi in ordine alle pre-
ghiere non liturgiche sono molto pii1 ampie di quelle per le preghiere liturgiche vere
e proprie. Tuttavia anche a livello di quelle liturgiche, in cui 'opera moderatrice del-
la Sede Apostolica si fa ovviamente piti rigorosa3?, non sono da escludere possibili svi-
luppi ulteriori, come sembra si possa dedurre dal pili recente magistero pontificio cir-
ca i ministeri liturgici laicali.

2.2. Fedeli laici e ministeri liturgici
Dopo il Concilio Vaticano II & chiaro che tutti i fedeli, e dunque anche i laici, sono
chiamati in forza dei sacramenti del battesimo e della confermazione ad esercitare

34 Cfr. n. 244 del Benedizionale. Il motivo & analogo a quello per cui I'amministrazione del sacramento del-
I'unzione degli infermi & riservato ai soli presbiteri (cfr. can. 1003 § 1 e CCC 1516). Infatti, & nel contesto
della missione affidata agli Apostoli che Gesii «li rende partecipi del suo ministero di compassione e di gua-
rigione» (CCC 1506; cfr. Mc 6,12-13 e Mc 16,17-18: «nel mio nome... imporranno le mani agli ammalati e
questi guariranno»).

35 Iindicazione data al n. 246 non @ ripresa al n. 280 del Benedizionale, sminuendone in parte la forza sim-
bolica.

36 J, RATZINGER, Introduzione allo spirito della liturgia, Cinisello Balsamo (Milano) 2001, 174.
37 M. KunzLER, La liturgia della Chiesa, cit., 169.

38 J. RATZINGER, Introduzione allo spirito della liturgia, cit., 180.

39 Cfr. can. 838 del CIC.

487



Articoli

in diversi modi e diversi gradi una corresponsabilita nell’annuncio della Parola di Dio,
nella celebrazione dei sacramenti e nel governo o guida di tutta la comunita cristia-
na. Nell'Esortazione apostolica Christifidelis laici, Papa Giovanni Paolo II riprenden-
do questo insegnamento conciliare anche in merito ai cosiddetti ministeri liturgici lai-
cali, invita poi a riconoscerli e a promuoverli: «La missione salvifica della Chiesa nel
mondo - afferma al n. 23 della Christifidelis laici — & attuata non solo dai ministri in
virtl1 del sacramento dell’Ordine ma anche da tutti i fedeli laici: questi, infatti, in virta
della loro condizione battesimale e della loro specifica vocazione, nella misura a cia-
scuno propria, partecipano all’ufficio sacerdotale, profetico e regale di Cristo. I pa-
stori, pertanto, devono riconoscere e promuovere i ministeri, gli uffici e le funzioni dei
fedeli laici, che hanno il loro fondamento sacramentale nel Battesimo e nella
Confermazione, nonché, per molti di loro, nel Matrimonio» (ChL 23,1-2).

11 lavoro pastorale di riconoscimento e promozione dei ministeri liturgici laicali &
pero tutt’altro che finito, dato che le distinzioni fissate e disciplinate dal legislatore
ecclesiastico al can. 230 del CIC non hanno avuto un riscontro positivo nella pratica
liturgica e pastorale di molte Chiese particolari. Infatti, nel fissare al citato canone la
disciplina canonica relativa ai ministeri liturgici laicali, diversi dai ministeri ordina-
ti, il legislatore ecclesiastico distingue in ordine di importanza i ministeri “istituiti”,
del lettorato e dell’accolitato riservati ai laici di sesso maschile (can. 230 § 1), dai mi-
nisteri “temporanei”, esercitabili in forza del Battesimo e della Confermazione da
qualsiasi fedele laico (can. 230 § 2), e dai ministeri “straordinari”, che possono es-
sere assunti, quale incarico di supplenza (can. 230 § 3), da qualsiasi fedele laico che
abbia i requisiti richiesti dal diritto vigente (can. 231 § 1). Nella pratica liturgica e pa-
storale di molte Chiese particolari questo ordine di importanza si & pero capovolto.
Le ragioni sono molte e di diverso tipo, ma fra le principali si devono sicuramente an-
noverare sia il fatto che a livello normativo codiciale il legislatore ecclesiastico non
ha recepito la lezione conciliare sui carismi, nemmeno a livello della loro forza ag-
gregativa40, sia I'insistenza con cui nei dibattiti teologici in merito alla questione dei
ministeri laicali — e soprattutto liturgici4l — ci si & riduttivamente limitati a conside-
rare il rapporto sacramento dell’ordine/ministeri laicali, dimenticando I'importanza
del rapporto carismi/ministeri laicali. Non a caso, nella sua Lettera apostolica al ter-

40 Concordano su questo giudizio: E. Corecco, Aspetti della ricezione del Vaticano II nel Codice di diritto ca-
nonico, in Ius et communio, Vol. 2, a cura di G. BorcoNovo e A. CATTANEO, Casale Monferrato 1997, 646-705;
L. GErosa, Carisma e diritto nella Chiesa, cit., 216-217.

41 A tale riguardo una vera e lodevole eccezione & costituita dal libro recentissimo di M. KunzLer, Das
Charisma der Liturgie. Zu Theologie und Ausgestaltung der liturgischen Laiendienste, Paderborn 2001.

488



Libero Gerosa

mine del Grande Giubileo dell’Anno 2000 Novo millennio ineunte, Giovanni Paolo II
riprende e precisa il significato pastorale e normativo del verbo “riconoscere”, gia
usato nell’Esortazione apostolica Christifideles laici, ed afferma con tono profetico:
«B necessario... che la Chiesa del terzo millennio stimoli tutti i battezzati e cresima-
ti a prendere coscienza della propria attiva responsabilita nella vita ecclesiale.
Accanto al ministero ordinato, altri ministeri, istituiti o semplicemente riconosciuti,
possono fiorire a vantaggio di tutta la comunita, sostenendola nei suoi molteplici bi-
sogni: dalla catechesi all’animazione liturgica, dall’educazione di giovani alle piu va-
rie espressioni della carita» (NMI 46,1). Ora, anche se nel testo appena citato non ri-
corre il termine carismi, & evidente che 1’espressione “semplicemente riconosciuti”
si riferisce soprattutto a quei servizi laicali svolti nella comunita ecclesiale a partire
da un dono carismatico e dunque, come tali, da considerare complementari a quelli
“istituiti”, cioe conferiti con un’istituzione liturgica ma fondati semplicemente sui sa-
cramenti del battesimo e della confermazione. Entrambi i tipi di servizi laicali, quel-
li istituiti e quelli riconosciuti, presuppongono un nesso esplicito con I'autorita ec-
clesiale che li istituisce e li riconosce e quindi pongono tra I'altro indirettamente an-
che la questione circa il significato teologico e giuridico dellincarico o mandato ve-
scovile, importante anche per disciplinare I'esercizio del “carisma di guarigione”.

3. Conclusione: “carisma di guarigione”, una forma di ministero
liturgico laicale?

1l dibattito canonistico sull’esatto significato del termine “mandato”, usato dal
Concilio Vaticano II nel contesto dell’apostolato dei laici42, & tuttora aperto. Tuttavia,
alcuni dati sembrano essere acquisiti: si tratta di qualcosa di pitt che un semplice
nihil obstat, ma implica qualcosa di meno del concetto tradizionale di missio cano-
nica43. Esso & un’attestazione da parte dell’autorita che il fedele interessato, nello
svolgere quella determinata funzione & in comunione con la Chiesa44. 1l fatto che nel
CIC tale termine viene usato in diversi e disparati campi del diritto della Chiesa#> in-
duce a concludere che si possa applicarlo anche ai ministeri liturgici laicali, istituiti

42 Cfr. AA 24.

43 | la conclusione di F. J. UrruTiA, Mandato d’insegnare discipline teologiche, in NDDC, 661-663, qui 662.
44 Cfr. can. 209 del CIC.

45 Cfr. cann. 42, 134 § 3e 479 § 1, 229 § 3 ¢ 812, 1013, 1105, 1484 e 1486 § 1, 1620.

489



Articoli

0 riconosciuti, soprattutto se lo si applica come “mandato vescovile”. Cid apre ampie
possibilita per sviluppare una disciplina canonica atta a garantire un retto esercizio
del “carisma di guarigione”, sia a livello delle preghiere liturgiche, sia e soprattutto
a quello delle preghiere non liturgiche.

Infatti, analogamente alla delega, termine usato soprattutto a livello dell’eserci-
zio della potesta di governo#6, il mandato vescovile non viene concesso mediante I'uf-
ficio ma direttamente alla persona4?, fedele prescelto in base a criteri legati alla sua
preparazione o al suo essere investito di un particolare carisma. Chi riceve un man-
dato vescovile non puo esercitarlo oltre i limiti fissati dal mandato stesso, che sem-
pre ed in qualunque momento pud essere revocato dall’autorita ecclesiastica com-
petente. Con I'istituto canonico del mandato vescovile & dunque possibile sia favori-
re un effettivo discernimento dell’autenticita di un determinato carisma, sia discipli-
narne il suo retto esercizio al servizio del bene di tutta la comuniti e della crescita
della comunione ecclesiale. Sui criteri di discernimento dell’autenticita del carisma
di guarigione non manca letteratura4s e comunque prima di conferire un mandato
vescovile va accuratamente verificato che il fedele in questione, oltre ai noti requisi-
ti di pietas, scientia, prudentia e vitae integritas®?, si contraddistingua effettiva-
mente per la costanza nell’amore agli infermi. Sulle modalita atte a disciplinare il
retto esercizio dello stesso carisma, in questa sede basta ricordare che un simile
mandato vescovile deve essere espresso e non semplicemente presunto50. Contenuti
specifici e limite del mandato vescovile sono dunque chiaramente fissati con un atto
amministrativo caso per caso. E tutto cid & tanto pili importante quanto pill un de-
terminato carisma, come appunto quello di guarigione, puo essere facilmente con-
fuso con doti o talenti naturali del tutto estranei al dinamismo della grazia sopran-
naturale.

46 Cfr. ad esempio E. OLIvARES — F. J. URRUTIA, Delegata potestd, in NDDC, 333-335.
47 Cfr. can. 131 § 1 del CIC.

48 Cfr. ad esempio tutto il capitolo “Der verwundete Heiler” di E. Mac NutT, Beauftragt zu heilen, cit., 71-83,
nonché il capitolo “Das Charisma der Heilung empfangen” di E. TArDIF, Das Charisma der Heilung, cit., 15-
17

49 Questi quattro requisiti, fissati dal can. 1172 del CIC come premesse indispensabili per la concessione ad
un presbitero della licenza di pronunciare esorcismi, possono essere analogamente applicati al conferi-
mento di un mandato vescovile ad un fedele carismatico.

50 Cfr. a tale riguardo il commento al can. 1172, sulla «peculiare ed espressa licenza» per pronunciare legit-
timamente un esorcismo, di H. PReE, Der Exorzismus im geltenden kanonischen Recht, in Communio in
Ecclesiae Mysterio. Festschrift fiir W. Aymans zum 65. Geburtstag, hrsg. von K.-TH. GERINGER — H. SCHIMTZ,
St. Ottilien 2001, 417-438, qui 434.

490



Libero Gerosa

Se il Vescovo del luogo riconosce come autentico il carisma di guarigione donato
dallo Spirito Santo ad un fedele a lui giurisdizionalmente soggetto, e lo fa attraverso
un mandato vescovile, questo fedele — anche se laico — puo esercitarlo in modo legit-
timo sia individualmente, sia durante incontri comunitari di preghiera per gli infer-
mi51, Nel secondo caso, per evitare ogni possibile fraintendimento, sarebbe opportu-
no lasciare ad un altro ministro, ordinato o istituito, la presidenza della celebrazio-
ne. Se quest'ultima avverra con il permesso esplicito dell’Ordinario del luogo e se-
condo i riti prescritti52 sara da considerarsi a tutti gli effetti come “preghiera di gua-
rigione liturgica”, altrimenti si trattera di un incontro di preghiera di guarigione non
liturgica, a cui partecipa con una funzione particolare, non esclusa la presidenza, un
fedele a cui e stato riconosciuto di aver ricevuto il “carisma di guarigione”. Anche in
quest’ultimo caso, la comunione con la Chiesa non verrebbe meno perché la situa-
zione sarebbe ben diversa rispetto a celebrazioni organizzate con lo scopo di impe-
trare delle guarigioni in cui si attribuisce in modo arbitrario un preteso “carisma di
guarigione” a tutta «una categoria di partecipanti, per esempio, ai dirigenti del grup-
po»53, In questo modo, grazie ad un’applicazione corretta del “mandato vescovile”,
tanto nelle celebrazioni liturgiche quanto nelle semplici preghiere di guarigione non
liturgiche, sarebbe garantito il realizzarsi della comunione ecclesiale che ogni fede-
le, chierico, religioso o laico che sia, deve sempre — a norma del can. 209 - conser-
vare nel suo modo di agire.

51 Per uno studio delle conseguenze del diritto e dovere del fedele che ha ricevuto un carisma di esercitarlo
per I'edificazione della Chiesa (cfr. AA 3, 3-4) a livello dei diritti di riunione e associazione, fissati ai cann.
215-216 del CIC, cfr. L. GERosA, Carisma e diritto nella Chiesa, cit., 205-220.

52 Cfr, IstrGuar 4,3 e 3,1.

53 IstrGuar 5,5.

491



[.a trasmissione

della fede

BENEDICTE SERE, Elementi di una trasmissione teologale della fede

AVERY DULLES, Tradizione: autentica e non autentica

GIANCARLO SANTI, La trasmissione della fede mediante ['arte

SONIA BORELLA, La parola della fede. 1 linguaggio religioso nella prospettiva di
Jean Ladriére

ANNIBALE ZAMBARBIERI, Giappone: la fedelti nascosta

WALTHER RUSPL I nuovi battezzati

ANNE-MARIE LE BOURRHIS, Pratica di una catechista «Il bambino, capace di
Dio...»

GERMANO ZACCHEQ, Evangelizzazione e religiosita popolare

ANDREA MAIETTI, Un santuario dove finisce il mondo

PIERLUIGI FIORINI, Dalla sofferenza alla giota. L'opera di trasmissione della fede di
Marcel Van

MARIA VITTORIA GATTI, La famiglia come luogo del comunicare in Tutto su mia
madre di Pedro Almodovar

communio

Rivista Internazionale di Teologia e Cultura
numero 178, luglio-agosto 2001

L. 18.000 - Abbonamento sei numeri/anno L. 80.000
versare su CCP n® 14918205 intestato a: Editoriale Jaca Book, via Gioberti 7 - 20123 Milano

Jaca Book




Contributi RTLu VI (3/2001) 493-503

“Guarigione” del pensiero.
(In difesa del metodo deduttivo

mmmm Andrzej K. Rogalski
Facolta di Teologia (Lugano)

La filosofia dell’antichita (specialmente del IV secolo a.C.) ha formulato — con or-
goglio — la definizione dell'uomo come animal rationale che, in quanto tale, si diffe-
renzia dal mondo degli esseri contingenti. E evidente che tale definizione, essendo
stata formulata per un uso all’interno del sistema filosofico di Aristotele [384-322
a.C.], proprio nel suo sistema trovava I'importanza semantica per eccellenzal. Questo
fatto, perd, non impediva in alcun modo che essa fosse pienamente accolta sia dai
contemporanei sia dalle generazioni successive. Nella differentia specifica del ratio-
nale si desiderava vedere cio che distingueva I'uomo dal resto del mondo della natu-
ra. Il Medioevo, che ha accolto I'eredita filosofica dell’epoca antica, ha dato una nuo-
va giustificazione, ossia il nuovo perché per quella definizione classica: homo vivens
gloria Dei (est). L'antica descrizione dell'uomo come zoon logikén assieme all’affer-
mazione apologetica dei primi secoli del cristianesimo, possono costituire due pre-
messe generali (la seconda in forma entimematica) per il nostro discorso.

1 Non solo questa definizione, ma soprattutto i principi fondamentali (il principio d’identita, di non contrad-
dizione e del tertium non datur) del sistema filosofico di Aristotele “funzionano” come oggetto della sua
metafisica; non possono percio essere analizzati in maniera separata dal concetto dell’essere. Lo stesso va-
le per la sua dimostrazione, sia sillogistica che filosofica, che si riferisce sempre al contesto metafisico.
Secondo Aristotele, la dimostrazione corretta stava nell'indicare degli elementi che fossero ontologica-
mente precedenti e piit fondamentali di quelli la cui realta veniva affermata nella formula dimostrata: cfr.
ARISTOTELE, Analitici posteriori (Opere, vol. 1, Roma-Bari 1973, 19914),12;1 3, 72b, 25-26. Dato che gli ele-
menti in questione non erano ontologicamente equivalenti, non potevano esserci neanche le formule che
lo affermavano. Per il “coinvolgimento” ontologico della sillogistica di Aristotele si veda A. K. ROGALSKI,
Logica del tardo Medioevo: un’analisi contemporanea, in La logica nel Medioevo, a cura di N. KRETZMANN,
A. KEnny e J. PINBoRG, Milano 1999, XXI-XXIIIL.

493



Contributi

1. Ratio in diversi significati

Nel linguaggio quotidiano di varie persone, si sentono molto spesso usare agget-
tivi come “razionale”, “logico”, “sistematico”, “analitico”, “metodico”, ecc. D’altro
canto, nessuno desidera essere considerato poco razionale. Anche se il valore “qua-
litativo” del proprio discorso risulta inferiore, quasi tutte le persone pretendono
sempre di avere ragione. Ma in che cosa sta la cosiddetta “razionalita” degli pseudo-
discorsi? Dove “finisce” la convinzione (soggettiva) di una persona (magari troppo si-
cura di se stessa) e dove “cominciano le regole (oggettive) del vero pensiero logico”?
Parliamo lo stesso linguaggio della razionalita? Se si, vale la pena tentare di trac-
ciarne un “confine”2?

Nel paradigma della scienza moderna il problema della razionalitd risulta assai
complicato3. Lo stesso livello di complessita dimostra 1'uso colloquiale nel modo di e-
sprimere le semplici intuizioni linguistiche. Ogni persona sicura di avere un’opinione
giusta a proposito, avrebbe confermato di aver trovato una ragione in favore di quel-
la opinione. Percid, quella ragione (in latino ratio) le permetterebbe di essere piii che
convinta di una struttura corretta e convincente del proprio discorso. Ma & sufficien-
te aver trovato una ratio, interpretata poi in proprio favore, per essere razionali?

Il primo problema preliminare si pone con I'equivoco del significato della parola
ragione. Perfino i dizionari, che stabiliscono 1'uso “ufficiale” di una parola, ribadi-
scono diversi significati per il vocabolo ragione. Ad esempio, il Dizionario italiano-la-
tino. Edizione speciale (Torino 1961) di Oreste Badellino ne elenca (pp. 2804-2806) i

2 Un’analisi interessante di questa tematica & presentata da J. MACNAMARA, A Border Dispute. The Place of
Logic in Psychology, Cambridge Mass. 1986. Nella sua teoria della mente, dal punto di vista psicologico,
'autore da molta importanza a un corretto approccio logico. «Il fatto che certe persone commettano erro-
ri logici non dovrebbe disturbare in nessun modo la teoria della mente in quanto tale, cosi come il fatto che
aleuni commettano shagli nell’addizione non implica, in nessun modo, che la mente non riconosca gli sche-
mi corretti del ragionamento aritmetico. La teoria della mente, nel suo aspetto aritmetico, “prescinde” da-
gli sbagli commessi nell’addizione. La teoria della mente, nel suo aspetto di capacita d’'interpretare I'argo-
mentazione, dovrebbe prescindere dal fatto che alcuni commettono errori nel ragionamento» (ibid., 6). Cfr.
P. N. JounsonN-LAIRD, Mental Models, Cambridge Mass. 1983, 76-83, 140-141.

w

Per il significato della razionalita assunto dalla filosofia analitica si veda R. CARNAP, La costruzione logica
del mondo. Pseudoproblemi nella filosofia, Torino 1997, 15-49, 177-183 e B. Gower, Scientific Method. An
Historical and Philosophical Introduction, London-New York 1997, 212-235; cfr. K. R. Popper, Congetture e
confutazioni, Bologna 1972, passim, come anche GOwER, Scientific Method, cit. 189-210. Il modello di ra-
zionalita non & ridotto nel nostro discorso a quello del Wiennerkreis.

494



Andrzej K. Rogalski

seguenti, i quali etimologicamente derivano da ratio e indicano:

1) facolth di pensare, di ragionare (rationalitas, rationabilitas);

2) facolta intellettiva, senno, spesso identificata con prudenza, sapienza e ragio-

nevolezza (intellegentia);

3) argomento, prova (argumentum, probatio, demonstratio);

4) disciplina, sistema;

5) causa, motivo (ragione legittima);

6) giusta causa, diritto ({us, potestas) nel senso legale;

7) giustizia (ius, aequitas);

8) natura, qualita, sorta (genus, species);

9) rapporto, proporzione (ratio, portio, proportio);

10) conto;

11) societa commerciale.

Dal nostro punto di vista, importanti sono i primi quattro (nel senso diretto) op-
pure anche il quinto significato4, se “allarghiamo” il campo del nostro discorso per
entrare nel “contenuto” intenzionale della causa efficiens nel senso di G. W. Leibniz
[1646-1716]. La prima conclusione & dunque che la mente umana, morfologicamen-
te costituita in maniera grosso modo omogenea, “produce” (non solo ad hoc) diversi
paradigmi del razionale.

2. Base morfologica della ratio - la mente umana

La “base” morfofisiologica del pensiero & la mente umana, e non solo nel senso lo-
cativo come cioé “luogo” dove “nasce” il pensiero. La struttura morfofisiologica del
cervello umano lo predispone ad essere una vera “fabbrica” del pensieros. Ma tra-
lasciamo per ora I’aspetto biologico; a noi interessa piuttosto il “meccanismo” del ra-
gionare. Non dovrebbe essere lo stesso in tutti, uguale per ogni essere umano, data

4 Lo stesso Dizionario elenca indirettamente (pp. 2803, 2806-2807) anche gli altri significati che legano il ra-
zionale con logico, meditato, riflettuto, trattato, cogitato.

5 Per la letteratura ormai “classica” in questo ambito si veda J. PIAGET (Logic and Psychology, Manchester
1953; La langue et les operations intellectuelles, in AA.VV., Problémes de psycholinguistique, Paris 1963,
51-61; La formation du symbole chez U'enfant, Neuchétel 1964), J. A. Fopor (The Language of Thought, New
York 1975; On the Impossibility of acquiring “more powerful” Structures, in Language and Learning, a cu-
ra di M. PIATTELLI-PALMARINI, Cambridge Mass. 1980, 142-162; The Modularity of Mind, Cambridge Mass.
1983), N. CHoMsky (Aspects of the Theory of Syntax, Cambridge Mass. 1965; Rules and Representations, New
York 1980; Aspects of a Theory of Mind, in New Ideas of Psychology I [1986] 187-202) i quali sottolineano
il ruolo del cervello umano (gia dalle prime settimane dopo la nascita) come base bio-fisiologica del pen-
siero.

495



Contributi

la stessa natura umana? Perché si notano dunque diversi gradi di “profondita” del
pensiero? Perché certe persone raggiungono un livello di sottigliezza del pensiero ve-
ramente notevole?

Diverse discipline filosofiche, ma soprattutto I'antropologia, puntano sulla natura
umana (natura hominum) come principio, ovvero una specie di categoria, cosi da po-
ter considerare ogni essere umano uguale nella sua dignita. Se questo principio vie-
ne applicato al discorso sulla persona in quanto soggetto dei diritti, & piti che evidente
che tutti gli esseri umani sono, sotto questo aspetto, uguali. Non dovrebbe dunque
meravigliare nessuno la semplice constatazione che “il sangue di tutti gli esseri uma-
ni & rosso”, utilizzata a favore, per esempio, della difesa della vita di ogni persona.
Stiamo pero attenti che il nostro modo di analizzare la problematica non rimanga sul
piano biologico! Altrimenti, dovremo considerare la frase summenzionata come una
specie di principio “antropologico”, che consenta di porre tutti gli esseri umani sotto
il denominatore comune dell’'uguaglianza. Ma davvero il fatto di “possedere” la stes-
sa (o simile) struttura biologica permette di allargare il discorso sulla struttura men-
tale e psichica?

3. Le leggi fondamentali

Gia la definizione “classica” dell'uomo, nella sua orgogliosa formula dello zoon lo-
gikon, sottolineava il fondamentale significato della ratio come facolta di ragionare.
Studiando i famosi sistemi filosofici dell’antichita, si nota facilmente il ruolo fonda-
mentale attribuito alla capacita di pensare in maniera profonda e ordinata. Non a ca-
so dunque, gia diversi secoli a.C., si assegnava notevole importanza alla deduziones.

La scienza moderna, nella sua riflessione meta-teoretica, considera la deduzione
come un ragionamento infallibile?. La sua interpretazione puo, pero, essere triplice:

6 La deduzione, nella sua forma pil1 antica come modo di sistemare e ordinare la conoscenza umana, & lega-
ta al sistema filosofico di Aristotele. Il piti celebre esempio, perd, di un sistema deduttivo dell’antichita gre-
ca sono gli Elementi di Euclide (I sec. a.C.), in cui tutta la scienza & costruita secondo la gerarchia dedutti-
va, cioe la base sono i termini primitivi dai quali vengono composti gli assiomi ossia formule assunte arbi-
trariamente senza dimostrazione; dagli assiomi vengono dedotte (derivano) tutte le altre formule, che tutte
assieme danno “il quadro” completo della scienza.

7 Cfr. gli studi piti famosi sulla deduzione: K. R. PoppEr, Logik der Forschung, Tiibingen 1934, 19766; H. W.
JOHNSTONE, Natural Deduction, Belmont 1963; C. G. HEMPEL, Aspects of Scientific Explanation, New York
1965; R. J. ACKERMANN, Modern Deductive Logic, New York 1970.

496



Andrzej K. Rogalski

sia come metodo del discorso ossia una forma del ragionamento (la forma pit co-
nosciuta & quella dei sillogismi infallibili), sia come specie della composizione dimo-
strativa, sia come modo di sistemare la scienza (conosciuta in questa forma soprat-
tutto nella geometria di Euclide). Lo sviluppo delle scienze deduttive, a partire dalla
seconda meta dell’Ottocento, fornisce diversi esempi dei sistemi deduttivi, in partico-
lare nella logica e nella matematica, in cui la deduzione viene applicata in tutte e tre
i sensi.

Il ruolo della deduzione nel pensiero umano focalizza, di nuovo, la nostra atten-
zione sul fatto del ragionamento. E percid interessante che il carattere universale del-
la logica, in quanto “meccanismo” dell’attivita del cervello, stabilisca la mente uma-
na come “sede” del pensiero. Per lo pili, gli studi di famosi storici della logica (J. M.
Bocheriski, N. Rescher) dimostrano che anche nella logica araba e indiana si posso-
no rintracciare le stesse leggi logiche fondamentali che caratterizzano la logica occi-
dentales. Dunque, di nuovo, la natura umana dimostra il suo parametro universale
anche sotto I'aspetto dell'universalita della logica. E proprio questo fatto che si vor-
rebbe evidenziare nello Schema I (cfr. sotto, p. 503).

Tuttavia, se la logica come schema universale, basato sulla struttura (uguale) del-
la mente umana, appartiene a tutti gli esseri umani, da dove proviene I'irrazionale?

4. Dove “nasce” I'ir-razionale ?

Se il “luogo” dove “nasce” la ratio si identifica con il cervello (la sua materia gri-
gia), da dove dunque proviene la non-ratio? Non sembra paradossale, che anche la
non-ratio “nasca” nella stessa mente umana? E perché avviene che nella “dimensio-
ne” riempita dalla ratio, trova posto anche la sua contraddizione?

Nella logica estensionale (grosso modo la logica classica) la risposta & semplice: il
vero e il falso costituiscono tutti e due lo spectrum della verita. Percio, per valorizza-
re e comprendere I'intera costruzione deduttiva occorre ammettere (almeno virtual-
mente) 'esistenza del falso, della contraddizione. In poche parole, se non esistesse il

8 Cfr. “La forma indiana di logica”, in J. M. BocHeNskl, La logica formale, vol. 2, Torino 1972, 537-575; N.
RESCHER, Studies in the History of Arabic Logic, Pittsburgh 1963; cfr. anche A. K. RocaLski, Storia della filo-
sofia. Linee generali [in polaccol, vol. 1, Lublin 1994, 62-63.

497



Contributi

falso, qualunque ragionamento risulterebbe sempre corretto. Dunque, ci sarebbe sta-
ta una sola, sempre vera, deduzione assoluta. E questa situazione ontologica & ne-
cessaria solo per 'essere assoluto e divino, mai per gli esseri umani, contingenti per
loro natura ontologica.

La situazione, che e chiara per la costruzione logica e ontologica, si complica perd
quando viene applicata ad altri “campi”. Lo stesso succede, ad esempio, riguardo
all’irrazionalita. Se si deve “analizzare” I'insieme della natura umana (non soltanto
il suo cervello), & difficile sostenere 'opinione che I'irrazionalita sia causata solo
dall’errore. Molto spesso, I'errore teoretico, in quanto mancanza dell’inferenza nel
ragionamento, non vi ha nulla a che fare. Piuttosto, ci sono anche altri motivi, spes-
so di natura volitiva (ogni tanto, di vera e pura malizia), che hanno un ruolo decisi-
vo. Che cosa spinge, ad esempio, un terrorista a dirottare un aereo con un centinaio
di passeggeri e a uccidersi tutti quanti? O magari, ancora peggio, a far saltare in aria
qualche edificio pubblico, con tante persone dentro, salvando, perd, la propria vita?
Sembra paradossale, ma in entrambi i casi, I'uomo(donna)-terrorista, volendo rag-
giungere il proprio scopo, ragiona in maniera deduttiva impeccabile! Percid non sa-
rebbe proprio questa persona ad aver bisogno di qualche lezione di logica sulla de-
duzione!

1l problema analizzato non & cosi facile, soprattutto nella sua “dimensione” prati-
ca, legata spesso al comportamento umano. Pensare correttamente e applicare il pen-
siero corretto alle situazioni concrete, non si ottiene tramite, magari, una pillola, e
non & neanche questione di aver frequentato qualche corso di logica o di materie fi-
losofiche. E una questione molto pitt ampia e pilt complessa. Quello, perd, che si vuo-
le sottolineare nel nostro articolo & il ruolo delle “risorse naturali” che si “trovano”
nella mente umana e della loro corretta e continua formazione (cfr. ancora lo Schema
I). E in questo, Aristotele puo servire da vero maestro nell'imparare il metodo de-
duttivo, e magari, aiutare a “guarire”, in qualche maniera, il modo umano di pensa-
re, cioe farlo diventare sia piti profondo sia pilt preciso.

5. Difendere la deductio naturalis

La logica moderna, nel suo rinnovato interesse per I'opera di Aristotele, deve mol-
to a J. tukasiewicz [1879-1956]. I suoi studi sulla sillogistica e sulla filosofia dello

498



Andrzej K. Rogalski

Stagirita formano una specie di “cornice” al lavoro del logico polacco®. E percid im-
portante ricordare che nel 1928 fukasiewicz presento, per primo, il sistema di
Aristotele con pieno rigorismo logico moderno. Il suo famoso testo costruisce la sillo-
gistica di Aristotele (SA) sotto la forma di un sistema deduttivo (assiomatico), basato
su 4 assiomi, all’interno del quale era possibile dimostrare tutti i sillogismi infallibili,
le leggi del “quadrato logico” e le leggi della conversione sia simplex sia per accidens.

Larticolo di fukasiewicz suscitd parecchi commenti negli ambienti dei logici. J.
Corcoran “accusava” tukasiewicz di non aver rispettato le originali intuizioni logiche
dello Stagirital0, e soprattutto di non aver trattato SA in modo autonomo (secondo
Corcoran, fukasiewicz aveva commesso un errore costruendo il sistema SA sulla ba-
se del calcolo proposizionale) e completo (nel senso stretto e ampio - the weak and
strong completeness). La critica mossa da Corcoran contiene, perd, una serie di gra-
vi errori e questo fatto & stato dettagliatamente evidenziatoll. Cio che pero interessa
piu direttamente il nostro discorso & il fatto che fukasiewicz, Corcoran e gli altri che
commentano I'opera aristotelica sottolineano I'importanza della deduzione naturale
quale modo caratteristico di Aristotele per ordinare e sistemare la conoscenza umana.

Aristotele difende la deductio naturalis (DN)12 come unico ragionamento infalli-
bile. Presentiamo qui sotto, a titolo di semplice “assaggio”, le due ricostruzioni logiche
del testo di Aristotele: (1°) I’esempio della dimostrazione diretta, (2°) I'esempio della

9 1l suo primo studio Sul principio di non-contraddizione in Aristotele [in polacco] (Cracovia 1910) e I'ulti-
mo Aristotle’s Syllogistic from the Standpoint of Modern Formal Logic (Oxford 1951, 19572) fanno vera-
mente da “cornice” al multiforme lavoro di fukasiewicz, dedicato alla storia della logica filosofica moder-
na e matematica. Sono da sottolineare anche i numerosi studi di £ukasiewicz come storico della logica gre-
ca. Per la panoramica del contributo di fukasiewicz alla storia della logica antica e medievale si veda Ph.
BOEHNER, Medieval Logic, Chicago 1952; J. M. BocHENSKI, Ancient Formal Logic, Amsterdam 1953 come an-
che Formale Logik, Miinchen-Freiburgi. B. 1956 [tr. it. La logica formale, voll. 1-2, Torino 1972]; M. KNEALE,
W. KneALE, The Development of Logic, Oxford 1962.

10 J. CORCORAN, Aristotle’s Natural Deduction System, in AA.VV., Ancient Logic and its Modern Interpretations,
Dordrecht-Boston 1974, 85-129.

11 T. KwiaTKOWSKI, nel suo articolo J. Corcoran, il principale oppositore di fukasiewicz sulla sillogistica di
Aristotele (in Ip., Lezioni sulla storia della logica [in polaccol, Lublin 1993, 309-358), evidenzia tutte le in-
terpretazioni erronee di SA da parte di Corcoran come anche il suo grave errore che consiste nell’adope-
rare il linguaggio simbolico in maniera “troppo leggera”. Cfr. anche M. MULHERN, Corcoran on Aristotle’s
Logical Theory, in Ancient Logic, cit., 133-148.

12 ] sistema moderno della deductio naturalis & stato indipendentemente creato da S. JASKOWSKI (On the Rules
of Supposition, in Studia Logica 1 [1934] 5-32) e G. GENTZEN (Untersuchungen iiber das logische Schliessen,
in Mathematische Zeitschrift XXXIX [1934] 176-210 e XXXIX [1935] 405-431); per una breve storia dello
sviluppo dei sistemi DN si veda A. K. RocaLskl, Il metodo “deductio naturalis” nei sistemi della logica mo-
derna, in RTLu III (1998) 745-749.

499



Contributi

dimostrazione per reductionem ad absurdum. A destra del ragionamento originale di
Aristotele si trovera lo schema semi-formalizzato della sua deductio naturalis. I sim-
boli “E” e “A” significano le frasi universali aristoteliche, rispettivamente la negativa
e I'affermativa; il simbolo “0”, la frase particolare negativa; le variabili nominali “X”
e “Y” sono sostituzioni dei termini usati da Aristotele. Gli altri simboli hanno il se-
guente senso:

“+ EXY” “accettiamo la premessa EXY”

=2 XY “vogliamo dimostrare EXY”

“h AXY” “supponiamo che AXY” - supp. reductio ad absurdum
‘a AXY” “abbiamo gia accettato AXY”

Te EXVA il risultato della conversione

“sHXY= il risultato dell’inferenza sillogistica

“Ba OXY” “ma abbiamo gia accettato OXY”

Ad (1°) Negli Analitici primil3 Aristotele scrisse: «Se M appartiene ad ogni M e a
nessun X, neppure N apparterra a nessun X. Se infatti M non appartiene a nessun X,
anche X non appartiene a nessun M; ma M doveva appartenere ad ogni N, ed allora
X non apparterra a nessun /V: ancora una volta invero si presenta la prima figura».
Adoperando le convenzioni simboliche elencate sopra, otteniamo il suo testo della di-
mostrazione diretta nella forma semi-formalizzata:

Se M appartiene ad ogni N + ANM
e a nessun X, + EXM
neppure N apparterra a nessun X. ? ENX
Se infatti M non appartiene a nessun X, a EXM
anche X non appartiene a nessun M; ¢ EMX
ma M doveva appartenere ad ogni N, a ANM
ed allora X non apparterra a nessun N: s ENX
ancora una volta invero si presenta la prima figura Q.E.D.

13 ARISTOTELE, Analitici primi (Opere, vol. 1, Roma-Bari 1973, 19934), 1 5, 27a, 9-15.

500



Andrzej K. Rogalski

Ad (2°) Qualche pagina pili avanti (ibid., I 5, 28b, 17-20) Aristotele presenta l'in-
teressante dimostrazione per reductionem ad absurdum. Egli scrive: «Se invero R ap-
partiene ad ogni S, e P non appartiene a qualche S, & necessario che P non appar-
tenga a qualche R. In effetti, se P appartenesse ad ogni R, dato che, d’altra parte, R
appartiene ad ogni S, anche P apparterrebbe ad ogni S: eppure, si & detto che P non
appartiene ad ogni S». Di nuovo, adoperando le “nostre” convenzioni simboliche, ot-
teniamo il seguente ragionamento deduttivo dello Stagirita:

Se invero R appartiene ad ogni S + ASR

e P non appartiene a qualche S, + OSP

e necessario che P non appartenga a qualche R. ? ORP

In effetti, se P appartenesse ad ogni R, h ARP

dato che, d’altra parte, R appartiene ad ogni S, a ASR

anche P apparterrebbe ad ogni S: s ASP

eppure, si ¢ detto che P non appartiene ad ogni S. B a OSP
Q.E.D.

Le due dimostrazioni di Aristotele si potrebbero anche facilmente scrivere trami-
te il semplice uso dell’apparecchio simbolico. Cid non cambierebbe, perd, I'impor-
tanza del metodo deduttivo per la filosofia aristotelica. Ma lasciamo da parte il sim-
bolismo; ad attirare la nostra attenzione erano gli elementi meta-teoretici della sua
deduzione (naturale).

6. Nota conclusiva

Alla fine del discorso in difesa del metodo deduttivo, torniamo alle parole dello
stesso Aristotele il quale, all’inizio del primo libro degli Arnalitici primi (11, 24a, 10-
15), scrive: «Occorre dire, anzitutto, quale oggetto riguardi ed a quale disciplina spet-
ti la presente indagine, che cosa cioé riguarda la dimostrazione e spetta alla scienza
dimostrativa; in seguito, bisogna precisare che cosa sia la premessa, cosa sia il ter-
mine, cosa sia il sillogismo, quale sillogismo sia perfetto e quale imperfetto; dopo di
¢io, si deve definire che cosa sia, per un qualcosa, I'essere contenuto o il non essere
contenuto nella totalita di un qualcos’altro, e che cosa intendiamo per venir predica-
to di ogni oggetto, oppure di nessun oggetto». Era importante per lo Stagirita, come
lo & sempre per ogni studioso, specificare sia nel merito sia nel metodo il campo del-

501



Contributi

la propria ricerca.

Il Medioevo, che ereditdo la multiforme problematica filosofica antica, analizzata
con un abbondante uso del metodo deduttivo, parlava spesso dell’ars logica. Il senso
di quella espressione comprendeva il significato di una profonda, sublime ed elitaria
cultura logica. Non a caso, per diventare un riconosciuto magister scientiarum biso-
gnava passare diversi anni non solo esercitando la mente nel ragionare, ma anche vi-
vendo in coerenza tra la teoria e la pratica. Probabilmente in quel modo I'ars logica
conservava la mente sana...

502



Andrzej K. Rogalski

Schema 114

In-born
capability of
correct thinking

Mechanization
of reasoning.
Natural Language
Processing

Art

% of reasoning
; e
: usage of methodo-
O - Interaction Natural logic logglca,l activities
LOGIC = scientific logic

Se fmiotics —>»| Pragmatic Loglﬂ

I—AI_J‘_ Formal
e Loglic :
General ™ .»"" : -,
character of wﬁ) o
Methodology

inference rules. 3
_Possibility of Logical :

using inference ru- .

les by all people. =

The tool of justifica- Principles

f of correct

formulating of

thoughts and

General

tion of theorems o :
every science. deductive
Universal, sym- method of reasoning.
bolic langua- The study of language using language
ge of syntax and semantics

UNIVERSALITY

14 Lo Schema 1 & stato presentato da A. K. Rogalski e U. Wybraniec-Skardowska nel corso del III* Congresso
Mondiale dell’Universalismo nel 1998 a Boston, Mass.; cfr. On Universal Roots in Logic, in Dialogue and

Universalism VIII (1998) 11-12, 143-154.
503



A i D 65 T ke i SRS s =i S o m e o L S e e T A, W AT s =

T
Tt s R B




Contributi RTLu VI (3/2001) 505-514

Dieu guérirait-il “encore”...?1

mmmmm Philippe Madre
Association Meéere de Miséricorde

Marie-José, profondément émue, se saisit du micro et balbutie plus qu’elle n’an-
nonce, face aux cing mille paires d’yeux fixés sur elle:

«Je suis arrivée a cette célébration pour les malades avec beaucoup de peurs. En
plus, j’étais en retard. C’est impressionnant de voir tout ce monde chantant les louan-
ges du Seigneur. Vous m’avez vu arriver en fauteuil roulant, poussée par mon amie.
J'ai 26 ans et j'étais totalement paralysée des jambes depuis deux années, & cause
d'une grave chute dans un puits. Les médecins m’avaient dit que je ne pourrai plus
marcher normalement car la moelle épiniére était sectionnée. Et voila: je suis devant
vous, je me tiens debout et je commence & marcher...».

Marie-José fait quelques pas devant tous, d’abord hésitante. A coté d’elle, je I’en-
tends murmurer: «J’ai peur, Seigneur, aide-moi». Sa marche se fait plus déterminée
et elle avance, de plus en plus solide sur ses jambes, inertes quelques minutes plus
tot.

«De quoi avez-vous peur?»

«...je ne sais pas, mais c’est la», répond-elle & mon oreille, des larmes d’émotion
dans les yeux.

«Continuez & avancer tout en invoquant doucement le nom de Jésus dans votre
ceeur, ne faites pas attention a cette foule qui vous entoure... C'est avec Jésus que
vous avez rendez-vous aujourd hui».

Marie-José, debout en train de marcher, regarde avec stupéfaction ses jambes qui
“obéissent” & sa volonté de marcher, comme pour s’assurer qu'elle ne réve pas.
Finalement, elle reprendra le micro pour s’exclamer en présence de tous: «Merci au
Seigneur ressuscité!».

1 1l testo presenta una serie di testimonianze sul ministero di guarigione, raccolte da Philippe Madre (dotto-
re in medicina, sposato, due figli, entra nella Cité des Béatitudes nel 1975 e ne diventa moderatore gene-
rale; studia teologia a Tolosa e diviene presidente dell’Associazione “Meére de Miséricorde”, da lui fondata
nel 1982; ordinato diacono permanente nello stesso anno, esercita da una decina d’anni un ministero di
predicazione, di insegnamento e di guarigione nei cinque continenti).

505



Contributi

Ce témoignage avait lieu le 15 janvier 2001 dans le sud de la Réunion, a la fin d’u-
ne célébration de priere pour les malades organisée par le renouveau charismatique
de I'Tle. La foule était en liesse; d’autres personnes vinrent a leur tour donner leur
témoignage: guérison physique, ou d’ordre psychique, réconciliation, pacification
vis-a-vis d’'un événement ancien douloureux, conversion au Christ...

«Un événement hors du commun, digne des Actes des Apdtres», ont pu com-
menter les journalistes...

1. Hors du commun?

...Pas vraiment! les guérisons regues comme fruit d'une priére d’intercession d’'u-
ne personne, d'un groupe ou d'une foule foisonnent, entre autres dans le renouveau
charismatique, et ceci en maints pays du monde. Il m’est personnellement donné de
voyager fréquemment et de rejoindre ces groupes charismatiques ou ces grands ras-
semblements de priere, ici ou 1a, sur les cing continents, parfois de m’associer & leur
priere, voire de I'animer a leur demande. Mon témoignage — en tant que diacre, mé-
decin, et... priant - est qu’il est bien rare de ne constater aucun fruit visible de la
priere de guérison, que ces fruits soient immédiats, ou qu’ils se manifestent un peu
plus tard.

Ils ne sont sans doute pas tous aussi “retentissants” que celui de Marie-José, mais
se révelent nombreux et contribuent & fortifier la foi en bien des croyants... et a
évangéliser tant de chercheurs de Dieu. Le tout est de bien saisir la notion de guéri-
son, laquelle n’est pas seulement - voire pas d’abord - de style miraculeux, ni méme
sensationnel. Les guérisons d’ordre plus affectif obtenues de Dieu par la priere de foi
s’averent innombrables: quand une angoisse de mort se léve subitement apres des
années d’impact oppressif, ne peut-on pas parler de guérison? De méme, quand un
couple marié, au bord de la séparation définitive, se “tisse & nouveau” plus fortement
qu’aux premieres heures ou quune personne dépendante de la drogue ou de I’alcool
se trouve totalement libérée en quelques minutes, ne peut-on pas parler de guérison
par la puissance de la priere?

Les guérisons d’ordre spirituel existent tout autant: quand un homme retrouve le
chemin de I'Eglise ou se sent appelé a confesser son péché alors que, profondément
révolté, il n’avait pas vu un prétre depuis 20 ans, ne peut-on oser parler de guéri-
son? Quand une existence entiére, jusque la plongée dans une détresse ou des téné-
bres aux multiples visages, bascule soudainement dans un violent désir de suivre le
Christ, ne serait-il pas question de guérison?

506



Philippe Madre

Les exemples se multiplient au gré des histoires humaines, visitées sensiblement
par la Tendresse de Dieu.

La guérison physique, quoiqu’elle ne soit & I'évidence pas la plus importante, de-
meure celle qui manifeste davantage le sens méme des guérisons opérées par le
Christ en réponse & la priére du chrétien, et le témoignage de Marie-José est 1 pour
nous le faire pressentir. S'il s’affranchit de la notion traditionnelle du miracle, telle
qu’on la trouve encore en vigueur a Lourdes par exemple, les signes de guérison phy-
sique se posant sur des maladies plus ou moins graves s’averent beaucoup plus fré-
quents qu'on ne le supposerait a priori. Pour ma part, j’ai eu I'occasion de vérifier
médicalement la guérison réelle (et non pas seulement la rémission) de plusieurs cen-
taines de maladies aux accents de gravité fort variés: depuis les problemes allergi-
ques pénibles jusqu'aux cancers redoutables, en passant par les paralysies mul-
tiformes des membres (ou du corps entier), les cécités, les surdités, les polyarthrites
ou les affections cardiaques au sombre pronostic...

Ainsi peut-on affirmer sans démagogie que les Actes des Ap6tres se prolongent
parmi nous jusqu’a aujourd’hui!...tout au moins quant aux phénomenes de guérison.

2. Prier pour les malades... un appel?

On objecte parfois que ce genre de manifestation est1’apanage de renouveau cha-
rismatique dans le monde, histoire d’éluder ce que le Seigneur de la vie aurait & di-
re & tous, & travers ces guérisons plus ou moins visibles ou surprenantes. Il est vrai
que ces phénomeénes se produisent plus volontiers dans le renouveau, lequel est sou-
vent critiqué pour cet attrait du merveilleux qui impregne parfois - il faut bien le re-
connaitre! — la priere charismatique.

Le Renouveau dans I’Esprit n’a jamais souhaité sombrer dans I’élitisme spirituel
ol le “sensationnel” deviendrait comme son “monopole”. Bien au contraire ce re-
nouveau attire-t-il notoirement des pauvres, des malades, des blessés de la vie, et ces
derniers trouvent dans les groupe de priere une atmosphére d’accueil et de chaleur
humaine digne d'un “second chez-soi”...d’autant plus si le premier “chez-soi” n’a ja-
mais existé ou s'il a disparu depuis longtemps. Ainsi, de fait, mais de maniére non
exclusive, le renouveau charismatique se montre particulitrement sensible a la di-
mension de compassion de I'amour de Dieu. Se pencher sur la détresse de 'homme
pour lui étre proche dans la charité, voila I'un des traits de vocation constitutifs de
ce renouveau pentecostal.

Quoi d’étonnant alors s’il se sent concerné par le sort du monde souffrant?

507



Contributi

D’autant plus qu’un autre caractere de ce renouveau réside dans la redécouverte de
la force de la priére: priére personnelle et priere commune, spécialement dans I'or-
dre de la louange. C’est ainsi que I’émergence des charismes aux multiples visages
peut se profiler, liée au dynamisme spirituel renouvelé des chrétiens. Prier pour les
malades, avec cette confiance que Dieu peut concrétement intervenir dans leur exi-
stence, devient alors possible, voire évident.

Enfin - et sa dimension de compassion est 1a pour I’attester — le renouveau cha-
rismatique se sent une 4me missionnaire, ou plus globalement une grice pour I'é-
vangélisation, pour I'annonce multiforme de la Bonne Nouvelle, et ¢’est le plus sou-
vent dans ce contexte que se vit la “priére pour obtenir de Dieu la guérison”, telle
que la désigne le récent document proposé par la congrégation pour la Doctrine de
la foi (cfr. Instruction sur les priéres pour obtenir de Dieu la guérison, publié par le
Vatican le 23 novembre 2000).

Telle était 1a pédagogie du Christ il y a 2000 ans, selon les évangiles: accomplir
des guérisons pour susciter dans les ceeurs la soif et la quéte de 'amour du Pére. Sa
“stratégie” actuelle n’a pas changé, méme si les formes ou les modalités de la guéri-
son divine ont sans doute évolué.

Mais cette stratégie d’amour ne se cantonne pas au renouveau charismatique; el-
le concerne en fait 'Eglise toute entiére, comme le témoignage suivant entend le si-
gnifier.

En mai 1996, j’étais invité par I’Eglise de Pologne & animer une journée d’ensei-
gnement et de priére pour tous les catholiques (et autres croyants, voire non-
croyants), a Cestokowa, grand sanctuaire marial connu dans le monde entier, en pré-
sence de quelques évéques et d’'un nombre important de prétres. Les gens étaient ve-
nus de tout le pays et la foule rassemblée sur I'esplanade ne comptait pas moins de
150.000 personnes. Certes, la participation du renouveau polonais était effective
dans cette journée, mais la plupart des gens n’étaient nullement étiquetés “chari-
smatiques”. Le peuple de Dieu, dans la grande diversité de ses sensibilités, s’était dé-
placé pour I’occasion et priait avec ferveur.

Les enseignements portaient sur la guérison de tout I'nomme et sur I’appel de
Dieu... tant il est vrai que dans la pédagogie de I'amour divin, on ne peut dissocier
radicalement ces deux grands mouvements de la grice. L'attention de la foule était
impressionnante, et I'on aurait pu entendre une mouche voler! J’appris un peu plus
tard, par la bouche de plusieurs prétires, que la plupart des gens présents a
Cestokowa, ignoraient que le Christ pouvait concrétement aujourd’hui visiter leur
existence, soulager, voire guérir les malades et faire sensiblement miséricorde. De
méme, la plupart n’avaient que trés peu conscience qu’ils étaient porteurs, comme

508



Philippe Madre

tout baptisé, d’'une vocation, signe de la si grande confiance que Dieu voulait leur
conférer.

Lorsqu’a la célébration eucharistique de I'apres-midi, ils furent invités a recevoir
pour eux personnellement la grice de Dieu, a laisser en eux se déployer le don de
Dieu, le climat de priére et de louange était devenu intense, malgré une telle foule,
o1 les jeunes étaient largement majoritaires. Apres la messe, alors qu'il se faisait
déja tard, une priére de guérison leur fut proposée et nous véciimes un moment inou-
bliable. On m’avait demandé de “prononcer” une priére pour les malades, et je n’eus
méme pas a parler longuement pour introduire toutes ces personnes dans la con-
fiance en la puissance de Dieu.

A peine avais-je ouvert la bouche que des signes de guérison se produisaient
“spontanément” un peu partout, soulevant a chaque fois un enthousiasme et une ac-
tion de grice d’une partie de la foule environnante. Ici, un paraplégique commencait
a marcher, et ceux qui I’entouraient, témoins de ’action du Seigneur, chantaient Ses
louanges. La, un aveugle se mettait a voir et la joie se manifestait autour de lui.
Ailleurs encore, une personne atteinte d’arthrose handicapante témoignait d’une
libération soudaine dans son corps... et autour d’elle jaillissait un chant de louange,
inspiré... sur des levres qui n’étaient pas spécialement “charismatiques”. Beaucoup
se mettaient & genoux, simplement, vivant sur I'instant une grace de guérison affec-
tive ou spirituelle et souhaitant I'accueillir dans une ferveur intérieure renouvelée.

On pouvait ainsi, depuis le podium d’animation surplombant I’esplanade ot ces
dizaines de milliers d’hommes, de femmes et d’enfants était rassemblés, suivre “a la
trace” I'action de 'Esprit Saint. Il suffisait de repérer les multiples lieux de louange,
et parfois d’applaudissements (légitimes pour le Seigneur!), au sein de la foule et de
se laisser émerveiller par les ceuvres de Dieu.

C’est alors que se forma une grande file de personnes venant spontanément au
podium donner leur témoignage, pendant que les signes de guérison continuaient
d’éclore dans I’assemblée. La encore, nous vivions, en présence du Dieu Vivant, un
évenement digne des Actes de Apotres. Ce n’était pas le renouveau charismatique
qui en bénéficiait, mais le peuple de Dieu, ni plus, ni moins.

La priére pour les malades dut finalement étre écourtée, car les témoignages
étaient trop nombreux, et la nuit — encore froide a cette période — arrivait. La louan-
ge de la foule aurait pu se prolonger des heures durant, tant la joie était grande d’a-
voir ainsi expérimenté la présence du Seigneur ressuscité et la puissance de la priere.

Un petit clin d’ceil providentiel me fut adressé récemment, lors d'un passage dans
un monastére contemplatif. Une jeune sceur d’origine polonaise, récemment entrée
en postulat, me reconnut et me donna brievement ce témoignage, quelques cing

509



Contributi

années apres I’évenement:

«J'étais & Cestokowa ce jour-la, avec ma mere. C’est alors que j’ai re¢u 'appel &
me donner entierement au Seigneur. Ma meére était atteinte d'une affection cardia-
que grave et elle a été totalement guérie en quelques minutes, alors qu’elle ne savait
méme pas que I’'on pouvait prier pour les malades! Cela a été un choc pour elle, et
pour moi. Je regois régulitrement des nouvelles de sa part. Cing ans apres, la gué-
rison est confirmée. Béni soit le nom du Seigneur!».

On parle de plus en plus aujourd’hui de ministére de guérison, désignant ainsi
I'exercice devenant classique et habituel chez une personne (ou un groupe de per-
sonnes) précise d’un charisme de guérison confirmé par ses fruits authentiques et
aussi “rodé” dans le temps. Ce charisme de guérison se vit parfois, pour ne pas dire
souvent, dans le sillage d'un autre charisme, tel celui de prophétie, ou de foi, ou en-
core lié & la parole (exhortation, prédication, enseignement,...).

Dans cette perspective, il convient de remarquer que le charisme de guérison est
bien plus fréquent qu’on ne le suppose et son exercice équilibré, harmonieusement
vécu au plan ecclésial, peut faire partie du dynamisme missionnaire d'un groupe de
priére ou d’un chrétien ayant tdche d’évangélisation. Ceci ne signifie nullement qu’il
doive étre accueilli et pratiqué en permanence.

3. Le sens de la grice de guérison

On peut étre agacé par l'affirmation tranquille que “Dieu guérit encore”
aujourd’hui, et en abondance, comme si cette réalité relevait d'un autre dge et que
le dernier mot revenait désormais a la science. Pourtant les guérisons opérées par le
Christ, et signes de sa présence, existent bel et bien, dans le renouveau charismati-
que, mais également ailleurs. Lorsque j’ai passé ma thése de médecine, pour laquelle
on m’avait autorisé un sujet “exceptionnel” (vu le contexte...): “Etude médicale et
contribution spirituelle sur la guérison miraculeuse”, je me souviens qu'une partie
du jury, fait de professeurs de grande renommée (dont la majorité était catholique),
exprimait sa réticence, voire son ironie au sujet des guérisons dites “médicalement
inexplicables”. Par chance, j’avais invité un jeune théologien dominicain, aujourd’hui
fort connu, & participer a ce jury. Face & tant de scepticisme manifesté par «mes mai-
tres en médecine», il se leve soudainement et s’écrie: «mais enfin, messieurs, pour-
quoi refusez-vous a Dieu le droit d’étre pris en flagrant délit de liberté?».

J'ai trouvé I’expression intéressante... en tout cas, elle a pacifié les sommités mé-
dicales & I'égard de mon travail. Effectivement, les guérisons au nom du Christ, dans

510



Philippe Madre

la puissance de 'Esprit Saint, sont des actes de liberté divine.

Elles nous découvrent  leur maniére — une maniere de signe — ce Dieu riche en
miséricorde, frappant & la porte de cceur de ’homme blessé par le péché. Le sens
d’une guérison, en terre chrétienne, a toujours valeur de signe, en méme temps qu’el-
le se fait expérience d’un «bien», puisque Jésus est «passé en faisant le bien». Mais
I’homme parvient-il & discerner le signe? Un proverbe chinois exprime a sa fagon
cette interrogation: «quand un homme indique la lune du doigt, I'ignorant regarde
le doigt». C’est-a-dire: quand Jésus — dans les Evangiles comme dans 1'Eglise
aujourd’hui - opére un signe et indique le régne de Dieu qui s’est approché (Mc 1,15),
¢’est une attitude aveugle ou sotte de voir seulement le fait (la guérison) sans regar-
der la direction qu’il indique (le Régne de Dieu, ou encore le dévoilement de son
amour).

Les guérisons nous invitent a oser I'espérance, non pas cette caricature de I'es-
pérance qui proposerait un Dieu voulant guérir toute souffrance, mais la véritable
espérance qui — entre autres — laisse la puissance de vie du Ressuscité traverser une
existence touchée par la détresse physique, morale ou spirituelle. C’est une invita-
tion & croire en la priere, une priére dont tout baptisé est capable, car tout baptisé
est en droit de prier pour les malades, a condition que sa priere se fasse discrete,
respectueuse de 1’autre, non culpabilisante, non imprécatoire... et non spectaculai-
re (méme si ses fruits peuvent le devenir!).

Il n'y a pas de “technique de priére de guérison” en terre chrétienne, ni de dévo-
tion spéciale qui lui soit adaptée. Il n’y a pas de “recette” pour que I’exaucement soit
facilité. I’allure superstitieuse que peuvent prendre certaines priéres est toujours re-
grettable et risque plutdt d’aliéner le dynamisme de la foi.

Deux maitres-mots président a I'esprit d’intercession pour un malade: “confian-
ce filiale” et “foi”, les deux ayant d’ailleurs la méme racine sémantique. La confian-
ce filiale est le fondement méme de la priére chrétienne, surtout quand celle-ci de-
mande & son Dieu, car elle s’inscrit toujours dans une relation personnelle: celle d’'un
fils (ou d’une fille) qui s’adresse a son Pére, comme Jésus demandait & son Pére.

Sur un plan pragmatique, la foi s’avere du méme ordre, mais de maniere plus dy-
namique, sorte de certitude intérieure qui fait advenir la volonté divine — quelle qu’el-
le soit — dans I’instant présent que vit le malade. On voit qu'il s’agit 1a moins de I’as-
pect théologal de la foi que d’'un vécu personnel ou doute et hésitations sont relativi-
sés... On parlera plus volontiers de charisme de foi (plutét que de vertu de foi), cha-
risme vis-a-vis duquel plusieurs s’insurgent, arguant qu’il n’est pas accessible au
“commun des croyants”, ce qui est totalement faux. Ceci ne tient pas a nos capacités
spirituelles, mais a Dieu qui s’attendrit (cfr. Mc 6,34) et fait miséricorde.

a1t



Contributi

Tels sont les deux “moteurs spirituels internes” d'une priére pour obtenir de Dieu
la guérison, que la forme de celle-ci soit liturgique ou non-liturgique.

4. Tous guéris?

Pendant que Marie-José témoignait de sa guérison de paralysie, une autre jeune
femme, 4gée de 35 ans, ressentait une forte chaleur dans toute sa colonne vertébra-
le. Atteinte depuis des années de “spondylarthrite ankylosante”, maladie fort grave
rigidifiant progressivement le corps et occasionnant des complications majeures, el-
le commencait & pouvoir se lever et marcher, alors qu’elle était arrivée a la célébra-
tion complétement votitée et “statufiée” par sa maladie. Incompréhensible guérison
d’une affection que la médecine est aujourd’hui toujours incapable de soulager... Le
témoignage d’une personne avait comme déclenché la guérison d’une autre!... et ce
ne fut pas le dernier fruit de la prieére de cette journée!

Ces propos (véridiques) ot1 la guérison est présentée comme apparemment “faci-
le” a obtenir peuvent surprendre, voire choquer, et j'en ai parfaitement conscience.
Mais s’il faut les entendre pour aviver une espérance personnelle, il ne convient pas
de transformer la miséricorde de Dieu en distributeur automatique de guérisons. Ce
témoignage peut nous ouvrir de nouveaux horizons sur la “stratégie d’amour” du
Seigneur...

("était en 1987, lors d'un pelerinage charismatique & Lourdes, qui regroupait
22.000 personnes. Une célébration de priere pour les malades était prévue en soirée,
en présence de plusieurs évéques, et 'on m’avait demandé d’en coordonner 1'ani-
mation en tant que diacre et médecin. Les malades en fauteuil roulant - ils étaient
environ 200 - avaient été placés en avant de la foule. Apres la lecture de la parole
de Dieu et son commentaire commence la priére charismatique d’intercession.
Soudain, un homme d’une cinquantaine d’années, Joseph, se léve lentement de son
fauteuil, se tient debout, d’abord avec I'aide d'un proche, puis seul... et commence a
marcher, vacillant au départ, puis de plus en plus ferme sur ses jambes. Exultation
et action de griace dans I'assemblée. Le lendemain, il trottinait librement dans les
sanctuaires et était invité au bureau des constatations médicales de Lourdes.

Jappris en fin de célébration qu’il était atteint d’'une maladie compressive de la
moelle épiniere, non opérable, qui engendrait une paralysie totale des deux jambes,
et ce, depuis neuf ans. La guérison corporelle était évidente et beaucoup furent édi-
fiés dans leur foi par ce témoignage.

De mon coté, une question m’habitait, lancinante: «et les autres, Seigneur, que

512



Philippe Madre

fais-tu de leur souffrance?».

Deux mois plus tard, je regois la visite d’'un inconnu, lui aussi en fauteuil roulant.
Sa femme et ses trois enfants I’accompagnaient. Il s’appelait Robert et avait 49 ans.
Atteint d'une dégénérescence de la moelle épiniére, il était condamné par la méde-
cine et le savait. Il me dit en substance: «je vais sans doute bientdt mourir, mais je
voulais vous dire une chose: j’étais & Lourdes lors de la célébration pour les mala-
des, juste a coté de Joseph. Je I'ai vu se lever et j’étais content de ce qui lui arrivait.
Je ne suis pas jaloux. J'ai senti couler en moi une grande force intérieure. Depuis je
ne vis plus ma maladie de la méme maniére et je suis en paix. Quand je suis arrivé
a Lourdes, ma femme était sur le point de me quitter, tellement j'étais devenu in-
supportable. Mes enfants se faisaient la guerre et se déchiraient les uns les autres.
J'étais terriblement malheureux, dans une souffrance indeseriptible & cause de tout
cela.

«Apres la priere pour les malades, je n’ai senti aucune amélioration de ma ma-
ladie, mais ma femme s’est jetée dans mes bras et m’a dit qu’elle m’aimait et qu’el-
le ne me quitterait pas. En rentrant chez nous, mes enfants nous attendaient. Ils se
sont mis & genou, a coté de mon fauteuil, et ils m’ont demandé pardon, ensemble.
Vous vous rendez compte?

«Je ne suis pas venu aujourd’hui pour que vous priiez pour ma guérison, mais
pour que nous rendions grice ensemble».

Trois mois plus tard, Robert rejoignait le Seigneur, dans un climat de paix boule-
versant. Joseph avait obtenu une grace de guérison... et Robert aussi!

Une souffrance qui se transforme, qui s’ouvre a la charité, a la paix, jusqu’a de-
venir elle-méme porteuse de fruits de paix, de pardon, de vie ne serait-elle pas éga-
lement un signe de guérison? L'histoire de Robert ne peut qu’aller en ce sens, et ce
n’est que dans la lumiére du mystere de la croix qu’elle prend valeur et puissance de
témoignage...

Les signes de guérison opérés par le Christ sont — & nos yeux — d’intensité varia-
ble. Lors de la derniére assemblée de priere pour les malades dont on m’avait con-
fié 'animation (c’était en Espagne), Les deux premiéres personnes venues témoigner
d’une gréice de guérison était un homme de 67 ans, souffrant d’arthrose douloureu-
se du genou droit, et une femme de 55 ans, atteinte d’un cancer de 'utérus qui s’é-
tait généralisé (j’avais eu I'occasion de prier pour elle un an auparavant et une gué-
rison progressive avait commencé alors... jusqu’a recevoir confirmation médicale
quelques mois plus tard).

Ces deux personnes avaient été totalement guéries par la puissance du Christ res-
suscité! mais quelle différence entre la disparition d'un cancer généralisé et celle d'u-

513



Contributi

ne arthrose du genou...

Mais qui sommes-nous pour “quantifier” la grice de Dieu en terme de degré de
guérison? Surtout lorsqu’on saisit mieux que ces signes, quelle qu’en soit la forme et
I’ampleur, sont accomplis pour nous ouvrir & la “vraie guérison” que le Seigneur vou-
drait accorder a tous les hommes: celle d’un ceeur libéré du fardeau du péché et to-
talement orienté vers son Dieu, accueillant pleinement, sans crainte, ni résistance,
son amour de Pére.

Les miséricordes de Dieu sont toujours inépuisables et ses fagons d’agir nous sur-
prendront a chaque fois. Dieu aime guérir, mais cette griace n’efface pas le mystére
de la souffrance. Elle nous aide a mieux contempler celui de la mort et de la résur-
rection du Christ et nous invite a attendre et & accueillir dans I'espérance la révéla-
tion de ’amour du Pére pour tous les hommes.

514



Contributi RTLu VI (3/2001) 515-541

Gli elementi costitutivi della Chiesa locale
e la loro articolazione

Arturo Cattaneo
Pontificia Universita della Santa Croce (Roma)

Il Vaticano II & stato un concilio eminentemente ecclesiologico, nel quale la Chiesa
ha riflettuto sulla propria autocomprensione al fine di poter realizzare sempre me-
glio la sua missione. Le riflessioni intorno alla sua natura misterica e comunionale,
la nuova sensibilitd pastorale ed ecumenica che sono emersi in tale contesto, contri-
buirono alla riscoperta della Chiesa localel.

Fra i primi commenti ai testi conciliari si puo ricordare 'osservazione di J.
Ratzinger, secondo cui «uno dei fatti piti importanti di questo Concilio & I’aver rimes-
so in onore il plurale “le Chiese”, che era passato completamente in secondo piano»2.

Cio ha trovato conferma negli studi che seguirono ad opera di tanti altri autori.
Bastiricordare E. Lanne che ha parlato di rivoluzione copernicana, nel senso che «or-
mai non & pit la Chiesa locale che gravita attorno a quella universale, ma & 'unica
Chiesa di Dio in Gesu Cristo che si rende presente in ogni celebrazione della Chiesa
locale per I'azione continua dello Spirito Santo»3. A sua volta, H. Legrand osservo che
«questo accento posto dal Vaticano Il sulla responsabilita e sulla diversita delle Chiese
locali non pud mancare di ripercuotersi, per onde concentriche, sull'insieme dei piit
attuali problemi della vita ecclesiale, sulle relazioni con le altre Chiese cristiane e con

1 Intesa qui, come spesso fa il Vaticano II, il magistero postconciliare e la maggior parte dei teologi in senso
equivalente a Chiesa particolare e la cui piena manifestazione canonica si da nella diocesi (cfr. CD 11/a).

2 J. RATZINGER, Il nuovo Popolo di Dio, Brescia 1971, 249 (or. ted. 1969, la citazione & del cap. VIII che rac-
coglie il testo di una conferenza tenuta nel 1966).

3 E. LANNE, L'Eglise locale et I'Eglise universelle. Actualité et portée du théme, in Irénikon 43 (1970) 490:
«Désormais ce n’est plus 'Eglise locale qui gravite autour de de I'Eglise universelle, mais I'Eglise unique
de Dieu en Jésus-Christ qui se trouve présente dans chaque célébration de 1'Eglise locale par I'action con-
tinuelle de 1'Esprit Saint». Di «rivoluzione copernicana» parla anche H. LEGRAND, La realizzazione della
Chiesa in un luogo, in AAVV., Iniziazione alla pratica della teologia, vol. 111, a cura di B. LAURET e F. REFOULE
- edizione italiana a cura di M. FALcHETTI —, Brescia 1986, 156.

515



Contributi

il mondo»4. Fra i canonisti W. Aymans e stato uno dei primi a percepire la rilevanza
di questo aspetto della dottrina conciliare, affermando fra 'altro che la communio
Ecclesiarum, quale articolazione dell'unica Chiesa, va considerata «uno dei concetti
fondamentali dell’ecclesiologia del Concilio Vaticano II»5.

Con proprieta si parla di riscoperta della Chiesa locale, poiché essa & ben presen-
te sia nei testi neotestamentari, sia nelle testimonianze di numerosi Padri della
Chiesa. La storia mostra che, contrariamente all'importanza mantenuta dalla Chiesa
locale in Oriente®é, nella Chiesa latina — soprattutto per il progressivo aumento del ruo-
lo del papato a partire dal secolo IX e, in modo particolare, dalla riforma gregoriana
nel secolo XI7 - si & sviluppato un regime di organizzazione unitaria che ha portato a
sottolineare la dimensione universale della Chiesa a scapito di quella particolares. Al
riguardo, Yves Congar ha osservato che «questa teologia dell’'unita esprime un aspet-
to importante della realtd, ma non tutta la realta»?. In essa manca effettivamente
un’adeguata comprensione delle diversita in virtu delle quali I'unita risulta cattolica.

4 H. LEGRAND, Inverser Babel, mission de I’Eglise, in Spiritus 11 (1970) 323-324: «Cet accent mis sur le re-
spect, la responsabilité et la diversité des églises locales, ne peut manquer de se répercuter, par ondes con-
centriques, sur 'ensemble des problémes les plus actuels de la vie en Eglise, comme sur ses relations avec
les autres églises chrétiennes et le monde».

C1

W. AymaNs, Die Communio Ecclesiarum als Gestaltgesetz der einen Kirche, in Archiv fiir katholisches
Kirchenrecht 139 (1970) 69; le citazioni sono prese dalla traduzione italiana dell’articolo: La “communio
ecclesiarum” legge costitutiva dell’'unica Chiesa, in IDEM, Diritto canonico e comunione ecclesiale. Saggi di
diritto canonico in prospettiva teologica, Torino 1993, 3.

6 Lo sviluppo in Oriente dell'idea dell’autocefalia ha purtroppo oscurato fino quasi a perdere di vista il sen-
so della Chiesa universale e il significato del ministero petrino.

7 Cfr. K. ScHATZ, La riforma gregoriana e linizio di un’ecclesiologia universalistica, in AA.VV., Recezione e
comunione tra le Chiese, Atti del Colloquio internazionale di Salamanca 8-14 aprile 1996, a cura di H.
LEGRAND, J. MANZANARES e A. GARCIA Y GARCIA, Bologna 1998, 147-159. Per uno sguardo sul diverso sviluppo
storico fra oriente ed occidente nella concezione della Chiesa universale e della Chiesa particolare cfr. Y.
CONGAR, Dalla comunione delle Chiese ad una ecclesiologia della Chiesa universale, in AA.VV., L'episcopato
e la Chiesa universale, a cura di Y. ConGAr e B. D. Dupuy, Roma 1965, 279-322; originale francese: De la
communion des Eglises & une ecclésiologie de U'Eglise universelle, in AANV., L'épiscopat et I’Eglise uni-
verselle, Paris 1962, 227-260.

8 Lo stesso Concilio Vaticano II ha riconosciuto che la legittima facolta di cui godono le Chiese particolari di
«regolarsi secondo le proprie discipline... non fu sempre rispettata» (UR 16). Ratzinger ha tuttavia ricor-
dato che «per quanto nefaste siano potute essere per molti aspetti le conseguenze del centralismo della
riforma gregoriana, il suo nucleo era essenziale: la liberazione della Chiesa dal predominio esercitato su
di essa dall'impero e la restaurazione dell’unita del ministero ecclesiastico e del suo carattere spirituale»:
J. RATZINGER, Elementi di teologia fondamentale, Brescia 1986, 168.

9 Y. CoNGAR, La Chiesa come unita nella pluralita, in AA.VV., Mysterium Salutis, vol. 7, a cura di J. FEINER e
M. LOHRER, Brescia 1972, 488.

516



Arturo Cattaneo

L'accentuarsi della funzione unificante svolta dalla Chiesa di Roma e dal Romano
Pontefice ha avuto senz’altro effetti positivi per lo sviluppo della Chiesa universale,
per combattere le eresie e per difendere la liberta delle Chiese locali nei confronti del-
I’'autorita civile, ma — come & stato osservato da P. Coda — «cio ha portato con sé due
pericoli principali: da una parte il pericolo della uniformita, per cui ogni Chiesa lo-
cale doveva adeguarsi ad un unico modello, senza poter esprimere fino in fondo, pur
nell'unita delle cose essenziali, la sua propria originalita; e d’altra parte il pericolo di
insistere troppo sull’aspetto giuridico ed esteriore della Chiesa, perché se una Chiesa
locale & vista come una semplice “provincia” di una realtd pitt vasta, 1'aspetto pill
profondo della Chiesa stessa, come mistero che si rende tutto presente in ogni singo-
la Chiesa locale, passa in sottordine rispetto alle strutture che garantiscono di fatto
che questa porzione di Chiesa sia effettivamente integrata nel tutto della Chiesa uni-
versale»10,

L'ecclesiologia apologetica, sorta nel contesto della Controriforma e il cui princi-
pale rappresentante fu il teologo e poi cardinale Roberto Bellarmino, perduro fino al
secolo XX inoltrato. A partire dal secolo XIX, essa fu inoltre dominata da categorie
giuridiche che evidenziavano I’aspetto societario della Chiesa e la presentavano so-
prattutto quale societas inaequalis, societas hierarchica e societas perfecta. Da que-
sto punto di vista si deriva logicamente che societas perfecta & solo la Chiesa univer-
sale e non la diocesi, mancandole la pienezza della potesta di giurisdizionell. Tutto
cio portava anche a sottolineare la potesta del Papa a scapito di quella dei vescovi.
Nel celebre trattato fus Decretalium F. X. Wernz — il canonista che maggiormente
ispird I'opera della codificazione del diritto canonico, conclusasi nel 1917 — afferma
che al Romano Pontefice «e affidato il mondo intero come una diocesi»12.

Occorre comungue distinguere una legittima e necessaria visione della Chiesa uni-
versale da una visione universalistica della Chiesa. La prima - che si trova ampia-
mente presente nei testi del Vaticano II — & la considerazione della Chiesa di Cristo
quale realtad misterica che trascende e fonda le diverse concrete realizzazioni; la di-
mensione universale della Chiesa viene evidenziata da nozioni quali “corpo di Cristo”,
“sposa”, o “sacramento universale di salvezza”. Quando si parla di “visione univer-
salistica” si intende invece — come precisa L. Sartori — «quella concezione ecclesiolo-

10 P. Copa, Chiesa particolare e Chiesa universale. Mistero d'unita nella molteplicita, in AA.VV., La Chiesa sal-
vezza dell’uomo, vol. II, Roma 1986, 258.

11 Cfr. Y. CoNGAR, Autonomie et pouvoir central dans I'Eglise, in Irénikon 53 (1980) 298.

12 F. X. WERNz, fus Decretalium, t. 11, pars 2: Jus Constitutionis Ecclesiae Catholicae, Prato 19155, 501: «... cui
soli universus orbis terrarum datus est in dioecesim».

517



Contributi

gica che pone come “primum” non la chiesa come idea, come valore, come “inten-
zione divina”, bensi la chiesa come fatto storico-geografico sul modello dell'imperium
o0 regnum civile: dove “locale” o “particolare” connota qualcosa che viene dopo, che
non realizza effettivamente il tutto, ma bensi lo divide, come la provincia o il comu-
ne o il borgo frazionano uno stato politico»13. Ed & proprio questa concezione di ca-
rattere giuridico-amministrativo che viene superata dal Vaticano II grazie soprattut-
to alla visione misterica della Chiesal4,

Non sorprende quindi che la riscoperta della Chiesa locale operata dal Vaticano
Il abbia suscitato vasto interesse e apprezzamento. Una riscoperta che non ha potu-
to evitare qualche incertezza terminologica e non & riuscita ad offrire un’esposizione
organica del tema. Le affermazioni conciliari hanno comunque offerto una solida ba-
se su cui, negli anni successivi, si sviluppd un’importante teologia della Chiesa locale.

Il testo conciliare che offre, nel modo pit complessivo, una descrizione della
Chiesa locale & contenuto nel decreto Christus Dominus 11 che afferma: «La diocesi
& una porzione del popolo di Dio, che ¢ affidata alle cure pastorali del vescovo coa-
diuvato dal suo presbiterio, in modo che, aderendo al suo pastore e da lui unita per
mezzo del Vangelo e della Eucaristia nello Spirito Santo, costituisca una Chiesa par-
ticolare, nella quale & veramente presente e opera la Chiesa di Cristo, una, santa, cat-
tolica e apostolica».

Non & difficile rendersi conto che ci si trova di fronte ad una vera e propria defi-
nizione della Chiesa locale, trovandosi sintetizzati i suoi elementi essenziali: i fattori
genetici (il Vangelo, I'Eucaristia e lo Spirito Santo); I'elemento sostanzialel5 (una por-
zione del popolo di Dio, nella quale & veramente presente e opera la Chiesa di Cristo)
e 'elemento ministeriale (il vescovo - suo pastore — coadiuvato dal suo presbiterio).
Il testo esprime, in un certo senso, anche la missione della Chiesa locale: rendere pre-
sente e operante la Chiesa di Cristo, una, santa, cattolica e apostolica.

Questa enumerazione appare veramente completa e articolata se viene esamina-
ta secondo la concettualizzazione delle diverse cause. Essa comprende infatti, nel-

13 L. SARTORL, La Chiesa locale nel Vaticano II. Riflessioni sulla “Sacrosanctum Concilium”, in Ut unum sint 33
(1971) 4.

14 Cfr. P. FIETTA, L'insegnamento del Vaticano II: i fondamenti di una teologia della Chiesa locale, in Credere
Oggi 41 (1987) 68.

15 L'espressione & di P. RoprIGUEz, Chiese particolari & Prelature personali. Considerazioni teologiche su una
nuova istituzione canonica, Milano 1985, 111: «La portio Populi Dei [...] si configura come elemento so-
stanziale (nel senso che in esso trovano ragione gli altri elementi)». Un’espressione simile & quella di «ele-
mento personale fondamentale», proposta da G. GHIRLANDA, La Chiesa particolare: natura e tipologia, in
Monitor ecclesiasticus 115 (1990) 560.

518



Arturo Cattaneo

l'ordine: la causa materiale (la porzione del popolo di Dio); la causa efficiente stru-
mentale soggettiva (il vescovo con la collaborazione del suo presbiterio); la causa for-
male (la sua coesione interna: 'essere congregata); la causa efficiente strumentale
oggettiva (i mezzi salvifici: Vangelo, Eucaristia — ricapitolativi di Parola e sacramen-
ti); la causa efficiente principale (lo Spirito Santo, che e lo Spirito di Cristo inviato dal
Padre). Tutto contribuisce a realizzare la presenza operativa della Chiesa di Cristo,
una, santa, cattolica e apostolica.

Oltre a questo testo fondamentale, vanno ricordate diverse altre affermazioni con-
ciliari che hanno contribuito a focalizzare detti elementi costitutivi.

Riguardo ai fattori genetici il testo piit rilevante & LG 26 nel quale si menziona il
Vangelo, «con la cui predicazione vengono radunati i fedeli»; I'Eucaristia, grazie al-
la quale «la Chiesa vive e cresce senza sosta», inoltre, «per mezzo della carne e del
sangue del Signore & strettamente unita tutta la fraternita del corpo» ed «eé presente
Cristo, per virtl del quale si raccoglie la Chiesa una, santa, cattolica e apostolica»; lo
Spirito Santo, in virtli del quale la Chiesa locale & «in un dato luogo, il popolo nuovo
chiamato da Dio, e in una totale pienezza» (LG 26).

Riguardo alla porzione del popolo di Dio che costituisce una Chiesa locale va ri-
cordato soprattutto LG 23, secondo cui essa dev’essere formata «a immagine della
Chiesa universale».

LG 23 & rilevante anche riguardo all’elemento ministeriale. Si afferma infatti che
il vescovo & «il principio visibile e il fondamento dell’'unita» nella Chiesa particolare
lui affidata; in LG 27 si precisa poi che egli la pasce come vicario e inviato di Cristo
con una potesta «propria, ordinaria e immediata». Riguardo al presbiterio, si osser-
va che i preti «costituiscono con il loro vescovo un unico presbiterio, sebbene desti-
nato a uffici diversi. Nelle singole comunita locali di fedeli essi rendono, per cosi di-
re, presente il vescovo, con cui sono uniti» (LG 28) e, riguardo ai diaconi si dice che,
«in comunione con il vescovo e col suo presbhiterio, sono al servizio del popolo di Dio»
(LG 29).

Riguardo alla missione delle Chiese locali, il Concilio ha accennato ad alcuni aspet-
ti del loro ruolo, additando nella legge dell'incarnazione la loro profonda giustifica-
zione: «La Chiesa, per poter offrire a tutti il mistero della salvezza e la vita portata
da Dio, deve inserirsi in tutti questi raggruppamenti [uniti da vincoli culturali stabi-
li] con lo stesso movimento, con cui Cristo stesso, attraverso la sua incarnazione, si
legd a determinate condizioni sociali e culturali degli uomini con cui visse» (AG 10).

Nel successivo sviluppo ecclesiologico, i menzionati spunti conciliari sono stati ri-
presi ed approfonditi dando luogo ad uno sviluppo dottrinale del quale verranno ora
ricordate le linee di forza.

519



Contributi

1. I fattori genetici

Nell’ecclesiologia postconciliare e stato dato grande rilievo alla considerazione
della Ecclesia de Trinitate, additando la Trinita quale causa efficiente e esemplare
della Chiesa. Cio ha permesso di focalizzare la comunione ecclesiale alla luce del mi-
stero di comunione trinitario; tale comunione appare quindi quale «unita sostanzia-
le, che fonda la stessa distinzione relazionale e vive e si esprime in essa. La Chiesa &
una comunione, nel senso forte che questo termine assume alla luce della fede trini-
taria. Perciod, e del tutto inaccettabile pensare che “la Chiesa di Cristo non sia nulla
di pit di una somma di Chiese e comunita ecclesiali, divise ma pur sempre in pos-
sesso di una certa unita”16. E percio il riferimento alla vita trinitaria resta per la
Chiesa costitutivo ed essenziale»17.

Nella prospettiva ecclesiologica — e particolarmente in rapporto alla Chiesa loca-
le — la riscoperta del ruolo dello Spirito ha permesso una nuova comprensione di di-
versi aspetti che sono stati cosl sintetizzati da H. Legrand: la presa di coscienza che
nella Chiesa «tutti sono chiamati a prendere parte alla sua costruzione, ciascuno se-
condo i propri carismi»; la «diversita dei ministeri, situando il ministro ordinato non
al di sopra della Chiesa, ma in essa»; la consapevolezza che I’elargizione dei doni del-
lo Spirito a ciascuna delle Chiese richiede il loro «vicendevole riconoscimento»; la
comprensione che «lo Spirito di Pentecoste, principio di identita e insieme di diver-
sita per la Chiesa, & anche lo Spirito che rende la missione possibile oggi»18. L'a. sin-
tetizza ’azione dello Spirito nelle Chiese locali quale dinamismo che coniuga «l'unita
con la diversita» (p. 165). L. Gerosa, in uno studio su Carisma e diritto nella Chiesa,
ha osservato che «il carisma vivifica I'“Istituzione” stessa e 'aiuta a superare lo sco-
glio della competitivita propria di ad ogni forma di potere, che nella Chiesa si & sem-
pre tradotto in preminenza della gerarchia sui laici o dei laici sulla gerarchia»19.

Per quanto concerne il rapporto fra lo Spirito ed i mezzi salvifici, mi sembra inte-
ressante osservare il senso dell’inciso pneumatologico (Spiritum Christi habentes) che
venne introdotto nell'importante testo di LG 14/b sull’incorporazione alla Chiesa. Il

16 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione Mysterium Ecclesiae (12.V1.1973), in AAS 65
(1973) 398.

17 B. ForTE, La Chiesa della Trinita, Milano 1995, 230.
18 H. LEGRAND, La realizzazione della Chiesa in un luogo, cit., 164-165.

19 1. GEROSA, Carisma e diritto nella Chiesa. Riflessioni canonistiche sul “carisma originario” dei nuovi movi-
menti ecclesiali, Milano 1989, 126.

520



Arturo Cattaneo

significato esatto di questo inciso ha suscitato un vivace dibattito20. Mi limito ora a ri-
levare il ruolo che esso ha nell’insieme del periodo. La costruzione participiale indi-
ca che non pubd venir considerato alla stregua degli altri fattori di incorporazione qui
indicati («i vincoli della professione di fede, dei sacramenti, del governo ecclesiasti-
co e della comunione»), costituendone il principio dinamico. Esso indica infatti come
devono essere vissuti i diversi vincoli di incorporazione, affinché quest’ultima sia pie-
na. In tal senso W. Aymans ha rilevato: L'inciso pneumatologico «non indica mera ma-
nifestazione esterna della fede, ma testimonianza di un sincero convincimento; non
mero sacramentalismo esterno, ma autentica vita sacramentale; non una socialita
inerte, ma partecipazione generosa alla vita della comunita»21,

Riguardo ai mezzi salvifici, la predicazione della Parola di Dio & il primo dei fat-
tori che edificano la Chiesa (fides ex auditu, Rm 10,17)22, In questa prospettiva si apre
il decreto sull’attivitd missionaria della Chiesa: «Gli apostoli stessi, sui quali la Chiesa
fu fondata, seguendo I’esempio di Cristo, “predicarono la parola della verita e gene-
rarono le Chiese”»23 (AG 1)24.

E ben noto come il Vaticano II nelle considerazioni ecclesiologiche abbia dato am-
pio spazio alle riflessioni sul ruolo della Parola di Dio. Per la Chiesa il Vangelo & do-
no (essa nasce dal Vangelo), ma anche missione (essa & chiamata a portarlo fino ai
confini della terra). La Chiesa & in tal senso «comunita evangelizzata ed evangelizza-
trice»25, «Il fenomeno forse piu caratteristico dell’economia della salvezza cristiana
e lo spazio dato alla Parola, non come semplice enunciazione sapienzale o legale, né
come formula magica, ma come annuncio, interpellanza personale, che attraversa la
storia e si fa prossima nel nostro oggi»26.

20 Cfr. G. GANSWEIN, Kirchengliedschaft gemdss dem Zweiten Vatikanischen Konzil, St. Ottilien 1996, 86-98.

21 W. Aymans, Die kanonistische Lehre von der Kirchengliedschaft im Lichte des II. Vatikanischen Konzils, in
Archiv fiir katholisches Kirchenrecht 142 (1973) 409: «Nicht Lippenbekenntnis, sondern wahres
Glaubensbekenntnis; nicht &uBerer Sakramentalismus, sondern echtes sakramentales Leben; nicht tote,
sondern hingebende Kirchengemeinschaft!». Sulla questione cfr. anche L. GErosa, Carisma e diritto nella
Chiesa, cit., 167-170 e A. CATTANEO, Appartenenza alla Chiesa e salvezza nella prospettiva del Vaticano II,
in Rivista teologica di Lugano 4 (1999) 325-336.

22 Risponde a questa considerazione I'ordine seguito prevalentemente dal Vaticano Il nell’esposizione dei tria
munera Christi: docendi (o propheticum), sanctificandi (con al centro I'Eucaristia) e regendi (o pascendi).
Sulla precedenza cronologica nella genesi della Chiesa cfr. DV 2,8 e 17, PO 4 e AG 1.

23 SANT'AGOSTINO, Esposizioni sui Salmi, 44, 23: PL 36, 508; Cchr 38, 150.
24 Cfr. anche DV 17.
25 Esort. ap. Evangelii nuntiandi 13.

26 T, Crrring, Parola, eucaristia, carismi fanno la chiesa locale, in Credere Oggi 41 (1987) 82.

521



Contributi

H. Legrand ne ha parlato rilevando un triplice aspetto27. Il Vangelo & in primo luo-
go messaggio di conversione («convertitevi e credete al Vangelo», Mc 1,15). Ma «il
Vangelo & pili che una parola e un messaggio, esso & anche I'inaugurazione, in seno
alla storia, del processo e della riconciliazione del mondo» (p. 166). In terzo luogo, «il
Vangelo & comunione con Dio e dei fratelli cristiani in un luogo» (p. 168). Il Vangelo
non & un semplice messaggio morale, ma una realta di salvezza. Per mezzo del
Vangelo «Dio instaura dei rapporti nuovi tra lui e noi, tra noi e altri fratelli cristiani.
[...] Questi rapporti [...] sono suggellati nel battesimo e nell’eucaristia» (p. 168). La.
sottolinea inoltre «l'inclusione vicendevole tra parola, pratica e comunione per la te-
stimonianza della Chiesa locale» (p. 168). L'intima connessione fra Parola e sacra-
menti si manifesta soprattutto nelle celebrazioni liturgiche, come la teologia post-
conciliare ha ampiamente ricordato e approfondito.

La Chiesa congregata dalla Parola giunge alla sua pienezza con I'Eucaristia (fon-
te e culmine di tutta la vita cristiana, cfr. LG 11). Cid & testimoniato da uno dei primi
testi del NT: «Il pane che noi spezziamo non & forse comunione con il corpo di Cristo?
Poiché c’e un solo pane, noi, pur essendo molti, siamo un corpo solo: tutti infatti par-
tecipiamo dell’'unico pane» (1Cor 10,16-17). B. Forte conclude il suo studio sull’ec-
clesiologia eucaristica, osservando che «tutti gli aspetti del mistero ecclesiale sono,
nel Vaticano II, collegati all’Eucaristia». Il fatto non & per niente casuale, anzi, se-
condo l'autore, «& questo il grande merito del Vaticano II: aver attinto dalla sorgen-
te e in ascolto del tempo presente la fecondita di un rapporto, che una certa conce-
zione giuridica e visibilista della Chiesa aveva piuttosto lasciato in ombra: il rappor-
to, appunto, fra I'Eucaristia e la Chiesa»28. Diversi autori, prendendo spunto da LG
26, hanno sottolineato che, soprattutto a causa del suo radicamento eucaristico, la
Chiesa locale non pud essere considerata come una parte della Chiesa29, tema che
sara esaminato nel prossimo paragrafo. Un’altra conseguenza della sorgente eucari-
stica della Chiesa locale & - ha pure rilevato H. Legrand - «l'impossibile autarchia
della Chiesa locale e la vera natura del diritto che tiene insieme la comunione delle
Chiese» (p. 172).

27 H. LEGRAND, La realizzazione della Chiesa in un luogo, cit., 166-169.

28 B. FoRTE, La Chiesa nell’eucaristia. Per un’ecclesiologia eucaristica alla luce del Vaticano II, Brescia 1975;
ristampa 1988, 318.

29 Al riguardo vanno ricordate le riflessioni di K. Raungr sulla Chiesa locale quale concentrazione e attuazio-
ne della Chiesa universale.

522



Arturo Cattaneo

2. Lelemento sostanziale: la portio Populi Dei

I’aver abbandonato la prospettiva territoriale per seguirne una personale o co-
munionale & stato riconosciuto quale importante progresso conciliare. La Chiesa lo-
cale non ¢ infatti pit definita sulla base di un territorio (come avveniva nel CIC 1917),
ma su quella di una portio Populi Dei. Quest’ultima costituisce I'elemento sostanzia-
le, il quale — nota P. Rodriguez — «ha carattere di fine per il duplice elemento mini-
steriale [vescovo e presbiterio] che la compone e che attraverso il suo ministero la
struttura in Chiesa»30. Quando il Concilio parla di “Popolo di Dio” la prospettiva &
quella della comune dignita e vocazione cristiana, non si sta quindi riferendo solo ai
laici, ma a tutti i fedeli, compresi i vescovi ed i sacerdoti. L'aver rimesso a fuoco que-
sta prospettiva & stato considerato uno dei grandi progressi ecclesiologici conciliari,
un progresso che si & manifestato nell’uso veramente chiave del termine christifide-
lis31. Non & certamente un caso che la Lumen gentium affermi la correlazione (ad in-
vicem ordinantur, n. 10) fra sacerdozio comune e sacerdozio ministeriale proprio nel
capitolo dedicato al “Popolo di Dio”.

A proposito dell’espressione conciliare portio Populi Dei si & spesso sottolineata la
scelta del termine portio al posto di pars32. H. Legrand, nel solco di quanto aveva os-
servato Y. Congar gia prima del Concilio33, & stato uno dei primi autori a far notare
la rilevanza di tale cambiamento, nel senso di cercare un termine pili adeguato ad
esprimere il mistero della Chiesa locale, la quale non costituisce una frammentazio-
ne della Chiesa universale, ma la sua realizzazione in virtii del mistero dell’Eucaristia.

30 P. RODRIGUEZ, Chiese particolari & Prelature personali, cit., 99.

31 Sul tema una delle prime e piii chiare monografie & quella di A. DEL PorTiLLO, Laici e fedeli nella Chiesa,
Milano 1969, la ultima edizione & del 1999.

32 [l precedente schema conciliare diceva: «Dioecesis est pars quaedam dominici gregis».

33 Fra le sue varie affermazioni su pud ricordare la seguente: «L'Eglise totale, aux yeux des théologiens catho-
liques, n’est pas constituée par I'addition ou la somme matérielle des Eglises particuliéres. Au point de vue
des biens spirituels du salut, chaque communauté locale groupée autour de son évéque est “I'Eglise de Dieu
pour autant qu’elle est (ici ou 13)”. Nous sommes, par le baptéme et I'eucharistie, agrégeés a I'Eglise uni-
verselle, qui se réalise localement. C’est ce qu’on exprime dans la langue de I'Ecole quand on dit que I'E-
glise est un tout homogene dont toutes les parties réalisent la nature», Y. CoNGAR, Conclusion, in AAVV., Le
Concile et les conciles, Chevetogne 1960, 251-252.

523



Contributi

La Chiesa locale non & percid una pars in toto, ma piuttosto una pars pro toto34. Il ter-
mine portio — ha pure osservato Legrand — «& stato scelto per esprimere la cattoliciti
della Chiesa locale. [...] Il popolo di Dio che costituisce la Chiesa locale ha e deve ave-
re tutto cid che caratterizza teologicamente il popolo di Dio»35.

In altri termini, il Concilio ha qui ripreso elementi neotestamentari e dell’eccle-
siologia patristica «rivalorizzando la pienezza della Chiesa locale»36. Riguardo al ter-
mine portio A. Contri ha osservato che esso «& usato da Catone nell’espressione pro
portione col significato di “secondo le parti di ciascuno, osservando le proporzioni” e
da questa espressione Cicerone, confermato anche da Quintiliano, ricavd proportio
per tradurre il greco analogia e Varrone per tradurre ana logon. Nell’epoca impe-
riale portio assume anche il significato di proporzione e portione quello di propor-
zionalmente»37.

Questa caratteristica della portio Populi Dei & stata cosi illustrata da un documento
della Conferenza episcopale spagnola: «La chiesa particolare [...] deve essere capa-
ce di accogliere tutte le ricchezze che lo Spirito di Dio suscita nei suoi membri. Una,
menzione particolare meritano le famiglie religiose e le diverse forme e istituzioni di
consacrazione secolare»3s.

Nelle considerazioni in merito alla cattolicitd della Chiesa locale si & ormai con-
solidata l'idea che la sua essenziale cattolicita implica non solo la pienezza dei mez-
zi salvifici e dei ministeri, ma anche la possibilita di accogliere la varieta dei carismi

34 Cfr. H. LEGRAND, La nature de l'église particuliére (CD, n. 11), in AA.VV., Vatican II. La charge pastorale des
évéques, a cura di W. ONCLIN e altri, Paris 1969, 105. L'autore ricorda qui gli interventi di due padri conci-
liari dei quali & venuto a conoscenza — come spiega nella nota 1 a p. 103 - grazie alla documentazione af-
fidatagli dal cardinale P. Veuillot. H. Legrand osserva quindi che «pour bien manifester cette originalité des
rapports existant entre I'Eglise particulitre et I'Eglise universelle, on substitua donc I'expression “portio”
a celle de “pars™. L'a. conclude osservando che, in tal modo il Concilio ha voluto «mettre en sa véritable
lumiere le mystére méme de 1'Eglise particuliére, tel que notre texte s’efforce de le décrire».

35 H. LEGRAND, La catholicité des Eglises locales, in AA.VV., Enracinement et universalité. La catécheése Jface
aux nationalités, aux religions et aux cultures. Cahiers de I'Institut Supérieur de Pastorale Catéchétique,
Paris 1991, 169: «Ce terme de portion a été choisi pour exprimer la catholicité de I'Eglise locale. [...] Le
peuple de Dieu de I'Eglise locale a et doit avoir tout ce qui caractérise théologiquement le peuple de Dieu».
Nello stesso senso, si & osservato che con il termine di portio si indica «una parte que conserva todas las
cualidades y propiedades del conjunto»: L. MARTINEZ SistAcH, Naturaleza teoldgico-candnica de la Iglesia
particular, in AA.VV,, Estudios candnicos en homenaje al Prof. D. L. De Echeverria, Salamanca 1988, 273.

36 H. LEGRAND, La nature de I'Eglise particuliére (CD n. 11), cit., 107: «Vatican II & [...] remis en valeur la plé-
nitude de I'Eglise locale».

37 A. CoNTRI, La teologia della Chiesa locale e i suoi orientamenti fondamentali, in Euntes Docete 25 (1972)
356.

38 CONFERENZA EPISCOPALE SPAGNOLA, Testimoni del Dio vivente, ne 1l Regno-Documenti 17 (1985) 550.

524



Arturo Cattaneo

e delle vocazioni. Si comprende cosi la rilevanza del territorio (eventualmente com-
binato con il rito) quale criterio pit adeguato nel garantire questa cattolicita della
Chiesa locale.

3. Lelemento ministeriale

3.1. 1l vescovo

La rivalutazione conciliare della Chiesa locale & andata di pari passo con la riva-
lutazione del ministero episcopale. Si & cosi passati da un sistema di concessione dei
poteri dal papa ai vescovi a quello della riserva al papa3?. Di conseguenza, i vescovi
«reggono le Chiese particolari loro affidate come vicari e inviati di Cristo» e «non de-
vono essere considerati vicari dei romani pontefici, poiché esercitano una potesta che
& loro propria» e (LG 27). Sul tema esiste ormai un’abbondante bibliografia e un am-
pio consenso.

Per quanto capitale sia il ruolo del vescovo nella Chiesa locale, egli non si trova
al di sopra di essa, ma al suo servizio. In altri termini, «il vescovo non fa la Chiesa,
egli non & che il suo primo servitore»40. Il Vaticano II ha infatti ribadito che nella
Chiesa il ministero sacro & essenzialmente un «servizio alla comunita dei fedeli»41,
In questo senso, G. Canobbio ha rilevato che il Concilio dice: «I singoli vescovi sono
il visibile principio e fondamento dell’'unita nelle [e non dice delle] loro Chiese parti-
colari (LG 23)»42.

Giuseppe Colombo ha rilevato che la presenza della “pienezza ecclesiale” in ogni
singola Chiesa implica la necessita dell’episcopato del rispettivo pastore. Al riguar-

39 Cfr., fra i numerosi studi al riguardo, E. Corecco, 7l vescovo capo della Chiesa locale, protettore e promoto-
re della disciplina locale, in Concilium 4/8 (1968) 106-121.

40 H. LEGRAND, La nature de I'église particuliére (CD, n. 11), cit., 116: «L'évéque ne fait pas 'Eglise, il n’en est
que le premier serviteur».

41 «Episcopi igitur communitatis ministerium cum adiutoribus presbyteris et diaconis susceperunt» (LG 20).

42 Cfr. G. CanoBIo, Il vescovo visibile principio e fondamento dell’unita nella Chiesa particolare, in AA.VV., Il
vescovo e la sua Chiesa, a cura di G. CaNoBBIO e altri, Brescia 1996, 70-73. Nella stessa linea & stato anche
notato: «El episcopado en si mismo no genera la unitas Ecclesiae, él se pone al servicio del Corpus verum,
del sacramentum unitatis, el verdadero factor de unidad del Corpus mysticum. La aedificatio Ecclesiae se
realiza en su sentido mds profundo cuando por el ministerio episcopal se alimenta a los fieles con el Corpus
verum, realizandose en estos su conversion en Corpus mysticum: la Ecclesia Corpus Christi effecta, recor-
dando la expresion utilizada por Henri de Lubac», P. GoyreT, El obispo, pastor de la Iglesia. Estudio teold-
gico del munus regendi en Lumen gentium 27, Pamplona 1998, 278.

525



Contributi

do, egli condivide in parte I'impostazione proposta da Rahner in L’episcopato nella
Chiesa*3, ma osserva che il discorso non procede «dal collegio episcopale alle Chiese
locali; e neppure propriamente dalle Chiese locali al collegio episcopale; ma va dal-
la natura della Chiesa, che si attua nelle Chiese locali, al collegio episcopale, per cui
il collegio episcopale appare corrispondente alla natura della Chiesa»44. In tal sen-
s0, sintetizza il teologo milanese, il collegio episcopale & tale che «ogni membro del
collegio ha tutto il potere ministeriale e conseguentemente & in grado di costituire la
Chiesa nella sua espressione completa» (p. 25).

La necessita della Chiesa locale di avere un vescovo quale proprio capo non ri-
sponde quindi a mere ragioni pragmatiche45. La presenza del vescovo, che presiede
la Chiesa lui affidata in nome di Cristo, deve infatti «garantire la pienezza della sua
Chiesa»#6 e considerarsi quale «condizione indispensabile della realizzazione parti-
colare della Chiesa»47. Il vescovo «assicura la successione apostolica, requisito im-
prescindibile perché in essa si realizzi la totalitas del mistero della Chiesa»48. E sta-
to inolire fatto notare che il suo ministero «si trova inserito nella sacramentalita di
cui la Chiesa non pud prescindere da quando il Cristo & diventato invisibile; cio ri-
sponde alla stessa economia che la porta a congregarsi nella celebrazione eucaristi-
ca per fondersi in comunione per e con Cristo»49.

Altro aspetto di grande rilievo per la Chiesa locale & il ruolo di cerniera, o di me-
diazione, fra Chiesa universale e Chiesa locale svolto dal vescovo30. Da un lato, egli

43 K. RanNeR, Uber den Episkopat, in Stimmen der Zeit 173 (1963-1964) 161-191; trad. it.: L'episcopato nella
Chiesa, Brescia 1964.

4 G. Corompo, Teologia della Chiesa locale, in AA.VV., La Chiesa locale, a cura di A. TessaroLo, Bologna 1970, 28.

45 Al riguardo si & osservato in modo espressivo: «Los textos conciliares ponen de relieve que la funcién del
obispo no se puede imaginar, ni dejarla reducida a la de un coordinador o “agente de tréfico” de la vida
diocesana»: B. AvaREz AFONSo, La Iglesia diocesana. Reflexion teoldgica sobre la eclesialidad de la didce-
sis, Tenerife 1996, 226. In questo senso, si & spesso ricordata la celebre frase di San CipriaNo, Lettera 66,
8: «Scire debes episcopus in Ecclesia esse et Ecclesiam in episcopus».

46 H. LEGRAND, La nature de l'église particuliere (CD, n. 11), cit., 108: «... garant de la plénitude de son Eglise».
47 G. Canoslo, Il vescovo visibile principio..., cit., 73.

48 A. ANTON, Chiesa locale/regionale: Riflessione sistematica, in AA.VV., Chiese locali e cattolicita, Atti del
Colloguio internazionale di Salamanca 2-7 aprile 1991, a cura di H. LEGRAND, J. MANZANARES @ A. GARCIA Y
GARcIA, Bologna 1994, 593.

49 J.-M. R. TiLLarn, L'Eglise locale. Ecelésiologie de communion et catholicité, Paris 1995, 173: «La diakonia
de I'évéque [...] se trouve tissé dans la sacramentalité méme de I'Eiglise de Dieu qui la requiert depuis que
le Christ lui est devenu invisible, selon la méme économie qui la fait se rassembler dans I'Eucharistie afin
de s’y souder en communion par et dans le Christ».

30 Cfr. ibid., 118-119. Cir. anche H. LEGRAND, La realizzazione della Chiesa in un luogo, cit., 174.

526



Arturo Cattaneo

rappresenta la sua Chiesa nell’ambito della communio Ecclesiarum, dall’altro rap-
presenta la Chiesa universale nell’ambito della propria Chiesa5!.

1l vescovo assicura che nella porzione del popolo di Dio lui affidata si rende pre-
sente la totalita del mistero della Chiesa e, quindi, il corpo episcopale, riunito sem-
pre intorno al suo capo. Cid & stato chiaramente esposto dalla Congregazione per la
Dottrina della Fede nella Lettera Communionis notio (1992) quando - in connessio-
ne con la mutua interiorita tra Chiesa universale e Chiesa particolare - afferma:
«Affinché ogni Chiesa particolare sia pienamente Chiesa, cioé presenza particolare
della Chiesa universale con tutti i suoi elementi essenziali, quindi costituita a imma-
gine della Chiesa universale, in essa dev’essere presente, come elemento proprio, la
suprema autorita della Chiesa: il Collegio episcopale “insieme con il suo Capo il
Romano Pontefice, e mai senza di esso” (LG 22). Il Primato del Vescovo di Roma ed
il Collegio episcopale sono elementi propri della Chiesa universale “non derivati dal-
la particolarita delle Chiese”52, ma tuttavia interiori ad ogni Chiesa particolare.
Pertanto, “dobbiamo vedere il ministero del Successore di Pietro, non solo come un
servizio ‘globale’ che raggiunge ogni Chiesa particolare dall’‘esterno’, ma come gid
appartenente all’essenza di ogni Chiesa particolare dal ‘di dentro’s3”» (CN 13).

La stessa Lettera Communionis notio ha inoltre fatto notare che «unita
dell’Eucaristia ed unita dell’Episcopato con Pietro e sotto Pietro non sono radici in-
dipendenti dell’'unitd della Chiesa, perché Cristo ha istituito I'Eucaristia e
I’Episcopato come realta essenzialmente vincolate. I'Episcopato & uno cosi come una
e I'Eucaristia: I'unico Sacrificio dell'unico Cristo morto e risorto. La liturgia esprime
in vari modi questa realta, manifestando, ad esempio, che ogni celebrazione
dell’Eucaristia & fatta in unione non solo con il proprio Vescovo ma anche con il Papa,
con I'ordine episcopale, con tutto il clero e con I'intero popolo. Ogni valida celebra-
zione dell’Eucaristia esprime questa universale comunione con Pietro e con lintera
Chiesa, oppure oggettivamente la richiama, come nel caso delle Chiese cristiane se-
parate da Roma» (CN 14).

51 Cfr. H. LEGRAND, La nature de I'église particuliére (CD, n. 11), cit., 110; K. MORSDORF, L'autonomia della
Chiesa locale, in AA.VV., La Chiesa dopo il Concilio, Atti del Congresso Internazionale di Diritto Canonico
celebrato a Roma 14-19 gennaio 1970, Milano 1972, vol. I, 163-185; originale tedesco in Archiv fiir katho-
lisches Kirchenrecht 138 (1969) 388-405; pubblicato anche ne Il Diritto Ecclesiastico 83 (1972) ivi 278; P,
RobriGuEz, Chiese particolari & Prelature personali, cit., 118; L. GERosa, El Obispo, punto de convergencia
de las dimensiones universal y particular de la Iglesia, in AA.VV., Iglesia universal e Iglesias particulares,
Actas del IX Simposio Internacional de Teologia de la Universidad de Navarra, a cura di P. RopRIGUEZ,
Pamplona 1989, 431-444.

52 GIOVANNI PAoLO 11, Discorso alla Curia romana, 20.X11.1990, n. 9.

53 GIOVANNI PaoLo 1, Discorso ai vescovi degli Stati Uniti d’America, 16.1X.1987.

527



Contributi

3.2. I presbiteri

Lesort. ap. Pastores dabo vobis ha sottolineato la comprensione «essenzialmen-
te “relazionale” dell’identita del presbitero» (n. 12). Il sacerdote «& inserito sacra-
mentalmente nella comunione con il vescovo e con gli altri presbiteri per servire il
popolo di Dio. [...] In questo contesto ’ecclesiologia di comunione diventa decisiva
per cogliere I'identita del presbitero, la sua originale dignita, la sua vocazione e mis-
sione nel popolo di Dio e nel mondo» (n. 12). «Il ministero ordinato ha una radicale
“forma comunitaria” e pud essere assolto solo come “un’opera collettiva”. Su questa
natura comunionale del sacerdozio si & soffermato a lungo il Concilio, esaminando
distintamente il rapporto del presbitero con il proprio Vescovo, con gli altri presbi-
teri e con il fedeli laici» (n. 17). «All'interno della comunita ecclesiale, la carita pa-
storale del sacerdote sollecita ed esige in un modo particolare e specifico il suo rap-
porto personale con il presbiterio, unito nel e con il Vescovo» (n. 23).

Il Vaticano II, grazie soprattutto ai contributi offerti dagli studi patristici e stori-
co-liturgici ha in effetti saputo far riemergere la realta del presbiterio, ben presente
nella Chiesa primitiva, poi perd gradualmente persa di vista54. In diverse occasioni
il Concilio si riferisce ad esso e lo concepisce come I'insieme dei sacerdoti che, uniti
al vescovo e sotto la sua autorita, partecipano al compito di pascere una porzione del
popolo di Dio (cfr. LG 28 e 29; CD 11, 15 e 28; PO 7 e 8; AG 19 e 20; SC 41).

Per quanto concerne la ragione teologica del presbiterio, si & spesso osservato che
la collaborazione preshiterale non risponde a mere ragioni pragmatiche o di conve-
nienza. In tal senso, alcuni autori hanno visto nel presbiterio un elemento che con-
tribuisce a strutturare la Chiesa locale sinodalmente, in un modo analogo a quello
della Chiesa universale55. Se la Chiesa particolare fosse strutturata in un modo com-
pletamente eterogeneo rispetto alla Chiesa universale, come potrebbe il Concilio di-
re che le Chiese particolari sono «formate ad immagine di quella universale» (LG 23)

54 Qltre allo studio di M. SEMERARO, Per una fondazione teologica del presbiterio, in Lateranum 64 (1988) 135-
156, mi sia concesso rimandare ~ anche per ulteriori dati bibliografici - anche al mio studio su I presbite-
rio della Chiesa particolare. Questioni canonistiche ed ecclesiologiche nei documenti del magistero e nel
dibattito postconciliare, Milano 1993.

55 La differenza tra la struttura della Chiesa universale e quella particolare & stata cosi evidenziata da W.
Aymans: «Ogni Chiesa particolare & bensi formata ad immagine della Chiesa universale, non perd nel sen-
so che le componenti di una Chiesa particolare si comportino nei suoi confronti come le Chiese particolari
rispetto alla Chiesa universale. La Chiesa particolare non si costituisce “nelle e a partire dalle” parrocchie,
dato che la parrocchia non possiede tutti i mezzi salvifici; essa & la forma principale con cui la Chiesa par-
ticolare esplica la sua missione, ma non I'unica», W. AyMANs, Synodalitiit - ordentliche oder ausserorden-
tliche Leitungsform in der Kirche, Relazione al VII Congresso Internazionale di Diritto Canonico, Parigi
1990, in AA.VV.,, La synodalité. La participation au gouvernement dans I'Eglise, pubblicato in L'année ca-
nonique, hors série, vol. II, 29 (la traduzione & mia).

528



Arturo Cattaneo

e come potrebbe esortarle a «rappresentarla nel modo piu perfetto» (AG 20)? Uno
degli autori che si & soffermato a riflettere sulla questione é stato E. Corecco. In un
suo contributo sul presbiterio ha fatto notare: «Sarebbe impensabile che la Chiesa
universale possa realizzarsi nella Chiesa particolare secondo la dimensione sinoda-
le che le e propria, se la Chiesa particolare non avesse a sua volta carattere sinoda-
le, ma fosse strutturata monisticamente. [...] Evidentemente la struttura sinodale
della Chiesa particolare puo essere solo analogica rispetto a quella della Chiesa uni-
versale»6, L'a. conclude cosl affermando che «la ragione ontologica primaria dell’e-
sistenza del Presbiterio & di natura ecclesiologica» (p. 440).

L’a. evidenzia anche la diversita fra il rapporto Romano Pontefice - Collegio epi-
scopale e quello vescovo - preshiterio, dato che «i presupposti sacramentali e giuri-
sdizionali nei due tipi di rapporto sono diversi» (p. 441). Questa considerazione fa si
che non si possa dire, senza rischi di gravi malintesi, che il governo della Chiesa lo-
cale sia affidato collegialmente al presbiterio, al cui interno si troverebbe il vesco-
V057,

Nella dottrina conciliare sul presbiterio, non si sono potute evitare alcune incer-
tezze, che hanno dato origine a diverse interpretazioni, soprattutto circa la sua com-
posizione. Si tratta cioé di sapere se al presbiterio appartengono solo i sacerdoti in-
cardinati o tutti i sacerdoti che collaborano a pascere quella porzione del popolo di
Dio38.

Il decreto Ad gentes si & chiaramente pronunciato a favore della seconda conce-
zione, affermando che «i sacerdoti del luogo attendano con molto zelo all’opera di
evangelizzazione nelle giovani Chiese, collaborando attivamente con i missionari

56 E. Comrecco, Sacerdozio e presbiterio nel CIC, in Servizio Migranti 19 (1982), qui citato da E. Corecco, Jus et
communio. Scritti di Diritto Canonico, a cura di G. BORGONOVO e A. CATTANEO, vol. 1, Casale Monferrato 1997,
439. In uno studio sulla sinodalita lo stesso a. aveva osservato: «La struttura sinodale della Chiesa parti-
colare, fondata sulla partecipazione dei presbiteri alla pienezza dell'ordo episcopalis e sulla communio hie-
rarchica con il vescovo, capo del presbiterio, &, di conseguenza, solo analogica rispetto a quella del colle-
gio episcopale, dove tutti i vescovi posseggono in proprio il ministero ecclesiale sacramentale e giurisdi-
zionale e non come partecipazione o derivazione dall'ufficio primaziale del Papa», E. Corecco, Voce
Sinodalita, in Nuovo Dizionario di Teologia, Roma 1979, 1490.

57 Cfr. A. CATTANEO, Il presbiterio della Chiesa particolare, cit., 154-160.

58 Questa incertezza @ stata rilevata da numerosi autori. Di opinione diversa & invece G. Incitti, secondo il qua-
le i testi conciliari offrono con definitiva chiarezza «una descrizione dei presbiteri diocesani, i soli che co-
stituiscono il presbiterio diocesano», escludendo quindi «che anche i preshiteri religiosi possano essere
considerati membri costitutivi del presbiterio diocesano»: G. INcirti, Il presbiterio diocesano e i presbiteri
religiosi. I - Il Concilio Vaticano I, in Quaderni di diritto ecclesiale 12 (1999) 435. Se cid fosse vero si do-
vrebbe concludere che I'esort. ap. Pastores dabo vobis, il principale documento del magistero postconcilia-
re sul tema, ha seguito una linea in netto contrasto con quella conciliare.

529



Contributi

stranieri, con i quali costituiscono un unico presbiterio, riunito sotto I’autorita del ve-
scovo» (AG 20).

11 decreto Christus Dominus sembra invece considerare quali membri del presbi-
terio solo i preshiteri incardinati o addetti alla Chiesa particolare. Tra i collaborato-
ri del vescovo & contemplato, nel n. 28, il clero diocesano e, dopo aver ricordato che
tutti i sacerdoti partecipano all'unico sacerdozio di Cristo, si afferma: «Nell’esercizio
della cura delle anime la principale responsabilita spetta ai sacerdoti diocesani, co-
me coloro che, incardinati o addetti a una Chiesa particolare, si consacrano total-
mente al suo servizio per pascere una sola porzione del gregge del Signore. Percio
essi costituiscono un solo presbiterio e una sola famiglia, di cui il vescovo & il padre»
(CD 28). A proposito dei religiosi che partecipano alla cura delle anime e alle opere
di apostolato sotto I'autorita dei sacri pastori il decreto afferma comunque che sono
da considerarsi «in certo qual vero modo come appartenenti al clero della diocesi»
(CD 34).

Anche Presbyterorum Ordinis sembra, in un primo momento, seguire una conce-
zione ristretta riguardo la composizione del presbiterio. Afferma infatti che i presbi-
teri «formano un unico presbiterio nella diocesi al cui servizio sono assegnati sotto
il proprio vescovo» (PO 8). Il decreto mette pero poi in evidenza la varieta che ca-
ratterizza il ministero presbiterale (parrocchiale o sopraparrocchiale, ricerca dottri-
nale o insegnamento, mestiere manuale o altre opere d’apostolato) e allo stesso tem-
po osserva: «E chiaro che tutti lavorano per la stessa causa, ciod per 'edificazione
del corpo di Cristo, la quale esige molteplici funzioni e nuovi adattamenti, soprattut-
to in questi tempi». Il decreto pone quindi come base del presbiterio non tanto la re-
lazione giuridica proveniente dall’incardinazione, quanto la concreta funzione pa-
storale con cui i presbiteri contribuiscono all’edificazione di una Chiesa locale. Come
conseguenza di tale unita di missione, il decreto conclude il paragrafo osservando:
«Pertanto, & assai necessario che tutti i presbiteri, sia diocesani che religiosi, si aiu-
tino a vicenda, in modo da essere sempre cooperatori della verita» (PO 8).

I successivi pronunciamenti della Santa Sede hanno seguito la concezione di AG
20, considerando cioé che appartengono al preshiterio di una Chiesa locale non so-
lo i sacerdoti incardinati in essa, ma anche tutti quelli che operano pastoralmente
nella stessa. In modo particolarmente esplicito si & pronunciata I’esort. ap. Pastores
dabo vobis affermando: «Dell’'unico presbiterio fanno parte, a titolo diverso, anche i
presbiteri religiosi residenti e operanti in una Chiesa particolare. La loro presenza
costituisce un arricchimento per tutti i sacerdoti e i vari carismi particolari da essi
vissuti, mentre sono un richiamo perché i presbiteri crescano nella comprensione del
sacerdozio stesso, contribuiscono a stimolare e ad accompagnare la formazione per-

530



Arturo Cattaneo

manente dei sacerdoti» (n. 74)59.

I Codice di Diritto Canonico, pur non contenendo norme sul presbiterio, ha tut-
tavia offerto un’importante indicazione a tale riguardo stabilendo chi possiede dirit-
to attivo e passivo di elezione in ordine alla costituzione del consiglio presbiterale
(che rappresenta istituzionalmente il presbiterio). Vengono qui inclusi i sacerdoti non
incardinati che, «dimorando nella diocesi, esercitano qualche ufficio a vantaggio del-
la medesima» (can. 498 § 1, n. 2).

Se per quanto riguarda I’aspetto teologico e giuridico il preshiterio & una figura
chiaramente delineata, per quanto si riferisce invece alla sua effettiva operativita
sembra che in diverse Chiese locali esso stenti ad assumere pienamente il suo ruolo
sub et cum episcopo nel governo della portio Populi Dei.

4. 11 dinamismo della correlazione fra I’elemento sostanziale e
quello ministeriale

Da quanto esposto, dovrebbe essere chiaro che la distinzione fra elemento so-
stanziale da un lato e i fattori genetici con I’elemento ministeriale dall’altro, non pud
essere intesa come se il primo elemento fosse meramente passivo. In tal senso, par-
lando della portio Populi Dei, va ricordato che il Vaticano II - e la riflessione teologi-
ca successiva — ha rimesso in evidenza il compito attivo che spetta a tutti i fedeli nel-
I'edificazione della Chiesa e «ha rivolto una rinnovata attenzione al sacerdozio co-
mune dei fedeli»€0. Dal punto di vista ecclesiologico & ormai saldamente acquisito che
«i ministri non possono realizzare da soli la missione della Chiesa, I’edificazione del
Corpo di Cristo nel mondo: & la comunita cristiana tutta intera, organicamente strut-
turata con laici e ministri sacri, a doverla realizzare»61.

39 Nello stesso documento si osserva anche: «I sacerdoti, che appartengono ad ordini e a congregazioni reli-
giose, sono una ricchezza spirituale per I'intero presbiterio diocesano, al quale offrono il contributo di spe-
cifici carismi e di ministeri qualificati, stimolando con la loro presenza la Chiesa particolare a vivere piut
intensamente la sua apertura universale» (PdV 31). In senso contrario si & espresso G. Incitti, secondo il
quale «voler mescolare vocazioni e condizioni giuridiche diverse potrebbe non rendere ragione del pro-
prium di ciascuna con gravi conseguenze sia in tema di spiritualitd come in campo operativo-pratico», G.
Incrrr, 1l presbiterio diocesano e i presbiteri religiosi, cit., 428.

60 CommISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Themata selecta in ecclesiologia (7.X.1985), Citta del Vaticano 1985,
in EV 9, n. 1728.

61 P. RopriGUEZ, L'Opus Dei nella sua realta ecclesiologica, in P. RobriGuez, F. OcAriz e J.L. ILLANES, L'Opus Dei
nella Chiesa. Ecclesiologia, vocazione, secolarita, Casale Monferrato 1993, 81,

531



Contributi

La prospettiva che focalizza I’aspetto sostanziale della Chiesa — la comune dignita
e finalita dell’essere cristiano (cfr. LG 32) - non deve occultare I’esistenza di un’altra
prospettiva che considera I’agire sacramentale e ministeriale della Chiesa. Emerge
cosi quella distinzione fra “elemento sostanziale” e “elemento ministeriale” che
esprime il dinamismo originario proprio della Chiesa e quindi di ogni Chiesa locale,
dato che in ognuna di esse «& presente e opera la Chiesa una, santa, cattolica e apo-
stolica» (CD 11).

Il Concilio ha colto e sintetizzato questa strutturazione originaria, quando si & ri-
ferito alla Chiesa quale «comunita sacerdotale strutturata organicamente» (LG 11).
Una struttura costituita fondamentalmente dalla correlazione (relazione reciproca)
fra il sacerdozio comune e quello ministeriale (cfr. LG 10 e 32). Dopo il Concilio si &
scritto pit sul significato ontologico della differenza essenziale fra le due forme di sa-
cerdozio, che sul dinamismo della loro essenziale correlazione o complementarita
nella vita e nella missione della Chiesa®2.

Limportanza e I'attualita della questione & stata rilevata da H. Legrand nel suo
gia citato contributo del 1983. Nel capitolo II (dedicato ai ministeri della Chiesa lo-
cale) egli si riferisce spesso alla necessitd di «una maggiore collaborazione tra pa-
stori e fedeli» (p. 195) e di una miglior intelligenza dell’articolazione o dell’interdi-
pendenza fra il ministero pastorale e il sacerdozio comune dei cristiani, articolazio-
ne «di cui non sono state ancora sfruttate tutte le ricchezze» (p. 215).

Egli fa notare che «teologicamente, tutto cio esige soprattutto preti molto piu sen-
sibili che nel passato alla dimensione relazionale della loro identita teologica al fine
di giungere ad un’articolazione soddisfacente con le responsabilita proprie dei loro
fratelli cristiani. Se la teologia dei ministeri e quella della Chiesa locale non verran-
no articolate in una vera ecclesiologia di comunione, c’é da temere che tutti gli sfor-
zi che si potranno fare, fossero anche eroici, venendo meno il loro punto di applica-
zione, rimangano sterili» (p. 197).

Il tema & stato anche fatto oggetto di riflessione da parte della Commissione
Teologica Internazionale che, nel documento su Temi scelti di ecclesiologia (1985),
ha offerto la seguente interessante precisazione: «Dal punto di vista della finalita del-
la vita cristiana e del suo compimento, il primato spetta al sacerdozio comune, an-
che se, dal punto di vista dell’organicita visibile della Chiesa e dell’efficacia sacra-

62 ['importanza di questo dinamismo & stata colta con precisione da J. HErvADA che in numerosi studi ha ri-
volto I'attenzione a questo binomio; sul tema cfr. A. Viana, Sacerdocio comiin y ministerial. La estructura
“ordo-plebs” segiin Javier Hervada, in AA.VV., Escritos en honor de Javier Hervada, Volumen especial de
“lus Canonicum”, Pamplona 1999, 219-245.

532



Arturo Cattaneo

mentale, la priorita spetta al sacerdozio ministeriale»63. La necessita di quest’ultimo
si spiega considerando che, nell’economia cristiana, tutto giunge al Padre per mez-
zo di Cristo e inserendosi nel suo mistero pasquale. Il culto cristiano — inteso qui nel
senso vitale dato da Paolo in Rm 12,1 — potra giungere alla sua pienezza grazie al-
I’azione ministeriale del sacerdozio gerarchico. Cio & stato ben sintetizzato dall’esort.
ap. Pastores dabo vobis (1992) nelle seguenti affermazioni: «I presbiteri [...] pro-
muovono il sacerdozio battesimale di tutto il popolo di Dio, conducendolo alla sua
piena attuazione ecclesiale. [...] Ai presbiteri & dato da Cristo nello Spirito un parti-
colare dono, perché possano aiutare il Popolo di Dio ad esercitare con fedelta e pie-
nezza il sacerdozio comune che gli & conferito» (n. 17).

Questo dinamismo della struttura originaria della Chiesa & stato illustrato da P.
Rodriguez in uno studio su Sacerdozio ministeriale e sacerdozio comune nella strut-
tura della Chiesa%4. Egli si sofferma ad approfondire il significato di quella priorita
differenziata, di cui ha parlato la CTI nel documento appena citato. L'a. sottolinea la
priorita “sostanziale” del sacerdozio comune e la priorita “funzionale” del sacerdo-
zio gerarchico. Quest’ultimo appartiene «all’ambito del medium salutis, caratteristi-
co della fase pellegrinante della Chiesa; il sacerdozio regale dei battezzati appartie-
ne invece all’ambito dei fini, del fructus salutis, dato che consiste nella stessa comu-
nione con Cristo — Sacerdote e Vittima —, comunione che costituisce propriamente il
cuore dell’esistenza cristiana e che giungera alla pienezza nella vita eterna»6s,

Inoltre, egli fa notare che la sostanza cristiana — chiamata da sant’Agostino no-
men gratiaess e christifidelis dal Vaticano II - la congregatio fidelium non se la for-
nisce da se stessa, ma e frutto dello Spirito inviato da Cristo e operante nella Parola
e nei sacramenti. «Si comprende cosi che il servizio specifico prestato alla congre-
gatio dai ministri della Parola e dei sacramenti non sia per i fedeli una “possibilita”
fra le varie che vengono offerte e agiscono all’interno della congregatio, ma una con-
dizione radicale di esistenza; infatti — nell’economia della salvezza istaurata da Cristo
—, “utilizzare” questo ministero & essenziale, affinché nella congregatio fidelium ri-

63 CoMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Themata selecta in ecclesiologia, cit., n. 1731.

64 P. RoDRIGUEZ, Sacerdocio ministerial y sacerdocio comiin en la estructura de la Iglesia, in Romana 3 (1987)
162-176.

65 Jbid., 172: «El sacerdocio ministerial pertenece [...] al orden del medium salutis, caracteristico de la fase
peregrinante de la Iglesia; por el contrario, el sacerdocio regio de los bautizados pertenece al orden de los
fines, del fructus salutis, pues consiste en la comunién misma con Cristo, Sacerdote y Victima, que es el
corazén mismo de la existencia cristiana, que se plenificard en la vida eternay.

66 Sermo 340, 1 (PL 38, 1438). Citato in LG 32.

533



Contributi

manga impressa la sostanza di cio che e cristiano»67.

La Chiesa nella sua fase pellegrinante risulta quindi articolata sulla base di que-
sta correlazione originaria. Essa viene poi arricchita dalla multiforme azione dello
Spirito che elargisce i suoi doni fra i fedeli di ogni ordine (cfr. LG 12), facendo sorge-
re una gran varieta di vocazioni e di missioni, fra di loro complementarit. Da tutto
cio derivano naturalmente importanti conseguenze pastorali, come diversi autori
hanno rilevato69.

L'unitad dinamica delle due forme di sacerdozio cristiano @ stata focalizzata da L.
Gerosa alla luce dei nessi che un “carisma originario” puo stabilire con i due poli isti-
tuzionali della Chiesa; egli giunge a tale osservazione considerando che «la loro ori-
gine cristologica trova un riscontro operativo di natura carismatica»70.

Anche J.-M. R. Tillard si & soffermato a riflettere su questa correlazione, alla qua-
le dedica un punto del volume sulla Chiesa locale, intitolandolo: “Il dinamismo co-
munionale della koindnia”71. Egli rileva che «la Chiesa locale va sempre vista in una
prospettiva che include ministro e comunita, episkopos e laos, ordo e plebs, nella loro

67 P. RoprIGUEZ, Sacerdocio ministerial y sacerdocio comiin en la estructura de la Iglesia, cit., 174: «De ahi
que el servicio especifico que prestan a la congregatio los ministros de la Palabra y de los Sacramentos no
sea para los fieles una “posibilidad” que se ofrece entre las miiltiples que se operan dentro de la congre-
gatio, sino una radical condicién de existencia: “usar” ese ministerio — en la economia de la salvacion in-
staurada por Cristo — es esencial para que en la congregatio fideliurm quede hincada la sustancia de lo cri-
stiano».

68 I'esort. ap. Vita consecrata (1996) ha osservato che lo Spirito «costituisce la Chiesa in una comunione or-
ganica nella diversita di vocazioni, carismi e ministeri». Ha inoltre ricordato che le vocazioni particolari
«sono al servizio I'una dell’altra, per la crescita del Corpo di Cristo nella storia e per la sua missione nel
mondo» (VC 31, cfr. anche n. 16).

Fra gli altri, cfr. A. Tessarolo che gia nel 1970 aveva osservato: «La pastorale percid non & piu concepibile
come I'azione dei preti sui laici, per portarli a una vita cristiana piu intensa. La pastorale & il concorso or-
dinato e attivo dei ministeri e carismi di tutti i battezzati per lo sviluppo e la crescita di tutti i valori e del-
I'intera comunita ecclesiale. [...] Non i pastori da soli, né i laici da soli; ma pastori e laici insieme, i quali
insieme collaborano e reciprocamente si aiutano per scoprire e vivere i modi piu adatti, rispetto a quel luo-
go e a quelle persone, per I'ascolto della Parola, per la celebrazione dell’eucaristia, per dare testimonian-
za di Cristo di fronte al mondo», A. TESsAROLO, La pastorale della chiesa locale, in AAVV., La Chiesa loca-
le, a cura di A. TessaroLo, Bologna 1970, 305-306.

6!

)

7

S

L. GErosa, Carisma e diritto nella Chiesa, cit., 155. Egli precisa inoltre che senza la dimensione pneuma-
tologica I'Istituzione rimarrebbe sterile. «Il suo manifestarsi, invece rinforza tanto pit I'Istituzione eccle-
siale quanto pil tale dimensione pneumatologica dimostra la propria capacita di coniugare il sacramenta-
le con il personale, il comunitario con il soggettivo, e dunque un’analogia operativa con il carisma» (ibid.).

71 J.-M. R. TiLLARD, L'Eglise locale, cit., 153: «Le dynamisme communionnel de la “koinénia”» (titolo del pun-
to che si estende fino a 158).

534



Arturo Cattaneo

correlazione»72. Quest’ultima, precisa I’a., si verifica nei tre aspetti della vita eccle-
siale: sacerdotale, profetico e reale. Egli osserva inoltre che questa complementarita
strutturale non si limita a qualche evento particolare in cui la Chiesa locale si riuni-
sce intorno al vescovo, e ancora meno pud venir ridotta all’attivita di organismi qua-
li il sinodo diocesano o i consigli pastorali73. Essa ha luogo essenzialmente grazie ai
contatti che permette la coesistenza nello stesso luogo, dagli incontri periodici
nell’Eucaristia domenicale fino a quelli nella vita quotidiana. «In tutto cid radicano
il colloquio pastorale e I’esercizio della cura animarum, i quali non giovano solo ai
laici che si dirigono al loro pastore, ma anche a quest'ultimo, manifestandogli la si-
tuazione concreta del popolo di Dio lui affidato»74. E cosi conclude I’a. queste rifles-
sioni: «Tutti sono uguali in dignita e onore, ma non tutti sono ministri. Tuttavia & con
tutti — nella loro sinergia — che lo Spirito edifica la Chiesa di Dio in un luogo deter-
minato»7s,

Riguardo all’esercizio del sacerdozio comune, va ricordato che il Vaticano II ha
riscoperto il ruolo dei fedeli laici, ossia di coloro che si trovano a vivere immersi nel-
le realti secolari e la cui vocazione specifica & «cercare il regno di Dio trattando le
cose temporali e ordinandole secondo Dio» (LG 31). Essi sono chiamati, viene poi pre-
cisato, «a contribuire, quasi dall’interno a modo di fermento, alla santificazione del
mondo mediante I'esercizio della loro funzione propria e sotto la guida dello spirito
evangelico» (LG 31). Tale riscoperta conciliare della vocazione-missione dei laici ha
avuto nei decenni che precedettero il Concilio diversi precursori. Fra i teologi va men-
zionato soprattutto Yves Congar76. Fra coloro che alla chiarezza teologica seppero
unire una grande capacita di realizzazione si puo ricordare il beato Josemaria
Escrivd, il quale con 1'Opus Dei ha dato vita, a partire dal 1928, ad un vasto feno-
meno apostolico e pastorale «che fin dagli inizi ha anticipato - in parole di Giovanni
Paolo II - quella teologia del Laicato, che caratterizzo poi la Chiesa del Concilio e del

72 [hid., 154: «Tout regard porté sur I'Eglise locale doit donc, de ce fait, saisir ministre et communauté, epi-
skopos et laos, ordo et plebs, dans leur corrélation».

73 Cid non significa evidentemente che tali organismi siano inutili. L'a. osserva infatti un po’ oltre che essi «re-
glent et garantissent 'exercice nécessaire de cette synergie communautaire que, utilisant un néologisme
quelque peu barbare, nous préférons qualifier de communionnelle» (156).

74 Jhid., 156: «La s’enracinent 'entretien pastoral, 'exercice de la “cure d’ames” qui ne profitent pas seule-
ment aux laics s’adressant & leur pasteur. Ils servent aussi celui-ci, en lui manifestant la situation concre-
te du peuple que Dieu lui confie».

75 Jbid., 158: «Tous sont égaux en dignité et honneur. Tous ne sont pas ministres. Néanmoins avec tous, dans
leur synergie, I'Esprit fait 'Eglise de Dieu en ce lieu».

76 Fra i suoi scritti sul tema il pii1 importante e Jalons pour une théologie du laicat, Paris 1953.

535



Contributi

post-Concilio»77.

5. I rapporti tra fattori divini e umani

Nel solco di quanto afferma CD 11, sono stati illustrati —quali fattori genetici del-
la Chiesa locale - il Vangelo e I'Eucaristia, che agiscono in virtii dello Spirito e al cui
servizio si trovano - in modo particolarmente qualificato — i ministri sacri. In realta,
ifattori divini (Parola, sacramenti, carismi) non si danno mai allo stato puro, ma sem-
pre con la mediazione di parole umane e in un contesto storicoculturale. Inoltre, la
loro azione e indirizzata a suscitare la libera risposta dell’'uomo, ossia la fede, la qua-
le non & qui esplicitamente contemplata. Tuttavia — con parole di Giovanni Paolo II —,
si puo qui ricordare che «la sintesi tra cultura e fede non & solo una esigenza della
cultura, ma anche della fede. [...] Una fede che non diventa cultura, & una fede non
pienamente accolta, non interamente pensata, non fedelmente vissuta»78.

Una caratteristica dello sviluppo teologico postconciliare — come si & avuto occa-
sione di osservare nei capitoli precedenti — & 1'aver tematizzato il significato eccle-
siologico dei fattori umani, storici e sociali, spesso globalmente compresi con il ter-
mine di “cultura”. La questione che si pone & quella di sapere in che senso ed in che
misura questi fattori sono rilevanti nel costituirsi della Chiesa locale.

Il tema & stato preso in considerazione dall’esort. ap. Evangelii nuntiandi quan-
do ha osservato che «il Vangelo, e quindi I'evangelizzazione, non si identificano cer-
to con la cultura, e sono indipendenti rispetto a tutte le culture. Tuttavia il Regno, che
il Vangelo annunzia, & vissuto da uomini profondamente legati a una cultura, e la co-
struzione del Regno non puo non avvalersi degli elementi della cultura e delle cultu-
re umane» (EN 20).

Alcune riflessioni che illuminano la questione qui contemplata si trovano anche
citato studio della CTI su Temi scelti di ecclesiologia?. Anche se il documento non
parla esplicitamente delle Chiese locali, offre interessanti considerazioni riguardo al-
la questione ora contemplata. Una sezione del documento si riferisce alla Chiesa co-
me “mistero” e come “soggetto storico”, facendo notare che si tratta di due dimen-

77 Giovanni Paovo 11, Gesi vivo e presente nel nostro quotidiano cammino, Omelia della Messa celebrata il
19.VIII.1979, in Insegnamenti di Giovanni Paolo II, 1I/2 (1979) 142.

78 GIOVANNI PAoLo 11, Discorso ai partecipanti al Congresso Nazionale del Movimento Ecclesiale di impegno cul-
turale, 16.1.1982, in Insegnamenti di Giovanni Paolo II, V/1 (1982) 131.

79 Le citazioni si riferiscono ai numeri del documento.

536



Arturo Cattaneo

sioni che si danno simultaneamente e fra le quali non esiste giustapposizione, ma una
correlazione. Infatti, il carattere misterico della Chiesa ne determina la natura di sog-
getto storico il quale, a sua volta, rivela il mistero (cfr. n. 3.1).

Il ruolo degli elementi umani nella realizzazione della Chiesa & contemplato nel-
la sezione successiva quando si osserva: «Nell’evangelizzazione delle culture e nel-
I'inculturazione del Vangelo si produce uno scambio misterioso: da un lato, il Vangelo
rivela a ogni cultura e libera in essa la verita suprema dei valori che racchiude; dal-
I’altro, ogni cultura esprime il Vangelo in maniera originale e ne manifesta aspetti
nuovi» (n. 4.2).

Nella questione ora esaminata confluiscono diverse considerazioni che proven-
gono dagli approfondimenti sul tema della cattolicita e su quello dell'inculturazione.

Riguardo alla cattolicita, il tema emerge chiaramente nel seguente testo conci-
liare: «Le giovani Chiese [...] hanno la capacita meravigliosa di assumere le ricchez-
ze delle nazioni. [...] La vita cristiana sara commisurata al genio ed alla indole di cia-
scuna cultura, e le tradizioni particolari insieme con le qualita specifiche di ciascu-
na comunita nazionale, illuminate dalla luce del Vangelo, saranno assunte nell’'unita
cattolica» (AG 22).

Negli approfondimenti postconciliari, va ricordato Congar quando rileva che «la
natura propria della cattolicita esige che le riconosciamo una sorgente dall’alto e una
dal basso: Dio-Trinita e 'umanita»80. Riguardo alla seconda, egli rileva che «il Cristo
plenifica la Chiesa, ma & anche plenificato da essa. [...] Le due cose sono vere insie-
me. Il Cristo ci riempie della sua pienezza, ma nel suo Corpo mistico secondo il qua-
le deve crescere fino alla pienezza (Ef 4,13) egli & compiuto o plenificato da noi; ri-
ceve dunque dagli uomini e dalla creazione» (p. 594).

Nella stessa linea, Komonchak ha osservato: «La Chiesa locale nasce solo dall’in-
contro della liberta divina e umana che genera una sua esperienza cristiana distin-
tiva. E I'integrazione di queste esperienze concrete nella sintesi cattolica che costi-
tuisce la vera sfida della cattolicita. [...] La realizzazione della cattolicita richiede I'ar-
monia sinfonica di tutte le speciali esperienze ecclesiali locali»81. Di conseguenza,
conclude I'a., «un’ecclesiologia generale degli elementi formali della Chiesa deve in-
cludere come dimensione necessaria e intrinseca una considerazione della liberta
co-costitutiva dei soggetti umani della realizzazione della Chiesa» (p. 457).

Anche J. Castellano ha osservato: «Se la Chiesa & la convergenza del divino e del-

80 Y. CoNGAR, Proprieta essenziali della Chiesa, cit., 587.

81 J. A. KOMONCHAK, Chiese locali e cattolicita. La problematica teologica contemporanea, in AA.VV., Chiese lo-
cali e cattolicita, cit., 453.

537



Contributi

I'umano, la sua radice divina & la Trinita, ma essa & pure il campo e la vigna di Dio,
© piantata in questa terra, come popolo in cammino vive in un luogo, ha una storia,
vive un presente e un futuro. [...] Occorre valorizzare questa realti mondana della
Chiesa particolare, configurare I'immagine terrena, umana di questa Chiesa che vi-
ve qui e oggins2,

Riguardo al tema Chiesa locale e cultura, & stato rilevato il pericolo di sottolinea-
re, a volte unilateralmente, la rilevanza antropologica, e di riflesso anche ecclesiolo-
gica, della cultura nella costituzione delle Chiese locali. Cid porta a quel particolari-
smo nei confronti del quale G. Colombo ha osservato: «Le culture non possono esse-
re I'elemento costitutivo caratterizzante delle chiese locali»$3. L'a. ha inoltre preci-
sato che la diversita delle culture «se, da un lato, & un valore necessario nel senso di
ineliminabile o irrinunciabile, dall’altro perd & un valore secondario e precario, per-
ché piu determinato che determinante e sempre contestato: un po’ come la materia
rispetto alla forma, ma in una concezione in cui la materia & continuamente premu-
ta e modificata dalla forma» (p. 37).

Una certa critica a queste affermazioni di Colombo & stata formulata da J. A.
Komonchak, il quale si chiede «se questo non semplifichi eccessivamente la natura
dell’esperienza cristiana stessa, qualora la precomprensione culturale venga pre-
sentata semplicemente come “materia” informe che riceve la sua determinazione
dalla “forma” degli elementi distintivi, generatori della Chiesa. Come ha messo in evi-
denza D. Valentini, questo fa correre il pericolo di considerare I'elemento umano nel-
la costruzione della Chiesa come meramente passivo e ricettivo e quindi di “inter-
pretare parola di Dio, eucaristia e carismi dello Spirito come realta che, in qualche
modo, passano sopra 'uomo”84»85,

Komonchak propone quindi di considerare i fattori umani (culturali, sociali ecc.)
non come semplice “materia” ricettiva, ma quali «principio formale delle Chiese lo-
cali» (p. 450). Egli descrive quindi il rapporto tra fattori umani e divini nell’edifica-

82 J. CASTELLANO CERVERA, La chiesa particolare e la parrocchia. Spazio eucaristico di comunione e di missio-
ne, in AA.VV., Terzo Millennio. Ipotesi sulla parrocchia, a cura di G. TANGORRA e C. ZUCCARO, Reggio Emilia
1999,5136.

83 G. CoromBo, Teologia della Chiesa locale, in AA.VV., La Chiesa locale, a cura di A. TEssAR0LO, Bologna 1970,
35:

84 D. VALENTINL, {1 nuovo Popolo di Dio in cammino: punti nodali per una ecclesiologia attuale, Roma 1984, 56.

85 J. A. KOMONCHAK, Chiese locali e cattolicita, cit., 448. Egli aggiunge: «Questo mi sembra sia un punto deci-
sivo: la liberta dei soggetti umani dell’autorealizzazione della Chiesa, che non puo essere separata dalla lo-
ro concreta situazione storica, non & collegata alla liberta divina come materia da formare; di fatto essa
costituisce un elemento intrinseco del principio formale stesso» (ibid., nota 44).

538



Arturo Cattaneo

zione della Chiesa locale, osservando che, naturalmente, «é il Vangelo che determi-
na una discretio spirituum all’interno di particolari culture, ed @ il Vangelo, e non le
peculiarita culturali, che principalmente generano una Chiesa. Ma una Chiesa loca-
le & il risultato dell’incontro tra il Vangelo e una particolare cultura, un complesso di
esperienze sociali e storiche specifiche» (p. 450). «Gli elementi locali, naturalmente,
non costituiscono i principi dell’'unita della Chiesa e, in questo senso, della condizio-
ne-Chiesa delle comunita locali; ma essi sono cio che rende tali comunita Chiese lo-
cali, e, poiché I'unica Chiesa cattolica esiste solo in e da tali Chiese locali, essi sono
anche, proprio nella loro particolarita culturale e storica, cio che rende l'intera
Chiesa cattolica. [...] Siccome i principi divini di questa cattolicita locale sono gli stes-
si dappertutto, ¢’e I'intima esigenza che tutte queste esperienze particolari siano
aperte 'una all’altra, rivendichino I'una ’altra, siano comprensive I'una dell’altra, e
percio integrate in quella cattolicita che fa essere I'intera Chiesa nel mondo lo stes-
so principio di redenzione e di unitd che la Chiesa locale & nella sua particolare si-
tuazione. Tutto cio rende chiaro che la cattolicita della Chiesa & sempre qualcosa che
deve essere raggiunto» (p. 455).

In tal senso, anche G. Canobbio ha fatto notare: «Certo non & il luogo che fa la
Chiesa, ma questo, se inteso come spazio umano, non puo essere ritenuto esterno al
farsi della Chiesa in concreto. Grazie alla Parola di Dio, ai sacramenti, ai carismi, de-
gli uomini concreti vengono conformati a Cristo. Questi uomini costituiscono la
Chiesa portando con sé la loro storia, che viene trascesa appunto nel momento nel
quale viene inserita in Cristo mediante lo Spirito»8é.

Della questione si & occupato con certa ampiezza B. Alvarez Afonso, che in uno
studio sulla Chiesa diocesana ha dedicato un punto al «valore determinante dei fat-
tori umani nella sua realizzazione»87. Egli fa notare che I'unicita dell’evento salvifi-
co di Cristo, penetrando e trasformando la storia umana, «acquista una varieta di
forme nelle quali si manifesta la fecondita dell’incontro fra la Parola di Dio e le di-
verse culture umane. Di conseguenza, nella teologia della Chiesa diocesana, i fatto-
ri umani non sono qualcosa di “marginale” e secondario, utili solo per stabilire la di-
stinzione materiale tra le varie diocesi, ma costituiscono una realta intrinseca della
realizzazione concreta della Chiesa, contribuendo operativamente al sorgere di di-

86 G. CANOBBIO, La Chiesa si realizza in un luogo: riflessione dogmatica, in AAVV., A trent’anni dal Concilio.
Memoria e profezia, a cura di C. GHipELLI, Roma 1995, 101.

87 B. Awarez Aronso, La Iglesia diocesana. Reflexidn teoldgica sobre la eclesialidad de la didcesis, cit., 255:
«Valor determinante de los factores humanos en la realizacion de la Iglesia diocesana».

559



Contributi

verse esperienze cristiane dell’'unico evento salvifico»$8. E quanto, in modo sintetico,
afferma LG 8 parlando della Chiesa quale «unica realthd complessa, fatta di un du-
plice elemento, umano e divino». L'a. rileva inoltre che i fattori di localizzazione so-
no determinanti della peculiarita di una Chiesa locale «solo quando sono vincolati ai
principi teologici dell’ecclesialitia»s89.

Per concludere questi spunti su di un tema ricco di implicazioni, penso che valga
la pena di sottolineare quest’ultima idea. In effetti, per quanto imprescindibili siano
i fattori umani, non va dimenticato o sottaciuto che essi sottostanno al giudizio del
Vangelo da cui vengono corretti, purificati ¢ anche promossi. Solo in questa pro-
spettiva si puo dire che anche i fattori umani intervengono nella costituzione di una
Chiesa locale. La priorita genetica dei fattori divini & stata ben evidenziata da B.
Maggioni quando ha osservato: «L'evento di Gesu Cristo & irriducibile al luogo; né lo
si puo dedurre dalla cultura dell’ambiente, né si lascia da essa imprigionare. Gia nel
suo momento originario, I'evento di Gesii si & presentato come una “novita” rispetto
all’ambiente giudaico: ne ha assunto la cultura e le tradizioni (Gesi fu ebreo), ma
non visi & lasciato rinchiudere. Analogo & il comportamento di Paolo: egli difende I’o-
riginalita delle chiese ellenistiche (che non devono copiare la comunita di
Gerusalemme), tuttavia difende con altrettanta forza anche lirriducibilita dell’an-
nuncio cristiano rispetto alla cultura dell’ambiente greco»9. In questa linea, si &
espresso anche A. Antén, sottolineando che la necessaria localizzazione della Chiesa
«non bisogna intenderla nel senso di una identificazione totale con la complessita di
fattori locali propri della comunita umana in suddetto luogo; del resto questo equi-
varrebbe a un legame irrevocabile della Chiesa con elementi locali, che compromet-
terebbero I'identita della Chiesa di Cristo una e universale e la sua condizione di co-
munita pellegrina nella storia»91. L'a. fa anche notare che i condizionamenti prove-
nienti dallo spazio umano non devono compromettere la novita e la forza critica del
messaggio cristiano, una novita che oltrepassa ogni luogo (cfr. p. 597).

88 Ibid., 264-265: «El evento salvifico de Cristo [...] adquiere formas diversas en las que se manifiesta la fe-
cundidad del encuentro entre la Palabra de Dios y las diversas culturas humanas. Por eso en la teologia de
la Iglesia diocesana, los factores humanos no son algo “marginal” y secundario, ttil solamente para esta-
blecer la distincién material con otras didcesis, sino una realidad inherente a la realizacién concreta de la
Iglesia que contribuye operativamente a que se produzcan diferentes experiencias cristianas del tnico
evento de salvacion».

89 Jbid., 268: «Los factores de localizacién [...] s6lo cuando estdn vinculados con los principios teoldgicos de
la eclesialidad son determinantes de la peculiaridad de la Iglesia diocesana».

90 B. MAGGIONI, La figura della chiesa locale nel Nuovo Testamento, in Credere Oggi 41 (1987) 46.
91 A. ANTON, Chiesa locale/regionale: Riflessione sistematica, in AA.VV., Chiese locali e cattolicitd, cit., 595.

540



Arturo Cattaneo

Il dinamismo della correlazione esistente tra fede e cultura, che si svolge nelle
Chiese locali, puo essere cosi sintetizzato. L'universalita e I'unita proprie della fede
permettono - e, si potrebbe dire, richiedono - alle Chiese locali di accogliere le di-
verse particolarita culturali, in modo tale che queste particolarita non portino al
“particolarismo”, ma arricchiscano la Chiesa universale92.

La giusta attenzione al rapporto tra fede e cultura e quindi determinante affin-
ché I'universalita e la particolarita della Chiesa siano integrate nella sua cattolicita.
Ogni accentuazione unilaterale di uno dei due elementi ha gravi conseguenze eccle-
siologiche. “Universalismo” e “uniformismo” da un lato, “particolarismo” e “disgre-
gazionalismo” dall’altro.

92 Si tratta di una sfida che la Chiesa ebbe da affrontare fin dai primi secoli come testimonia I'ironica osser-
vazione di Celso riportata da Origene quando scrive: «Egli pronuncia una sorta di augurio: “Se invero fos-
se possibile che gli abitanti dell’Asia, dell’Europa, della Libia, sia greci sia barbari, distribuiti fino ai con-
fini della terra, si accordassero per un’unica legge” e, credendo che questo sia impossibile, aggiunge che
“chi crede questo non sa niente”», ORIGENE, Contro Celso, VIII, n. 72, a cura di P. Ressa, Brescia 2000, 622.

541



IL CANTO DI UN POPOLO

ICONE RUSSE DEL NORD

pp. 50

25 grandi tavole
a colori

Lire 25.000 (€ 12,91)

[Jeone f[iggs‘e’

del Nord

LIiBRO=CALENDARIO 2002
Le regioni settentrionali della Russia, in cui il cristianesimo
penetrd attraverso i centri di Mosca, Novgorod, Rostov, crearo-
no una cultura pittorica profondamente suggestiva, permeata del
gusto del meraviglioso e del fiabesco e dell’'immediatezza dell’a-
nimo popolare. I monasteri del Nord, la religiosita contadina, la
severa bellezza della natura nordica dettano la fisionomia di que-
sta iconografia, caratterizzata da un’originalit creativa, da un
sapore ingenuo ed essenziale e da una profonda fedelta alla tra-
dizione cristiana.

PER INFORMAZIONI: R.C. Edizioni “La Casa di Matriona”

Tel.: (+39)035294021 ¢ E-mail: rcediz@tin.it
www.augustea.it/nuovaeuropa/index.htm



Dibattiti I RTLu VI (3/2001) 543-552

1l linguaggio biblico-simbolico di Silone
e la sua permanenza in Svizzeral

Elio Guerriero
Direttore della rivista “Communio”

. Silone e la Svizzera

«Silone divento scrittore all’estero (in Svizzera)»2. Cosi concisamente Luce
D’Eramo che dello scrittore abruzzese fu amica e confidente, prima ancora che in-
terprete perspicace. In effetti nella confederazione d’Oltralpi lo scrittore abruzzese
scrisse e pubblico le prime e forse le pili conosciute tra le sue opere: il romanzo d’a-
pertura Fontamara, iniziato in un sanatorio ticinese e terminato a Davos nei Grigioni;
le tre opere del ciclo di Pietro Spina — il romanzo Pane e vino, piu tardi ripubblicato
in Italia a termini invertiti, Vino e pane, il romanzo Il seme sotto la neve, continua-
zione del precedente, il dramma Ed egli si nascose —; il testo di saggistica politica, La
scuola dei dittatori. Va inoltre segnalato che le opere dell’esilio, pubblicate dappri-
ma in tedesco a Zurigo, vennero a breve distanza di tempo stampate per la prima vol-
ta in italiano dalle ticinesi Nuove edizioni di Capolago. Queste edizioni d’anteguerra
avevano lo scopo di farne giungere qualche copia nella vicina penisola italiana dove
ilibri di Silone erano severamente proscritti dal regime fascista. Infine ¢ da ricorda-
re che nel Canton Ticino & ambientato La volpe e le camelie, un lungo racconto pub-
blicato nel 1960, che ha per protagonista Daniele, un ticinese emigrato nella Svizzera
interna per dissidio con il padre. Con il trascorrere del tempo egli riscopre I’amore per
la terra d’origine insieme con la solidarieta per i numerosi esuli di origine italiana.

Nel 1948 tracciando un ritratto degli scrittori italiani dell'immediato dopo guer-
ra, Nicola Sapegno dava un giudizio piuttosto severo dell’opera di Silone: «sembrano
povere al paragone (con Alvaro, Moravia, Vittorini e Piovene) e alquanto spaesate e

1 Larticolo riprende in parte la relazione tenuta al convegno La poetica della fede nel Novecento, svoltosi a
Roma presso il Pontificio Consiglio della Cultura, il 1° febbraio 2000.

2 L. D’Eramo, L'opera di Ignazio Silone, Milano 1971, 7.

543



Dibattiti

approssimative le esperienze di esuli (Ignazio Silone e Ezio Taddei)»3. Ora io vorrei
dimostrare che quel giudizio (in particolare I'oggettivo “spaesato”) coglieva certa-
mente nel segno, ma evidenziava nello stesso tempo una novita contenutistica che lo
scrittore abruzzese aveva assimilato nella lunga permanenza in Svizzera. A contatto
con romanzieri, pensatori e teologi, di casa a Zurigo, Silone si accosto alla Bibbia, ne
assimilo i contenuti, elabord un linguaggio biblico-simbolico che rendono la sua scrit-
tura unica e inconfondibile nel panorama delle lettere italiane. Vale, dunque, la pe-
na di approfondire ulteriormente la conoscenza degli anni svizzeri di Silone, di cui
qui si potra solo approssimativamente rendere conto.

2. Gli amici di Zurigo

Dirigente comunista fino alla fine degli anni 20, dopo la rottura con il partito
Silone cerco rifugio in Svizzera dove arrivo nel 1930 nel mese di dicembre. Cosi egli
stesso presentava la sua situazione in quegli anni: «gravemente malato, ero privo di
mezzi; ero senza famiglia, ero stato espulso dalla Francia e dalla Spagna; non pote-
vo tornare in Italia»4. Dopo una permanenza per ragioni di salute a Davos nei
Grigioni, si stabili a Zurigo dove ebbe modo di fare delle amicizie importanti. Il ca-
poluogo elvetico, difatti, divenne ben presto uno dei luoghi preferiti dagli esuli anti-
fascisti di tutta I’'Europa. Tra questi il nome di Silone, che aveva lavorato nell'inter-
nazionale comunista, era stato in Francia e in Spagna, non era del tutto sconosciuto.
L’antico militante che approdava alla letteratura per I'esigenza di capire e di riflette-
red poté allora entrare in contatto con alcuni di questi esuli avviando uno scambio fe-
condo che durera negli anni. Ricordiamo alcuni di questi intellettuali: Georg Schmidt,
Siegfried Giedon, Max Raphael, il poeta Jean Paul Samson. Particolarmente signifi-
cativa si rivelo 'amicizia di alcuni giovani architetti provenienti dall’esperienza del
Bauhaus di Dessau. Con il loro sostegno Silone poté fondare la rivista “Information”
che pubblicd e diresse fino al 1933. La rivista si occupava di letteratura e filosofia, di
architettura, di cinema e di teatro6. Una vera fucina di cultura europea che fu all’o-
rigine della successiva, costante attenzione di Silone per i dibattiti e gli uomini della

3 N. SAPEGNO, Letteratura italiana, vol. III: dal Foscolo ai moderni, Firenze 196121, 451 s,
4 . SILONE, Memoriale dal carcere svizzero, a cura di L. MERcURI, Roma 1979, 9 s.
5 (Cfr. il saggio La scelta dei compagni, in Uscita di sicurezza, Firenze 1965, 133-149.

6 Cfr. L. D’Eramo, L'opera di Ignazio Silone, cit., 510 ss.

544



Elio Guerriero

cultura europea. Ma ritorniamo agli amici di Zurigo. Tra i profughi vi erano i coniu-
gi tedeschi Nettie Sutro e il marito Eric Katzenstein. Insieme la signora Sutro e Silone,
per poter sopravvivere, lavorarono per qualche tempo a delle traduzioni. Di questo
periodo scrivera non senza umorismo Silone: «Ricordo ancora con disgusto la fatica
estenuante spesa attorno a un catalogo di utensili ad uso di parrucchieri per signo-
ra»7. Nel lavoro in comune Silone ebbe modo di parlare a Nettie del manoscritto di
Fontamara che la signora gli chiese di leggere. Presa da entusiasmo, ella cominciod
subito a tradurre il romanzo in tedesco. Al riguardo testimoniera Silone:

«Fu un atto di generosita anche I'interesse che Nettie portd ad un mio manoscrit-
to, che poi lei tradusse in tedesco. Nessuno allora poteva prevedere, né 'autore né la
traduttrice, che quel lavoro col titolo di Fontamara avrebbe fatto, qualche anno piu
tardi, il giro del mondo»8. Peraltro I’amicizia con Nettie apri a Silone la strada per al-
tri incontri ed amicizie. Nel suo salotto, infatti, al numero 140 della Miihlebachstr.,
convenivano Ernst Toller?, Jacob Wasserman10, Martin Buber. Dopo il fallimento del
tentativo di pubblicare Fontamara in Germania, furono proprio questi amici a con-
vincere Silone a pubblicare I'opera in Svizzera impegnandosi a sostenerne le spese
con una sottoscrizionell,

3. La riscoperta dell’eredita cristiana

L’ambiente dei rifugiati in Svizzera non garanti a Silone solamente solidarieta
umana e amicizia. Esso gli permise di far la conoscenza di un universo culturale quan-
to mai ricco e vario, dal quale non era assente la problematica religiosa, piuttosto la-
titante invece tra i letterati italiani. Ho gia ricordato Martin Buber. Il grande pensa-
tore tedesco di origine ebrea dalla vicina Germania sempre pill spesso si recava a
Zurigo a rinsaldare lo spirito degli esuli della prima ora. Nato a Vienna nel 1878 e
morto a Gerusalemme nel 1965, Buber, secondo la testimonianza di Darina Silone,
esercitdo un influsso decisivo sul marito!2.

7 Eric und Nettie, opuscolo apparso a Zurigo nel 1967 in memoria di Nettie Sutro.
8 (itato da L. D'Eramo, L'opera di Ignazio Silone, cit., 18.
9 Scrittore tedesco morto suicida, ricordato da Silone in Uscita di sicurezza, cit., 133.

10 Romanziere austriaco, tra i primi ammiratori di Silone. Scrisse a Nettie Sutro che riscontrava nel roman-
zo una «semplicita e grandiosita omerica».

11 Per queste notizie cfr. L. D'EramMo, L'opera di Ignazio Silone, cit., 18.

12 Premessa a Severina, Milano 1981, 20.

545



Dibattiti

Due i principali insegnamenti buberiani che ritroviamo nelle opere di Silone.

1. Anzitutto il rispetto della religione ebraica di cui si parla per esteso in Una man-
ciata di more. In un episodio alquanto improbabile per la collocazione geografica ma
di grande delicatezza ecumenica il signor Stern, il padre ebreo di Stella, prima di mo-
rire raccomanda ai cafoni, ai quali affida la figlia, non solo I'affetto per la ragazza,
bensi il rispetto della sua religione. L'insistenza sul rispetto lascia effettivamente pen-
sare ad una conoscenza diretta con persone di fede ebraica quali Ernst Toller e lo
stesso Martin Buber.

2. L’'amore per la Bibbia. Nel 1925 Martin Buber aveva messo mano a un’opera
grandiosa. Aiutato dall’altro grande maestro ebreo, Franz Rosenzweig, egli aveva ini-
ziato a tradurre la Bibbia in tedesco con lo scopo, anche a rischio di ricorrere ad una
lingua desueta, di mettere il lettore a contatto con la parola di Dio, con le sue asprez-
ze e sorprese, necessariamente smussate dal linguaggio sacrale della tradizione. 11
lavoro fu portato avanti insieme da Buber e Rosenzweig fino al 1929, poi solo da
Buber che vi lavoro fino al 1932. Dopo una lunga parentesi egli vi rimise mano nel
1949 portandolo a compimento nel 1961. L'opera di una vita, dunque, sostenuta, se-
condo 1’assirologo Alfred Jeremias, da un “bruciante interesse”13 che il traduttore
cercava di trasmettere ad amici e conoscenti. Anche Silone, secondo la gia ricordata
testimonianza della moglie, fu colpito dalla passione biblica di Buber al punto da con-
servare sempre presso di sé la Bibbia tradotta dallo studioso ebreol4.

Sulla spinta della rinascita religiosa tra le due guerre, a Zurigo Silone venne inol-
tre a contatto con il pensiero dei cosiddetti socialisti religiosi. Due autori colpirono
pit degli altri ’autore di Fontamara: Leonhard Ragaz e Paul Tillich15.

Leonhard Ragaz era nato in Svizzera nel 1868. Dopo gli studi di teologia a Basilea
e nelle principali universita tedesche, divenne insegnante di religione e parroco. Nel
1906 promosse la fondazione del movimento socialista religioso per applicare i det-
tami del Vangelo alla lotta sociale contemporanea. Successivamente fu professore
universitario, ma nel 1921 rinuncio all’insegnamento per seguire il Settlement
Gartenhof, una scuola popolare per lavoratori. Considerato I’antagonista di Barth,
per il suo orientamento pratico, Ragaz sosteneva che «il socialismo religioso non & né

13 P. VERMES, Martin Buber, Cinisello Balsamo 1990, 93.
14 Premessa a Severina, cit., 20.

15 Ancora nel 1972, invitato a parlare al San Fedele di Milano, Silone scelse come tema del suo intervento
L'utopia politica e religiosa «limitandomi a delle precisazioni su qualche movimento e personalita a me piut
noti: Ragaz, Tillich, Buber». Lettera ad A. Scurani, in Ib., Ignazio Silone, 138.

546



Elio Guerriero

un socialismo colorato religiosamente, né un cristianesimo colorato socialmente, ma
una crescita del cristianesimo dal quale scaturisce il suo senso sociale e socialista»16.
Gia nei titoli dei suoi libri (Il messaggio del regno di Dio, Il regno di Dio e la sequela,
Da Cristo a Marx, da Marx a Cristo) si incontrano espressioni che saranno riprese
quasi alla lettera da Silone.

Piti complessa la personalita e 'opera di Tillich, I'altro grande teologo che eser-
¢itd un notevole influsso su Silone. Nato in Germania nel 1886, divenne ben presto fa-
moso come pastore e come professore a Marburgo e a Francoforte. Nel 1933, all’av-
vento dei nazisti, dovette rinunciare all'insegnamento ed emigro negli Stati Uniti. Di
lui Silone ammirava !'insistenza sulla dimensione etica. Scriveva, ad esempio, in un
articolo dal titolo /I socialismo come questione ecclesiale: «Finora era I'interrogativo
dommatico a muovere la Chiesa, d’ora in poi sara quello etico»17.

Questo il panorama degli incontri di Silone con il mondo culturale di lingua tede-
sca. Zurigo, tuttavia, era diventata una sorta di capitale della cultura europea. Lo
scrittore italiano, dunque, ebbe modo di apprezzare e conoscere altri autori e pen-
satori europei. Qui & necessario ricordare due scrittori di lingua francese: Simone
Weil e Albert Camus. Della prima scriveva Silone in un articolo del 1953: «Sono ri-
masto veramente sorpreso nel riscontrare come il dramma spirituale di questa ebrea
francese somigli a quello di molti di noi»!8, mentre nel saggio La scelta dei compagni
ricorda Camus come amico e interlocutore. Dal canto suo Camus, subito dopo aver
ricevuto il premio Nobel nel 1957, indicava in Ortega y Gasset e Silone i due scritto-
ri europei a lui pil1 vicini. Dell’italiano poi dichiarava: «Guardate Silone, che parla a
tutta I'Europa. Se io mi sento legato a lui & perché egli & nello stesso tempo incredi-
bilmente radicato nella sua tradizione nazionale ed anche provinciale»19. Ne possia-
mo dedurre che I'incontro con Buber, Ragaz e Tillich e I'ammirazione e I’amicizia per
Simone Weil e Albert Camus furono all'origine della «riscoperta dell’eredita cristia-
na». Con questa espressione lo scrittore intendeva un cristianesimo demitizzato, at-
tento alla dimensione etica, aperto all’anelito libertario, calato nella tradizione
dell’Abruzzo nativo. In una parola: un cristianesimo con il volto e le aspirazioni di
Pietro Spina, il protagonista di Vino e pane e de Il seme sotto la neve, di Ed egli si na-
scose, che progressivamente riscopre la tradizione contadina e cristiana, si sente

16 W. DERescH (a cura di), La fede dei socialisti religiosi, Milano 1974, 86.
17 Ihid., 119.
18 Epoca 17 gennaio 1953.

19 Riportato da L. D'Eramo, L'opera di Ignazio Silone, cit., 95.

547



Dibattiti

sempre piil attratto dai racconti strampalati dei cafoni nei quali i protagonisti molte
volte sono i santi. Piuttosto estraneo al mondo letterario italiano, Silone assimilava
dunque la generale rinascita religiosa e culturale che si verificava in Europa tra le
due guerre. Gli va peraltro riconosciuto il grande merito di non essersi limitato a pren-
dere atto di questa rinascita a livello di riflessione e di pensiero, ma di averla elabo-
rata creativamente nella sua opera di scrittore calandola nel fiero mondo contadino
dell’Abruzzo nativo.

4. Linguaggio cristiano e situazioni bibliche

Protagonista di Pane e vino20, di Il seme sotto la neve, di Ed egli si nascose, Pietro
Spina ¢ il personaggio in cui Silone maggiormente si & identificato, cui egli ha dedi-
cato maggiore attenzione e cure. Se Fontamara era una storia collettiva in cui un in-
tero paese di cafoni prendeva coscienza della propria condizione di sfruttati e cerca-
va di reagire, Pietro Spina & I'intellettuale in rivolta il quale, dopo essere stato in esi-
lio tanto dalla patria che dalla propria tradizione, ritorna al paese dove riscopre I'e-
redita cristiana che gli permette anche di riguadagnare la vicinanza alla sua gente,
una nuova fratellanza e parentela. Ora in questo percorso di avvicinamento & inte-
ressante notare un crescente ricorso a immagini e a situazioni bibliche. Cominciamo
con Vino e pane. Nella prima delle tre opere del ciclo di Pietro Spina le citazioni co-
me le situazioni bibliche sono ricordate anzitutto da don Benedetto, il sacerdote-mae-
stro di Pietro, inviso alle autorita fasciste e alle gerarchie ecclesiastiche per il suo te-
nace antifascismo. Ricordando insieme ai suoi ex-allievi I’assente e fuggitivo Pietro
Spina don Benedetto commenta: «“Non crediate che sia una storia nuova”, disse.
“Tutt’altro, & una vecchia storia noiosa che sempre si ripete. Le volpi hanno le loro
tane, gli uccelli del cielo hanno i loro nidi, ma il figlio dell’'uomo non ha nulla sul qua-
le posare la testa”»21. Poi & Pietro stesso, accolto da un amico, a vivere una situazio-
ne biblica: «“Mi pare di essere in un Presepio”, egli disse a Cardile. Perché I'immagi-
ne del Presepio fosse completa, bisognava, veramente, che egli fosse fiancheggiato
dall’asino e dalla vacca. Nel suo caso I’asino e la vacca non mancavano, ma erano gii

20 ] titolo originale del volume era appunto Pane e vino, pubblicato a Zurigo nel 1937. Successivamente Silone
riprese e rielabord tutte le opere dell’esilio. Nella revisione svolta tra gli anni *50-'60, egli cambid il titolo
al romanzo premettendo il vino al pane per I'importanza che acquista la bevanda quale segno di amicizia
tra i cafoni. Al riguardo cfr. L. D'Eramo, L'opera di Ignazio Silone, cit., 140.

21 Vino e pane, cit., 39.

548



Elio Guerriero

nella stalla, in compagnia di un cavallo, e solo di notte, perché durante il giorno do-
vevano guadagnarsi la paglia»22. Piu tardi, poi, proseguendo l'iter di purificazione e
di accostamento all’eredita cristiana, Pietro vestito da prete per sfuggire alla polizia
fascista viene scambiato per un santo.

«“Il tuo prete”, esse dissero a Matalena “conversa con gli uccelli, come san
Francesco”.

«“Si, egli & un santo”, rispose la locandiera “un vero santo”»23.

Ma la parafrasi biblica piti completa si trova a conclusione del romanzo quando
lo studente Luigi Murica viene ucciso dalla polizia fascista. Per i pochi amici accorsi
al suo funerale il padre celebra una sorta di Eucaristia laica:

«“E lui”, egli disse “che mi ha aiutato a seminare, a sarchiare, a mietere, a treb-
biare, a macinare il grano di cui & fatto questo pane. Prendete e mangiate, questo &
il suo pane”.

«Altri arrivarono. Il padre verso da bere e disse: “E lui che mi ha aiutato a pota-
re, insolfare, sarchiare, vendemmiare la vigna dalla quale viene questo vino. Bevete,
quest’e il suo vino”»24.

Alla luce di questa parafrasi, anzi, si puo sostenere che lo stesso titolo del ro-
manzo, ha un sapore evangelico.

Passando a Il seme sotto la neve, la vita comune tra Pietro, Simone, il sordo
Infante, I’asino Cherubino e il cane Leone ricorda la vita in comune dei primi cristia-
ni descritta negli Atti degli Apostoli, mentre Infante il sordomuto che vive con Pietro
e va gratuitamente ad aiutare una famiglia particolarmente bisognosa viene scam-
biato addirittura per Gesii. Da ultimo Pietro stesso che si offre volontariamente al sa-
crificio addossandosi I’assassinio compiuto da Infante ricorda Gesu che volontaria-
mente va incontro alla croce.

1l dramma Fd egli si nascose & la trasposizione per il teatro di Vino e pane. La pri-
ma versione & del 1943, la seconda del 1966. Nel dramma il misticismo si accentua
ulteriormente: dal titolo desunto da un versetto del Vangelo25, al personaggio di fra
Celestino che acquista rilievo, da un’impronta di comunione e di significato salvifico
alla vicenda di Annina e Luigi Murica, alla stessa parafrasi dell'Eucaristia pit sopra
ricordata. Mentre nel romanzo le parole della consacrazione sono accompagnate da

22 Op, cit., 57.
23 Tbid., 131,
24 [bid., 367.

25 Si tratta di Gv 12,36 che Silone cita espressamente in esergo, in latino: «et abiit et abscondit se ab eis».

549



Dibattiti

una sorta di esaltazione del lavoro, nel dramma cresce 1’attenzione per I'elemento piu
propriamente spirituale. Dice Daniele, il padre di Luigi ucciso dalla polizia:

«Prendete, mangiate e bevete. Quest’era il suo pane. Quest’era il suo vino. Egli
non se ne potra pitt nutrire»26.

Commenta Pietro Spina: «Il pane é fatto di molti chicchi di grano. Percio esso si-
gnifica comunione. Il vino e fatto di molti acini d’'uva, e anch’esso significa comunio-
ne». Conclude fra Celestino: «Ma prima di stare assieme il grano dev’'essere macina-
to e I'uva dev’essere pigiata. Non c¢’@ comunione senza sofferenza»27. In quest’ultimo
brano, la citazione evangelica lascia il posto al linguaggio simbolico, un altro ele-
mento tipico del mondo siloniano di cui dobbiamo parlare nell’ultimo punto.

5. 11 linguaggio simbolico

Citazioni e situazioni bibliche sono accompagnate nelle pagine di Silone da alle-
gorie e simboli, tratti dalla tradizione contadina e cristiana. Sono forme del linguag-
gio contadino con le quali i cafoni cercano di sopperire alla loro insufficiente dialet-
tica. Silone, invece, se ne serve per valorizzare la dura esperienza quotidiana dei cafo-
ni e nello stesso tempo per conferire alla stessa un significato trascendente ed ecu-
menico, per stabilire una comunione tra le esperienze dei poveri e diseredati del mon-
do di qualsiasi latitudine di luogo e di tempo28.

In questo senso acquistano significato gia le numerose statue ed effigie di santi di
cui & ricco I'universo contadino, cosi come i romanzi di Silone. Queste statue29, che
presentano una strana somiglianza con i contadini, sono venerate dai cafoni perché
rappresentano comunque la possibilitd di evadere dal loro mondo di stenti ed op-
pressioni. E il caso di san Giuseppe da Copertino, il santo dei poveri che al Patreterno
in cielo chiede come ricompensa della sua santa vita un gran pezzo di pane bianco30
e di altri santi di Vino e pane. Ancora pil cariche di significato simbolico sono due im-
magini autobiografiche3! che ricorrono di frequente nelle opere di Silone: Gesit con

26 Ed egli si nascose, Milano 1966, 83.

27 [bid.

28 [’avventura di un povero cristiano, Milano 1971, 33.

29 Cfr. in particolare Il seme sotto la neve, cit., 38-40; 118; 128...
30 Cfr. Fontamara, cit., 162-162.

550



Elio Guerriero

il camice rosso e la figura di Lazzaro il ranocchiaro. Sottratti al particolare della cro-
naca, i due simboli impersonano I'ideale di giustizia e di comunione dei rivoluziona-
ri, ma anche la serena certezza di sentirsi uniti a una tradizione che & pili forte del-
I'ingiustizia e dell’oppressione del momento.

Di Gesui con il camice rosso parla anzitutto Uliva, il rivoluzionario disincantato e
disperato di Vino e pane. Egli ricorda a Pietro Spina:

«“Mi parlasti una volta di un tuo sogno segreto”, disse Uliva. “Lo esprimesti in ter-
mini paesani: fare della Conca del Fucino un Soviet e nominare Gesu presidente del
Soviet. L'idea, certo, non sarebbe malvagia, se il figlio del falegname di Nazaret vi-
vesse ancora realmente su questa terra e potesse esercitare personalmente quella
funzione”».

Pietro gli risponde: «Se Gesu fu mai vivo, egli lo & ancora»32.

6. Conclusione

Secondo il giudizio di Sapegno, al suo ritorno in Italia Silone era una voce alquanto
spaesata nell’'universo culturale italiano. Possiamo aggiungere che egli resto tale an-
che negli anni e nei decenni successivi. Questa sua estraneita, tuttavia, non era do-
vuta a una presunta, insufficiente formazione letteraria o al mancato inserimento
nell’accademia italiana. Al contrario negli anni trascorsi in Svizzera Silone era ve-
nuto a contatto con correnti ed esponenti della rinascita religiosa in Europa, ne ave-
va subito il fascino, cerco di assimilarne il pensiero e di applicarlo alla lettura e alla
interpretazione della tradizione contadina abruzzese. Piui che un estraneo, allora,
Silone ha rappresentato una possibilita di dialogo tra pensiero europeo e mondo con-
tadino regionale secondo il lucido giudizio di Camus. Nello stesso tempo, sulla base
del pensiero dei socialisti religiosi, egli istituiva un collegamento tra la speranza del
regno di origine marxista e le attese messianiche e utopiche dei contadini che in
Abruzzo potevano rifarsi all’attesa del regno suscitata dai fraticelli di ascendenza
gioachimita. Forse i letterati possono rimproverare a Silone un’insufficiente cura del
dizionario, la poca varieta di personaggi e di situazioni. Egli ha impersonato, tutta-
via, fino all’'ultimo il tentativo di trasporre nella letteratura italiana temi della lette-
ratura e del pensiero europeo, cosi come leale e impegnato & stato il suo tentativo

31 Uscita di sicurezza, 45 s.; L'avventura di un povero cristiano, 24 s.

32 Vino e pane, 245.

551



Dibattiti

di ricorrere all’eredita cristiana per cogliervi la forza morale per affrontare le sfide
di un mondo che muta troppo in fretta. In questo, peraltro, & da cercare il segreto del
suo successo che ancora dura.

552



Dibattiti l RTLu VI (3/2001) 553-557

Finanza etica

ssmem Armando Massarenti
Direttore della rivista “Etica ed Economia”

Partiamo da una citazione, stranota, presa dalla Ricchezza delle nazioni: quella
in cui Adam Smith spiega che «non & dalla benevolenza del macellaio, del birraio o
del fornaio che ci aspettiamo il nostro pranzo, ma dal fatto che essi hanno cura del
proprio interesse». E sulla base di questa affermazione che il filosofo scozzese viene
normalmente indicato come il “fondatore della scienza economica”. A lui infatti si de-
ve la scoperta del meccanismo della “mano invisibile”, attraverso il quale I’atteggia-
mento puramente egoistico e interessato degli individui si trasforma, inaspettata-
mente per gli individui stessi, in un beneficio per gli altri e per tutta la societa.

Confrontiamo ora quella famosa frase con quest’altra, assai meno nota: «Per
quanto egoista si possa ritenere I'uomo, sono chiaramente presenti nella sua natura
alcuni principi che lo rendono partecipe delle fortune altrui, e che rendono per lui ne-
cessaria l'altrui felicitd, nonostante da essa egli non ottenga altro che il piacere di
contemplarla». E questo lo splendido incipit della Teoria dei sentimenti morali, 1a pri-
ma opera di Smith, pubblicata nel 1759, frutto della sua attivita di insegnante di fi-
losofia morale, svolta dal 1751 al 1764 presso 1'Universita di Glasgow.

La disparita tra queste due citazioni — in realta soltanto apparente — ha fatto na-
scere tra gli storici della filosofia e della cultura un vero e proprio “Smith Problem”.
Per lungo tempo il fatto che I'autore della Ricchezza delle nazioni dimostrasse gran-
di qualita di filosofo morale, e che lo scopritore delle leggi del mercato avesse scritto
la Teoria dei sentimenti morali, era considerato una cosa difficile da spiegare, quasi
una questione di schizofrenia intellettuale. Troppo a lungo etica ed economia sono
state considerate, e non senza ragione, dalla scienza economica ma anche dal senso
comune, come due sfere separate o addirittura opposte dell’agire umano. Il “proble-
ma Smith” rispecchiava la convinzione, ancora assai diffusa, secondo cui esistereb-
be nella condotta umana una netta separazione tra l’elemento morale e quello eco-
nomico. Tuttavia negli ultimi decenni in molti hanno sentito I'esigenza di riavvicina-
re questi due mondi, sia sul piano dottrinale della teoria economica, sia su quello pra-
tico delle attivita economiche reali. Preoccupandosi, nei casi migliori, di mostrare

553



Dibattiti

quanto le due cose possano essere connesse.

A sottolineare la necessita di un ritorno allo spirito originario di Smith & stato so-
prattutto I'’economista indiano Amartya K. Sen (premio Nobel per I'Economia 1998).
La giustizia, I'umanita, la generosita, lo spirito pubblico sono per Smith le qualita piit
utili per la convivenza sociale. Ma questo non gli impedisce — sottolinea Sen — di con-
siderare la “prudenza”, della quale un intelligente perseguimento dei propri interes-
si non e che una parte, la piu importante delle virti. Anzi, & proprio nel raggiungi-
mento della piena soddisfazione individuale che consiste il principio della liberta so-
ciale. A Smith interessava capire come tutte queste sfere — e i sentimenti morali che
le riguardavano — potessero contribuire all’aumento della prosperita e della ricchez-
za generali; oltre, naturalmente, al funzionamento degli stessi meccanismi di merca-
to, fondamentali per lo sviluppo esponenziale della ricchezza che ha caratterizzato
I’economia moderna, ma che non avrebbero potuto funzionare senza i presupposti
etici prima elencati. La scienza economica — sostiene Sen - ha trascurato per lungo
tempo la dimensione etica, ma oggi appare chiaro che lo stesso successo economico
non puo essere spiegato se non a partire da una base etica, non necessariamente
identica nei diversi paesi capitalistici. Cosl il caso giapponese e quello dei paesi del
sud est asiatico devono il loro straordinario sviluppo degli anni '80-90 a basi etiche
differenti da quelle occidentali. Esistono pii tipi di capitalismo, ma in ogni caso il suc-
cesso di un’economia capitalistica non si spiega solo con la categoria del profitto, ri-
spetto al quale ogni altro valore va considerato in termini strumentali, ma & legato a
(pit1 0 meno felici) scelte di valore. Nei casi migliori il benessere raggiunto attraver-
so lo sviluppo va misurato non in base soltanto alla crescita del Pil, ma anche rispet-
to all'idea di una “buona societa in cui vivere”, includendo nel computo un’ampia se-
rie di fattori etici e sociali. In questo progetto etico-politico piti ampio I'impresa gio-
ca un ruolo molto importante. Infatti, sottolinea Sen analizzando il problema delle
“esternalitad” — positive e negative -, un’impresa che funziona, un’impresa che ha suc-
cesso e di per se stessa “un bene pubblico”. Per eliminare pero le eventuali esterna-
lita negative, da cui deriva una parte importante dei problemi etici — per esempio,
I'inquinamento — Sen non suggerisce la proprieta pubblica delle imprese che corro-
no questi rischi — dal fatto che un'impresa sia pubblica non deriva necessariamente
un maggiore grado di eticita — ma 'introduzione, all’interno delle imprese private e
del sistema finanziario, di elementi capaci di orientarne 1’attivita fino a includere una
serie di elementi etici.

La scommessa & che le imprese che fanno scelte etiche, che adottano codici etici
restrittivi, che - per rimanere sullo stesso esempio — non scaricano sulla collettivita i
costi dell'inquinamento da esse prodotto, oppure le banche che promuovono forme

554



Armando Massarenti

di investimento etico, possano essere competitive fino ad erodere quote di mercato
consistenti a coloro che invece non si sottopongono agli stessi vincoli etici.
Apparentemente infatti, il vantaggio competitivo di chi non adotta una prospettiva eti-
ca, dovrebbe essere schiacciante, perché chi non adotta restrizioni etiche — per esem-
pio in tema di inquinamento — ha costi molto minori.

Nonostante cio, la finanza etica e cresciuta molto nel corso degli ultimi decenni.
La nascita dei primi fondi etici risale agli anni *20, negli Stati Uniti, dove nacquero da
motivazioni di carattere soprattutto religioso; in Europa invece il risparmio etico si
sviluppa nella seconda meta degli anni *70, sulla spinta delle istanze eco-pacifiste e
di tutela dei diritti umani. Oggi i fondi etici e verdi europei gestiscono un patrimonio
complessivo di oltre 1300 miliardi di lire, e le banche etiche o alternative costitui-
scono realta gia consolidate in alcuni paesi come la Svizzera, la Germania, I'Olanda.
La prima banca che si ispira a criteri etici per la gestione del denaro & la Triodos Bank,
che nasce in Olanda nel 1980 con il preciso impegno di sostenere lo sviluppo di im-
prese impegnate nella produzione agricola industriale ecocompatibile, nella ricerca
ed utilizzo di fonti energetiche rinnovabili, nel riciclaggio delle materie prime, nella
tutela ambientale e nelle attivita socio-culturali. Attualmente conta su una raccolta
di risparmio superiore a 150 miliardi di lire, con oltre 10.000 clienti. In Germania,
nel 1986, subito dopo la tragedia di Chernobyl, nasce la Oekobank: attualmente ge-
stisce oltre 180 miliardi di lire, con oltre 40.000 clienti. In Svizzera, quasi contempo-
raneamente, nasce I’ABS - Banque Alternative de la Suisse: 150 miliardi di lire di rac-
colta. Altre banche etiche le troviamo in Inghilterra e nei paesi scandinavi. Oltre al-
le banche alternative, in Europa abbiamo altri esempi significativi di finanza etica: in
Olanda la EDCS (Ecumenical Development Society Cooperative) con un capitale di 150
miliardi di lire; in Belgio la HevBoom con un capitale di 15 miliardi. Interessante @
inoltre RAFAD, in Svizzera: si tratta di un fondo di garanzia sottoscritto da molte ONG
svizzere per permettere I’accesso al credito locale, nei paesi in via di sviluppo, da par-
te delle organizzazioni di piccoli produttori. Va citata, inoltre, una grande banca al-
ternativa del Sud del mondo, la Grameen Bank: una raccolta di oltre 1400 miliardi di
lire la colloca al quarto posto fra le banche del Bangladesh. Obiettivo di questo isti-
tuto & quello di promuovere lo sviluppo degli oltre 7000 villaggi del paese, basando-
si sul microcredito, che si regge su principi di fiducia e di reciproco sostegno fra le
persone, in particolare fra quelle piit povere. In Italia la Banca etica nata a Padova
nel marzo del 1999, direita da Matteo Passini, che finanzia progetti di utilita sociale,
ha raccolto nel primo anno 85 miliardi e mezzo.

Questo elenco, come si vede, non é del tutto omogeneo. Ma & utile per capire che
si tratta di un fenomeno per nulla trascurabile. La capacita di selezionare titoli se-

555



Dibattiti

condo criteri etici, con l'aiuto di una serie di indici, & infatti sempre pin richiesta. Il
risparmio sta assumendo sempre pil le caratteristiche tipiche del consumo: piu che
ai bisogni in senso stretto obbedisce agli stili di vita e ai valori di fondo delle perso-
ne, per le quali diventa meno indifferente che i propri soldi finiscano per finanziare
I'industria delle armi piuttosto che la ricerca sul cancro. Decisivi diventano i criteri
per definire gli effetti sociali delle attivita aziendali. Nel rapporto del 1999, il Social
Investment Forum di Washington (Report on responsible investing trends in the
United States) sostiene che negli Stati Uniti 1'84% dei portafogli investiti con criteri
etici esclude le imprese legate al settore del tabacco, il 72% esclude le imprese lega-
te al gioco d’azzardo, il 69% esclude quelle legate alla produzione di armi, il 68%
esclude quelle che hanno a che fare con la produzione di alcolici. Gli americani a
quanto pare identificano I'etica con I’eliminazione del “vizio”. Si basano cioé su un
criterio negativo di selezione. I criteri positivi, prediletti invece per lo piti dagli euro-
pei, sono lo sviluppo sociale e quello ambientale. Vengono finanziate, cioe, aziende o
stati la cui attivita si distingue positivamente su questi due punti. Altri elementi di va-
lutazione “positivi” possono essere: la trasparenza della gestione, la democrazia in-
terna, la valorizzazione delle risorse umane, la partecipazione dei lavoratori alla ge-
stione dell’azienda. Per “assicurare” I'eticita, solitamente il fondo si affida a un co-
mitato di garanti sia per la definizione dei propri parametri etici, sia per il conse-
guente esame degli investimenti effettuati nell’ambito di questo parametro. Si mette
in moto cosi un delicato meccanismo di fiducia che & importante non venga mai tra-
dito. La trasparenza diventa un valore fondamentale soprattutto perché, accanto a
fondi etici che si ispirano a principi che possiamo considerare universali — tutti ad
esempio siamo contrari alla “riduzione in schiavit” di bambini per la produzione di
palloni da football — per cui la scelta diventa del tipo “o tutto o niente”, o faccio una
scelta etica o faccio un scelta non etica, vi & tutta una varieta assai piti controversa
di fondi etici che rispecchia almeno in parte la grande varieta delle possibili opzioni
morali, comprese quelle considerate morali da alcuni gruppi e del tutto immorali da
altri. C’& chi pud trovare scandaloso che si producano alcolici ma che non si venda-
no armi, e si pud ben capire qualcuno che sia del tutto indifferente all’esistenza o me-
no di case da gioco. Un tale pluralismo, oltre a essere nei fatti, tutto sommato & au-
spicabile - il pluralismo, nelle societd liberaldemocratiche & considerato normal-
mente un “valore” — e non & neppure scandaloso che vi siano fondi ispirati pitt com-
plessivamente a principi morali di ispirazione cattolica piuttosto che islamica, ebrai-
ca o atea. E importante infatti che non si metta in atto una sorta di ricatto morale,
ma che la liberta individuale sia rispettata, mantenendo intatta la “sovranita del con-
sumatore” (sostanziandola pero di caratteristiche che vanno molto al di la delle sem-

556



Armando Massarenti

plificazioni dell’homo oeconomicus). Non tutti i fondi etici saranno appetibili per
chiunque, anche se certamente certe scelte di valore, per chi entri nella prospettiva
di un investimento di questo tipo, riscuoteranno un consenso pill universale. Il peri-
colo da scongiurare & piuttosto il diffondersi di una certa ipocrisia morale, che con-
siste nel mettersi il cuore in pace una volta che qualcuno ha certificato per noi che
stiamo facendo un investimento pulito, e dunque disinteressarcene completamente.
Pil1 auspicabile @ immaginare, almeno idealmente, dei risparmiatori-consumatori co-
stantemente vigili sui comportamenti delle aziende comprese nel fondo che si & scel-
to, e pronti a cambiare forma di investimento nel momento in cui esse tradiscono le
proprie aspettative.

Ecco perché la trasparenza delle informazioni, legata alla attendibilita dei certi-
ficatori di eticita, diventa il valore pil1 importante cui prestare attenzione. Ricordando
bene, e per intero, la lezione del birraio e del macellaio di Smith, i fondi etici non so-
no nati per fare della beneficenza, ma per fare, al pari e forse meglio degli altri, dei
profitti: dei profitti rispettosi di principi etici autoimposti, ma pur sempre dei profit-
ti. Stara ai gestori dei fondi e a tutti i protagonisti di questa avventura rendere co-
stantemente partecipi i propri clienti piti esigenti dell’altrui felicita cui i propri inve-
stimenti - e i relativi profitti - potranno contribuire, regalando loro un non illusorio
piacere di contemplarla.

5517



Recensioni

FE di recente uscito il pri-
mo numero di “Daimon”,
Annuario di diritto com-
parato delle religioni.
Divisa in tre parti (il te-
ma, la questione, gli
strumenti), la nuova ri-
vista vuole distinguersi
dalle altre collocandosi
in un ambito che non e
ancora oggetto, in area
italofona, di pubblicazio-
ni periodiche.

Annuario di
diritto comparato
delle religioni

deae b
2001

VION




RTLu VI (3/2001) 559-561

“Daimon”. Annuario di diritto comparato delle
religioni

s | (2001), 1l Mulino, Bologna, pp. 276.

Nell'estate 2001 si & dato vita a “Daimon”, nuova rivista di diritto comparato del-
le religioni. Certamente si potrebbe porre la domanda: “Ancora un’altra rivista scien-
tifica?”. Chi pubblica oggi una nuova rivista — specialmente nel campo teologico — de-
ve presentare prima di tutto dei motivi molto validi per giustificare una impresa del
genere. Altrimenti rischia di inserirsi nel vasto campo delle tante riviste che vengo-
no pubblicate con tanto dispendio di energia da parte dei responsabili, ma che alla
fine non arrivano a suscitare risonanza.

La prima domanda spontanea da rivolgere ai redattori della rivista & quindi que-
sta: Che cosa presentera questa rivista che non sia gia trattato da tante altre riviste?
Qual e l'aspetto nuovo di “Daimon”? E, infatti, si trovano all’inizio del primo nume-
ro, in modo chiaro e convincente, i motivi che hanno condotto a intraprendere que-
sta iniziativa.

La trasformazione dei paesi europei — e questo vale oggi per quasi tutto il mondo
— in paesi multiculturali e multireligiosi, purtroppo, evidenzia ancora una certa «su-
perficialita della conoscenza delle religioni e la quasi totale ignoranza delle loro nor-
mative» (p. 3). Si sottolinea quindi, prima di tutto, il fatto che la rivista vuole rappre-
sentare uno strumento per approfondire le conoscenze delle religioni e dei loro dirit-
ti e ordinamenti giuridici. Una conoscenza che aiutera anche a capire meglio la pro-
pria religione. La rivista si colloca cosi all’interno del piti ampio campo delle scienze
religiose: saranno affrontati sia le analogie e le differenze tra le singole religioni sia
il problema del rapporto fra i diversi diritti religiosi e gli ordinamenti giuridici degli
stati. Si sottolinea inoltre che la rivista ha scelto il metodo della comparazione e non
vuole giustapporre semplicemente i diritti delle diverse religioni. E questo un punto
importante, perché in lingua italiana non esiste ancora una rivista di diritto compa-
rato delle religioni.

Dopo aver chiarito importanza e necessita di una tale rivista sembra opportuno
vedere se essa corrisponde anche nel suo contenuto alle esigenze sopra menzionate,
almeno per quanto riguarda il primo numero.

559



Recensioni

“Daimon” si divide in tre parti: il tema, la questione e gli strumenti.

Cosi nel primo numero sotto il tema viene trattata [‘appartenenza ad un gruppo
religioso (pp.11-161). Gia un primo sguardo sull’indice dimostra che il tema princi-
pale viene affrontato dal punto di vista delle tre grandi religioni monoteistiche: Silvia
Pasquetti, Ebreo per nascita, “apostata” per scelta (pp. 11-51); Silvia Tellenbach,
L’apostasia nel diritto islamico (pp. 53-70); Fulvio Ferrario, Il battesimo nelle Chiese
cristiane (pp. 125-138). Pur non essendo i primi due articoli di carattere comparati-
vo nel senso stretto, il terzo da una breve rassegna di diverse opinioni sul battesimo,
esistenti nelle diverse confessioni cristiane.

Si trovano pero poi ancora altri contributi che tentano di dare una comparazione
vera tra le diverse forme di appartenenza a una religione e di ingresso o uscita da
una di esse, come quello di Carlo Brutti e Rita Parlani Brutti, Strutture di apparte-
nenza e identificazione (pp. 139-148) o quello di Giovanni Filoramo, Riflessioni in
margine ai meccanismi di ingresso e di uscita da una religione (pp. 149-161).

Come si diceva durante la presentazione della rivista, nel prossimo numero il te-
ma sara dedicato al matrimonio, che da probabilmente ancora un piti ampio spazio al-
la comparazione: sia a quella tra le singole religioni che a quella tra religione e stato.

La seconda parte della rivista tratta la guestione (pp. 165-223) che sembra esse-
re ancora un altro forum per la discussione di un certo problema oltre alla rubrica
del tema. Nel primo numero questa “questione” va sotto il titolo Comparare i diritti.
Un grande interesse nel campo del diritto comparato hanno suscitato Jacob Neussner
e Tamara Sonn, il cui contributo in questo primo numero di “Daimon”, Comparare le
religioni attraverso il diritto: islam e ebraismo (pp. 199-214), & tratto dal capitolo in-
troduttivo del loro libro fondamentale Comparing Religions through Law. Judaism
and Islam, Routledge, London-New York 1999.

La terza parte della rivista comprende gli strumenti (pp. 227-276). Gia il titolo fa
capire che si tratta semplicemente di strumenti di lavoro, niente di pili e niente di me-
no. Un primo paragrafo & dedicato alla documentazione, dove vengono presentate le
norme fondamentali di organizzazione di alcune confessioni e gruppi religiosi. Si trat-
ta di una presentazione ragionata di documenti che possano delineare il “quadro”
normativo di una confessione. Nel primo numero di “Daimon” si trovano per esem-
pio gli statuti delle organizzazioni che compongono 1’'unione buddhista italiana.
Anche questa & una parte molto interessante della rivista, dove si trovano documen-
ti meno conosciuti.

Pure utili anche i diversi riferimenti ai siti Internet, uno strumento dal quale una
rivista di oggi non puo pitl prescindere, perché Internet in tanti campi — cosi anche
nel campo universitario — & diventato uno dei piti importanti luoghi per trovare delle

560



Elke Freitag

informazioni attuali. Si presentano i siti e i loro contenuti, e alla fine si da I'indirizzo
Internet. Pur essendo i riferimenti del primo numero ancora riferimenti molto cono-
sciuti sui diritti delle confessioni cristiane, si spera e ci si augura che si possa dare in
futuro piti riferimenti ai siti meno conosciuti sulle altre religioni.

Quello che manca nella rivista & una bibliografia selezionata e critica che & anco-
ra pit importante dei siti d’Internet.

Alla fine della rivista viene presentato ancora un sommario di ogni contributo. Si
potrebbe non essere del tutto d’accordo sul fatto se questi sommari siano veramente
necessari e utili o meno. Da un lato essi aiutano sicuramente a farsi una rapida idea
degli argomenti trattati nella rivista prima di leggere completamente ogni articolo.
Dall’altra parte in essi sono riassunti testi gia per sé molto limitati, in cui il loro rias-
sunto potrebbe risultare inutile. Il fatto che questi sommari siano messi sotto la ru-
brica degli strumenti vuol dire comunque che non si intende dare piu di un semplice
strumento per facilitare il lavoro scientifico. Intesi in questo modo, i sommari sono si-
curamente da valutare positivamente.

In conclusione, come rispondere quindi alla domanda sulla valutazione di questa
nuova rivista? Le esigenze sono grandi e le possibilita di una rivista sono sicuramen-
te limitate. Ma con il primo numero “Daimon” & sicuramente partita bene. Con lo sco-
po di comparare veramente i diversi diritti delle religioni ha individuato un compito
proprio, che le permette di distinguersi dalle altre riviste. Si augura percio alla rivi-
sta che possa trovare un suo posto nel mondo scientifico e nello studio del diritto com-
parato delle religioni.

Elke Freitag

561



Recensioni

Si conclude con questo
terzo volume l'edizione
inglese del commento al
libro dell’Esodo, all’in-
terno della prestigiosa
collana “Historical
Commentary on the Old
Testament”. Il titolo
stesso di tale collana la
pone nell’ ambito della
tradizione esegetica cri-
stiana.




RTLu VI (3/2001) 563-567

Exodus

s Cornelis Houtman
Collana “Historical Commentary on the Hold Testament”, Vol. 3, Peters, Leuwen 2000,
pp. 738.

Con il terzo volume termina la pubblicazione dell’edizione inglese del monumen-
tale commento all’Esodo, iniziato nel 1986 e terminato nel 1996 in olandese e tra-
dotto a partire dal 19931, ed & messa cosi a disposizione completa di una piu larga
cerchia di studiosi un’opera di grande interesse, i cui due primi volumi si erano af-
fermati come uno dei grandi commentari moderni di riferimento al libro dell’Esodo.
La natura della collana in cui I'opera & pubblicata fa si che essa sia rivolta tanto ad
un pubblico interessato ma non specialista, cui particolarmente sono dedicate le se-
zioni del commentario intitolate essentials and perspectives, quanto alla comunita
scientifica degli esegeti dell’Antico Testamento.

L'opera si presenta come un commentario poderoso, ricchissimo di informazione
storica, filologica, letteraria ed archeologica sempre pertinente e presentata con
grande chiarezza cosi da risultare accessibile anche al lettore interessato ma non spe-
cialista. La parte bibliografica e abbondantissima ed assai aggiornata.

La collana nella quale il commentario appare ha una linea editoriale precisa, co-
me & ben indicato nell’appendice al I vol. (pp. 543-545): in contrasto con un approc-
cio “reader-oriented”, caratteristico di molta esegesi contemporanea, si sottolinea il
fatto che l'interpretazione corretta dell’Antico Testamento postula una presa in cari-
co della sua storicita e dunque del processo di crescita e di rilettura attraverso il qua-
le il testo ha raggiunto il suo stato finale. Tale assunzione di principio & basata su di
un presupposto teologico: il fatto che la rivelazione fu accolta nel contesto dell’ordi-
naria storia, cultura e lingua umane. Inoltre viene fatto esplicitamente notare che il
fatto stesso di aver definito la collana “commentario storico dell’Antico Testamento”,
la pone nell’ambito della tradizione esegetica cristiana.

Il punto di vista storico dell’autore, soprattutto in un testo cosi insidioso come il
libro dell’Esodo, nel quale & ben possibile dire che la storia & teologia e la teologia &

1 I primi due volumi furono pubblicati a Kampen dalla casa editrice Kok.

563



Recensioni

storia, riesce a muoversi bene tra le opposte insidie di uno storicismo ipercritico, nel
quale spesso I'esegesi moderna & caduta, ed una visuale che, partendo dal desiderio
giusto di recuperare i fondamenti storici della fede, finisce per cadere in atteggia-
menti ingenui.

In questa maniera I’autore riesce a darci una descrizione equilibrata del conte-
nuto storico e teologico del libro dell’Esodo, mettendo in rilievo il possibile nucleo ori-
ginario e gli approfondimenti teologici che il lungo lavoro redazionale ha portato al
testo. Cosi, ad esempio, discutendo del decalogo, dopo aver approfondito il problema
del rapporto tra esso e la figura di Mose, cosi come & stato discusso nell’esegesi mo-
derna, I’ Autore sottolinea come le leggi in esso contenute, pur manifestando una for-
ma attuale profondamente influenzata dal profetismo e dal pensiero deuteronomico
— deuteronomistico, non possano essere considerate semplicemente un distillato del-
la predicazione dei grandi profeti, ma sia molto di pili una sorta di “credo” della re-
ligione di YHWH, formulato nel corso dei secoli man mano che cresceva la necessita
di dare un’espressione verbale alla fede del popolo (pp. 8-9). In ogni caso, per resta-
re a questo esempio, I’Autore non solo non tralascia di illustrare I’enorme peso che
ha il decalogo nella composizione di tutto il Pentateuco, ma, evitando di cadere nel-
la trappola di un’esegesi storico-critica troppo ristretta, nota come le discrepanze nel-
la sua formulazione non debbano essere ricondotte ad una ipotetica storia della tra-
smissione, ma rivelino il fatto che la sua compilazione, pur a partire da influssi di-
versi, non debba essere compresa come un esercizio meccanico. '

La medesima attenzione a valutare attentamente la struttura del testo attuale, pur
senza nascondere la presenza di sostrati diversificati si puo cogliere nell’interpreta-
zione che 'autore offre della connessione tra Es 24,3-8 e 24,9-11 (pp. 286-287). La
discrepanza tra queste due pericopi ha spesso dato la possibilita di affermare che, in
questo caso, si & in presenza di due tradizioni indipendenti a proposito della conclu-
sione dell’alleanza tra YHWH ed Israele: per 'una I’alleanza viene conclusa per mez-
zo di un sacrificio, mentre per 'altra I’alleanza sarebbe stipulata per mezzo di un pa-
sto sacro. 'autore nota che introdurre 1'idea del pasto sacro nel v. 11 significa anda-
re al di 1a del significato del testo. Il tema dei vv. 9-11 & piuttosto la visione di Dio, la
massima intimita possibile per un essere umano, cui i privilegiati di Israele possono
essere ammessi proprio in conseguenza della conclusione dell’alleanza. Cosi, con-
clude I’Autore, & possibile notare come la disposizione dei diversi materiali manifesti
un disegno ed uno scopo precisi: dopo la conclusione dell’alleanza gli Israeliti, per i
quali 1a vicinanza di YHWH era insopportabile, vengono ora ammessi ad incontrarlo
di persona.

Altri esempi di un’esegesi equilibrata, che tiene conto dello sviluppo storico ma

564



Giorgio Paximadi

insieme manifesta le prospettive teologiche del testo finale, possono essere trovati
nelle numerose pagine dedicate alla descrizione del Tabernacolo, che, come noto, oc-
cupa i capp. 25-31 e 35-40 del libro dell’'Esodo. Dando ancora prova di rispetto del
testo, I’autore cerca di individuare le motivazioni che hanno condotto a questa ca-
ratteristica disposizione “a dittico” della descrizione del Santuario di Israele, am-
mettendo come possibile una diversita di autore tra i due versanti, ma illustrando il
significato teologico di quest’articolazione: il desiderio di mostrare che gli ordini di
YHWH sono stati eseguiti nel modo pitt scrupoloso, data I'importanza della materia,
ossia 'abitazione stessa della divinita in mezzo al suo popolo.

Anche la storicita dei dati sul Tabernacolo & attentamente valutata. Viene eviden-
temente preso in considerazione il carattere utopistico della descrizione, senza pero
negare il fatto che qui si & di fronte ad una tradizione che veicola dati antichi.

L’Autore non cade mai nel facile tranello di considerare “appendici secondarie”
certe parti del testo di piu difficile spiegazione, con il risultato di poterle interpreta-
re astraendo dal contesto in cui si trovano. Un esempio fra tutti & quello della collo-
cazione dell’altare dell’incenso, la cui descrizione non & data assieme a quella degli
altri oggetti che si trovano nella cella pili esterna del Tabernacolo, ma & rinviata al
cap. 30 in una sorta di appendice. Questa collocazione aveva da tempo fatto sospet-
tare che quest’elemento fosse stato introdotto solo a posteriori nel culto israelitico e
che l'offerta dell’'incenso fosse in origine bandita a causa del suo carattere idolatrico
(Wellhausen). L’ Autore si oppone a questa assunzione, facendo notare il fatto che sia
implausibile eliminare dal culto di Israele un atto cosi ampiamente diffuso nel conte-
sto religioso del Vicino Oriente antico. Osservato cid I’Autore non si sofferma sulle
motivazioni per tale spostamento, forse ritenendo che il testo non offra indizi suffi-
cienti. Ci si potrebbe forse chiedere se un’analisi piti approfondita della questione, co-
me di altri problemi assai spinosi contenuti in questi capitoli non potrebbe condurre
almeno a formulare delle ipotesi che spieghino questo fatto cosi curioso.

Vi sono alcuni casi in cui 'autore propone interpretazioni meno felici. Gli enig-
matici urim e tummim, oggetti contenuti nel pettorale del Sacerdote Aronne e colle-
gati ad una pratica oracolare di difficile interpretazione, hanno sempre suscitato la
curiosita degli studiosi. Nel commentario di Houtman (pp. 496-497) viene ripresa
un’interpretazione che I’Autore stesso aveva dato in un articolo del 1990, secondo la
quale con questi nomi si designerebbe un unico oggetto, considerato di origine divi-
na (ad esempio una grossa gemma) per mezzo della quale la volonta di YHWH si ren-
de nota al Sacerdote Aronne, che la indossa, attraverso un’ispirazione od un’illumi-

565



Recensioni

nazionez2,

1l fatto che il testo biblico consideri gli urim e tummim come degli oggetti di origi-
ne divina, dato che non da dettagli sulla loro fabbricazione, & affermazione abba-
stanza comune, tuttavia I'ipotesi proposta dall’Autore non ha mai avuto seguito nel-
la discussione scientifica, e forse meritava di essere rivista.

Se & possibile avanzare qualche nota critica a quest’opera di insigne erudizione,
essa deve essere centrata soprattutto sull’aspetto teologico. Forse si sarebbe deside-
rato che I’Autore si fosse shilanciato di pii1 in un’interpretazione teologica dei dati of-
ferti, mentre si ha talora I'impressione che la preoccupazione di presentare in modo
esaustivo I'aspetto storico prevalga sulla dimensione interpretativa. Cosi forse sa-
rebbe stato significativo riflettere maggiormente alla funzione del santuario di Israele
come mediazione fondamentale tra YHWH ed il suo popolo e cercare di evidenziare
pit profondamente il valore unico di quest’ultima parte del libro dell’Esodo, vertice
di tutta la teologia sacerdotale. Per fare un esempio concreto, il rapporto fondamen-
tale tra il santuario e la celebrazione dello shabbat, sottolineato cosi fortemente da
autori come Childs e Milgrom, viene toccato da Houtman (cfr. ad es. pp. 588-589) in
modo molto sobrio, anche se esaustivo ed equilibrato. Sarebbe stato forse possibile
un approfondimento ulteriore sul problema del rapporto tra spazio sacro e tempo sa-
cro, che & invece toccato in modo molto rapido.

Naturalmente né queste né altre note che potrebbero essere fatte non tolgono nul-
la al grande valore di un opera che resta il frutto maturo della ricerca di un grande
studioso.

Giorgio Paximadi

2 C. Houtman, The Urim and Thummim: A New Suggestion, VT 40 (1990) 229-232.

566



Recensioni

Non sorprende che una
storia della teologia cri-
stiana medievale si de-
dichi a studiare il pen-
siero arabo.
Profondamente e irre-
versibilmente segnata
da Agostino, essa trovo
una sua risorsa determi-
nante proprio nella teo-
logia degli Arabi — teolo-
gia soprattutto intesa
come "filosofia prima".
Un profilo preciso e niti-
do su questa teologia
araba e sui suoi influssi
nel medioevo viene deli-
neato dall’autore di que-
sto nuovo saggio di
"Eredita medievale",
Jean Jolivet, da tutti co-
nosciuto e apprezzato
come eminente storico
della filosofia (e della
teologia) medievale, nel-
la scia del celebre mae-
stro Etienne Gilson.

JEAN JOLIVET
LA TEOLOGIA
DEGLI ARABI

: STeM / Jaca ok

567






Recensioni

Questo manuale (Volume
9 della Sezione quinta di
AMATECA), ripubblicato
in seconda edizione au-
mentata e completamen-
te aggiornata, intende
introdurre alla compren-
sione dei sacramenti co-
me avvenimenti di gra-
zia che continuano og-
gettivamente nella sto-
ria i gesti redentori di
Gesu Cristo, evenli in cui
ora Egli comunica Se
stesso nello Spirito
Santo.

Il volume inoltre cerca
di esporre sistematica-
mente tutti gli aspetti e i
fattori dell’evento sacra-
mentale non dimenti-
cando il significato e le
peculiarita dei singoli
sacramenti.

I SACRAMENTI
DELLA CHIESA

BENEDETTO TESTA

NUOVA EDIZIONE

569



B

PR SS T E B

incianessi




Recensioni RTLu VI (3/2001) 405-408

La fine della Persona?

Il secondo Corso dei Simposi Rosminiani,
Stresa, 29 agosto-1 settembre 2001

Due cose colpiscono nel titolo del secondo Corso dei Simposi Rosminiani tenutosi
quest’anno a Stresa: il maiuscolo di “Persona”, che gia lascia intendere la connota-
zione positiva e lo spessore ontologico del significato che vi si intende sottolineare, e
I'interrogativo che, associato all’inquietante “fine” prospettata, apre una complessa
e variegata serie di domande che si sono di fatto concretizzate in una raggiera di que-
stioni che hanno scandito e innervato un convegno contraddistinto da un taglio mul-
tidisciplinare sapientemente calibrato, in un clima segnato da quell’interrogativo che
Giuseppe Lorizio ha decifrato come indicativo della «necessita di una vigile messa in
guardia dall'incombenza di un’eventualita tanto catastrofica, quanto capace di insi-
nuarsi in maniera subdola ed accattivante nel nostro contesto culturale, sociale e per-
sino religioso».

Al nutrito programma delle quattro giornate si accompagnava una breve citazio-
ne di Rosmini, vertente sul concetto di Persona, un brano scelto e apposto dalla
Segreteria scientifica del convegno con I’evidente intento di offrire un testo orienta-
tivo di sicuro rilievo:

«ll principio attivo supremo, base della persona, é informato dal lume della ra-
gione, dal quale riceve la norma della giustizia: egli é propriamente la facolta delle
cose lecite.

Ma poiché la dignita del lume della ragione (essere ideale) é infinita, percio nien-
te puo stare sopra il principio personale, niente puo stare sopra quel principio che
opera di sua natura dietro un maestro e signore di dignita infinita; quindi viene, che
egli e principio naturalmente supremo, di maniera che nessuno ha diritto di coman-
dare a quello che sta ai comandi dell’infinito.

Se dunque la persona é attivita suprema per natura sua, ¢ manifesto che si deve
trovare nelle altre persone il dovere morale corrispondente di non lederla, di non fa-

571



Recensioni

re neppure un pensiero, un tentativo volto ad offenderla o sottometterla, spoglian-
dola della sua supremazia naturale, come si scorge applicando il principio da noi sta-
bilito di riconoscere praticamente le cose per quelle che sono.

Dunque la persona ha nella sua natura stessa tulti i costitutivi del diritto: essa é
dunque il diritto sussistente, [’essenza del diritto» (Antonio Rosmini, Filosofia del di-
ritto; L n. 52).

E orientativo, questo testo, nei confronti delle relazioni susseguitesi nei giorni del
convegno, sembra esserlo stato realmente, poiché al di sopra di tutto & effettivamen-
te risultata, quale protagonista indiscussa, I'invalicabile dignita della Persona uma-
na, ovvero quella primalita e «supremazia naturale» cosi fortemente sottolineata da
Rosmini, e insieme, non senza una venatura di preoccupazione, la crisi che attraver-
sa la sua adeguata comprensione nella cultura contemporanea, che per molti versi e
sotto le piul varie forme sembra minarla alla radice e comprometterne I’autenticita.
La molteplicita delle forme corrosive nei confronti della Persona da parte della tem-
perie culturale contemporanea, con le sue diffuse implicazioni, ha del resto motiva-
to il carattere multidisciplinare cui accennavamo e ha permesso di offrire ai conve-
nuti un ricco materiale di riflessione.

In attesa della pubblicazione degli A¢ti, anticipiamo al lettore alcuni motivi di ri-
flessione emersi, senza peraltro pretendere di offrire un resoconto esaustivo ed ana-
litico, né — sia per ovvi motivi di spazio che relativamente ai materiali a nostra di-
sposizione — di rispettare in termini di proporzione le singole trattazioni, tutte, ripe-
tiamo, interessanti e ricche di apporti degni della massima attenzione.

Mercoledi 29 agosto il Convegno si & aperto, nel pomeriggio, con I'Introduzione di
p. Umberto Muratore, presidente del Centro Internazionale di Studi Rosminiani, che
ha sottolineato I'’emergenza del problema preso a tema del Convegno nel contesto
contemporaneo, riallacciandosi al tema del Simposio precedente, centrato sull’esse-
re, in quanto «senza una netta visione dell’essere, la persona non saprebbe dove pog-
giare le ragioni della sua grandezza e della sua miseria», e osservato, tra l'altro, co-
me le due opposte soluzioni politiche tentate dal Novecento si siano dimostrate cor-
rosive nei confronti della Persona e dei suoi diritti fondamentali, degenerando en-
trambe in forme incompatibili con le sue aspirazioni piti autentiche e profonde, 'una
dissolvendo la Persona in un collettivismo massificato, I’altra asservendola alla pri-
malita di un’identita nazionale astratta dal suo reale costitutivo umano. A fronte di
questi tentativi, storicamente falliti, di comporre le esigenze di individualita e di
convivenza civile dell’'uomo, la societa liberale sembra aver lasciato alla persona uno

572



Alberto Peratoner

spazio di crescita, ma esso sembra finito col tradursi in una esclusiva attenzione ai
beni materiali, «essiccando qualunque altra sorgente di desideri e aspirazioni», dal
che il pressante depauperamento che la Persona subisce nella comune comprensio-
ne e nella stessa vita di relazione. A testimoni avvertiti dello scenario oscuro in cui
la Persona sembra precipitare, Muratore si rivolge a Tocqueville e Nietzsche, con le
opposte soluzioni da essi prospettate, di “educazione” della e alla democrazia, o di
netto rifiuto quale precipizio nella mediocrita. Abbozza infine i motivi di recupero
che vi si possono intravvedere, sulla scia del pensiero di Rosmini, che coglieva nel
principio di persona e nella sua centralita un punto fondamentale e irrinunciabile
agli effetti della piena realizzazione di un umanesimo cristiano. Recupero possibile
a patto di restituire all’'uomo I'autenticita della sua trascendentalita, garanzia della
sua dignita e di una legge morale che incroci il suo costituirsi in diritto sussistente.

Lintervento di Giovanni Reale, Il concetto della persona nel terzo paradigma me-
tafisico, ha sottolineato il ruolo della sin troppo dimenticata henologia o dottrina
dell’Uno nella filosofia antica, ed ha in generale rilevato grandezze e carenze del pen-
siero classico riguardo al concetto di persona, che in Aristotele non riesce ad incon-
trare la concezione di Dio, lasciando all'uomo la sete di una interlocuzione esisten-
ziale ultimativa che sia in grado di colmarne 1'effettiva esigenza.

La prima giornata si & conclusa con I'intervento di Francesco Cossiga, a presen-
tazione del Grande Dizionario Antologico del pensiero di Antonio Rosmini e nel cor-
so del quale ha avuto modo di manifestare le radici personali dei propri motivi di af-
fezione ai Padri Rosminiani e della prossimita ideale allo stesso Rosmini. Il Grande
Dizionario Antologico del pensiero di Antonio Rosmini & stato approntato in anni di
lavoro da P. Cirillo Bergamaschi, noto bibliografo del Roveretano, ed ora finalmente
pubblicato dalle Edizioni Rosminiane di Stresa in co-edizione con Citta Nuova, in
quattro grossi volumi, che comprendono oltre 3000 voci e sottovoci.

In apertura alla seconda giornata, la relazione di Josef Seifert su Persona, fina-
lita e trascendenza ha offerto un ampio affresco dell’ontologia della persona, attin-
gendo a pil fonti della grande tradizione del pensiero classico e cristiano. Rilevata
I'importanza fondamentale della persona in filosofia, Seifert ha preso le mosse dal-
la connotazione goethiana di Urphdnomen, fenomeno originario e irriducibile, quin-
di indefinibile mediante il ricorso ad altri elementi, per il quale nondimeno sono co-
dificabili le caratteristiche essenziali di essere cosciente razionale, libero, capace di
affetti, in rapporto col mondo e con I'essere come tale, in relazione con I’Assoluto e
dotato di orizzonte trascendente, soggetto sostanziale, soggetto individuale irripeti-
bile di natura razionale, essenzialmente in relazione, di perfezione pura. A queste

573



Recensioni

definizioni “non riduzionistiche” il relatore ha affiancato le definizioni assiologiche
della persona, individuando quattro fonti della sua dignita come fondamento dei di-
ritti umani, ovvero nel suo carattere di ipostasi, di sostanza razionale, nella vita co-
sciente, nella dignita morale e nei doni, talenti e compiti specifici. La persona, consi-
derata nella sua trascendenza ontologica, assiologica, epistemologica, nel pensiero e
nell’attivita libera, nonché nel senso morale e nell’amore, attraverso le coordinate
della finalita immanente e della finalita trascendente, svela la propria dimensione di
liberta quale «trascendenza personale, risposta ai valori e donazione di sé», dove la
considerazione dell’altro ne rileva la dignita che gli & propria. Seifert ne ha concluso
che «I’essere in senso pieno non pud venire identificato semplicemente con la perso-
na, ma solo con la persona che ama e che trascende se stessa, che realizza piena-
mente il possesso di sé in quanto persona attraverso I’abnegazione ed il dono di sé in
un reciproco amore personale».

La relazione di Giuseppe Longo su Homo technologicus ha rilevato i fattori di de-
grado psicologico e sociale della persona nell’attuale temperie culturale dominata
dalla tecnologia e dalla sua mitizzazione, con particolare attenzione alle prospettive
future e ai segnali gia in larga parte osservabili dagli esiti della formazione delle nuo-
ve generazioni.

Giuseppe Sermonti, con un intervento dal titolo Identita molecolare e perdita
dell’anima ha esposto le ragioni storiografiche e scientifiche che motivano I'inter-
pretazione del darwinismo in senso stretto quale proposta di grande poverta intel-
lettuale e sostenuta ancor oggi, a detrimento dell’autentico spessore della persona, a
prezzo di incredibili semplificazioni e omissioni di dati ed elementi che ne mostre-
rebbero, invece, la sostanziale fragilita.

Giampaolo Azzoni, dell’Universita di Pavia, & intervenuto con una relazione su La
persona tra irriducibilita etica e duplicabilita biologica. Il relatore ha indagato lo sce-
nario nel quale oggi si pone la domanda sulla fine della persona e, in particolare, 'an-
titesi tra Uirriducibilita etica (che il XX secolo ha pensato con la massima radicalita
nelle forme del «volto» e nel «carattere trascendente» della persona) e la duplicabi-
lita biologica (che la clonazione umana sembra poter realizzare e che in misura si-
gnificativa ha gia realizzato nel modo in cui & narrata dai sistemi della comunicazio-
ne). Azzoni ha ricostruito i caratteri della duplicabilita nell’analisi della figura di
Narciso, cosi come essa e presentata da Ovidio, sottolineando I'importante correla-
zione tra duplicazione di sé e purezza: la fonte in cui si specchia Narciso & assoluta-
mente pura, di una purezza ottenuta grazie all’esclusione totale dell’altro e che Ovidio
disegna mirabilmente nel climax dei versi 407-419 di Metamorfosi I11. Azzoni ritiene,
infatti, che lo scandalo (teorico e pratico) della clonazione non sia la soppressione

574



Alberto Peratoner

dell’individuale, ma il rifiuto dell’altro individuo e del comune genere al quale ogni
individuo appartiene. In questo senso, la clonazione appare come |'attuazione pit
clamorosa del principio secondo cui «Je ne dois rien a personne», principio contro
cui Jean-Luc Marion ha costruito buona parte del suo Etant donné.

Il problema diviene allora quello di pensare la persona in termini adeguati alla
sua realta e alle sfide che la clonazione pone. Azzoni qui si distacca da quei perso-
nologi che equiparano la conoscenza personale alla conoscenza individuale, e ritie-
ne che conoscere una persona non significa solo conoscere una individualita essen-
ziale, proprio perché una persona non & soltanto tale. Anzi, una concezione della per-
sona che la riduca alla sola individualita essenziale (secondo un personalismo che
sarebbe meglio denominare «singolarismo») & il presupposto della stessa giustifica-
zione della clonazione.

Il relatore ha quindi ripreso e fatta propria la tesi di Max Scheler secondo cui ad
ogni persona finita appartengono sia una persona singola (Einzelperson) che una
persona collettiva (Gesamtperson): distinte nella persona in quanto tale, esse sono
reciprocamente correlate e nessuna rappresenta il fondamento dell’altra.
Interpretando Scheler, Azzoni ha quindi suggerito che persona singola e collettiva
siamo modi della persona finita, in un senso simile a quello in cui il modalismo rite-
neva che le tre persone divine fossero tre modi dell’'unica sostanza divina. La perso-
na & allora singola nel compimento di atti singolarizzanti quali autocoscienza, ri-
spetto di sé stessi, amor proprio, etc., mentre & collettiva nel compimento di atti so-
ciali (in cui I'intenzione correlata a un’eventuale comunita si manifesta come essen-
ziale e implicita alla natura degli atti stessi), quali comandare, ubbidire, ordinare,
promettere, giurare, ma anche (ed e forse il dato piti interessante) forme d’amore in-
dipendenti dai loro oggetti specifici (ad es., I'amore materno, I’amore sessuale,
I’amor patrio, 'amore verso il paese d’origine, nonché I’amore verso Dio e verso il
prossimo). Nella prospettiva della persona collettiva, secondo Azzoni si ritroverebbe
allora la verita teoretica della falsita etimologica di Boezio secondo cui “persona” de-
riverebbe da “personare”, dall’amplificare la voce prodotta dalla maschera degli at-
tori, recuperando pertanto un senso positivo di persona-maschera che era gia in
Tommaso (S. Th. 1, q. 29, a 3). A cid & seguito lo sviluppo di un’articolata fenomeno-
logia della persona collettiva, con una costellazione di concetti che consentono di
pensare la persona come persona tantum, e mediante la ripresa di temi e tesi di a-
scendenza fenomenologica ed esistenzialistica (il "Man”, I'anonimo, il comune, il
neutro ...) contaminati con suggestioni artistiche e letterarie quali le sculture di
Duane Hanson o la «quarta persona singolare» di Lawrence Ferlinghetti. Di qui una
presentazione dell'impersonale, non come antitesi, ma come orizzonte necessario del

575



Recensioni

personale. Azzoni ha poi presentato alcuni momenti di realizzazione della persona
collettiva (il «pasto comune» di cui scrive Husserl e il «patrimonio» che Hegel
contrapponeva alla proprieta) ed ha riproposto la centralita del tema della fecondita
(cosl come esso appare in Totalité et Infini di Lévinas): pasto comune, patrimonio e
fecondita si configurano come prospettive (o categorie ontologiche) entro cui poter
pensare una persona che non & solo persona singola, ma che nondimeno & persona.

Ritornato infine al mito di Narciso, il relatore ha sottolineato la positivita e 1’at-
tualita della figura di Echo. Infatti, Echo non si limita a ripetere le parole di Narciso,
ma seleziona quelle che possono rappresentare anche i suoi pensieri e sentimenti.
Diventare Echo significa non duplicare I'altro, ma considerare I'altro anche come
fonte e limite di sé.

La relazione di Antimo Negri, dal titolo Persona: dov’é?, ha affrontato critica-
mente la convertibilita di sostanza e relazione nell’'uomo, in opposizione agli orien-
tamenti tomistici che sostengono la relazionalita per essenza della persona. Secondo
Negri mediante la relazione la persona metterebbe in crisi se stessa, non potendo es-
sere al tempo stesso sostanziale e relazionale, per quanto, del resto, I'uomo si trovi
a dover entrare in relazione intersoggettiva in ganto sostanza non autosufficiente,
come fenomenologicamente risulta da aspetti fondamentali dell’esperienza quali il
lavoro e I'amore. Tale relazione, peraltro, & inevitabile quanto, di suo, conflittuale.
Lo confermerebbe la famiglia di termini avente a prefisso un sub- quali substantia
(sin nel greco hypostasis), subjectum, suppositum, che esprime uno star sotto, inter-
na ma insieme celata, dell’essenza della persona, che, qualora venisse alla superfi-
cie, renderebbe drammatico il conflitto. Sul piano lessicale emerge ancora la pro-
blematicita dell’esser persona da parte dell'uomo in quanto, se da una parte “uomo”
esprime la specie (replicabilita) e il sintagma “persona umana” rischia di essere un
ossimoro, dall’altra “persona” (“una persona” e non “la persona”) sembra espri-
merne l'irriducibile incomunicabilita.

Con la terza giornata si & entrati nel merito del pensiero specificamente rosmi-
niano. La relazione di Giuseppe Lorizio, La persona nel pensiero teologico di Antonio
Rosmini, di imminente pubblicazione nel n. 5 di Rassegna di Teologia, si & articola-
ta in tre momenti, che hanno toccato rispettivamente la dimensione antropologica
della persona, la sua dimensione cosmica e, infine, la dimensione teologica.
Importante la precisazione preliminare del fatto che la concezione rosminiana della
persona appartiene ad «un orizzonte sapienziale unitario e trascendente» inclusivo
delle diverse forme ed ambiti della conoscenza umana, da cui si dirama nelle singo-
le forme epistemiche particolari, tra le quali ha larga parte quella teologica.

576



Alberto Peratoner

La dimensione antropologica & ampiamente correlata con la prospettiva storico-
salvifica, per cui alla condizione dell'uomo caduto succede, in un rapporto di conti-
nuita che esprime altresi la continuita di natura e grazia, quella dell'uomo redento
e il rapporto grazia/natura risulta analogo al rapporto eschaton/storia. Per ripren-
dere le parole dello stesso Rosmini, 'ordine naturale risulta «costituito dall’essere
ideale; 'ordine poi soprannaturale essere costituito dalla partecipazione all’essere
reale: e quest’ordine essere un compimento, e perfezionamento di quello». Lorizio
ha rilevato che, se nella persona si realizza la compresenza delle tre forme dell’es-
sere, essa «si costituisce secondo il proprio fine nell’esercizio della moralita, ossia
della liberta orientata verso il bene». Di qui il “primato” dell’essere morale, nel qua-
le la persona propriamente si realizza, cosicché «la volonta libera & il vertice della
persona, il punto di Archimede su cui fa leva tutta 'antropologia rosminiana». Per
la dimensione cosmica e stata rilevata, tra I’altro, la valenza “indicativa” del cosmo
contemplato nella sua unita armonica, che si riflette nella connessione degli indivi-
dui in una societa, ordine naturale dunque finalizzato al soprannaturale e in esso
realizzantesi, laddove vediamo riallacciarsi il discorso al rapporto eschaton/storia
nella sua dimensione personale. Quanto all’aspetto specificamente teologico, esso si
radica nella dottrina trinitaria, il cui vestigio & riconosciuto da Rosmini nella parti-
zione triadica dell’essere, e dove il tema della cristologia riconduce, a motivo dell’in-
carnazione, alla dimensione cosmica.

A conclusione, Lorizio ha prospettato per il nostro tempo la possibilita di racco-
gliere dalla lezione rosminiana «le vie attraverso cui il principio persona puo risul-
tare fecondo nella postmodernita, nella triplice direzione dell’alterita, dell’interiorita
e della gratuita», con la possibilita di ottenervi «una ripresa dell’ontologia trinitaria
nella prospettiva della metafisica della carita» che al tempo stesso rappresenti «una
modalitd nuova e almeno linguisticamente pil1 vicina alle istanze filosofiche contem-
poranee».

Luciano Malusa ha commentato La recente nota su Rosmini della Congregazione
per la Dottrina della Fede e ha illustrato in dettaglio le fasi della tormentata “que-
stione rosminiana”, con le alterne vicissitudini della considerazione dell’opera del
Roveretano attraverso i decreti Dimittantur del 1854 e Post obitum del 1888. Con la
recente “Nota”, emessa il 1° luglio e integtralmente pubblicata nel numero di luglio
2001 del bollettino Charitas, sono dichiarati superati i motivi che hanno portato al-
la condanna delle “quaranta proposizioni”, il che & da considerarsi un «punto di non
ritorno» nel contesto della riabilitazione del pensiero di Rosmini e di una graduale
sensibilizzazione del milieu culturale cattolico in tale direzione.

La relazione di Leonardo Santorsola, dal titolo Il principio di persona in Rosmini

577



Recensioni

e nel personalismo contemporaneo, richiamati dapprima gli elementi essenziali del-
la crisi della persona nella cultura contemporanea e ricondotti ad una triplice sepa-
razione della persona dall’essere, dalla verita e dall’amore, ha istruito un fitto
confronto tra il pensiero di Rosmini e il personalismo contemporaneo, con partico-
lare riguardo a quello di scuola fenomenologica rappresentato da Karol Wojtyla.
Santorsola mostra come la dottrina rosminiana della persona vada collocata en-
tro 'orizzonte epistemologico e metafisico delle tre forme dell’essere, da cui risulta
che «un essere ha tanto di realtd quanto di soggettivita» e che non vi & «niente di piu
reale del soggeito personale, della persona umana», poiché di essa & propria la sus-
sistenza, mentre I’essere ideale e morale sono in relazione all’essere reale. In tale
quadro analizza la definizione della persona quale «individuo sostanziale, intelli-
gente» e «relazione sostanziale», ragione della sua eccellenza ontologica che ne de-
creta 'eccellenza morale e che dice a sua volta dell’irriducibilita della persona alle
potenze fisiche e spirituali della natura umana. In stretta connessione con lo statuto
morale della persona ¢ il diritto, che in essa ha il proprio fondamento e la sua sor-
gente. Di qui & rilevato il “principio supremo” della liberta, «in cui ha sede la perso-
na e che dirige ogni altra attivita dell'uomo conferendole il carattere personale», e il
fatto che il liberalismo rosminiano ¢ in diretta dipendenza del suo personalismo.
Quanto a Karol Wojtyla, la sua costante preoccupazione di indagare il vissuto sog-
gettivo della persona e di mostrare come i dinamismi personali «fanno fare espe-
rienza della verita e conducono al loro stesso fondamento metafisico», lo portano ad
approfondire la relazione coscienza-verita e lo spessore dell’apporto della dinamica
interiore soggettiva nella conoscenza della verita stessa. La risposta all’antitesi mo-
derna di soggettivita e oggettivitd diviene allora il riconoscimento che «la soggetti-
vita riposa sull’oggettivita dell’essere e che questa & custodita viva nella coscienza
dell’'uomo soltanto se indagata nel suo intreccio esistenziale con quella». Le due di-
rettrici lungo le quali Wojtyla sviluppa la propria riflessione sulla persona, la lettura
dell’'uomo attraverso I'ermeneutica dell’atto e atiraverso I'ermeneutica della rela-
zione, hanno il proprio punto d’origine nell’esperienza integrale che restituisce la
persona nella totalita del suo essere e approda alla coscienza quale «aspetto essen-
ziale e costitutivo di tutta la struttura dinamica della persona e dell’atto» esplican-
tesi nelle categorie dell’agere e del pati. In cio, il divenire proprio alla persona & ri-
conosciuto nell’autodeterminazione, presupponente le strutture dell’autopossesso e
dell’autodominio, in cui «si manifesta massimamente 1'unita di soggettivita e ogget-
tivita dell'uomo» e alla quale & connessa la trascendenza della persona, trascenden-
za che rivela a sua volta la spiritualita dell'uomo e in cui risiede propriamente la per-
sona. Ora, «se la trascendenza indica il polo attivo del dinamismo della persona, 'in-

578



Alberto Peratoner

tegrazione manifesta il suo polo passivo», ed e qui, nel farsi motivazione e compito
di quanto interiorizzato, che scaturisce la prassi e I'integrazione del singolo nella par-
tecipazione sociale e nella relazionalita intersoggettiva. Il relatore ha infine ricono-
sciuto una continuita tra i due autori in due punti essenziali: «la fedelta alla tradi-
zione entro I’accoglienza della sfida lanciata dalla modernita alla filosofia» e il
concetto di persona umana. Circa quest'ultimo sono rilevati numerosi punti di
convergenza, all'insegna di una ricomprensione delle istanze della modernita dove
possa trovar luogo una rinnovata e pilt autentica calibratura della persona-relazio-
ne di contro alla sua versione moderna immanentizzata, la relazione-persona, «che
dissolve il soggetto nella dinamica intrinseca alla relazione».

La giornata di venerdi si & conclusa con la relazione di Paolo Pagani, docente pres-
so la Facolta Teologica di Lugano dove risulta altresi titolare della “Cattedra
Rosmini”, relazione il cui titolo Essere e persona: un destino solidale gia ne rivela
I’effettiva impronta squisitamente ontologica. Pagani, prendendo le mosse dal libro
1l della Teosofia, ravvisa nell’essere iniziale una sorta di crinale di due versanti di
indagine, conducenti rispettivamente alla scoperta della persona creante e della per-
sona creata, e sviluppantesi nella forma dell’'integrazione dialettica dell’inizialita
dell’essere — un'integrazione teologica ed una antropologica —, e ritiene che «l’origi-
nalita della speculazione rosminiana risieda in primo luogo in questa impostazione
solidale dei due temi supremi», per cui il manifestarsi non concreto dell’essere, ma
astratto o “iniziale”, spinge, da un lato, alla scoperta della sua concreta condizione
ontologica (integrazione teologica), dall’altro alla scoperta delle “condizioni mate-
riali” di possibilita dell’astrattezza di quel manifestarsi, realizzantesi in un punto di
vista sull’essere proprio di un ente finito (integrazione antropologica).

Indagate analiticamente le implicazioni orientative di questa struttura attraver-
so la considerazione del carattere automenifestativo dell’essere, del carattere a-
stratto della manifestazione medesima con I'antinomicita di assolutezza e non-asso-
lutezza che ne scaturisce e i modi della limitazione dell’intiiito, il relatore si & inol-
trato nella duplice decifrazione rosminiana dell’essere come persona che procede dai
due versanti, teologico e antropologico, cosi aperti.

Sul versante teologico, la via «a priori pura» e la via cosiddetta «ideologica»
dell’esistenza di Dio convergono nell’esito per cui I'Ente assoluto, per conservare il
carattere dell’automanifestativita, comporta l'intelligenza di sé. Ma «I’esistenza com-
pleta o autoconsistente & anche detta da Rosmini “subiettiva®, o “soggettiva”, e il
convergere del soggetto e sostanza rinvia all’accezione rosminiana della sostanza
quale “sentimento” in quanto principio del sentire, al “sentimento fondamentale” o
“Sé”, che a sua volta inserito nell'intuizione dell’essere, ne ottiene la “percezione in-



Recensioni

tellettiva” sviluppantesi come “attivitd ragionante” e avente I'“Io” a soggetto. Tale &
il soggetto umano, ma nel senso pitt generale di “soggetto intelligente” Rosmini par-
lera di “persona”. A precisazione dell’identita personale di Dio a fronte degli enti fi-
niti & richiamata l'introduzione filosofica della verita della creazione.

Ma anche dell’ente intuente finito (versante antropologico) Rosmini predica I’es-
ser “soggetto” e “mente”. Vale allora il “principio di soggetto”, parallelamente al
principio di sostanza, di cui pare un’individuazione specifica e, al tempo stesso, ver-
sione generica del “principio di persona”, dal che e possibile parlare di una ricon-
duzione dell’astratto al concreto. Il soggetto pensante, soggetto di un pensiero non
assoluto, o «capacita finita della realta assoluta», non pud conoscere quest’ultima
che secondo una modalita astratta, non intuitiva dei contenuti, «interpretando pro-
gressivamente la propria avvertenza del reale in chiave ontologica»; del resto 1'uo-
mo risulta il crocevia delle forme intuitiva e senziente di relazione all’essere. Dalla
complessa analisi che ci & impossibile riassumere nei suoi serrati passaggi, risulta
che «la persona umana e “ente finito completo”, in relazione al quale, soltanto, anche
le realta non-personali potranno dirsi enti»; che essa sia la sintesi dell’ordine inter-
no all’essere — una «realizzazione limitata ma intensiva» dell’essere stesso — emer-
ge dalla definizione di «relazione sostanziale» che Rosmini da nell’Antropologia. Ne
viene che «la relazione interpersonale & dunque propriamente introduzione alla re-
lazione con la Persona originante». In un tale quadro, la liberta risulta essere «il frut-
to piu significativo della completezza entitativa della persona umanay.

Posto, dunque, che l'individualita & data, secondo Rosmini, dall’intuizione dell’es-
sere, posto che grazie ad essa la persona abbraccia ogni realta nell’orizzonte onto-
logico e «come qualcosa verso cui disporsi secondo liberta», e che la liberta infine ri-
sulta «il frutto piu significativo della completezza entitativa della persona», il rela-
tore ha concluso osservando che «I’aspetto piui felice del discorso di Rosmini intorno
alla liberta della persona umana» appare quello sulla possibilita e sull’apertura del-
la possibilita alla persona stessa (I’ambito della persona, in quanto libera, come luo-
go del possibile), il che pud darsi solo a condizione «che il Potente originario sia
Persona libera, che opera a sua volta in riferimento ad un ambito di possibilita», e
in tale gioco di liberta tra i possibili vi intravvede il costituirsi dell’agire libero e as-
sumere significato particolare nella forma della preghiera.

La relazione di Giuseppe Goisis, dell’'Universita di Venezia, dal titolo Rosmini-
Stefanini-Ricoeur: tre prospettive sulla persona a confronto con le sfide della mo-
dernita, ha chiuso, sabato 1 settembre, il Simposio stresiano. Goisis ha cercato di e-
splorare i confini della famiglia di pensatori dell’Otto e Novecento designata col ter-

580



Alberto Peratoner

mine personalismo, mediante un assiduo confronto fra tre filosofi dalle caratteri-
stiche insieme similari e differenti: Rosmini, il francese Ricoeur, e Stefanini, studio-
so veneto che ha curato, in particolare, la disciplina pedagogica e le tematiche este-
tiche. Riallacciandosi agli approfondimenti delle giornate precedenti, il relatore ha
sottolineato I'essenziale «modernita» di Antonio Rosmini, in particolare come ade-
sione alla problematica etico-politica della modernita, soffermandosi sul rapporto
con Kant, e valorizzando la dimensione analitica che ne pervade gli scritti. Quanto al
“nodo” costituito dalla definizione che della persona da il Roveretano, ne ha rimar-
cato lo spessore ontologico, ma anche la preziosa connotazione giuridica, valorizza-
ta come indispensabile nesso tra ’etica e ’ambito sociale e politico, particolarmen-
te significative a fronte dell’antiumanesimo contemporaneo antipersonalista di mol-
ti intellettuali e del costume diffuso dell’«automatismo etico». Di Paul Ricoeur, sotto-
lineata previamente la diffidenza verso ogni tentativo di fondazione, Goisis ha evi-
denziato la rielaborazione del “classico” tema della giustizia, che conduce al recu-
pero del momento istituzionale entro la vita sociale e politica. «L'essere leali con le
istituzioni», raccomandato da Ricoeur, pare decisamente rilevante per la scuola per-
sonalista, in quanto vive in tale scuola - particolarmente in Mounier e nei suoi se-
guaci pit1 diretti dei primi anni di «Esprit» — una tentazione semianarchica di contes-
tazione verso la «stretta» delle istituzioni, avvertita come potenzialmente soffocan-
te. In conclusione, Ricoeur disegna un efficace (e praticabile) itinerario, che procede
dalla dimensione etica costitutiva della persona alla scoperta del valore della giusti-
zia, per approdare ad un pieno riconoscimento del momento istituzionale, nell’am-
bito della convivenza sociale e politica.

Infine, dopo aver chiarito la differenza tra le due “anime” del personalismo - una
militante ed una pil1 sobriamente, ma anche piil freddamente, accademica -, il rela-
tore ha concentrato I'attenzione su Luigi Stefanini, delineandone il nocciolo specu-
lativo e soffermandosi su due contributi dell’antropologia stefaniniana: la riflessione
critica e costruttiva su limiti e valori della democrazia novecentesca, meditazione che
culmina nella proposta di una «democrazia profetica», e la riflessione sul valore ne-
vralgico che pud assumere I'educazione politica, riannodandosi ad un tema classico,
ma rinnovandolo a partire da quelle istanze che I'attualita pone innanzi in maniera
vigorosa.

Rispetto all’idea di una “fine” dell'idea di persona, Goisis ritiene piu esatta quel-
la di una sua “eclissi”, motivata tuttavia da ragioni autentiche, e a fronte della qua-
le propone di riprendere il tema della persona, tentando di coniugare il rigore spe-
culativo di Rosmini con la generosita ed il calore del personalismo militante, del qua-
le Mounier & un buon esempio, senza dimenticare il sereno recupero della tradizio-

581



Recensioni

ne classica operato da Stefanini e la serieta vocazionale che la prospettiva di Ricoeur
suggerisce e stimola. Un tale cammino appare necessario ed urgente per il gran va-
lore che l'idea di persona possiede, costituendosi come possibile terreno di confron-
to fra differenti sistemi e prospettive ideologiche: si pensi, per dare un solo riferi-
mento, al travaglio della discussione bioetica contemporanea, con i suoi molti di-
lemmi, a volte perfino laceranti.

Alberto Peratoner

582



Recensioni

Ettore Malnati, docente
d’irenologia alla facolla
di Scienze politiche
dell’Universita degli
Studi di Trieste, in que-
sto volume affronta il
delicato problema stori-
co della pace scalzando
Pantico e diffuso pregiu-
dizio della pace come
utopia. Essa viene pre-
sentata come un obietti-
vo «comunitario» realiz-
zabile sia con 'aiuto
della Comunita interna-
zionale attraverso un’e-
ducazione alla giustizia
e al diritto e mediante il
rispetto della persona,
sia con con Uaiuto delle
Religioni, chiamate «a
divenire occasioni profe-
tiche di pace».

ETTORE MALNATI

PACE

E DIRITTI GMANI

SVILJPPO
.E PROSPETTIVE

Mgcs PRESS

583






Recensioni

Inserito in una collana
diretta da Rinaldo
Bertolino (Collana di
Studi di Diritto Canonico
ed Ecclesiastico), la qua-
le si propone di fornire
un contributo apprezza-
bile alla crescita della
scienza giuridica, il vo-
lume affronta una rifles-
sione articolata in tre
momenti:

- la tutela della liberta
religiosa nel sistema co-
munitario;

- U'esistenza di effetti di-
retti e indiretti del dirit-
to comunitario sulla
condizione giuridica dei
soggetti individuali e
collettivi religiosamente
gualificati;

- la condizione delle con-
fessioni religiose quali
portatrici di specifiche
strategie nei confronti
dell’integrazione euro-
pea e quali interlocutrici
delle autorita comunita-
rie.

585



Icona e pieta popolare.
Icone del XVIII-XIX secolo

STORIA DELL'ICONA IN RUSSIA

pp. 128

31 tavole

a colori di grande
formato

Lire 50.000
(€:25,82)

Lot el NN TN oot

AL

: A partire dall’inizio del XVIII secolo, la cultura russa si
: divide imboccando due strade divergenti: I'dlite aristocrati-

ca segue le mode occidentali, mentre il mondo popolare e
la nascente borghesia continuano a vivere nell’alveo della
cultura tradizionale, di cui l'icona & una componente fon-
: damentale. Questo quinto volume della Storia dell'icona
in Russia costituisce una novitd assoluta nel panorama
editoriale, perché offre per la prima volta una sistematica
analisi delle correnti e tendenze presenti nella pittura di

icone in Russia nel XVIII-XIX secolo.

PER INFORMAZIONI: R.C. Edizioni “La Casa di Matriona”
Tel.: (+39)035294021 ¢ E-mail: rcediz@tin.it
www.augustea.it/nuovaeuropa/index.htm




EUGENIO CORECCO

~ | ES W
roMNLIE COMMUNI

A
F%%%ﬁESSER& Seritei di Diritro Canonico
ot gel hene €0
“poiest “ 5 crafisicd
h:!ms\'mﬂ defla Ao di

Graziano Borgoenovo ¢ Arturo Cattaned

Prefizione di
S. E. Mons. Angelo Scola

Facolch di Teologia i L

PIEMME

v

PAoLO GOMARASCA

Rosmini e la forma morale dell’essere. La “poiesi”
del bene come destino della metafisica

Prefazione di P. P. Ottonello. ‘/

Milano, Franco Angeli 1998

L 39000 EuGenio CORECCO

e Tus et Communio. Scritti di Diritto Canonico

A cura di G. Borconovo e A. CATTANEO
Prefazione di A. Scola
Casale Monferrato, Piemme 1997

‘/ L. 110.000

Eternita e liberta

a cura di M. HAUKE e P. PAGANI
Milano, Franco Angeli 1998
L. 40.000

587



Finito di stampare

nel mese di novembre 2001

presso la tipografia La Buona Stampa
a Pregassona (Lugano)












	Front matter
	Heft 1
	Heftverzeichnis 1
	Presentazione
	Esperienza ed esperienza mistica nel pensiero di H.U. von Balthasar
	Il rapporto fra teologia e santità in Hans Urs von Balthasar
	Mistica ignaziana e teologia in Hans Urs von Balthasar
	Per una valutazione dell'influsso di Adrienne von Speyr su Hans Urs von Balthasar
	L' originalità della teologia spirituale di Adrienne von Speyr il valore di una mistica oggettiva
	El carisma profético y la teologia el comentario de Urs von Balthasar al tratado de los carismas de Santo Tomás de Aquino
	Esperienza e fede secondo Teresa di Lisieux una rilettura dell'interpretazione di von Balthasar
	La dottrina di Origene sui sensi spirituali e la sua ricezione in Hans Urs von Balthasar
	Das Ineinander von Schau und Theologie in der Lehre vom Karsamstag bei Hans Urs von Balthasar
	"Sperare per tutti"? il ricorso all'esperienza dei santi nell'ultima grande controversia di Hans Urs von Balthasar
	Mystik und Spiritualität - ein locus theologicus? erste Hinweise an Hand der Theologie von Hans Urs von Balthasar
	L' esperienza mistica come fonte della teologia sistematica osservazioni metodologiche
	Esperienza mistica e teologia una sintesi

	Heft 2
	Heftverzeichnis 2
	Editoriale
	Il primato dei diritti della persona quale fondamento della cittadinanza
	Diversità delle religioni, verità e pace riflessioni sul ruolo del dialogo interreligioso nella costruzione della pace
	"Teilhabende Mittlerschaft" und wechselseitige Inklusion zur Christozentrik des interreligiösen Dialogs
	La sinagoga e la Chiesa
	Le fondement juridico-canonique de l'adhesion du Saint-Siège aux organisations internationales une problématique recurrente
	"Quaestiones de Trinitate" all'alba del terzo millennio
	Per una civiltà dell'amore e della pace
	Dies Academicus
	Gerosa, L. - Demel, S. - Kramer, P. - Müller, L. (Hrsg.): Patriarchale und synodale Strukturen in den katholischen Ostkirchen
	Santiso Porcille, Maria Theresa: La femme, espace de salut Mission de la femme dans l'Église : une perspective anthropologique
	Frigato, Sabino: "in Lui ci ha scelti" (ef 1,4) Studi in onore del prof. Giorgio Gozzelino

	Heft 3
	Heftverzeichnis 3
	Editoriale
	I mediatori secondari della guarigione valorizzazione e apprezzamento per attori non protagonisti
	Krankheit, Heilung und das Gebet um Heilung
	Il laico: "ministro" di guarigione? aspetti canonistici
	"Guarigione" del pensiero in difesa del metodo deduttivo
	Dieu guérirait-il "encore" ...?
	Gli elementi costitutivi della Chiesa locale e la loro articolazione
	Il linguaggio biblico-simbolico di Silone e la sua permanenza in Svizzera
	Finanza etica
	Il Mulino: "Daimon" Annuario di diritto comparato delle religioni
	Houtmann, Cornelis: Exodus
	La fine della Persona?

	Back matter

