I RTLu VII (1/2002) 7-29

Reintroduzione degli “ordini minori”?
| Sulla problematica dei ministeri liturgici laicali

ssmsmm Michael L[/(unzler
Teologische Fakultit (Paderborn)

L’abolizione degli ordini minori nel 1972 ha significato una profonda rottura del-
la tradizione. Non a partire dal Concilio Vaticano II1, ma solo nella fase della riforma
nella Chiesa cattolica successiva a questo Concilio, il nuovo ordinamento & stato im-
posto con il Motu proprio di Papa Paolo VI Ministeria quaedam il 15 agosto 19722,
Per lo meno, con quest’ultimo, nel corso della riforma postconciliare, si & risolta una
questione che non solo aveva una storia risalente fino all’antichita della Chiesa e che,
fino al periodo immediatamente precedente al Concilio, influenzava in modo profon-
do la formazione dei candidati al sacerdozio anche spiritualmente3, ma sulla nega-
zione della quale il Concilio di Trento aveva esplicitamente lanciato ’anatemas.

Insieme agli ordini minori & stata abolita anche la tonsura come ingresso nello
stato clericale. “Chierico”, nel senso della partecipazione al sacramento dell’ordine,
si diventa solo con 'ordinazione diaconale5. Al posto degli ordini minori esistono lai-
ci che, con incarico e missione del Vescovo, svolgono in modo permanente un servi-
zio liturgico particolare come lettore o accolito (ministrante & ministro straordinario

1 H. MULLER, De suppressione ordinum minorum et de nova institutione ministeriorum in Ecclesia latina, in
Periodica de re morali canonica liturgica 63 (1974) 99-120, 110: «Ipsum Concilium in hac re pro Ecclesia
Latina nihil decrevit, statuit tamen quod ritus ordinationum recognoscatur».

2 Cfr. R. Kaczynski, Enchiridion Documentorum Instaurationis Liturgicae, vol. I: 1963-1973, n. 1-3216,
Torino 1976; vol. I1: 1973-1983, n. 3217-4785 cum supplemento, Roma 1988; vol. I1I: 1983-1993, n. 4786-
6882 cum supplemento, Roma 1997, 2877-2893.

3 Cfr. B. GOEBEL, Auf sieben Stufen zum Altar. Besinnung auf die Weiheliturgie, Regensburg 1962.

4 DH 1772: «Si quis dixerit, praeter sacerdotium non esse in Ecclesia catholica alios ordines, et maiores et
minores, per quos velut per gradus quosdam in sacerdotium tendatur: anathema sit».

5 Cfr. Ministeria quaedam 1, che dice chiaramente: «Ingressus vero in statum clericalem cum Diaconatu co-
niungitury, Kaczynski 2881. Altrettanto chiaramente afferma il Motu proprio Ad pascendum, del 15 ago-
sto 1972: «Ingressus in statum clericalem et incardinatio alicui dioecesi ipsa ordinatione Diaconali ha-
bentur», Kaczynski 2910.



Articoli

della comunione, cioé come coloro che oggi aiutano a distribuire la comunione) nel-
le parrocchie. Questi ministeri istituiti riguardano quindi i laici, che li svolgono nel-
la dignita del sacerdozio comune in forza del battesimo; indubbiamente essi sono mi-
nisteri liturgici laicali in senso proprio. Nel Motu proprio si dice anche espressamente
che i ministeri non sono piti pensati come tappa verso 'ordinazione sacerdotale, ma
possono essere conferiti ai laici che non aspirano al ministero ordinato6. Anche se-
condo O. NuBbaum il Motu proprio Ministeria qguaedam non va inteso «in nessun mo-
do come semplice correzione della storia o come riconoscimento successivo ai laici
dell’esercizio di servizi clericali. Forza motrice del nuovo ordinamento & piuttosto
un’esigenza pastorale e teologica», cioe il sacerdozio comune di tutti i fedeli fonda-
to nel battesimo e nella cresima?.

Il fatto che questo nuovo ordinamento non sia stato applicato in modo del tutto
sufficiente e fuori di dubbio. L'insieme degli incarichi istituiti normalmente in modo
permanente che pero poi finiscono con 'ordinazione diaconale, cosi come gli incari-
chi per il ministro straordinario relativi alla distribuzione dell’eucaristia e per cosi
dire “semiufficiali” dati dal Vescovo in modo temporaneo e finalmente dei ministeri
liturgici laicali nelle parrocchie senza alcun incarico (“lettori”, cantori, ministranti,
ecc.), dimostra piuttosto una visione confusa della situazione dell’'impegno liturgico
dei laici. Indubbiamente questo fatto influisce anche sulla formazione del ministero
liturgico come tale; altrettanto indubbiamente le riflessioni e i pensieri fondamenta-
li sulla forma dei ministeri laicali sono sempre oggetto di discussiones.

1. Prima parte del problema: la nuova clericalizzazione
dei ministeri liturgici laicali

Effettivamente non si dovrebbe mettere un punto interrogativo dopo il titolo di
questo contributo, perché nell’incarico obbligatorio (e di fatto non propriamente per-
manente) dell’accolitato e del lettorato per i candidati al sacerdozio permane come

6 Ministeria quaedam III, Kaczynskl 2883: «Laicis committi possunt, ita ut candidatis ad sacramentum
Ordinis reservata non habeantur».

7 0. NusBAUM, Lektorat und Akolythat. Zur Neuordnung der liturgischen Laiendmter, (Kolner Beitrige 17)
Kéln 1974, 13. Cfr. per questo anche il votum di MULLER, De suppressione, cit.: «Uti patet oriuntur ex no-
vis normis ita generalibus et partim adhuc determinatis numerosae quaestiones theologicae et canoni-
cae...».

8 Solo dall’autore di questo contributo derivano le quattro pubblicazioni seguenti sui ministeri liturgici lai-
cali: 1) Berufen, dir zu dienen. 15 “Lektionen” Liturgik fiir Laienhelfer im Gottesdienst, Paderborn 19891,



Michael Kunzler

prima un tipo di ordini minori; essi vengono intesi da Martimort anche esplicitamente
come “derivazioni” da essi: a partire dal ministero ordinato si giustifica 1'esclusione
delle donne dall’accolitato con un “vincolo stretto” che esiste fra quest’ultimo e il mi-
nistero del diacono ordinato?. In modo particolare I’esclusione delle donne dai mini-
steri permanenti del lettore e dell’accolito, insieme all’incarico obbligatorio peri can-
didati al presbiterato, ha portato alla nuova clericalizzazione e al permanere di fat-
to degli ordini minori.

Lo scenario seguente & molto realistico: uno studente di teologia e candidato al
presbiterato gia avanti negli studi, durante le vacanze di Natale va a casa. Certa-
mente si impegna nella sua parrocchia anche liturgicamente, soprattutto perché gli
sono stati conferiti i ministeri del lettore e dell’accolito secondo il MP Ministeria quae-
dam. Allo stesso modo certamente condivide i ministeri con altre donne e altri uo-
mini della parrocchia, con i lettori assunti per questo ministero in modo non forma-
le dal parrocol0 e con quelli incaricati con atto amministrativo temporaneo dal
Vescovo per I’amministrazione della comunione.

Due sono i fatti, in questo caso concreto, che mettono in chiara luce il dilemma
dei ministeri liturgici laicali: in primo luogo, il nostro candidato al presbiterato svol-
ge esattamente lo stesso ministero come i lettori senza alcun incarico o come coloro
che “aiutano a distribuire la comunione” per atto amministrativo del Vescovo. Solo
che egli & stato incaricato dal Vescovo stesso nella cappella del seminario proprio per
svolgere I'identico ministero, in modo molto solenne, con la dichiarazione di dispo-
nibilita, la benedizione solenne e la consegna delle suppellettili caratteristiche di que-
sto ministero. Secondo tutti i documenti, che si riferiscono al lettorato e all’accolita-
to, il nostro candidato @ stato incaricato con un ministero pensato per i laici, ma in

19922; 2) Zum Lob deiner Herrlichkeit. Zwanzig neue Lektionen fiir Méinner und Frauen in liturgischen
Laiendiensten, Paderborn 1996; 3) Grundtext fiir: Liturgie im Fernkurs. Lehrbrief 2: Die liturgischen
Dienste, hrsg. von den Liturgischen Instituten Salzburg, Trier und Ziirich in Zusammenarbeit mit Theologie
im Fernkurs, Domschule e.V., Wiirzburg-Trier 1996; 4) Das Charisma der Liturgie. Zu Theologie und
Ausgestaltung der liturgischen Laiendienste, Paderborn 2001.

? G. A. MARTIMORT, La question du service des femmes & Uautel, in Notitiae 162 (1980) 8-16, 15: «Et de I'a-
colytat, la définition donnée par Ministeria quaedam reste traditionelle: “Acolythus instituitur ut diaco-
num adiuvet ac sacerdoti ministret”, ce qui, semble-t-il, maintient le lien avec 'ordre sacré, lien qui a été
le vrai motif profond, méme s'il n’était pas esprimé nettement, d’exclure les femmes du service de 'autel».

10 A. SCHWENZER, Liturgische Laiendienste und ihre “Beauftragungen”. Plidoyer fiir eine liturgische
Beauftragungspraxis, in BiLi 66 (1993) 215-229, 217, su questo punto osserva: «Aus welchem Grund be-
gniigt man sich beispielsweise bei der Verkiindigung des Wortes Gottes damit, von einer wie auch immer
gearteten formlichen Beauftragung abzusehen? Warum geniigt hier als scheinbar einziges
Auswahlkriterium die in der Grundschule erworbene und vom Pfarrer bestitigte Fiihigkeit zum Lesen
(personliches Verstehen des vorzutragenden Textes erscheint hierbei als unwichtig)?».



Articoli

questo modo conferito esclusivamente a lui come candidato al presbiterato. Al con-
trario dell'/nstitutio permanente, il tempo della validita del lettorato e dell’accolita-
to per il nostro giovane studente di teologia & una cosa del tutto prevedibile: in alcu-
ni anni egli diventera chierico con I’ordinazione diaconale, la quale mette fine al suo
impegno nei ministeri liturgici laicali, giacché come diacono e in futuro come pre-
shitero esercitera la sua funzione durante la celebrazione dell’Eucaristia.

D’altro canto le istruzioni al messale prevedono un ordine fisso per I'esercizio del-
le funzioni liturgiche, secondo il quale all’accolito istituito, per esempio, viene data
la prioritd come ministro della comunione rispetto a coloro che aiutano a distribui-
re la comunione per incarico temporaneo, nonostante entrambi, essendo laici, risul-
tino per il ministero all’Eucaristia come ministri straordinari. Anche per tutti gli al-
tri ministeri liturgici I'accolito istituito viene nominato con priorita. Analogamente
questo vale per il ministero del lettore istituito, per il quale i lettori non incaricati
fungono per cosi dire da “supplenti”!l. A partire da questo ordine dato dal messale
stesso un accolito istituito forse potrebbe avere la pretesa di affermare il suo mini-
stero — straordinario — all’Eucaristia contro quello - straordinario anch’esso - rela-
tivo alla distribuzione dell’Eucaristia. In un senso giuridico-formale e pii1 0 meno di-
plomatico, egli potrebbe dire alle donne e agli uomini della parrocchia venuti nella
sacrestia, chiamati al ministero e preparati sia interiormente che esteriormente, che
egli ha la priorita. Ci si pud aspettare che sorgano eventuali conflitti derivanti da que-
sto fatto al regens del seminario e che si dubiti della competenza del candidato, tut-
tavia, guardando puramente alla situazione determinata dai libri liturgici e dai do-
cumenti ufficiali, il nostro candidato ha perfettamente ragione, benché sia sconside-
rato e contro ogni responsabilita pastorale il suo comportamento. Questi due esem-
pi bastino per dimostrare molto chiaramente la precaria condizione in cui si trova-
no ancora oggi i ministeri liturgici. Essi derivano dal fatto che oltre ai candidati — che
sentono i loro incarichi come “ordini minori”, e ogni tanto li denominano anche pub-

11 IGMR 100. La nuova versione dell'istruzione generale al messale dell’anno 2000 intende questo ordine in
modo molto chiaro: «Deficiente acolytho instituto, ad servitium altaris et in adiutorium sacerdotis et dia-
coni destinari possunt ministri laici qui crucem, cereos, thuribulum, panem, vinum, aquam deferunt, vel
etiam ad sacram Communionem distibuendam deputantur ut ministri extraordinarii». Specialmente per
il ministro della distribuzione della Comunione, IGMR 162 stabilisce: «In distribuenda Communione sa-
cerdotem adiuvare possunt alii preshyteri forte praesentes. Si isti praesto non sunt et communicantium
numerus valde magnus, sacerdos in adiutorium sibi vocare potest ministros extraordinarios idest
acolythum rite in institutum aut etiam alios fideles, qui ad hoe deputati sint». Per il ministero del lettora-
to vale quanto segue, secondo IGMR 101: «Deficiente lectore instituto, alii laici deputentur ad proferendas
lectiones sacrae Scripturae, qui revera apti sint huic muneri adimplendo et sedulo praeparati, ut fideles
ex auditione lectionum divinarum suavem et vivum sacrae Scripturae affesti, in corde concipiant».

10



Michael Kunzler

blicamente con questo termine! —i lettori nelle parrocchie non vengono per nulla in-
caricati e quelli che aiutano a distribuire la comunione lo sono con un atto ammini-
strativo dal Vescovo in un modo pero che non merita questo nome, se “l'incarico” si
dovesse limitare veramente all’invio postale e alla consegna informale del documento
del Vescovo nella casa parrocchialel2.

Althaus critica il Motu proprio Ministeria quaedam e lo sviluppo che ne deriva nei
quattro punti seguenti: «1) Lo scopo del MP Ministeria quaedam & l'istituzione del
lettorato e dell’accolitato come ministeri laicali, che secondo SC 29 sono autentiche
azioni liturgiche. L'uguaglianza fondamentale di tutti i fedeli cristiani sulla base del
sacerdozio comune & in contraddizione con I'esclusione delle donne. 2) Il richiamo
alla tradizione non convince, perché I'ingresso nello stato clericale comincia oggi so-
lo con I'ordinazione diaconale, il che significa gia una notevole rottura con la tradi-
zione. Inoltre la Chiesa primitiva conosceva anche ministeri minori femminili. 3)
Poiché Ministeria quaedam stabilisce il nesso fra Institutio e 1'esercizio de facto del
ministero, non & facile comprendere perché questo non sia possibile in modo per-
manente per le donne, dato che temporaneamente esercitano gia gli stessi compitil3;
del resto i candidati all’ordinazione non vengono istituiti in modo permanente solo
in vista dell’ordinazione previstal4. 4) Un’ammissione ai ministeri come ministri lai-
¢i non sta in relazione con la richiesta dell’ammissione delle donne al sacramento
dell’ordine. Questo dovrebbe essere chiaramente distinto. Si pud presumere, riguar-
do a tale opinione della Santa Sede, che sullo sfondo ci sia ancora il pensiero dell’a-
scesa agli ordini maggiori. De facto si tratta quindi, come sopra, di qualcosa di simi-
le agli ordini minori»15.

12 Malgrado cid Immensae caritatis 1, 6, Kaczynski 2975, parla di un rito di incarico: «... ut mandatum acci-
piant iuxta ritum huic Instructioni adiunctum».

13 Cfr. F. NikoLAScH, Die Neuordnung der kirchlichen Dienste, in LJ 22 (1972) 169-182, 175. MULLER, De sup-
pressione, cit., 115, si esprime in modo simile: «Omnes functiones lectoris mulieribus permittuntur. Est ius
liturgicum vigens. Exclusio mulieris a ministerio lectoratus igitur nullo modo in functionibus huius mini-
stri fundari valet». Riguardo al ministro straordinario della sacra Comunione arriva a questa conclusio-
ne: «Eius functio eucharistica certe est adiutorium sacerdotis in servitio altaris» (ibid. 116).

14 Sj deve completare: e perdono la loro istituzione in realtad “permanente”, se lasciano di propria volonta lo
studio della teologia o devono lasciarlo, e se il vescovo non conferma espressamente l'incarico, un fatto
che fa dal valore dell’istituzione una pura finzione e una tappa al sacerdozio secondo il modello degli or-
dini minori! Cfr. DEUTSCHE BISCHOFSKONFERENZ, Rahmenordnung Priesterbildung 1988, 61; M. KAISER, Erlischt
die Beaufiragung zum Lektoren- und Akolythendienst eines Kandidaten fiir das Weihesakrament durch
seine Entlassung aus dem Priesterseminar?, in ThGl 71 (1981) 234-248, 244 s.

15 R. AutHAus, Die Rezeption des Codex Iuris Canonici von 1983 in der Bundesrepublik Deutschland unter be-
sonderer Beriicksichtigung der Voten der Gemeinsamen Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik
Deutschland, (Paderborner Theologische Studien 28) Paderborn-Miinchen-Wien-Ziirich 2000, 241-243.

11



Articoli

Si puo percio concludere che la necessaria riforma dei ministeri liturgici laicali
mediante il Motu proprio finora non si & realizzata. «Percid I’attuale constatazione
che la possibilita dei ministeri laicali istituiti non sia stata recepita da Ministeria
guaedam!6 & senz’altro vera, e viene anzi consolidato cio che si voleva abolire: la ri-
duzione dei ministeri ai soli candidati al presbiterato... Di fatto I’esercizio dei mini-
steri e la distribuzione dell’'Eucaristia vengono garantiti dai lettori e dai ministri tra-
dizionali, in modo tale che non esiste necessita per l'istituzione dei ministeri»17.

Si pud giustamente ritenere che la situazione odierna, del tutto insoddisfacente,
sia anche causata dalla paura che le donne mantengano viva la discussione intorno
all’ordinazione femminile o riprenderla. Cosi perlomeno argomentano Martimort!8
e Flatten19 facendo riferimento alla proibizione circa le chierichette espressa
nell’lstruzione Inaestimabile Donum della Congregazione per il culto divino del
198020. Nonostante il riferimento a una grande tradizione della Chiesa (che non & per
nulla al di sopra di ogni critica) — quale & stata espressa per esempio ancora nel CIC
del 191721 o nel messale del 157022 - la proibizione per le chierichette & stata ritira-

16 In particolare per la non recezione in Germania, cfr. KAISEr, Beauftragung, cit., 237-241.
17 ALTHAUS, Rezeption, cit., 245.

18 MARTIMORT, Service, cit., 15: «La chose est confirmée par I'expérience pastorale. Le service de 'autel a, du
moins jusqu’a une époque relativement récente, provoqué chez des enfants ou des adolescents le désir du
sacerdoce. C’est donc que la proximité de I'autel, proximité matérielle, évoque et suggére une proximité
spirituelle, méme si celle-ci est difficile & expliciter». In seguito si tratta la problematica dell’ordinazione
delle donne. Per Inaestimabile donum, n. 18, cfr. Kaczynski 3980.

19 H. FLATTEN, Das Verbot der Mefidienerinnen, in Pastoralblatt 38 (1986) 182-188, qui 187. Cfr. su questo an-
che Particolo, per la sua natura ostentativa poco simpatico, di P. C. DureN, Mddchen fiir den
Ministrantinnendienst?, in Klerusblatt 70 (1990) 127 s., 131 s.: «Weibliche Ministranten gefihrden wegen
der optischen Ndhe zum Priester den Priesternachwuchs und nihren die Diskussion um die
Frauenordination». Medard Kehl, che si esprime a favore di ministranti femmine, lascia aperta la que-
stione dell’ammissione delle donne al sacerdozio e chiede di discutere su questo punto in modo teologico
e reale, anche se la Congregazione per la Fede si & pronunciata su tale questione in modo negativo (rife-
rimenti a M. KeiL, Ministrantinnen ja oder nein? Uberlegungen im Anschluf an die Instruktion
“Inaestimabile donum”, in Stimmen der Zeit 35 [1981] 155-159.157).

20 SACRA CONGREGATIO PRO SACRAMENTIS ET CuLtu DIvINO, Instructio Inaestimabile donum del 3 aprile (giovedi
santo) 1980, Kaczynski 3959-3993, n. 18; cfr. Kaczynski 3979, dove si legge: «Quemadmodum notum est,
variae sunt partes, quas mulier in coetu liturgico potest implere: cuius generis sunt lectio verbi Dei et pro-
nuntiatio intentionum orationis universalis. Non tamen mulieribus licet munera obire acolythi seu ad al-
tare ministrantis».

21 Can. 813, CIC 1917: «§1. Sacerdos Missam ne celebret sine ministro qui eidem inserviat et respondeat. § 2.
Minister Missae inserviens ne sit mulier, nisi, deficiente viro, iusta de causa, eaque lege ut mulier ex lon-
ginquo respondeat nec ullo pacto ad altare accedat».

22 [l Missale Romanum del 1570 annovera tra i defetti (cap. X: De defectibus in ministerio ipse occurentibus)
I'assenza di un chierico ministrante o di un altro ministrante, o anche il ministero del ministrante svolto

12



Michael Kunzler

ta dalla suprema autorita nel 199423, Un argomento veramente teologico non esiste,
tanto per il fatto di non permettere alle donne le funzioni dell’accolito (ministrante)
quanto per 'esclusione delle donne da quelle funzioni liturgiche delle quali & stato
chiaramente e ufficialmente constatato che sono funzioni laicali. Una nuova clerica-
lizzazione dei ministeri laicali — operata in riferimento alla tradizione o probabil-
mente motivata dalla paura — & una via sbagliata.

2. Seconda parte del problema: la semplice funzionalizzazione
dei ministeri laicali

Si sottolinea chiaramente che, accanto alle azioni liturgiche che sono riservate al
ministero ordinato, esistono ministeri nel culto divino che possono essere assunti an-
che da laici. Qui si deve distinguere fra i ministeri che i laici possono svolgere solo
straordinariamente e non quando & presente un chierico (per esempio il ministero
relativo alla distribuzione della comunione), e quei ministeri che sono cosi tipica-
mente laicali da poter essere svolti dai laici anche quando pil1 sacerdoti sono pre-
senti, per esempio il ministero del lettore24. In ogni caso il sacerdozio comune di tut-
ti i fedeli costituisce il fondamento per il ministero liturgico laicale.

Questo sacerdozio comune abilita e autorizza tutti i fedeli alla partecipazione at-
tiva al culto divino. Almeno nella scienza liturgica dell’area linguistica tedesca la par-
ticipatio actuosa richiesta dal Vaticano II & considerata come la “svolta copernica-
na”, che ha significato “la fine del medioevo”25. Anzi, il concetto della “partecipazio-

da qualcuno che non lo pud fare, per esempio una donna: «Si non adsit Clericus, vel alius deserviens in
Missa, vel adsit qui deservire non debet, ut mulier».

23 Cfr. AAS 86 (1994) 541 s. Si fa riferimento a una decisione presa gia due anni prima: «Patres Pontificii
Consilii de Legum Textibus Interpretandis proposito, in ordinario coetu diei 30 Iunii 1992, dubio quod se-
quitur, respondendum esse censuerunt ut infra: D. Utrum inter munera liturgica quibus laici, sive viri si-
ve mulieres, iuxta C.I.C. can. 230, § 2 fungi possunt, adnumerari etiam possit servitium ad altare. R.
Affermative et iuxta instructiones a Sede Apostolica dandas. Summus Pontifex Ioannes Paulus II in
Audientia die 11 Iulii 1992 infrascripto impertita, de supradicta decisione certior factus, eam confermavit
et promulgari iussit».

24 Cfr. IGMR 66.

25 Cosi E. J. LENGELING, Liturgie - Dialog zwischen Gott und Mensch, hrsg. und bearbeitet von Klemens Richter,
Freiburg-Basel-Wien 1981, 13-15: «Die Entscheidung des Konzils bedeutet darum eine “kopernikanische
Wende"».

13



Articoli

ne attiva”, coniato da Papa Pio X26, assurge a programma del movimento liturgico2?
e viene elevato a criterio formale per la conformita alla natura della liturgia come
tale28. La Costituzione liturgica2? sottolinea che la partecipazione del popolo di Dio
alla liturgia non deve essere solo interiore, ma “reale”, cioe attiva. Questo, infatti, co-
stituisce un abbandono dell’evoluzione verificatasi a partire dall’epoca carolingia,
che porto a una “liturgia del clero” unicamente centrata sul sacerdote e che riduce-
va il ruolo della comunita a quello di spettatore, senza alcun collegamento con la li-
turgia che veniva celebrata. Il popolo cristiano ha, secondo SC 14, «in forza del bat-
tesimo il diritto e il dovere» di partecipare attivamente alla liturgia. Percio la litur-
gia non puo essere un «culto al di fuori del tempo», ma & «sacramento dell’opera sal-
vifica», e il novum della riforma liturgica introdotta dal Concilio Vaticano II consiste
nell’aver stabilito ufficialmente per iscritto la «participatio plena, conscia et actuo-
sa»30,

Visto sotto questa luce, il concetto chiave della «participatio actuosa» significa, in
modo oggettivamente valido, che la liturgia & per sua natura un atto comunitario, tra
Dio e gli uomini, e percid qualcosa che unisce anche questi ultimi mediante la par-
tecipazione comune a Dio. Vista cosi, anche la lapidaria constatazione del cardinale
Ratzinger & assolutamente giusta: «Al riguardo il Concilio ha semplicemente espres-
so con autorita quel che e di per sé evidente, in base alla stessa realta»31,

Schwenzer riferisce pero tutto questo anche alla formazione liturgica. Se il
Battesimo e la Cresima - dal punto di vista della Chiesa orientale sarebbe da ag-
giungere assolutamente la Comunione battesimale - fondano il sacerdozio comune,
allora - si deve constatare con Schwenzer — basta naturalmente la missione radica-
ta nell'unica chiamata del Battesimo e della Cresima, perché i laici possano assu-
mere un ministero liturgico. Battesimo e Cresima costituiscono il fondamento sacra-

26 Nel Motu proprio Tra le sollecitudini sulla musica sacra del 22 novembre 1903, il Papa richiede una «par-
tecipazione attiva ai misteri e alla preghiera pubblica e solenne della Chiesa»; cfr. ASS 36 (1903) 330.

27 (Gia durante il giorno dei cattolici (Katholikentag) della diocesi di Mecheln (Belgio) ormai diventato famo-
so, L. BEaupouIN OSB richiedeva la «democratizzazione» della liturgia. Su Lambert Beaudouin cfr. L.
BouveR, Dom Lambert Beaudouin, un homme d’Eglise, Tournai 1964.

28 Cfr. A. A. HAUBLING, Liturgiereform. Materialien zu einem neuen Thema der Liturgiewissenschaft, in Alw
31 (1989) 1-32, 28.

29 Soprattutto per esempio in SC 14,19,21,26,30,31,48.
30 HAUBLING, Liturgiereform, cit., 27 s.

31 J. RATZINGER, Das Fest des Glaubens. Versuche zur Theologie des Gottesdienstes, Einsiedeln 1981, 79 s.

14



Michael Kunzler

mentale32. Se si guarda la situazione da questo punto di vista, & evidente che la que-
stione della «reintroduzione degli ordini minori» posta nel titolo richiede una rispo-
sta negativa. «Ordini minori», che non rivendicano la dignita sacramentale, stanno
in contraddizione con il principio della partecipazione attiva di tutti; almeno per prin-
cipio tutti i partecipanti possono assumere tutti i ministeri liturgici. Percio un inca-
rico solenne, e magari anche permanente, di alcuni laici sarebbe una clericalizza-
zione inadeguata dei ministeri liturgici laicali33.

Ideale per questo & la liturgia in piccoli gruppi, con una propria struttura dina-
mica di gruppo. Per quanto riguarda i ministeri da assumere, qui le carte possono
essere «sempre di nuovo mischiate», e per principio tutti sono autorizzati in forza
del Battesimo e della Cresima34. Solo motivi puramente sociologici raccomandano in-
carichi particolari per la liturgia quando si tratta di un grande gruppo. Se il Battesimo
e la Cresima fondano il sacerdozio comune, «allora “basta” la missione radicata nel-
I'incarico unico del Battesimo e della Cresima per ’assunzione di un ministero svol-
to dai laici... Essendo la Chiesa (non solo, ma anche) un’entita sociologica, si devono
tuttavia trovare certe condizioni di base per regolare I'assunzione di compiti liturgi-
ci. In tal modo si dovrebbe arrivare a trovare criteri di scelta per la ricerca di per-
sone idonee e ad esprimere, per lo svolgimento di un servizio da parte di una deter-
minata persona, un tipo di “conferma da parte della comunita”. Dal punto di vista
sociologico e liturgico-teologico una tale “conferma da parte della comunita” & op-
portuna, perché il “posto nella vita” dei ministeri liturgici laicali va ricercato all’in-
terno della parrocchia, e ogni membro della comunita come tale & gia “autorizzato”
allo svolgimento di un ministero liturgico laicale, anche se non tutti possono svolge-
re un ministero allo stesso tempo. Con un incarico inteso in questo modo (sociologi-
o) & possibile far capire in modo semplice come tale “incarico” debba provenire dal-
la parrocchia, perché questi ministeri non sono momenti di auto-presentazione, ben-
si devono contribuire alla celebrazione della liturgia della parrocchia... Tanto pit il
carattere della liturgia & “pubblico”, quanto piu “ufficiale” dovrebbe essere anche la
conferma, da parte dei fedeli riuniti, con cui una determinata persona viene incari-
cata per I'adempimento di un compito. Nel caso di una celebrazione con pochi par-
tecipanti (per esempio la comunione per i malati, liturgia della parola in un gruppo),
ci si mettera d’accordo gia prima della celebrazione sulla distribuzione dei diversi

32 Cfr. ScHwENZER, Beauftragungen, cit., 222.
33 Ibid. 216.
34 [bid. 223 s.

15



Articoli

compiti. Invece nelle celebrazioni con tutta la parrocchia (messa domenicale), si ri-
vela sensata e orientata alla prassi I'“istituzionalizzazione” di una cerchia di perso-
ne pilt 0 meno fisse, che si dividano tra di loro i ministeri liturgici. Una conferma, ri-
chiesta dal punto di vista sociologico, andrebbe data alle singole persone di questa
cerchia per un certo tempo»35. Schwenzer consiglia «un tempo a media scadenza
(circa 2 o 3 anni)».

Dall’altra parte si pone la questione se una tale “benedizione” per il conferimen-
to di un incarico relativo a un ministero liturgico laicale, visto sotto i suoi aspetti pu-
ramente sociologici e pensato solo per le grandi celebrazioni, non sfiori il grave abu-
so (socio)pedagogizzante. Se la struttura dinamica di gruppo di una grande celebra-
zione ha bisogno di tali istruzioni ministeriali legittimanti, che risultano inutili per
una celebrazione con un piccolo gruppo, e se poi il particolare grado di solennita di
una tale istruzione nel ministero deve servire per renderne viva la memoria per un
«tempo a media scadenza di circa 2 o 3 anni», si corre il pericolo di vedere I'invoca-
zione della grazia di Dio sotto aspetti puramente umani, cio# sociologici, e di legitti-
marla come azione puramente umana, che deve effettuare qualcosa di puramente
umano. Se a queste affermazioni si aggiunge la dottrina dell’epiclesi orientale36, che
supera di molto 'ambito dei sette sacramenti, ci si mette nei guai con questi usi so-
cio-pedagogici e socio-psicologici della benedizione dell’incarico, se un abuso reli-
gioso-pedagogico non ha gia portato la liturgia fino a questo punto37. Il fatto che que-
sta funzionalizzazione dei ministeri liturgici influisca negativamente anche sulla

35 [bid. 222 s. Questo incarico, secondo ScHweNzER (ibid. 220 s.), & da consigliare specialmente riguardo a
quei ministeri che Schwenzer chiama i «ministeri costitutivi»: «“ministeri complementari” sono “azioni e
gesti, che possono essere considerati come servizi ausiliari” (dirigere il canto, portare le cose necessarie).
“Ministeri costitutivi” sono “attivitd che hanno un carattere autonomo e costitutivo per la liturgia” (per
esempio moderare e presentare le preghiere)».

36 Su questo cfr. i punti relativi al significato dell’epiclesi e della benedizione in generale negli studi di M.
KuNzLER, Gnadenquellen. Symeon von Thessaloniki (+ 1429) als Beispiel fiir die Einflufnahme des
Palamismus auf die orthodoxe Sakramententheologie und Liturgik, (TThSt 47) Trier 1989, 154-157, 163-
165, 275-278, 347-356, 370-374; Iv., Archieratikon - *Apyiepazixév — . Einfiihrung in Geist und Gestalt der
bischiflichen Liturgie im byzantinischen Ritus der girechisch-katholischen Kirche der Ukraine, Paderborn
1998, 338-340; R. Hotz, Sakramente im Wechselspiel zwischen Ost und West, (Okumen. Theol. 2) Ziirich-
KoIn-Giitersloh 1979, specialmente 222-265; L. LAHAM, Pneumatologie der Sakramente der christlichen
Mystagogie, in E. C. SUTTNER (hg.), Taufe und Firmung. Zweites Regensburger Okumenisches Symposion,
Regensburg 1971, 63-71; B. KLEINHEYER, Artikel 55 der Allgemeinen Einfiihrung in das Rémische MefSbuch
zu Anamnese und Epiklese des Eucharistiegebetes, in A. Henz — H. RenniNGs (hgg.), Gratias agamus.
Studien zum eucharistischen Hochgebet (FS B. Fischer), Freiburg-Basel-Wien 1992, 167-181; R. TarT, From
logos to spirit: On the early history of the epiclesis, in HEINZ — RENNINGS (hgg.), Gratias agamus, cit., 489-
502.

37 Su questo vedi I'avvertimento molto significativo di A. MULLER, Bleibt die Liturgie? Uberlegungen zu einem

16



Michael Kunzler

comprensione del ministero ordinato, & testimoniato dall’Istruzione su alcune que-
stioni relative alla collaborazione dei laici al ministero dei sacerdoti del 15 agosto
199738,

L'incarico per 'azione liturgica deve essere vero nel senso proprio della parola,
come azione liturgica e rito di benedizione; esso in nessun caso deve presentare sot-
to I'etichetta di azione liturgica qualcosa che serve non per motivi teologici, ma per
I’aspetto sociologico.

3. Lincarico “dall’alto”, ovvero il carisma liturgico

Cid che tutti i battezzati e confermati sono per principio autorizzati a fare, non
tutti i battezzati e confermati vogliono o possono svolgere. Lassunzione dei ministe-
ri liturgici laicali era ed & sempre riservata a una piccola minoranza tra quelli che
sono capaci e pronti ad assumerli, essendoci sempre un’ampia maggioranza di colo-
ro che, nonostante la promozione di tutti alla partecipazione attiva, restano pil in
una posizione ricettiva. Sia I'introduzione generale al messale sinora in vigore, sia la
nuova introduzione alla terza Editio tipica del messale del gennaio 2000, conferma-
ta da Papa Giovanni Paolo II, contengono I'esortazione a che tutti i «fedeli non si ri-
fiutino di servire con gioia il popolo di Dio, ogniqualvolta si chiede loro di prestare
qualche servizio particolare nella celebrazione»39; questa richiesta comunque ri-
guardera sempre solo una minoranza.

Cid che alcuni sanno fare e che sono anche pronti a fare (leggere bene, cantare
bene, muoversi davanti ad un gruppo pit grande in modo sicuro, ecc.) e che altri perd
respingono fermamente come qualcosa di non adeguato alla loro personalita, ri-
manda ad un dono particolare “dall’alto”, ad un carisma liturgico specifico dato dal-
lo Spirito Santo ai prescelti.

Non a caso alla fine delle sue esposizioni sui ministeri liturgici laicali e sulla loro
forma futura, Miiller menziona i carismi dello Spirito Santo e rimanda all’articolo 12
della Costituzione dogmatica sulla Chiesa Lumen Gentium. Sulla base dei documen-

tragfiihigen Liturgieverstindnis angesichts heutiger Infragestellungen, in LJ 39 (1989) 155-167.

38 Su abusi delle funzioni del ministero ordinato da parte dei laici si veda appunto Listruzione romana su al-
cune questioni circa la collaborazione dei fedeli laici al ministero dei sacerdoti del 15 agosto 1997, Libreria
Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 1997, specialmente art. 6, § 2, 26.

39 AEM 62. La nuova versione, IGMR 97, recita: «Ne renuant autem fideles populo Dei cum gaudio servire,
quoties rogantur, ut aliquid peculiare ministerium vel munus in celebratione praestent».

17



Articoli

ti pontifici dell’anno 1972, in riferimento alla teologia dei carismi e al loro significa-
to per la Chiesa, si & dovuti arrivare ad una riforma dell’ordinamento dei ministeri
liturgici laicali. Proprio in riferimento ai doni dello Spirito Santo e per una futura for-
mazione dei ministeri liturgici laicali & necessario non estinguere lo Spirito, esami-
nare tutto e trattenere cio che & buono40,

Caratteristico dei carismi e il fatto che essi vengano dati come dono per gli altri
e per il bene della comunita dei credenti4l. Per Gerosa e decisivo il fatto di svincola-
re il carisma, come dono liberamente dato dallo Spirito Santo, da visioni unilaterali
e riduzioni del ministero ecclesiale e di inglobarlo ecclesiologicamente come dono
che viene offerto soprattutto per I’edificazione e per il bene di tutta la Chiesa. Bisogna
riscoprire e ritrovare questo significato ecclesiologico del carisma, dopo che é stato,
dagli inizi della Chiesa fino al tempo del rinnovamento dopo il Vaticano II, per cosi
dire relegato in un’area individualistica riferita alla santificazione propria di un uo-
mo a cui sono stati dati i doni spirituali42.

Conseguentemente la dottrina del Vaticano II sui carismi e sul loro significato per
la Chiesa va estesa anche alla celebrazione liturgica. Percio il Concilio si impegna
nelle sue affermazioni a evitare una situazione di concorrenza tra ufficio e carisma,
sottomettendo anzi i doni spirituali dello Spirito Santo perfino all’autorita direttiva
della Chiesa.

Nella Costituzione dogmatica sulla Chiesa Lumen Gentium si dice che lo Spirito
guida la Chiesa alla pienezza della verita (cfr. Gv 16,13), la unifica nella comunione
e nel ministero, la istruisce e la dirige con diversi doni gerarchici e carismatici (LG
4,1). Di particolare significato & anche LG 12,2: «Inoltre lo Spirito Santo non si limi-

40 MULLER, De suppressione, cit., 120: «Novae normae in documentis pontificibus anno 1972 latae certe ex
parte iuris communis constituere valent fundamentum ad novam evolutionem in organizatione ministe-
riorum ecclesiasticorum introducendam, si in populo Dei dona Spiritus Sancti, quae sunt necessitatibus
Ecclesiae apprime accommodata et utilia, pro aedificatione corporis Christi in mundo saecularizato nostri
temporis cum gratiarum actione accipiuntur. Ad eos autem, quibus competit in populo Dei iudicium de ge-
nuitate charismatum et organizatio ministeriorum iuxta mandatum Domini et indigentia temporis, spe-
ciatim spectat, Spiritum non exstinguere, sed omnia probare et quod bonum est tenere (1Thess 5,19 ss.)».

41 L. GErosA, Carisma e diritto nella Chiesa. Riflessioni canonistiche sul “carisma originario” dei nuovi mo-
vimenti ecclesiali, Milano 1989, 69: anche per Tommaso d’Aquino «il carisma & una grazia speciale, libe-
ramente donata con lo scopo diretto di realizzare piu efficacemente la costruzione della comunita eccle-
siale. B liberamente donata perché essa prescinde da ogni capacita naturale e da ogni merito personale;
& direttamente orientata all’edificazione della comunita ecclesiale perché non effettua primariamente e
necessariamente la santificazione del suo susceptor, ma lo rende invece “pronto” a collaborare alla giu-
stificazione dei fratelli nella fede. Per queste ragioni il carisma si distingue sia dalle virti, teologali e mo-
rali, sia dai doni mistici, sia dagli altri dona dello Spirito Santo».

42 Cfr. GERosa, Carisma, cit., 12.

18



Michael Kunzler

ta a santificare e a guidare il popolo di Dio per mezzo dei sacramenti e dei ministe-
ri, e ad adornarlo di virt, ma “distribuendo a ciascuno i propri doni come piace a
lui” (1 Cor 12,11), dispensa pure tra i fedeli di ogni ordine grazie speciali, con le qua-
li i rende adatti e pronti ad assumersi vari incarichi e uffici utili al rinnovamento e
alla maggiore espansione della Chiesa secondo quelle parole: “A ciascuno la mani-
festazione dello Spirito & data perché torni a comune vantaggio” (1 Cor 12,7). E que-
sti carismi, dai piu straordinari a quelli piti semplici e piltt largamente diffusi, sicco-
me sono soprattutto adatti alle necessita della Chiesa e destinati a rispondervi, van-
no accolti con gratitudine e consolazione. Non bisogna perd chiedere imprudente-
mente i doni straordinari, né sperare da essi con presunzione i frutti del lavoro apo-
stolico. Il giudizio sulla loro genuinita e sul loro uso ordinato appartiene a coloro che
detengono l'autorita nella Chiesa; ad essi spetta soprattutto di non estinguere lo
Spirito, ma di esaminare tutto e ritenere ¢io che & buono (cfr. 1 Ts 5,12 e 19-21)».
Prima di qualsiasi distinzione mediante il sacramento dell’ordine lo Spirito Santo lar-
gisce ai fedeli, per libera disposizione, grazie speciali, che sono importanti per I'edi-
ficazione e la vita della comunita ecclesiale. All’autorita ecclesiastica spetta il com-
pito di valutare la genuinita dei carismi, di non ostacolarli o addirittura estinguerli,
bensi di promuovere la loro espansione.

Questo si manifesta anche negli ulteriori documenti del Concilio; cosi ad esempio
nel secondo paragrafo del decreto sull’apostolato dei laici: «A tutti i cristiani quindi
¢ imposto il nobile impegno di lavorare affinché il divino messaggio della salvezza sia
conosciuto e accettato da tutti gli nomini, su tutta la terra... Dall’aver ricevuto que-
sti carismi, anche i pitt semplici, sorge per ogni credente il diritto e il dovere di eser-
citarli per il bene degli uomini e a edificazione della Chiesa, sia nella Chiesa stessa
che nel mondo, con la liberta dello Spirito, il quale “spira dove vuole” (Gv 3,8) e al
tempo stesso nella comunione con i fratelli in Cristo, soprattutto con i propri Pastori,
che hanno il compito di giudicare sulla loro genuinita e uso ordinato, non certo per
estinguere lo Spirito, ma per esaminare tutto e ritenere cid che & buono (cfr. 1 Ts
5,12.19.21)»43.

Per Gerosa questo testo ha un notevole valore giuridico44. Qui si parla espressa-

43 Apostolicam Actuositatem (AA) 3,3-4.

44 L. Gerosa, Carisma, cit., 52: «Nel leggere questo testo il canonista & immediatamente colpito dall’impor-
tanza data dai Padri conciliari al “diritto e dovere di ogni credente” di esercitare il carisma ricevuto dal-
lo Spirito Santo. Senza intaccare minimamente I'importanza canonistica di una simile asserzione, ogget-
to di uno studio piit approfondito nei capitoli successivi, non si pubd evitare di osservare, come si & fatto per

il testo precedente, che tale “diritto e dovere” & un’implicazione necessaria del principio generale d'ordi-
ne costituzionale secondo cui i carismi possono essere donati ad ogni categoria di fedeli».

19



Articoli

mente di un diritto, da parte del cristiano dotato di un carisma, di esercitarlo nella
comunione ecclesiale: «Nel passo del Decreto sull’apostolato dei laici, ancor piti che
in quello della Costituzione dogmatica sulla Chiesa, I’autenticita. di tale interpreta-
zione & confermata dall’esplicito richiamo al diritto di seguire il proprio carisma, che
va esercitato “in comunione con i fratelli in Cristo e soprattutto con i propri pastori”.
D’altra parte I'affermazione che spetta a questi ultimi giudicare (iudicium ferre) la
germana natura e I'ordinato exercitio dei carismi, non tocca direttamente la speci-
ficita di questi doni dello Spirito Santo, bensi la natura e il compito dell’autoriti ec-
clesiastica nei loro confronti»45.

In concordanza con LG 12,2 e AA 3,3, la dottrina conciliare sui carismi secondo
Gerosa pud essere riassunta in tre asserzioni principali: «1) i carismi sono dona pe-
culiaria, 2) che possono essere elargiti dallo Spirito ad ogni categoria di fedeli, 3) per
“ledificazione della Chiesa™ e “il bene degli uomini sia nella Chiesa stessa che nel
mondo”»46. E uno dei compiti principali del ministero ecclesiastico esaminare la ge-
nuinita dei carismi e promuoverli nella loro espansione per il bene di tutta la Chiesa,
in modo ampio, dopo aver riconosciuto la loro genuinita47. I carismi come dono del-
lo Spirito Santo sono, prima di ogni diversita tra i riceventi mediante il sacramento
dell’ordine come anche in sintonia con il ministero ecclesiastico, «direttamente fina-
lizzati alla costruzione della comunita ecclesiale»48. Siano essi straordinari oppure
semplici, come doni dello Spirito Santo destinati alla edificazione del corpo di Cristo
e alla vita della Chiesa, i carismi si distinguono dalle doti naturali, che sarebbero pu-
re sottomesse al giudizio della Chiesa e del suo ministero, se si trattasse di impie-
garle nella Chiesa e per il suo bene49.

Come doni per 'edificazione della Chiesa e della loro comunita vivente i carismi

45 Ihid, 52 s
46 [bid. 53.

47 Secondo Gerosa (ibid., nota 168), anche Lumen Gentium lo conferma: «... I sacri pastori, infatti, sanno be-
nissimo che il loro eccelso ufficio consiste nel comprendere la loro missione di pastori nei confronti dei fe-
deli e nel riconoscere i ministeri e i carismi propri a questi, in maniera tale che tutti concordemente coo-
perino, nella loro misura, al bene comune (LG 30)».

48 [bid. 92.

49 Jbid. 93, nota 298. 1l fatto che il carisma sia molto piti che una dote naturale & espresso da Gerosa con le
parole di N. BAUMER, Gaben des Geistes Jesu. Das Charismatische in der Kirche, Graz-Wien-Kéln 1986, 160
8. «...“Welche natiirliche Begabung zum Vélkerapostel hiitte Paulus in sich ‘entdecken’ konnen, welche
Fihigkeit zum ‘Wiederaufbau der Kirche' ein Franziskus, und was haben Johannes M. Vianney und
Theresia von Lisieux in sich als naturgegebene Anlage fiir eine solche weltweite Wirkung entdeckt? Und
selbst wenn jemand in sich eine bestimmte Begabung entdeckt, folgt noch nicht, dass er sie zur
Verherrlichung Christi und zur Auferbauung seiner Gemeinde anwenden darf und soll”».

20



Michael Kunzler

- prima di ogni distinzione gerarchica! - riguardano anche il sacerdozio comune di
tutti i fedeli, soprattutto perché entrambe le forme di sacerdozio, sia quello comune
derivante dal battesimo, dalla cresima e dalla prima comunione, sia quello ministe-
riale, conferiscono la partecipazione all'unico sacerdozio di Gesu Cristo50. Applicato
ai carismi cid significa che i doni dello Spirito Santo per I'edificazione del corpo di
Cristo e per la vita della comunita ecclesiale soggettivamente dati ad un’unica per-
sonalitd, e indipendentemente dalla struttura della Chiesa prestabilita dal ministero
ordinato e dal diritto canonico, hanno bisogno della sfida del ministero; tale sfida aiu-
ta i singoli soggetti a scoprirli, li esamina, li promuove e li lascia “oggettivizzare” per
il bene della Chiesa, cioé permette che si realizzino nella realta oggettiva della Chiesa,
come esprimono i documenti conciliari fondamentali (specialmente LG 12,2 e AA 3,3).

Il fatto che i carismi dei laici sulla base del sacerdozio comune abbiano anche un
significato per la celebrazione liturgica, si manifesta proprio nella partecipazione at-
tiva di tutti alla celebrazione liturgica: «Gia prima del Concilio Vaticano 11 il Magistero
aveva parlato di una actuosa participatio di tutti i fedeli all’atto sacrificale dell’eu-
caristia e non mancavano teologi che, commentando San Tommaso, interpretavano
la deputatio ad cultum Dei propria del sacerdozio comune conferito dal battesimo
non solo in senso spirituale, ma anche in senso sacramentale, sebbene non gerar-
chico51»52,

Questo significa, per i ministeri liturgici laicali, che tutti i battezzati hanno una
deputatio ad cultum Dei in base al sacerdozio comune conferito loro mediante il bat-
tesimo e la cresima. Tutti i battezzati sono chiamati a guardare alla liturgia come cul-
mine e fonte di tutta I’azione della Chiesa, anzi ne hanno bisogno per riferirsi al mon-
do, che & proprio in modo particolare dei laici, e per reinserirsi continuamente nel mi-
stero pasquale di Cristo cosi da riceverne nuova forza per il loro ministero sacerdo-
tale (soggettivo), al fine di contribuire alla salvezza e alla guarigione del mondo33, A

50 GeRosa, Carisma, cit., 130.

51 Ibid. 136, nota 133. Su questa interpretazione della actuosa participatio, della quale parlano Pio XI e Pio
XII, cfr. H. U. voN BALTHASAR, Der Laie und die Kirche, in Ip., Sponsa Verbi: Skizzen zur Teologie, vol. 11,
Einsiedeln 1971, 332-348, qui 340.

52 GEROSA, Carisma, cit., 136.

3 Sacrosanctum Concilium (SC) 10:«la liturgia & il culmine verso cui tende I'azione della Chiesa e, al tempo
stesso, la fonte da cui promana tutta la sua energia. Il lavoro apostolico, infatti, & ordinato a che tutti, di-
ventati figli di Dio mediante la fede e il battesimo, si riuniscano in assemblea, lodino Dio nella Chiesa, pren-
dano parte al sacrificio e alla mensa del Signore... Dalla liturgia, dunque, e particolarmente dall'eucari-
stia, deriva in noi, come da sorgente, la grazia, e si ottiene con la massima efficacia quella santificazione
degli uomini nel Cristo e quella glorificazione di Dio, alla quale tendono, come a loro fine, tutte le altre at-
tivita della Chiesa».

21



Articoli

questo incontro con Cristo nella liturgia tutti i battezzati come «popolo cristiano,
“stirpe eletta, sacerdozio regale, nazione santa, popolo acquistato” (1 Pt 2,9) ha di-
ritto e dovere in forza del battesimo»54.

Per svolgere perod il ministero della lettura della Sacra Scrittura nell’assemblea
liturgica in modo corretto, per svolgere il ministero all’eucaristia in modo tale che
non avvenga un’epifania dell’io, bensi quella di Dio55, per essere, oltre a tutto cio, an-
che disponibili a svolgere un ministero che richieda il coraggio di apparire in pub-
blico e che esiga un modo di vivere derivante da questo carattere pubblico, occorre
che si comprendano i ministeri liturgici laicali, specialmente il lettorato e 'accolita-
to, ma anche il ministero del cantore e del ministrante, come ministeri laicali; in
quanto tali, oltre a doti naturali e talenti, hanno ricevuto a tal fine un dono dallo
Spirito Santo, un carisma, che viene dato soprattutto per I'edificazione della Chiesa
e della sua comunita vivente. Dove, infatti, avvengono pili intensamente 1'edificazio-
ne della Chiesa e la ricostituzione continua della comunita dei suoi membri se non
nella celebrazione della liturgia56?

4. Esame, promozione, riconoscimento, istituzione:
il carisma liturgico e la struttura della Chiesa

Nonostante tutte le preoccupazioni che gli incarichi formali per i ministeri litur-
gici laicali favoriscano la loro “clericalizzazione”, la benedizione dell’incarico deve
essere vera, deve cioé andare oltre il livello puramente sociologico della necessita
ammessa per le grandi celebrazioni liturgiche, superflua invece per celebrazioni in
piccoli gruppi. La fondazione teologica dei ministeri liturgici laicali nel carisma li-
turgico dato dallo Spirito Santo permette di prendere teologicamente sul serio la be-
nedizione, e d’altra parte di distinguerla chiaramente dal sacramento dell’ordine.
Occorre scoprire, promuovere, esaminare e finalmente ammettere nel servizio della
Chiesa, con una celebrazione d’incarico, questo carisma. Anche riguardo alla sco-
perta di un carisma dato per I'azione liturgica, vale il principio secondo cui il dono

54 SC 14.

55 Cfr. D. HATTRUP, Priester und Laien. Eine Betrachtung anhand der rdmischen Instruktion iéiber Laien und
Priester, in ThGI 88 (1998) 103-106.

56 Due esempi: «Le azioni liturgiche... sono celebrazioni della Chiesa, che & “sacramento dell’'unita”... Tali azio-
ni appartengono all'intero corpo della Chiesa, lo manifestano e lo implicano» (SC 26); «C’& una speciale ma-
nifestazione della Chiesa nella partecipazione alla medesima eucaristia... cui presiede il vescovo» (SC 41).

22



Michael Kunzler

dello Spirito Santo presuppone la natura e la porta alla perfezione: Gratia supponit
naturam et perfecit eam>7.

Ovviamente un simile dono per un ministero liturgico non esiste quando |’assun-
zione di tale ministero non corrisponde affatto alla struttura della personalita di un
uomo (impegno religioso, interessi, modo di vivere). A chi, per esempio, nonostante
un modo di vivere religioso, solo I'idea di assumere un ministero di lettorato o acco-
litato e di dover apparire in pubblico davanti a una comunita mette paura, a costui
ovviamente non e stato dato dallo Spirito Santo il dono di assumere un ministero per
I’edificazione della Chiesa con uno spiccato carattere pubblico. Come base naturale
il carisma della liturgia presuppone un certo coraggio, nonché altrettanta affidabi-
lith e costanza. Se invece qualcuno, in base alla struttura della propria personalita,
puo pensare di assumere un ministero liturgico con un certo carattere pubblico, e
trovarsi anche bene in questo ruolo, esiste almeno un fondamento per un carisma,
secondo il principio della grazia che presuppone la natura e la porta alla perfezione,
ma che ha perd ancora bisogno di un ulteriore esame>38.

Ci si dovra chiedere se, e in quale misura, questo fondamento naturale sia inte-
grato nella devozione personale. Si potra presupporre la stessa predisposizione per-
sonale, come la capacita di apparire in pubblico, per tante altre professioni, anzi si
dovra presupporla insieme al fatto di essere pronti all’azione e all’'impegno per il be-
ne degli altri, come avviene, per esempio, per tutte le cariche politiche, usando an-
che I'ambizione personale come impulso naturale. Con questo pero non si & ancora
detto niente sulla base religiosa, che — usando le parole di Hattrup, valide pero in
ugual misura per il ministero ordinato a partire dal diacono, dal presbitero fino al
vescovo!5? — deve garantire che nel ministero liturgico di un uomo non abbia luogo
la propria epifania ma quella di Dio. Oppure, per esprimersi con una formula piti ma-
neggevole: ¢ il dono dello Spirito Santo che decide anche su questo punto, ossia se
mediante il ministero liturgico di qualcuno si verifichi la visione della gloria divina o
se il fatto di mostrarsi in pubblico non sia abuso della celebrazione liturgica per met-
tersi in mostra. Qualcuno che si mette in mostra, che partecipa alla liturgia della
Chiesa solo quando ha da svolgere il suo ministero liturgico e che altrimenti “brilla”
per I'assenza e per il disinteresse, difficilmente avra ricevuto un dono dallo Spirito

57 Cfr. H. MUSCHALEK, Creazione e alleanza come problema di natura e grazia, in MySal 4 (11/2), 193-209.

38 Su questo si vedano i «criteri» su chi pud assumere ministeri liturgici laicali in M. KunzLer, Zum Lob dei-
ner Herrlichkeit. Zwanzig neue Lektionen fiir Mdnner und Frauen in liturgischen Laiendiensten, Paderborn
1996, 304-308.

59 Cfr. HATTRUP, Priester und Laien, cit., 104 s.

23



Articoli

Santo per I'edificazione del Corpo di Cristo e per la vita della Chiesa$0. La vera de-
vozione influisce su tutto il modo di vivere di una persona. Non potra restare nasco-
sto alla comunita se e come gli uomini e le donne nella liturgia sono pii; il modo in
cui svolgono il proprio ministero lo rivelerd infallibilmente.

Lesame di un carisma presente deve considerare anche quelle esigenze che gli
interessati a un ministero liturgico devono soddisfare durante la formazione. Si pud
dare ragione a Schwenzer quando dice che la prova del saper leggere, abilita acqui-
sita nella scuola elementare, non pud bastare. Se vi sono parroci responsabili che
prendono in mano la formazione dei loro lettori, devono impiegare in tal caso molto
tempo ed energia prima di potersi avvalere di qualcuno che possa leggere in modo
accettabile un testo, un vero lettore che abbia capito quale testo legge, e leggendo lo
annunci alla comunita in modo tale che la Parola di Dio — che secondo la testimo-
nianza di Isaia non ritorna a Dio senza aver provocato quello per cui & stata manda-
taé! — arrivi anche all’ascoltatore ed entri nel suo cuore. Pensando all’ideale indica-
to da Ministeria guaedam, secondo il quale il lettore, oltre al suo ministero liturgico,
deve anche condurre la catechesi nell’ambito della preparazione ai sacramenti e te-
nere corsi di preparazione per I'abilitazione degli altri lettori, ci si aspetta dal letto-
re una certa familiarita con la Sacra Scrittura62; inolire la preparazione al ministe-
ro del lettore si pud spostare a un livello sovraparrocchiale o addirittura diocesano.
Da parte dei laici interessati ci si aspetta un ulteriore impegno, che concretamente
consiste nel dedicare dei viaggi e dei fine settimana per queste occasioni di perfe-
zionamento, anche come esame del loro carisma.

Questo vale analogamente per I'accolito. Anch’egli, secondo I'ideale indicato da
Ministeria quaedam, deve preparare altri ministri liturgici, soprattutto i ministran-
ti, al loro ministero63. Non solo per questo scopo ci si aspetta dall’accolito un’ampia
conoscenza specifica della liturgia, ma tale conoscenza unita a una profonda spiri-
tualita deve anche servire al perfezionamento del ministero che gli & proprio e del

60 Cfr. ibid. 105.
61 Cfr. Is 55,10-11.

62 Kaczynskl 2885: «... fideles ad Sacramenta digne recipienda instituat. Poterit quoque... praeparationem
curare aliorum fidelium, qui ex temporanea deputatione in actionibus liturgicis Sacram Scripturam legant.
Quo autem aptius atque perfectius hisce muneribus fungatur, Sacras Scripturas assidue meditetur».

63 Kaczynski 2886: «Poterit quogue — quatenus opus sit — aliorum fidelium institutionem curare, qui ex tem-
poranea deputatione sacerdoti vel diacono in liturgicis actionibus opitulantur, missale, crucem, cereos etc.
deferendo vel alia huiusmodi officia exercendo».

24



Michael Kunzler

suo amore verso Cristo e verso la sua Chiesa64. Oggi quelli che aiutano a distribuire
la comunione vengono preparati al loro ministero certamente in modo diverso nelle
singole diocesi, ma normalmente con corsi preparatori organizzati a livello sovra-
parrocchiale (regionale o diocesano). Nella diocesi di Paderborn, dove la prepara-
zione di chi aiuta a distribuire la comunione @ stata in gran parte affidata all’autore
di questo contributo, il corso preparatorio comprende un fine settimana, a cui la dio-
cesi invita i laici interessati e di cui sostiene anche le spese.

Secondo gli ideali di Ministeria quaedam sara necessario uno spazio di tempo pit
ampio per la formazione degli accoliti. Qualunque sia I'organizzazione del tempo, del
corso e della peculiare preparazione al ministero liturgico, & importante anche qui
che si esiga qualcosa dai candidati, nel senso di un esame del loro carisma per il mi-
nistero liturgico, che consideri sia il tempo, sia la capacita lavorativa e — se la situa-
zione finanziaria ecclesiale assolutamente lo esige — anche i mezzi finanziari. Nel ca-
s0 in cui qualcuno non voglia seguire questi corsi di formazione — perché non ne ha
il tempo o pensa di potere e sapere gia tutto —, potrebbero sorgere dei dubbi sulla
presenza del carisma liturgico.

Dopo I'esame del carisma si deve fare un ulteriore passo: la sua conferma me-
diante la Chiesa, in un atto pubblico dell’incarico al ministero di lettore o accolito.
Chi deve eseguirla?

Schwenzer & a favore del parroco, nella parrocchia in cui gli uomini e le donne in
questione svolgeranno il loro ministero, la cui durata dovrebbe essere di circa 2-3
anni. Si potra altresi obiettare che altri modi di procedere, specialmente quando I'in-
carico viene confessato dal Vescovo in cattedrale, ricordino troppo I'ordinazione dei
sacerdoti e dei diaconi.

Tuttavia si deve esprimere a favore del fatto che il Vescovo conferisca I'incarico
ai lettori e accoliti istituiti permanenti. Probabilmente per ministeri laicali onorifici
si deve dare la priorita alla Chiesa parrocchiale rispetto alla Cattedrale, a meno che,
come per il caso ideale menzionato, I'incarico sia conferito congiuntamente alla ce-
lebrazione della Cresima, per la quale il vescovo, il vescovo ausiliare o un legato ve-
scovile & presente nella parrocchia. Proprio la connessione fra celebrazione della
Cresima e incarico per i ministeri appare estremamente adeguata.

Liniziazione nel suo insieme certamente da all'uomo la partecipazione al sacer-

64 Kaczynskl 2886: «Acolythus, servitio altaris peculiari modo destinatus, ea omnia, quae ad publicum cul-
tum divinum pertinent, discat, eorumgque intimum et spiritualem sensum percipere studeat, ita ut cotidie
se totum offerat Deo atque omnibus gravitate et reverentia exemplo sit in templo sacro, necnon Christi
corpus mysticum seu populum Dei, praesertim vero debiles et infirmos, sincero amore prosequatur».

25



Articoli

dozio comune, ma con il rimando della Cresima alla terza persona della Trinita, al-
lo «Spirito che compie ogni santificazione» (quarta preghiera eucaristica) & anche
data una relazione particolare con i carismi come doni proprio di questo Spirito
Santo. Nel percorso della vita di un cristiano devono dispiegarsi i talenti e le doti na-
turali per il compimento della personalita di fronte a Dio, e conseguentemente per
'auto-guarigione, come pure si devono sviluppare i carismi per il bene della comu-
nita ecclesiale. Secondo questa prospettiva, si pud essere d’accordo con Kerkvoorde,
quando sostiene la seguente tesi: «La Cresima rivalutata come sacramento della vi-
ta dell’adulto cristiano potrebbe essere la preparazione sacramentale necessaria per
I’esercizio delle funzioni laicali nella Chiesa»65. Da questo punto di vista sarebbe uno
sviluppo diretto, e percio anche ideale, della Cresima celebrata anche sotto 1'aspet-
to del sacerdozio comune di tutti i fedeli, se nella stessa celebrazione dopo I'ammi-
nistrazione della Cresima il parroco presentasse i candidati a un ministero liturgico
laicale al Vescovo e quest’ultimo poi conferisse loro 'incarico. In tal modo I'incarico
verrebbe dato nella propria Chiesa parrocchiale, dove il ministero verra anche svol-
to, ma conferito dal Vescovo come Ordinario della vita liturgica nella sua diocesi; si
eviterebbe cosi ogni somiglianza con la liturgia di ordinazione, mettendo tuttavia in
rilievo alcuni aspetti essenziali dei ministeri liturgici laicali nella loro propria dignita
e nel loro proprio significato ecclesiologico come carismi.

Indipendentemente dalla celebrazione della Cresima, anche Ministeria quaedam
prevede il Vescovo come colui che da I'incarico66. Accanto a questo aspetto piuttosto
giuridico-formale, vi sono anche validi motivi teologici che raccomandano il Vescovo;
essi si manifestano nei vari documenti conciliari e post-conciliari. «Regolare la sacra
Liturgia compete unicamente all’autorita della Chiesa, la quale risiede nella Sede
Apostolica e, a norma del diritto, nel Vescovo»67. Anche questa disposizione che sem-
bra molto giuridica ha il suo fondamento nell’ufficio del Vescovo: «Il Vescovo deve es-
sere considerato come il grande sacerdote del suo gregge: da lui deriva e dipende in
certo modo la vita dei suoi fedeli in Cristo»¢8. Papa Giovanni Paolo II lo conferma e,
con riferimento all’articolo 15 del Decreto sull’ufficio pastorale dei Vescovi, dice del
Vescovo diocesano: «I vescovi sono i principali dispensatori dei misteri di Dio e nel-

65 A KERKVOORDE, Erneuerung der niederen Weihen, in K. RAHNER — H. VorGRIMLER (hgg.), Diaconia in Christo.
Uber die Erneuerung des Diakonates, (QD 15-16) Freiburg-Basel-Wien 1962, 575-620, 619.

66 Kaczynski 2889: «Ministeria conferuntur ab Ordinario (Episcopo et, in institutis perfectionis clericalibus,
Superiore Maiore) ritu liturgico “de institutione Acolythi” a Sede Apostolica recognoscendo».

67.85C 22§ 1.
68 SC 41.

26



Michael Kunzler

lo stesso tempo organizzatori, promotori e custodi della vita liturgica nella Chiesa loro
affidata (CD 15)»69. Se gli uomini e le donne nelle parrocchie di una diocesi assumono
delle funzioni liturgiche importanti, & una questione che riguarda soprattutto il Vescovo,
in quanto primo garante della vita liturgica nella sua diocesi. E lui che esprime
I'Institutio e da contemporaneamente all’incaricato una legittimazione per 1’azione li-
turgica, che il parroco non ha il potere di esprimere. Inoltre Gerosa indica il nesso in-
trinseco fra 'esame e il riconoscimento del carisma di un fedele e I'ufficio del Vescovo.
L'esame, il riconoscimento e I'incarico di un carisma & un compito sovrano, che indica
la sacra potestas del ministero ordinato, specialmente dell’ufficio del Vescovo70.

Per quanto tempo deve durare 'incarico? Lo spazio di tempo proposto da
Schwenzer riguardo al carisma liturgico appare problematico, perché un carisma,
che lo Spirito Santo dona per I'edificazione e per la vita della Chiesa a una persona,
non “si spegne” automaticamente dopo 2-3 anni e potrebbe essere nuovamente isti-
tuito in un atto liturgico, che viene considerato utile e necessario anche sotto aspet-
ti sociologici. D’altra parte un incarico espresso una volta non puo fondare un cha-
racter indelebilis uguale al sacramento dell’ordine, il cui esercizio, nel caso dell’u-
scita dal ministero liturgico laicale per qualunque motivo, sarebbe solamente “so-
speso”. La via di mezzo possibile tra i due estremi & probabilmente rappresentata
dall’incarico stabile “fino a nuovo ordine”: cio significa che sia il Vescovo come
Ordinario della vita liturgica della sua Chiesa particolare, sia I’accolito o il lettore per
una qualche ragione (per esempio motivi di eta o di salute, eventi familiari, trasloco)
potrebbero concludere il ministero liturgico e quindi riprendere o ridare l'incarico.
Questa @ anche la via proposta da Kaiser: «i lettori e accoliti secondo il nuovo dirit-
to possono ritirarsi volontariamente da questo ministero. Per questo ci vuole solo la
dichiarazione da parte della persona all’Ordinario. I'Ordinario puo licenziare dai lo-
ro ministeri i lettori e gli accoliti di diritto nuovo per decreto amministrativo. In que-
sto caso si presuppone ci siano i motivi validi per farlo»71,

69 SC 21, 2. Cfr. su questo anche R. Kaczynski, Kein “Amtstrdger”-Ersatz. Der liturgische Dienst der Laien, in
Gottesdienst 15 (1981) 65-68, 66.

70 Cfr. GEROsA, Carisma, cit., 146 s., 151 s.

71 KAISER, Beauftragung, cit., 247. Per i candidati al sacerdozio che si ritirano dovrebbero valere secondo
Kaiser le seguenti modificazioni: «Die Bestimmungen iiber das Ausscheiden aus dem Klerikerstand von
Rechts wegen sowie iiber den stillschweigenden Verzicht auf ein kirchliches Amt bei Vorliegen bestimm-
ter Tatbestiinde sind so sehr auf Kleriker abgestellt, dass sie in analoger Weise nur auf das Ausscheiden
aus den Kandidaten fiir das Weihesakrament, nicht aber auf das Ausscheiden aus dem Lektoren- und
Akolythendienst neuen Rechts anzuwenden ist. Wer aus dem Priesterseminar freiwillig austritt oder en-
tlassen wird, scheidet daher von Rechts wegen aus den Kandidaten fiir das Weihesakrament aus. Dagegen
scheiden Lektoren und Akolythen neuen Rechts nicht von Rechts wegen oder durch stillschweigenden

27



Articoli

Rimane ancora la questione della celebrazione dell’incarico come atto dell’as-
sunzione in servizio del carisma. Trattandosi del conferimento di un vero incarico
con i ministeri istituiti secondo il nuovo diritto — quindi secondo Ministeria quaedam,
poi pero aperto anche alle donne —, la cerimonia dell’incarico sarebbe da celebrarsi
secondo il rito dell'incarico del nuovo pontificale?2 con adattamenti per la nuova si-
tuazione (I'incarico a veri laici, cioé donne e uomini, per un ministero liturgico lai-
cale nella propria Chiesa parrocchiale o I'incarico a teologi laici all’inizio della loro
formazione pratica dopo lo studio). In linea di principio potrebbe seguire un model-
lo dell’ordinamento del pontificale, che tenga conto delle condizioni della Chiesa par-
ticolare.

5. “Reintroduzione degli ordini minori”?

Una reintroduzione di cid che la Chiesa ha abolito — con una rottura profonda del-
la tradizione — nella riforma postconciliare, deve essere assolutamente evitata. Il nuo-
vo ordinamento del 1972 metteva fine a tutti i sospetti di “derivazione” dal sacra-
mento dell’Ordine, di un lento avvicinarsi, come a tastoni, dei candidati allo stadio
“pin alto” dell’ordinazione dopo tanti stadi preparativi. Invece deve esserci un’aper-
tura dei ministeri liturgici laicali istituiti permanenti agli uomini e alle donne all’in-
terno delle parrocchie per il loro ministero nelle loro Chiese. Con questo si aspire-
rebbe anche a un vero incarico da parte del Vescovo quale Ordinario della vita litur-
gica nella sua Chiesa particolare, con una celebrazione solenne che toglierebbe una
volta per sempre alle celebrazioni nelle cappelle dei seminari — nonostante la forma
quasi uguale della celebrazione! —1'odore di “ordini minori”, se effettivamente si con-
ferissero a laici veri — uomini e donne — ministeri liturgici che non aspirano a un mi-
nistero ordinato.

Tutto cio pud avvenire solo se 'autorita ecclesiastica, alla quale spetta il compi-

Verzicht bei Vorliegen bestimmter Tatbestinde aus ihrem Dienst aus. Auch wer als Kandidat fiir das
Weihesakrament zum Lektoren- und/oder Akolythendienst beauftragt wurde, verliert daher diese
Beauftragung durch sein Ausscheiden (Austritt oder Entlassung) aus dem Priesterseminar nicht von Rechts
wegen; er kann aber aus diesen Diensten freiwillig ausscheiden oder entlassen werden».

72 Per l'area linguistica tedesca sarebbe il terzo volume del Pontifikale Die Beauftragung der Lektoren und
Akolythen. Die Aufnahme unter die Kandidaten fiir das Weikesakrament del 1994. Per la descrizione del
rito cfr. anche Zeremoniale fiir die Bischife, cap. 6. nn. 791-821, 214-219: “Die Beauftragung der Lektoren
und Akolythen”.

28



Michael Kunzler

to di ordinare la liturgia73, percepisce i punti oscuri e le incongruenze nel regola-
mento sinora in vigore e ne trae con coraggio le conseguenze. Solo cosi i ministeri
istituiti del lettorato e dell’accolitato possono risollevarsi dal loro stato di dormive-
glia contro I'intenzione di reintrodurre di fatto gli ordini minori a ministeri liturigici
laicali di lettorato e accolitato veramente presenti e viventi nelle parrocchie.
Concretamente cio significa che si devono ammettere le donne ai ministeri istituiti
del lettorato e dell’accolitato e quindi che occorre modificare Ministeria quaedam VII
e anche il can. 230 CIC 1983. Certamente si dovrebbero trovare vie a livello parroc-
chiale e sovraparrocchiale (decanato e diocesi) — corrispondenti alla motivazione ca-
rismatica dei ministeri laicali sopra esposta — attraverso le quali si possano scopri-
re, promuovere ed esaminare i doni per un ministero liturgico e assumerli in servi-
zio con un atto liturgico presieduto dal Vescovo quale Ordinario della vita liturgica
della sua Chiesa particolare.

(traduzione di Elke Freitag)

7B8C2281.

29



