
RILU VII Q9- 7

La liıbertäa, ONO dı Gr1ısto all' uomo,
SEeCONdO Hans Urs von Balthasar

acCques éervais S/J
Pontificia Universita Gregoriana (Roma)

Lesperienza spirituale ıberta eristiana

Largomento iberta G1 presenta In modi molto diversi, 110  b solo nell’Antico
nel UOVO Jlestamento, all’interno STESSO storla eristiana: In forza Iu-
di grazla rifulsa. ne „ 1080) NO OSCUT23Q, (nNOovannı Croce accentueräa la

pacitäa dell' uomo di divenire DIio0 Der partecipazionel, mentre Ignazlo i Loyola,
segnato 08 esperlenza c CONVersiı1one, farä maggliormente risaltare le NOZ10ONI1
di disponibilita Ci “indifferenza”, intese COIINE strada di rıtorno ibertäa finita
alla S5Ua condizione originarla, ramıte l’offerta di sStTessa alla iberta infinita2. S e
gıa ne Bıbbla ne Tradizione cattolica G1 OSSETVAaNO VIS10N3N1 assaıl diverse,
Aanto pIU questo avverrä nel mondo dell’Ort  0SS12 Riforma protestanite, DE
NOn parlare osrandi religioni 110  — erıistiane La CONCEZIONE ibertä che G1 LIro-

In ans Urs VO  —; Balthasar di Stampo decisamente 1gnNazlano pO Ul LeO0O-
logia santıta che le conferisce un ’ indole proprilamente esistenzlale.

Quil OCCOTITE ricordare PrInC1p10 metodologico che fu alla base grandi
Somme del Medioevo: la CONOSCENZEa pIu chiara di Ul CuUsa la G1 acquista addove

G1 istingue pIU puramente®. Per indagare SIL natiura del avallo dell’asino, 11

(GIOVANNI ELLA CROCE, Salıta del monte Carmelo IL, ö 5 In nere, versione di Ferdinando di Marıa
R RKoma 81

IGNAZIO DI LOYOLA, Esercizi spirituall, 234, versione di Schiavone O7 Cinisello Balsamo 1995, 311-
315 Su questo argomen(to eda il mM10 TO Theologie des Exercices spirituels. DON Balthasar IN-
terprete saınt Ignace, Bruxelles 1996, speclalmente 323.37209

T OMMASO D’AQUINO, La Verita f «Quando del predicati S] d1c0onNO secondo prima pO1 Ci MO
S! NO  —_ nNeCcessarıo che T1Ceva la predicazione COMINUNE DEr primo C10 che TE COSEC, C10
In CUul primariamente G1 trova la NnNOzlione completa di quel [predicato (versione Edizioni
Studio Domenicano, vol 1, Bologna 1992, 85)



Contributi

ricercatore avveduto 1OMN prenderä COMMe 0ggetl0 mulo. Cos]1, DE cogliere LOcE
ed evidenzlare 10 svolgimento lberta cristiana, NON G1 deve COMIINCIlATEe 10

studio col Considerare 11 peccaftore. Questi infatti,. SECONdO l insegnamento Sacra
Scrittura, assomiglıa a.d UullO SCh1avo, dall' ingiunzione esterna Cı altro
Conviene InvecCce contemplare 11 NTO, che, a contrarıo del Nglio sSchlava, «11 -
LO SECONdO la Carne>» Gal 4,23), Cammına quale «  TUumentTto dı g]ustizla 1 ETrVIZIO Ci
DIio» (Rm 6,13) rappresenta percio meglio |u0omo In quanto naturalmente orlenta-
LO DIo, In CUul G1 TOVA la „ 1080) autentica 1berta. Balthasar era Convınto che 11
risma dei Santı «vangelo vivente»4; la loro esistenza Ul «teologla vissuta»5 la
quale indica SCINDTIE di alla teologia la V1a alle sorgenti] VIve quali la SUL
rifllessione PUO deve attingere.

Precisiamo che libertä schlavıtu G1 devono quı giudicare SO l’aspetto dell’at-
teggıiamento interlore: «gl uUuOMINI guardano all’apparenza», dice la Secrittura (1 Ssam
16,7), 11 Signore Invece il testimone disposizioni interne del La Condi-
Zi1i0Ne propria del] SAanto G1 intende In funzione del S1Ud1Z10 divino, S1Ud1Z10 che, del
resto, «Ja NnOostra anta madre hiesa gerarchica»® partecıpa al fedeli DEr illuminare
la loro venerazlione. Tale 1berta interilore SCIMDTFE liberazione schiavitu del
DECCAaLO Come OSSEeTVa l’Aquinate: «Siccome L’uomo 108 raglione naturale In-
clinato alla giustizla, mentre il peCcCcato contrarıio alla. ragıone, chlaro che la 11<
bertäa da[l pECCAalLo la verxa libertä, la quale ColIncide CON la schiavitu giustizla:
poiche CO  a I’una CON altra 1 u0mMo tende alla. 1080) natura ıd quod est CONVENLENS
sSLO11»7. Meglio del DPeCGATiOTE, il rivela l’essenza ibertä cristiana, perche
eg]1 ne STAatO dell’uomo che dispone plenamente dı se, che VIVe CO  b G1 INCON-
dizionato In funzione 10807 «obbligazione» l’immagine atia da San Paolos
del SO legame ontologico OIlu1l che oli da L’esistenza. Per comprendere che COS’@e
la 1berta spirituale, bisogna guardare NLIO d1 tale indole., C10@ all' uomo che,
COINE dice Surin, ha «Ja capacita ll fare timore, Spirito del Signore

VON BALTHASAR, Schwestern ım €eIsl, Einsiedeln Z (tr. 1t. Sorelle ne. SPIrLO, Milano
Per le di quest autore, rInviamo per quanto possibile all’edizione In italiano, pIU Vo ab-

blamo dovuto COTTESSECETE la traduzione)
Verbum (‚ aro, reiburg Br. 22() (tr. 1T Brescia 224)

GNAZIO LOYOLA, Esercizi spiriıtuali, 333° ed Cit.: 437 econdo CONGAR, gnazlo Conlare
l’espressione “Chlesa gerarchica”: L’Eglise de saınt ugustin V’e,  que moderne, Parıs 1970., 369

OMMASO D AQUINO, La Somma Leologica [1-IL, 183, 4, versione EKdizioni Studio Domenicano, Bologna1985 vol 22 268
Cr COr (AZE «Perche 10 Sch1avo che chiamato nel S1gnore, iberto affrancato del 5S1gno0Tre;sSimilmente chi chiamato da libero, sSschlavo di Cristo».

100



aCcques Servals

di DIio, C10 che INEeENO perfetti] 110  z fare»9: affidarsi r1Serva a miıistero del-
la proprla or1ıgine. «)Ove C @e  > A 10 Spirıto del Signore, Ce  A liberta» (2 (‚OT S17 dichla-

l’Apostolo: la perfetta iberta erıistiana quella di chi passato dalla etitera allo
Sspir1ıto. Ne gode il Santio che Caplsce VIVe il spirituale SW esistenza In
Iu1 pOoSSIaMO la egge Spirito, che C] alfranca egge del pECCAaLO

morte10 porta la nostira autonomla ad un autentica “teonomla .
punto di partenza riflessione d1 Balthasar esistenzlale, 18(0)  = soltanto DCr-

che egl In dialogo CO  — santı crıistianı, anche perche radıcato In Ul CSDE-
rı1enza personale libertä, formata alla Scuola egli Esercizıi spirituali 1
sant Ignazlo. Nel 1948, ALNILO In CUul AaDDAare S rıvista austrl1aca del gesulti il SUO AL

ticolo programmatico: eologia santıtall, Balthasar pU.  1Ca SUu rıivista
“Orientierung” di Zur1go breve sagglo, CO  — titolo affine Esercizı eologia.
119 SOTIO In COoNnd1zlonı di vita particolarmente travaglıate, eologla eglI
Esercızı 1gnazlanı che egli svilupperäa fino alla fine 108 produzilone letterarla12.
ESSO davantı alla. scelta fare SUO1 ultimi votl quindi TINUNCIATE alla collabora-
ZI0Ne CO  — Adrienne VO  > pEeVT ODDULE lasciare la ompagnla di Gesu, il teologo SV1Z-
ZeTrT0O ha 0Optato, COMN il pleno del consigliere assegnatogli dal SUo Superlore
generale, DeEL la soluzione pIU rischiosa: ha dec1so di dedicarsı insieme questa don-

medico, SpOosata CO  — 11 Prol. Kaegı dell’Universitä di Basilea, alla. fondazione d1
istituto secolare. «Dalla g1ustezza dell’elezione fondamentale», egli spiega In riferi-
mMento a,| librieino 1gnazlano NO  — ula segreia allusione a destino DETrSONa-
le, «dipendono le SOTI1 de  iıntera esistenza cristlana, la quale ADDALC pOol ne|l SUO

Complesso Sclupata, quando un& “elezione obliqua cattıva“ I’ha travestita menda-
Cemente In un “"VOCazlone divina” (n 142): quindi In on ha forzato la volontä d1-
VIna alla propria volontä (n 169), ODPDULE quando, scegliere affatto, rimane nel

110  > decisione»13.
Alcuni annnı prima, era usScC1Ito il SUO prımo grande Sagglo patrıstico Massiımo il

Confessore, Ul gura i} CUul esempIlo, In tale Omento drammatico SWl V1-
ta, 10 ha Certamente illuminato. II DIU ANCOTEa che la dottrina di questo San(lo, COMN-

JJ SURIN, Ul spirituale alla pnerfezione, VI, S versione taliana In AaSse q | r1Sstabılıto CUT’a di
de Gerteau, Cinisello Balsamo 1988, 286

10 (ir. Km S,
11 VON BALTHASAR, Theologie un Heiligkeit, In Wort und anrher (1948) 881-896, r1preso In Verbum

(‚aro, Cit.. 195-225
12 (T lexte ZU. ignatianischen Exerzitienbuch, reiburg 1993

Exerzitien un Theologie, In Urientierung 192 (1948) Z

101



Contributi

fesserä pIU tardı, lo impressionato, fin dail SUO1 studi, il 5 {10) Cammıno DErIrSONa-
le 11 fatto che, dopo Atanası1lo, d1 singolo poteva difendere, rischio
propria vita martirio contemplato In modo SPETENO lucido», la fede OTrTIO-
dossa. «In Jul», diceva ammırafto Balthasar, «S1 lascla,dentro la Catholica,
C10 che Kierkegaard ha inteso COM il “"singolo”»14, Che la scelta di Balthasar 612 STa-
ia quella g1usta, Corrispondente Ul «VOCazlone divina... DUra impida,
scolanza di ne di altra alfezione disordinata» (n BE2). quale la descrive il SUO
TEe 1gnazlo, 10 dimostra 11 segulto la iıne Sa vita r'1colma di u1lla straordi-
narıa fecondita, che dura 1ino ad 0g Der la Chiesa 11 mondo Lo ribadiva gla CON
forza Joseph Katzınger, ne predica tenuta a| SUO funerale, avvenuto pochi g10rni
dopo la S52 N0omM1na cardinale: «I| vincolo dell’obbedienza era il CONLrassegNO di LUTL-

la sa vita. Egli 11011 SEegUlVva la strada propria volontä:; SEeguUlva la strada Q11l-
la quale fu portato COntiro proprı desideri Ilinche la 08  = volontäa 11 SUuOo eESSEeTE dive-
N1ISSeTO, propr10 In questo mO0do, SCINDTE pIu liberi SCINDTE pIU pur1ı»1>,

Per l’esperienza sofferta di quella scelta eruclale che vrebbe sSegnato la sSP-

91a definitiva 108 DPersona alla mi1ss1one, del qualificata, destinatagli dal
1elo, Balthasar era convinto che «DUO ESSEeTCI all’interno del empoO transeunte
atto CapaCce di condensare nell’unitä i} NOSTITO eMpPO, il passato il futuro, DrO-
pr10 i} futuro incerto, di {Ifrilo ne sSUua totalita II0 ne| SUO eMpPO etferno di 1IN-
serirlo In questa eternita». Per grazlia al Dio, anche In forza del DIO-
pr10 bbandono Jul, quest’atto che Ignazlo di Loyola chiama L’elezione di vita COIl-
sente all’uomo ll salvare dal di dentro la 1001 caducitä, mettendola Y r1paro nel
eMpO imperituro. La realizzazione assıma m13a ibertä finita consıiste infatti
ne «Corriıspondenza fra ”’eterna volontä divina DEr la mıa vita. personale la mıa
volonta di inserirmi In ibertäa ın questa volontä eterna»16. S e oli Esercizı di
sant Ignazio SONO, agli occhi del teologo, «Ja grande sScCuola di santita»17, perche
Il ne loro ogica DIU intima, Ul sScuola d1 ibertä spirituale.

Unser Auftrag, Einsiedeln 1984, 36-37 (tr. it. Il nOstro COMpILLO, Milano 1991, 32)
KRATZINGER, Eın Mann der Kırche In der Welt, In Hans Urs UoOoN Balthasar (restalt un Werk, CT i

Lehmann Kasper, Köln 1989, 351
VON BALTHASAR, Homo Crealius esl, Einsiedeln 1986, (tr. it. Brescla 1991, 534)

17 Verbum (‚aro, CH. 203 (tr. 1t. 208)

102



aCcques Servals

I SCgNO dı Cristo nell’essere creaturale

Con questa prima considerazlone, pOSSIaMO gla nturre il del titolo dato M

presente articolo. san colul che «santilficato In esu Cristo» (1 Cor 123
«liberato DeI eESSEeTE veramente lıbero» Gal 5:1) La libertäa dei 1gli cCi DIio un& H-
bertä alla quale |u0mMo0 «chlamato» Gal 5.:13) e552 gli viene data COINe vocazlıone

quando il Signore 10 invıta personalmente seguirlo nel «rinnegare STEeSSO DPreN-
dere la 08  © CLOCE>» (Mt questa rTINUNC1A di «ogni g107TN0>» (Lc 9.:23) ad INLIrO-
urlo ne ibertä verital8s, la ibertä di Cristo STESSO il quale, spiega 11 Vall-

gelo, NON StTEeSSO, la gloria di OIluUul che 10 ha mandato20, partecıpa COI

la SUua obbedienza all’onnıpotenza alla ibertä del Padre21 Agli occhl del mondo, ta-

le rINuncC1a qualcosa di negativo, DEr chl vuole portare il g10g0 di Cristo, essäa

diventa «dolce» (Mt per Jul, «1 SUO1 comandamenti!i 19180)  b SOMNO ST avoSL» (1 GV

5,3) In quale pIU prec1So, pero, la ibertä COINEC donoO d1 Cristo al-
1 u0omo, anCcOTra, frutto dell azıone Spir1ito anto, In che COsa consiste i
fondamento ontologico-cristologico iberta eristiana?

Per NnO1 cristlianl, Cristo il Figli0 un1ıgen1to del Te Egli STa PreSSo il adre,
la 5a Parola originarla creatrıce, COINE iler che sostiene. la Parola

di DIio DeET quale fu creato vangelo collega la creazlone del
mondo alla «Parola onnipotente» (Sap quale il mondo fu fat-
L0>» (GV E10) SA  wn Aa010 vede In esu Cristo il «primogenito di ogn! creatura>»

In vista del quale le COsSe SOMO siatie create>» Col „15-17) Percio,
spiega il eologo dl Basilea, assumendo la spiegazlone dei adrIı, egli STESSO l’idea
oriıginarla di l creato Quindi anche quando «vliene nel mondo» (GV 1,9) viene
ın realta ne proprietä» (GV 1.11) erto, peccatı hanno reso il mondo Ta-

NeO0 DIio, dı CONSC9UENZA il mondo 11011 «accoglie» iler Pero, «che 10 sappla
181 che 10 voglia (esso) ha In Lı il SUO Centro, i} SUO pPUnNTtO di partenz pun
di arrıvo:;: In Lul il mondo ne maniera piu alta PreSsSo stesso»22,

Incontriamo quı un tes1 magglori cristologia balthasarlana: «1utta

Cir. GV ‚31-3
(Ir. (1al 5
CIr GV 1185

21 Cfr. GV 5,19
22 VON BALTHASAR, “hristlicheran Einsiedeln 1977, 146 (tr. it. Gl statı dı ıca del CrLISLLANO, Milano

159)

103



Contributi

l’eccentricita del mondo Creato ne|l s {10 r  D DIio possibile ultimamente
cSOl0 perche questa eccentricitä sıtuata all’interno parentesı1 del er di DIoO
incarnato Sa concentricitä nel riguardı del Padre»23. Alla base dl questa LTe-

SL, VI la dottrina Rivelazione DeELI la quale DIio 18103  => «C1 ha Tatto CO  » al-
Iro «disegno» che quello dell’avvenuta eCcConO0mM12 calviflica. Egli dall’eternitä, «priıma

fondazione del COSINO>», «C1 ha scelti» In esu Cristo ESSEeTE SUO1 Ngli»,
C10€ In quel «Signore esu Cristo» nel quale NOl r1Cev1amo0 «Ja redenzione mediante
i} SUOo la remissione del peccatı» nel quale «Tutte le COSEC, quelle del cielo
quelle della erra devono eS556ecI€6€ ricapltolate» (Ef ‚3-10 Commentando I ınno DAaO-
lino, Balthasar ribadisce l’apertura fondamentale storl1a gl]1
u0OoMmMInNı 1910181 hanno ula storla che S1 PUO chiudere In se, poiche da questa missione
definitiva che acCquistano il ultimo. DeEI dell uniıco Capo esu Gristo
che oli eletti nel Figlio ottengono la loro MISS10NEe TOVANnO In tal modo il significato
finale loro esistenza, |’«idea» loro vita, quale da SCINDLIE 1a Iscritta nel
c1elo.

La prıima 4SSEerz.10nNe del Prologo g10VanneoO 1910}  z quindi letta collegarla
COIl 11 segulto. erto, «In PFINCIPIO STAatiO fatto Der del erDOo, dı
ul n]ıente SLAtO fatto d1 C10 che esiste In Iu1 era la vıita la vita era la luce de-
oli uUu0OoMIN1L>» (GV 1,3-4) Pero, precısa VOoO  > Balthasar, questa aSSerzio0ne sSolo In
CammınoO C10 che poiche la luce viene ne tenebre, 1a illumina ognı

infine G1 fa eES5S52 STeSSAa DEr portare la plenezza grazla del-
la verita. «Solo questo la stor1a or1ginarla, il pPUunNTLO nodale che raccoglie In GE
tuttı fenomen!i del mondo del SUO SViluppo StOr1C0»24 Nel veniıre nel mondo ed
parıre In DEISONA ne Creaz.i0nNe DeET Comunicarcı la Gl Srazla la SUuäa veritä, i
«Figlio unıgen1ito>» (GV 1,14) 1910181 distrugge "ordine natiura ondato dal adre;
ne SsSu lıbera condiscendenza, G1 lega alle legg] natura Der poter rapire QUE-
sta natura portarla, a ] di 1a di SteSSa, 1 SUO compimento proprI1o, alla. 108 1idea
or1ıginarla; adempie opera creazlone, sopraelevandola, conferendole l SUO

lore definitivo. Infattı, «egli q ] PFINCIPIO di O, ha In Iui cConsistenza» Col
‚16-17):; Egli ’Alfa "Omega (Ap 1E 2’8)! eNTr. ne creazlone CO  — la 08 ml-
SUra che penetra fino alle SUe€e inchinazloni piu mondane. LO STESSO STO-
r1a NON arebbe STAaTiO approvalto definitivamente, 1910781 fosse STaia previısta la SIl

Incarnazlone «ne| per10do finale In CUul sS1aM0>» (Eb 1,2) (‚onvlene qul cıtare la for-

Ihbid. 152 (tr. it. 164)
Ibid. (tr. it. 164)

104



Jacques Servals

mula estremament pregnante CO  — la quale 11 eologo SVIZZeTO porta alle SU€ massı-

CONSCSUECNZE le affermazlion1ı Secrittura «Non e’ Egli, il mOondo: pDIU
g10vane di quel mondo ne|l quale di CUul ha la nNnatiura Natur) L’esse-

Wesen), al Contempo anche piu antıico. In mister10so il mondo füu fatto
Sa immagıne; fin ne pIU ormalıi leggl dell’essere risplende COME In filigrana,

aglı occhl del sapıente che OSSEerVvVare la realta (Seiende) CONTITrO luce, il SCSNO dı
Cristo»25

questa prospettiva 61 comprende perche possibile dire, nell’ambito dell’an-
tropologia, che Egli 613 L’unica del fra natura grazla26, Ea ibertä
STesSsSa dell’ uomo ONO r1CEVUTO da Cristo fin dal SUuo STESSO eSSCIE Creato Infatti.
la ibertä spirituale, che orazla venuta PeL di esu Cristo, ffonda le SUue€e

diei In Ul natura reale, ondata DUre€e iın HU: pertanto e552 STesSsSa gla dotata di e
bertä la iıberta di accogliere queStO SUO ONO d1 grazla. fondamento ontologico

libertä spirituale alla. quale |u0omo chiamato quindi CGristo STEeSSO DI se-

1910)  zn in ultima analısı altra possibile relazione DIoO che In Cristo 5S1gnore.
«sSvelare plenamente I’uomo all’uomo, rendendogli ola la Sl altissıma VOCAZl1IO-

1N6», puntualizza la Gaudium el Spnes in ula prospettiva affine quella del eologo
SVIZZEeTO, proprio0 il er incarnato che «manıifesta il Padre 11 SUO amore»27/ In

questa Iuce 61 Caplsce l paradosso iıberta naturale, necessarliamente aperta
DIo, incapace di compiersi da STessa Per poter pervenire alla. Ga destinazlo-

ultima, deve r1Ceversı da altro, accogliere DEr 11 SWl ramıte la ıberta di
Cristo28.

Significato drammatıco ıberta

La ibertä dell uomo quindi Ul libertä finita, che r1CcCeve necessarlamente
STesSsSa SIl orıgıne trascendente. In questa origine, la fede r1C0NOSCE COINEC OTr1-

25 1} Schleifung der Bastıonen, Irier &/ (tr. ıt. Abbattere bastioni, Torino-Leumann 1966, 116
Abbiamo leggermente COTrTeEeiItLO la tradu;ione italiana)

Sull’ipotesi di una natiura PUTra, G1 eda 1 Pneuma und Institution, Einsiedeln 1974, z (tr. ıt. LO S5Spiırıto
[’istituzione, Bresclia 1979, 9-2

C ONCILIO 'ATICANO IE: Costituzione pastorale Gaudium el Spes, Zn In Enchiridion Vaticanum, vol. %- 1385
(ir UBAC, Catholicisme, Parıs 1947, 295-298

28 In terminı flosoficl, G1 potre.  € esplicitare questa aflfermazlione dieendo In quanto IMAGO Carıtalis, |’uomo
esiste ne5 creaturalitäa In virtu dell’atto dı Donatore ACtus essend: partecipa della plenezza sSUuSs-

sistente 4l unl Libertä infinita, che la plenezza dell’essere la forma dell’ Amore intratrınıtarılo.

105



Contributi

gine libertäa creata la Libertä infinita di geloso. In c554, tuttavla, il
incredulo SCOTrge InNveCe ostacolo, anzı ul  ©9 MINAaCCIA DPeLI il proprio Svilup-

Lungı dal discernere nel DIio Cr1st1ano, COLLE Dionigı eopagıta, «que. ene
riempie SUl Iuce le COsSe Capacı dı eESSEeTIE partec1p1»??9, altrı, COIMlE

Nietzsche, vedono in Lu1 la «divinita egli infermi1»30. «NOo1», 61 arrischia dire UYU6-
st1 nell Antiıcristo, «sentiamo quel che viene venerato COINE DIio COMEeEe miserabi-
le, assurdo, dannoso, NON soltanto COINE eIrTrOre, COINE delitto CONTLFrO la yıta»3ı
Alla base Concezilione liberta, la decisione intima dell uomo che aCCeita

INeENO di lasclarsıi personalmente coinvolgere In questo 1stero di Creatura-
le qu] G1 dividono gl spirıtl. Risulta quesSto proposito esSstremamente interessan-
te COINE l NOSIro autore AVE6SSC visto. ne SUE giovanili, il conironto fra due
pensatorIı che piU di altrı hanno segnato destinı del secolo: Nietzsche
Kierkegaard. Senza 1EeSSUNl influsso I’uno sull’altro32, ess] hanno illustrato la loro 1m-
postazione Opposta COM metafore sorprendentemente rassomiglianti$3.

«( era lago che G1 riıfiuto g10rNO di far defluire le SsSUue che rialzo un

diga addove fino ad allora TOVAVaAa deflusso da quel OmMentTtO questo 1ago CTESCE pIUu
In alte77a. OrSse proprio0 quella rINnNuncCla C1 darä anche la forza COM CUul 101000 eSSCIE

sSopportata la rinunclia STESSA; forse I’uomo partıre da OTa cerescerä SCINDTIE piu ın
alto, 1a dove 19102181 avra pIU sSbocco In dio»34. significato del OVVIO nel
rifiutare dı sboccare In altro quello che G1 chlama Comunement DIoO che la M
bertä dell' uomo acquista u1lla CONSISTeENZA forza propria, SCINDTE magglore Ora, la
STesSsSa metafora del lago viene utilizzata da Kierkegaard, In esattamente
OPpOSTO. contrarıo di Nietzsche, proteso la COSIrUuzZ.10ONe di futuro che
612 frutto manı dell’uomo, egli contempla il i1stero di Ul Origine trascenden-

DIONIGI AÄEROPAGITA, Nomiı dı o 4, In Dio NASCOSTO. Secrittz scelti, tr. all :amDba, Padova 1983, 78

NIETZSCHE, "Antıcristo. Maledizione del Cristianesimo, { In NMietzsche erke, vol VI/B3, Berlin 1969,
183: ed. it. CUT’2 ll Montinarı 1, Milano 1970 1977, Za

31 Ihid. 4 7, In Nietzsche 'erke, vol VI3, 223: ed ıt. 65

almeno quanto rıtiene STRUVE: «HKs ist bekannt, daß Kierkegaard und Nietzsche keinerlei 1n auf
einander gehabt en. Der 1nNe (eneration ältere Kierkegaard STAr als Nietzsche 1 TE alt WäAäl,
und VO.  - seiten Nietzsches ist 1Ur einer Nüchtigen Berührung mıt dem “psychologischen Problem
Kiekegaard” gekommen» Die neuzeitliche Philosophie als Metaphysik der Subjektivität, In 5>ymposium
11949] 211).
Su questo tema eir. VON BALTHASAR, Die Alternative. Kierkegaard und Nietzsche, In Geschichte des
eschatologischen Problems, 1930 (Freiburg 1-4 Der Zweikampf. Kierkegaard und Nietzsche,
In Apokalypse der deutschen eele, 1937 (Freiburg 695-734)

NIETZSCHE, La qgala SCLENZA IV, 285, Nietzsche 'erke, ıtısche Gesamtausgabe, vol. V/2, erlin-New
York 1973, 208; ed. ıt. 205

106



Jacques Servals

che prodiga questo la SIl potenza. «GCome il lago tranquillo che ha la 10808

origine profonda ne sorgente NasSC0si2a che NESSUIl occhio r1esCcCe vedere, COS1] 9
IMOTe dell uomo ha un origine pIU profonda nell’amore di DIio SE 19107281 C1 fosse
NesSSu11l2 sorge: nel 0NdO, DIio 110  s fosse ] amore, NO  — C1 arebbe il piccolo 1ago0,
ne l amore dell' uomo ome il laghetto ha la sSua oriıgıne ne profonda sorgente,
G1 l’amore dell' uomo 61 ON!| direttamente In quello Di1i0»35 Limmagıine
questa volta COINlNlE ne «contemplazıone» ignazlana cConseguire AL OTLe>» 61a -

invıtatı vedere nell’esistenza dell' uomo un realtä, che defluisce dall’origine di-
VvIna «CoOMe fonte le acque»$6, La sorgente, SECONdO la Serittura, alla. quale G1
riferisce implicitamente Kierkegaard, «l’amore d1 DIio riversato nel nostrı CUOT1»
(Rm 5:5) CO  b an profusione da far «SSOTSare dal NOSTIrO SCI10 fiumi dı V1-
Va» (GV 7,38) La ibertä 1910781 G1 on!| pIU U1l negazlone: {fferma STeS-

nel r1cCeversıi positivamente all Amore efiferno COIMe Sa fonte ontologica.
Meglio di molti 110SON1, misticı eristlianı hanno r1CONOSCIUTO entato di chlarire

11 istero dell’essere Creato dono dell’esistenza finita 110  a ha altro mot1vo che
l’Amore incondizionato, anzı gel0so, del TeAatiOore la 108 creaturas$/ ()sserva
SAl (Hovannı (roce «Il Signore sostanzlalmente dimora ed presente In qual-
S1AS1 anıma, anche In quella del pIU grande peccatore erra SCINDIE In atto

tale genere di un.)ıone fra le Creatiure il (Creatore il quale, ın forza di 6c554, COIl-

loro ”’essere di CUul SO0 In Se questa 61 scindesse, gli esser 1ı creatı C6e6S5-

serehbbero di esistere ritornando q ] n]ıente»38. DIio all’esistenza 0ogn1 realtaäa
Creafta, la quale quindi partecıpa necessarliamente d1 questo mMovımento. In quanto

KIERKEGAARD, G tt dell’amore, n p ll abDro, Milano 1983, 153

GNAZIO ‚OYOLA, Esercizı spirituali, D ed. Cit., 319
DIONIGI AEROPAGITA, Y quale G1 ispira la contemplazione DEI cConseguire l’amore sant’Ignazio, descrive
quest’amore geloso In terminı insuperabili: DIi0 STESSO, universale, per uell amore,
buono, che ha DEr le creature, In forza SUu&a onta del SuOo ESCE fuori se, In quanto
provvede gli esser]l, ed e, pPer COs1 dire, edotto per SUu&a ontä, cariıta 0OS1 dal SUO ESSETE al
di 1a al dı di ogni COsa scende in le COSC, DUr rimanendo assolutamente trascendente 11011

uscendo da sSe DEr questo che gli esperti COse divine 10 chlilamano ıl geloso 0Ss1a l’ardente DeELI 00107

re intensissimo gli esser], pensando all’ardore 10808 carita nel Ssuscitare ardente slancıio
In risposta al SUO al SUO desiderio ll rendere degne d’amore anche le CS d’ordine inferiore che
egli Circonda S:  S provvidenza» (7 Nomi dı Dio 1 E ed. CIE.: 1-9

38 (JLOVANNI IELLA CROCE, Salıta del monte C(armelo I1, 9. 3 ed. CIl Con il termine “CONservazione”, gli
SCcColasticı designano ”’azione divina che mantiene nell’esistenza gli esserı creatl. Per la maggior Dar-
te dı 10r0, la CONservazlone 1O:  — In DI0 atto bensi la continuazlone dell’atto creatore est
per actiıonem, sed per continuationem actionis qUae dat ES5506» OMMASO D AQUINO, La Somma LeO-
logica ® 104, ad 4um, ed. C1It. 48)

107



Contributi

natura razionale, e5S52 partecıpa COM la Sa libertäa39, che, DUr avendo il potere d1
rifiutare l dono, nondimeno incapace di distruggerlo. Un altro 1st1COo, Berulle, (
ASSEeT1ISCE CO  u LONO altrettanto metafisico: «Benediciamo DIio, che CI ha dato L’es-
SCIE€E, tale CGESSCIE che ha CON Iu MOVIMEeNTO dı u Questo
vimento iImpresso potenza del (reatore nell’ intimo 08 Creatura ne!
(9)01 dell’essere Crealto, ın dall’iistante STEeSSO In CUul Creatio movımentoa
G1 profondo COSI potente che la volontäa 1910181 PUO raggiungerlo DE combatterlo, che
il pECCAalO NONMN 10 191010 arrestare, ne l’inferno poträa distruggerlo. Questo
movimento dureräa NIO quUanto la Creatura STEeSSA ed inseparabile da esSsSa>» Se
tale “essere perche eS550 e? ne Sa creaturalitä, cContemporaneamente
capax finiti el iInfiniti, esiste 11011 sSolo nel emMpO, In un& dimensione d’eternitä,
determinato SWl apertura trascendente alla profonditä insondabile de  SSEeTe
sopraessenzilale che gl conferisce la SIl origine assoluta. Lessere In QUanN-
LO «immagıne di 10>», SCHILDLE presente alla. Sa orıgine prototipica che il DIoO
d Amore:;: 10 612 COINE Creatiura davanti a ] SUO GCreatore, 612 COINE peccatore redimi-
bile davantı q | SUuOo Redentore. Creaito COINeE e, ne Sa STEeSSAa natura, L’e-
plfanla dell’autocomunicazione divina.

questa SC12A. «metafisica del santı>» TremonNn: che G1 sıtua Balthasar.
Gli accentı SUua interpretazione SOMO tuttavla fortemente ispirati alla. Visione
1ignazlana «due bandiere»41. La iberta che qualifica la volontäa ”’azlone uma-

G1 manifesta, attraverso OPZIONI contrastantı, COINE Ul ibertä anımata SpI-
rıto di Cristo SpIr1to dell”  ticristo, dall’umile SEeTrVIZIO ad Altro dall’or-
gogliosa superbia che Nega la dipendenza creaturale. fatto che la libertäa spiritua-
le 12 fondamento ontologico, che definisce un appartenenza esistenzlale alla.
SIl orıgıne trascendente, 1910181 toglie quindi che 1 u0omo possieda VeTO proprio0
potere di autodeterminazione: anzl, oli conferisce la SUua dimensione drammatica.
Luomo veramente dato STESSO, ed ha libero arbitrio, C10€ la libertäa reale di
scelta ira ermiıini alternativl, quale dipendono le sort1 S5113 vita. Luomo

STESSO ed agisce In In altro seconda del g1udizl0 che 61 fat-
LO personalmente, ed in questo attesta di ESSEeTE libero teologo intende qul la H-
bertäa nel classico: l contrarıo necessitä intrinseca di legame che In-

«Deus MOVEe Omnl1a SEeCUNduUuUmM modumn ideo divina mot10 quibusdam participatur CUu 65-
sıtate, natura autem rationali CUuU. libertate» (S TOMMASO D' AQUINO, UO: F ad 2um, In Quaestiones
disputatae, vol V, Torino 8)
PIERRE DE BERULLE, Opuscules de niete 2 E ed. Rottureau, Parıs 1944, 134

GNAZIO DI LOYOLA, Esercizı spirituali, 136-147, ed Cit. 215-225

108



acques Servals

catena ESSCIE SEeCONdO legg]1 precIise, SUL quali egli 11011 possiede alcun potere d1
autodeterminazlone. Difatti, COMMME otfa Sa  > 10ommaso, «Ja iıberta 1910181 esige NECESSa-

ramen che ”’essere libero 612 la prima di STESSO; COIMNe DEr ammettere che
UNO di altro, 110  > 61 richiede che 612 la prima»42, 1lieren-

che G1 sSolo ne mMISura In CUul e552 STEeSSA 1 u0mo, DUL
NON eSsseNdo l’origine d1 STESSO, possiede ula genuina capacita di atto
dicalmente rispetto alle SUeEe cCondizlonı di possibilita.

SUua SLESSAa finitezza, la ibertäa SUL Tale autopOosSseSSso del propri0 al-

(wutEE&0üo10C) 11 punto econdo di partenza ne cConsiderazlione libertä umma-

COMe autonomla “teonoma . rı (hıesa gl scolasticı hanno ereditato
quesSto pun il pensiero 9TECO 11 quale ha amplamente studiato la SITUttLura for-

male ibertä Mnita. «F PrinNC1p10 d1 movımento C10 che ste  » dice
Platone, «| questa L essenza la definizione ell’anıma» 43, Aristotele riprende
quest asserto, andogli 11 SUuo taglio decIS1Ivo: «L’uomo princC1pl0 padre PrO-
priıe 2710231 COME 10 del Hgli»44, il mot1vo di tale paternitä S] nel SUO potere di
scelta etica «1a virtu dipende da NOl1, COS1 DUre€E il V1Z10 nfatti, nel CAası In CUul di-
pende da NOl l’agıre, dipende da NO1 anche il 110  b agıre, In quelli In CUl dipende da
NOl il NO agıre, dipende da nNnO1 anche l agıre»*>, L opzlone morale che |u0MO In

grado di Complere procede COMe qualcosa di radicalmente originale, NO derivabile
da alcuna ser1e precisabile di forze interagent. «Se infattı NOl vogliamo, 1OIN q -
IrO decidere Der no01»46 La libertäa di scelta che possediamo In teor1a 4AaSSUmMmme il G1-

onificato di interlore inviolabile capacita di autodeterminazlone.
SE pero il movımento spontaneo dell’anima, che qualifica il lıbero arbitrio, le

dato da DIO, fonte di ogn! bene, veramente libero solo chl aCCconsente alla. egge del-
la S51a creaturalitä. Soltanto ul tale libertä G1 pUO designare COIMNNE ibertä spirıtua-
le Diogene Laerzlo, ula fonti pIU prezlose stor1a del pensiero, r1-

ıIn questi ermini la CoNvinzlone egli StO1CH: «Solo Ml sapıente| libero, tuttı

i malvagı SONO SCHIaVI, giacche la libertäa 110  — altro che la capacita C autodetermıli-
nazlone [EE0vc 10 AÜUTOTPAYLAG], mentre la sServitu la privazıone dell’autodetermina-

42 T’OMMASO INO, La Somma Leologica L, 83, ad 3Um, ed. C1t., vol 390
43 PLATONE, TO DE, ed eale, Milano 1993, S6

ARISTOTELE, Etıca nicomachea 1L, 5 17-19, ed Mazzerelli, Milano 1993, 1224

Ibid. I1{ D, 6-8, ed C1Il., 124
46 AGOSTINO, Questioni diverse VIUIL, In )nere, versione NuU0OVvVa Biblioteca Agostinlana, Roma 1965

vol VL/2, 31

109



Contributi

zio0ne |otEPNTLC AÜTOTPAYLAC]»47, il mot1vo addotto DEr PFrOVare che il sapıente ad
eESSEeTE libero questo: «egli solo un& vita conforme alla natura; egli solo C10€
G1 conforma all’ordine del mOondo, a destino»48. La virtu del sapıente consiste ne
plena sinfonia |cvudOovia|] del gen10 [ öatiumv], Spir1ıto impartıto C1aSCUNO, CON la
volontäa dell’Ordinatore e  ore dell’Universo, perche questa 11 VeTO 090S che
gli interno. Questa visione sStO01Ca libertäa COMMeEe saplıente OLMNSONallza CO  b la leg-
C divina, iscritta nell ordıne del mOondo, 61 ritrova nell insegnamento di maolti T1

Chiesa, quali perO, In base alla dottrina Creaz1ılone, anno0 chiarito la
LUra del rapporio fra DIio 1 u0mo, affermando che 110  b c e  DA nell’anima alcu-

scintilla IncCcreala; l’idea divina che |u0omo SCOTSE nel SUO 10 pIU intimo adical-
mente differente dal SUOo intimo STesSsSo «1Iu autem eras interl1or intimo INeO el SUDE-
r107 anche la ormula di sant Agostino dovrä ESSETE ulteriormen-
te precisata ne Tradizione, In particolare tomistıca, esSsäaä esprime L essenzlale del-
la posizlıonNe er1ısti1ana49

Lautonomia dell’uomo, la sa capacita Cı ESSEeTE padrone proprıe aZ1l0onNl1,
pO Sul potere COM CUul DIio dispone dı ul Percio, |u0mo 19000 possedere plenamente

STEeSSO soltanto nel consegnarsıi al 1stero infinitamente trascendente a quale fa
COSTLANTIeEe appello COINeEe tendenza al ene Questo 19103  > significa che l’uomo, essendo
immagıne dı Dio, 10  b 612 anche immagıne del NnOoNnN-essere-Causato C1 Dio VCeI’O,
quindl, che nell’anima 1910781 C e  Ra alcuna scintilla. increata, V @e  \ 53 ul TaCccia
del NO  —; eESSEeTE Causato di DIio SE queSto 1916)  a fOosse VeTO, allora la gelosia di DIO
re incapacıta di VeTO distacco del Creatore dal dono ibertäa fatto alla Sa

Creatura ed Il dono libertä 101 arebbe VeTO dono. Pıuttosto che COM DDIO
geloso AVILIEININO che fare CO  —; “d10 avaro”. Possiamo sSolo aCCeENNAaFTVI, poiche 10
SVIluppoOo di questo pensiero oltrepasserebbe limiti del articolo.

Diogenits Laertu tae philosophorum VII, TZI: ed. Long, IL, xfor: 1964, 348
Ibid. VII, 58, ed GE 334

GOSTINO, Le Confessioni 1L, 11. In nere, vol [, differenze Ll’accordo basilare fra Agostino
1Tommaso questo riguardo, G1 eda VON BALTHASAR, Theodramaltik, vol. I1 FKinsiedeln 19706, 187,

(tr. ıt. Teodrammatica, vol {L, Milano 99-200) Per un& discussione Meister Eckhart la 108

proposizlone condannata da (:l0vannı DzS 9771),; cir. Nım Din Selbes War. Studien zur Lehre
DON der Selbsterkenntnis bei Meıster Eckhart, Johannes Tauler un Heinrich SECUSE, ribourg 1971, 5SDe-
Cclalmente 41-592

110



Jacques Servals

} paradosso dell’autonomia ”"teonoma ” dell’uomoa

ompresa all interno ibertä infinita, la 1bertäa finita 1910181 pertanto alıena,
SO una egge estranea (”eteronoma ”), CasSsa 108  z (1 troviamo quı di Ironte
a paradosso la CUul In evidenza COSTILUISCE l’originalitä della CONCezIl0nNe
balthasarıana ibertäa. paradosso dell' uomo G1 manifesta ne STIruttura STEeS-

del SUO ESSEeTE In quanto e  (0 COsScClente 1bero>0. Questa STtruttura 61 lascia
individuare nell’'esperienza originarla del COGILLO, In CUul G1 distinguono diversi
mentl, indissolubilmente intrecclati I’uno all’altro SOggello G1 desta alla. COSCIeNzaAa
teor1co-pratica di STEeSSO grazie alla. chiamata di altro

In Pr1INC1IpPIO, C e  Va la parola, il esto, il SOTITI1SO, la CUr&a PreINUrosa GON la quale
“t 99 amanite 61 rivolge Jul, Ssuscıtando Ul SUa risposta: la risposta di ...  S ad
richilamo la CUul inlzlativa O 1910281 pUO attrıbuire STeSSO TIramite la Daro-
la che gl G1 indirizza, In qual modo dal di {uori, L’u0omo G1 SCOPDTE inserito ın ul

comunitäa che da SCINDTFE lo invita 10 accoglie. Questa cComunita dentro la quale era
al r1paro prima di raggıungere la COScClenza dl G PE I’uso del libero arbitrio, G1 DUO
chiamare, Con Sa  — 10mmaso "Aquino, “utero spirituale”, CON L’ute-

aterno nel quale il feto custodito prıima del parto>1 Fintantoche Ll’uomo *[ac-

chiuso Der COS1 dire ın U: DUra “astratta identit CO  > se, 10  a resente STEeS-
Invece, ne parola che gl1 TEe L’orizzonte aperto dell’ universo 11 respiro VIVI-

ficante del VIS-A-VLS soclale, egli accede alle profonditä ontologiche Sa eS1-
stenza Raccoglie, CO  a! la Sa ragione intellettiva, il mondo datogli da altro O; CON-

temporaneamente, SCOTge STESSO COMe ...  29 aCccolto da Iiu che 10 rivela nel-
la SUu2a consistenza proprla Infatti, la parola, da un parte, 10 fa USCIre dal SUO
bito chiuso DEr arlo STare PFeSSo altro, il mondo dato nel volto del ... tll > d’altra Dar'-
te, gli NsenTie i dirsi STESSO in C10 che egli ne 1080) particolaritä unıca di
Ironte all’universalitä dell’essere linguaggio media L’incontro ira il CONOSCEeNnNTe il
CONOSCIuUtoO. Con il linguaggio, le COSe r1CevonoO la luce del loro “essere-cConosciute”,

le parole che le esprimono hanno DIS0OgNO del reale il quale NO  a} hanno ba-
ne Sussistenza. Nota giustamente (lcerone questo proposito: «0Ognı discorso CONMN-

Su quanto SCcCRUEC, G1 eda anzıttutto VON BALTHASAR, Theodramaltik, vol I/1, CIl..: 356-357 (tr. it. 3635-
366) nonche Neun atze ZUFr chrıistlichen In RATZINGER, Prinzipien Christlicher Oral, Einsiedeln
1975, 86-89, ÜULRICH, Atheismus und Menschwerdung, Einsiedeln TK  N

5l TOMMASO D AQUINO, La Sommafeologz'ca 11-11 1 «11 Mgli0 DEL natura qualcosa del padre Anzı dap-
prima egli 11011 SeDParato NEDPUTE fisicamente dai genitorl, finche CONTENUTO nell  utero aterno In
guito, quando partorIito, prima dı ragglungere L’uso del eTr0 arbitrio, racch1iuso la CUSTIO-
dia dei genitorIi, COMNNE In utero spirituale» (ed Cit., vol 14, 242)

111



Contributi

SISTE ll realtäa d1 parole; le parole 19107181 DOSSONO fondamento sottral la realtä,
NEDNDULE la realtäa luce, ottraı le parole»>2, La parola fa salire le COSsSeE nel-

10 SPaZzlo luminoso dell'intelligenza COMUNICAZIONE erbale de- 30 del Iiu
110  b le COSTLLÜUISCE ne loro realtä: 19(0)  a la parola ad SITaTre colui che En

scolta, dice sant Agostino, le COse STESSE che oli G1 manifestano Tamıte colui che
la pronunc1a>5. La luce parola che AL C Lorizzonte del mOondo, da al-
LO Creatiore ragıone che la produce, SCHLDLIG, allo STEeSSO empoO pIU profon-
damente, enerata DEr unla ricettivitä attıyva ne quale TOVAa l SUO fondamento.
L’identitäa di Iuce parola (COgito di realtä sSum quale il la esperIisce
attraverso la chiamata di altro che 10 desta alla COSCIeNza di se, avvertita COIME

dono gratulto quindi COI Ul identita ricevuta 6Sa G1 deve alla. generosita di
Altro alla CUul identitäa assoluta di spir1ıto di CSSCIE, 0Ss1a. alla CUul plenezza dı 11-

bertäa di totale di SteSSO, 11 Sso finito partecıpa DeEL grazlia. Difatti,
divengo STEeSSO quando aCCEeiItoO i r1icevermı da quest Altro assoluto che m1 dona

StTesSso La parola hberatrice veritä la forza dell’' amore che TOIMUOVONO
|I’uomo nel propr10 ©eSSECFC: PrFrOVeENSONO da un OÖrigine incondizionata la quale oli VIEe-

incontro TrTamıiılte tu  Ka finito, quası Sacramento del “T 29 infinito Ci DIio
Un’analisıi STITUttLura ormale libertäa finita permetterebbe dı mettere

maggiormente In rillevo queSto paradosso Sa non-eteronomla dentro LFasso-
utezza ibertä infinita. La non-eteronomila Consiste propri10 nel 1910)  -eSSECEeTE-CAU-

Sato dell essere, COINNE immagıne dell’assoluto NON CS556CIE Causato di DIO, che i (UO-

ibertä finita. Nell’esperienza COSCIENZA di se, 1 uU0mMO avverie 612a la DFrO-
prla particolaritä unıca 612 la „ 1080) apertura essenzlale Ul totalıita piu grande di GE
La proprıia particolarıtä unica espressione del non-essere-Causato del 5{110 e6ESSCIE

Lapertura essenziale ad Ul  O9 totalitä pIUu grande la dimensione abissale In CUul G1 LTrO-
1 u0omo, che pUO interpretare la non-eteronomla COINE alcunche dı assoluto. DE -

filosofico che ha le CO  — L’idealismo tedesco che Balthasar defi-
NISCE COIMMe «metaflisica spir1ıto»>4 ha ato forma speculativa questa tentazlo-
Il  9 1OIN r1CO0NOSCIUTtA COMMEeE tale, COINE un esigenza spir1to STEeSSO

LO spirıto finito Vvive In un ’ oscillazione ira 1’“i0” 11 che 10 costituisce COINleE

tale del STESSO G1 attuano cContemporaneamente due
menı corrispondenti alla radicale incomunicabilitäa dell’essere (l 11011-€65S5:  -Causa-

CICERONE, De Oratore 1L, 19, ed. Bornecque, Parıs 1930, vol IIL,
GOSTINO, Maestro XIL, 4U, In )nere, vol 1I1/2, 786

VON BALTHASAR, Geistmethapysik, In Herrlichkeit, vol. . L2.: Einsiedeln 1965, (88-927 (tr. 1t. Gloria,
vol V, Milano 1971, 405-530)

2



aCcques Servals

dell’essere nonche la SsSu altrettanto radicale Comunicabıilita relazionalita (in
forza del SUO ESSEeTE [0)816) VI G1 verifica, infatti, da lato, elemento dı apparte-

se, che esprıme la singolarıta unıca del SUO eS5SsSere Percio, aqalla domanda
«Perche S(I10 Proprı10 10?», NON 61 DUO dare Ul r1sposta adeguata>5>, 1980181 questa:
S0O0I10 STAatO pensa(to, voluto, scelto da DIio che mMI1 ha CTeAali0O gratuıtamente, per

disinteressato. D’altro lato, ne Sua STEeSSAa singolarıta un1ıca, [E I10S$-

da dinamismo che 10 indirizza alla. totalita dell’essere Osserva l Aquinate: «C1O
che la volontäa vuole di necessitä, CoOomMme a.d ESSO determinata da Ul inchinazione
turale, U fine ultimo, COMME la beatitudine, C10 che in ESSO incluso, COMe L’esse-
E  9 la OMNNOSCENZEa veritäa altre COSe del genere»>., 108 condizione Inna-
ta, Iu0omo incondizionatamente ordinato al Vero assoluto quindi anche al ene
asSsoluto che illumina In modo trascendentale la 108 COSCIlenza. Infatti, «alla felicita
dell'uomo, che appunto "”ultimo fine, 110  > basta qualsiasıi altra OMNOSCENZA intellet-
tıva, la CONOSCENZA dı DIO, la quale apPppPpasa il desiderio naturale COINE

l’ultimo fine»57. «I desiderio d1 CONOSCEeTrTe la verita 110  — G1 acqulieta che In DIo,
cardine TeALOrTEe di le COSe»

L’opzione esistenzlale hıberta nel S {1  > autorealizzarsı

Questo mO0do, In (9)81 agostin1ano, d1 cComprendere il dinamismo 191078 ira-
duce pero ANCOTAa il VeTO proprio0 pensiero di Balthasar. Per chlarire il
relazione q | il quale, ne Sa giusta utonomla, l’“i0” trascende e6S-

sarıamente StTESSO, egli G1 rifäa alla visione teocentrica Ignazio, il quale, pIUu che
Sul fine beatitudine, me Laccento S gloria di DIoO, manifestatasıi nel SUuOoO

PrIMarıo0 (GV 4,10) DEr NnO1 «Rompendo CO  — la prospettiva teleologica, que-

50 «Particularium 191078 est sclentla 19010 definitio», G1 egge In OMMASO D' AQUINO, La Somma teologica 1, 44,
d ob 3 ed Cit- vol. B: trove l’ Aquinate spiega CSa ntende per individuo: «Individuum eST, quod
est indistinctum, aD alls eTrO distincetum» R 29 4, ed. C1t., vol 3 91) In quanto esistenza SPI-
ituale, COM caratteristiche proprie ed esclusive, L’uomo singolare, CONCrelio, NO  e entira ne. definizione
ormale di OINO In quan{to OILLO De nte el Essentia E: ( In nusculi filosofict ir. di Lobato, Koma
1989, 51

1 OMMASO D' AQUINO, La Verita XXTE 5 ed. CIl vol 5n 113
37 1 0OMMASO D AQUINO, Somma CONTFro Gentili IH: 29 9, ed. enti, 606-607 Prima, l’Aquinate

chlarito la natura precisa al questo ultimo ine «L’uomo DEr natiura desidera, quale ultimo fine, i COMNO-
la prıma. Ma la prima Ci le COStE DIio Quindi COMNOSCETE DIio ullımo iıne del-

"u0mo0» I, A S, ed. GCIE:; 606)
Ibid. IIL, 50, 6, ed Cit. 667

113



Contributi

STO santo| CONCEPISCE plıuttosto 1 U0mMO COINE ESSETE chliamato STES-
ne csfera DUra adorazlione dell’ amore disinteressato. SUO punto di DaL-

Z teocentr1Cco, determıminato da DIio esigenze del SUo che G1
mMUun1cCa alla SUua creatura»>* In questa prospettiva che il teologo SVIZZer0 imposta
la questione libertäa: mMOSItra COINEC quest ’ ultima trOoVvIl, in dall’in1zlo, il SUO Cr1ıte-
r10 ne chlamata di Altro., testimoniando del SUuo pIUu srande®0,

Questa posizlone, massımamente teocentrica, potrebbe venire aCcCusaitia d1 relati-
VIZzare l’autorealizzazione libertä finita, tenendola legata q ] dio dı CUul
parlavamo prima. COsI 110  > L’assenso incondizionato iıberta finita ha l
rattere del ringraziamento. La ibertäa iinıta grata DEr C10 che G1 rivela ne SUuOo p -

non-essere-relativo. ome giustamente dice Robert paemann, il inguagglo dı
quelle religioni, la CUul orıgine biblica, parla, DE esprimere questa realtä, di «gl0-
r1a>» gratias agiımus Hb propter MAGNAM gloriam Iuam In C0Sa consiste il rivelarsıi
dı C10 che aSssolutamente non-relativo, quindi assoluto? Consıste nell’essere di quel-
la iıberta finita, In CUul il pensiero NO  — relativita A4ASSUume il carattere dell essere
srato In queSLO modo la libertäa finita acquista quella 110  z relativita (relativa), quel-
la “sostanzlalitäa DeEL CUul eESS2 diventa immagıne di C10 che adora. OS1 d teocentrI1i-
z rıivela radicale Omento di un ontologla antropologica, che CONOSCE 1u0omo

la SUua esigenza di gratuitä dall’interno, COMe qualcosa che spiega la GE
dell' uomo STESSO

GE Iu0omo SCOTBgeE certamente nucleo infrangibile libertä,
tale ScCoperta 1910181 riflettuta prescindere condizioni CoOncreie che hanno

FesO0 possihbile l’atto di autocCcOsSCIenza Infatti, l’inalienabile d1 se, caratter1-
ST1CO d1 questo atto, Irutto generositä inspiegabile altrul. Lappartenenza del
SoOggelLlo STESSO gli regalata, G1 OnN! dentro la Iuce generale dell’essere la QUd-
le STaia mediata da SUO simile, DUL'C lu1l destato alla propria esistenza da al-
Iıro Ora, questa Iuce trascendentale 10 porta necessarlamente al ll 1a di STEeSSO
MOVvIMEeNTO d1 appartenenza GE COMe eESSECEeITE singolare irripetibile e! ad e  9

5' SERVAIS, Theologie des Exercices spirituels. GCIE.. 135

Questo tema, csottolineandone la rilevanza dal dı vista di ula teor1a ONOSCENZE della veritä,
i recente da g1iovane sacerdote SVIZZeTr0 nel b {  z dottorato di ricerca: ‚ADIENT,

Aahrnhel: als Nruder reihel Hans Urs DUON Balthasars theodramatischer Erkenntnisbegriff in erglei-
:hender Auseinandersetzung miıt der transzendentalphilosophischen Erkenntniskritik einharı Lauths,
ST Ottilien 1999; S1 eda In modo particolare &3-16:

61 (r SPAEMANN, UCı un Wohlwollen, Stuttgart 1989, 128 In queStoO nucleo del pensiero dell’essere
gratuitä troviamo d’accordo due massımı 110S011 edeschl viventl, entrambi amıcı di Hans Urs VO  —_

Balthasar, Robert >paemann Ferdinand Ulrich

114



acques Servals

ula spinta lasclare SPaZlo ın STEeSSO ad innumerevoli altrı esser1ı irrepetibili.
arebbe perö EITONEO interpretare questa spinta In anzıtutto morale. la STEeS-

Iuce dell essere, ne quale 11(prende COSClenza dı se, dilatarlo In dire-
zio0ne egli altrı S1ICCOME NesSsSun entfe intramondano CaPalce dı colmare questa
apertura fondamentale, egli indotto trascendersi L’Altro assoluto nel quale
sta la Sa Origine. Questo, nondimeno, rimane mistero Lintantoche Ll’uomo NO  — 1N-
tulscCe 1910781 vuole ammettere che 10 Sspirıto finito donato STESSO DEr ul 1N1-
zlatıva gratulta Libertä infinita. Con Sa  ; Glovannı], il cristiano, DeL 5SUuqxa,
di r1icevuto la Iuce vita spirıtuale Der del 0S che era PresSSso DIio
ed era DIio, CUul plenezza «NOo1 abbiamo ricevuto»e2.

Fa SIruttura paradossale libertä finita ha quindi due dimensioni correlative
irriducıibili l’una all’altra che Balthasar chlama “pllastri”. prımo pllastro, la D

bertä COINeE autono0om13a, appartenenza se, chliaramente “da‚to”‚ il SeCoNdo, 11 tira=-
scendersı1i L’Altro In risposta alla 65112 chliamata d’amore, 612a “dat0” che ..  Aas-
segnato’. ata la necessitä di USCIre da GE Heidegger ha conlato DE quest ’ ultima

ermıine Ci «Gewortfenheit», «esser-gettato»®3; «VOUS etes embarque», diceva Pascal
COoON 11011 minore acutezza®e4 La necessitä quella di decidersi ll affermarsi nel COIMN-
Ironto CON d mondo Ma questo dato d1 fatto lascia aperti il modo 11 srado In CUl
L’uomo vuole realizzare STeSSO «Anche 11 problema di 5SaQDere dove, In definitiva,
la ibertäa deve ecS55e7Te impegnata COsa deve ragglungere, lasciato elle manı del-
L’uomo. OS1 unoO PUO TOVvare che DEr un simile autorealizzazione 10 SPaZzlO deve r1-
anere totalmente aperto (cosi che l’esistenza previa di Ul realtä assoluta total-
mentTte realizzata 19107181 potrebbe che sbarrare la V1a iberta finita renderne

il percorso); egli pUO al contrarlio Convincersi che la libertäa finita, In quanto 1S0-
lata ed assoluta, 1 potre  e che ecS5SeTE infernale Supplizio di Tantalo, 191018 le

Consentito di Complersi ello SPaZlO ospitale berta infinita»65. In questa ql-
ternativa, C10 che bbiamo chiamato la «JNberta spirıtuale» G1 olloca chiaramente
nell’ambito seconda soluzione. Questa libertäa spiriıtuale 11 Complersi dell’in-
ata Inclinazione dell' uomo ene assoluto. differenza ibertäa Increa-
ta, che sSimultaneamente autopotenza autocomunicazione nell’identitä originaria

62 GV 1116 eir. 1,1- «In PrINnCIplo era il er. DEr di Iui In Iui era la
la vıita era la luce egli uomMn1ı>».

63 CIr HEIDEGGER, Essere MDO, I ll Chiodi, Milano 199511, AD

PASCAL, Pensieri, en dı Bausola, Milano 1993, 2485 (n 451; ed. Brunschvicg Za
65 VON BALTHASAR, eodramaltik, vol I/1, 192 (tr. it. 204, che In quesStoO 110  — sembrata del Lut-

LO precisa che abbiamo quindi In cambiata)

115



Contributi

di eESSCIE ed eSSCNZEA, 6552 r1Ssposta all attıva attraz]ıone del menzlonato ene
incondizionato nclude quindi aspettLo dı spontanea ricettivita nel SUO1 riguardl.
San 10ommaso ha In risalto questo aspetto nel MOSITAaTE COMNE la CTreAaIuUra

dal ene assoluto considerato 612 COINE 0ggetl0 che riempie la Sı volontä
la irresistibilmente, 612 COINE Teatiore che il SUOo STESSO volere66. Quli,
uttavıa, OCCOITE riıbadıire inoltre il significato dell’atto personale COM 11 quale 11 SOS-

ratifica la 108 trascendenza naturale In tal modo porta cCompiımento la SUua

VOCAzıone La ricettivitä COIMMe la pletra di dell’autentico atteggiamento
Creatura di fronte A SUO Signore DIio 6Sa TE er1ıter10 decisivo di di-

SscCernımento DE sagglare la natura reale dell’opzione che I’uomo Comple NECESSa-

riamente nell impegno roprlia esistenza®e7.
Per cogliere 11 significato pIU profondo d1 tale ricettivitäa, 1AaMmM0 contemplare

la PErSsSoON&a Santa DEr eccellenza, quella creatura 5a1la csalva ne quale, DeEL
oli occhi fede, G1 massımamente adempiuto l imene ibertä finita CO  > la
ibertäa infinita: I’Immacolata Concezlone Con la Sua VIVA intelligenza r1sposta

Madonna all’angelo aDnrıele, nell Annunclazione, Adrienne VOIN DPEeYT, che In
modo profondo ha 1splrato Balthasar, C1 porta a Centro del significato qul inteso Nel
SUO TO fondamentale Ncella del Sıgnore, ella. descrive In ermını] concretl QUaN-
LO 11 eologo spilega In modo pIU speculativo: «Come COVOIlE G1 q ] CeNTTO G1
isplega alle SUE estremitä, COS1L», spiega l’autrice, «Ja vıita di Marıa G1 CONCeNTITAa nel
SUO S1; CO  u quesSto S1, e552 aCqulsisce il SUO la SUua igura, G1 isplega 612a
r1troso che In avantı. Ogn1 Llibertäa S1 isplega CO  — bbandono rinunclia all as-

di vincoli. da questa ibertä nell’essere vincolato, proviene ognı specıe di fe-
condita. SZ |di Marla SOPFattiutto grazla. Non meramente la SWl r1sposta

ir TOMMASO QUINO, La Somma teologica - 1095, 4, ed. CIE:. vol f
L1ıdea del centrale nel pensiero ll VON BALTHASAR INn aglı Nnı '40, dopo il SUO incontro COM
Adrienne VO  - ‚DEeYVT, egli I’ha sviluppata, COMIeE attesta questoy che risale A 1947 «Per arrıvare GE
STEeSSO, 10 spir1to |dell uomo]| rimandato C10 che gli di fIronte COSTITeEeTItO realizzarsıi In TO T'1:
Sspetto GE STEeSSO Ne 6550 libero c decidere vuole INENO rivelarsıi, poiche G1 SCODIE g1a da SCINDIE
COINE u10 che COSTTeEeLItO rivelare @e STeSSO gla dischiuso da SCINDTE q mondo il mondo da SCINDIE
dischiuso I1 Ne sSta al SUO arbitrio COMe voglia rivelarsı, poiche la STITUttuUra dell’essere COINE

le quali entrambe SONO naturalmente date, glign le strade tale meta. Le condizioni ll
possibilita 108  S rivelazione 10  u STannNnO Solo In I STESSO, S0110 SCINPLE anche tracclate nel 1018 dC1-
rimpetto, COSI che TO 10  e gli restia che i realizzare la S5Sua ibertä COs1 COINE eve necessarlamente LCA-
lizzarla. portato per forza alla SW proprıa ibertä, ne. misura In Cul Der natiura da SCINDIE g1a 11165-

In mMmovimento di 6553 C106 che G1 esige da Jul, C10 che iscritto COIMNE esigenza nel SUOo eESSCeTE piu
profondo, unicamente questo are A mMmovimento nel quale gla COo1iInvolto, la figura di movımento in
prima PersonNa, spontaneo. Ratificare questa sua trascendenza naturale realizzarla In atto SPI-
ıtuale lbero dl trascendenza, queStO l’adempimento MmM1isSsS1ONe dell’esistenza ummnana> (Theologik,
vol [, Einsiedeln 19895, /(9-80; In 1t. Teologica, vol L, Milano 1989, 5-8

116



Jacques Servals

all’offerta di DIio, quanto ull  S grazlia che e, Y eMpPO STESSO, la risposta divina
la Sa vıita la r1Ssposta grazla ente nel SUO Spirıto alla grazlia che,

SIN dal PrinNC1IpIO, pOosta fondamento SIl  = vıita Ma altrettanto la risposta al-
L1esa grazlia quella che Marla da nel mettersı disposizione chlamata
COI totale bbandono CO  b la forza di chi pronto ad 0gnl disposizione ll DI1io0
COM I1a debolezza ll chi ESSEeTE del quale G1 gla disposto»®8. 108 attıva r1-
cettivitäa, Marla ra  resenta l modello creaturale COompluto risposta dell’uomo
qlla chlamata libertäa infinita. In lel. la santıssıma, S1 palesa definitivamente Fäl:-
entica libertä spirıtuale nel SUO realizzarsi COIMNeEe autoabbandono fiducioso ne
nı del C(reatore Salvatore del mendo.

Questi pensıierI1 di Adrienne VON pEeYTr sembrano ESSEeTE In contraddizione COM il
tentatıvo filosofico acCccennato d1 vedere ne ibertä finita Lracce HON Cau-
salita dell’essere infinito nell’essere finito. In veritä, propri0 11 G1 di arıa manifesta
quUantoO bbliamo Cercalto ll dire. Quel 61 splende del 1910181 eESSEeTE Causato dell’es-
SCereE arıa 10 ha pronunclato da sola, sola CH. Solo ‚angelo, che guarda SEINDTE
solamente iın direzione di DIo, 110  a ha disturbato quella solitudine., L’ha rafforza-
ia arıa PUO metftersı totalmente disposizione di DIO, COM totale abbandono.,
perche DIo G1 distaccato da quel dono di grazla che il SUO S1 Non la O
rompente dl DIO, I SUuO angelo ha portato L annuncio Marla. La Compagnıa umlla-

di Marla, 1luseppe Glovannıi, DE cıtare oli esponentı DIU importanti, vVeENSONO
dopo 11 61 DIO realmente geloso 1EeESSUN UOINO, 16550112 Compagnla 612
che ecclesiale, DUO PENSATE, anche sSolo lontanamente, dı il ruolo, la mMI1IS-
S10Ne del DIO che chliama.

Conclusione: la lıberta, (01410) dı Cristo all’'uomo

Con questa Considerazione cConclusiva, abbiamo ragglunto il nucleo dell’argo-
NIO La i1bertäa spirıtuale, che ha il SUO fondamento ontologico nel rapporto di A
artenenza creaturale DIO, G1 nel G1 incondizionato CON il quale 1 uU0MO
Nie al mistero proprıa esistenza. Questo fiat che, ne Madre di EeSsu
egli uOMmMinIi, in da PrINC1IpIO PUra Lrasparente disponibilitä ad ogni possibile 1N-
tervento del] Creatore nel SUO1 confronti, saraä necessarlamente In NOlL, 1gli di amo
peCccaftore, sSolo V’esito di Ul  9 lotta condotta, COM la grazlia del Redentore, CONTIrOo LUut-

08 VON SPEYR, Magd des Herrn, Einsiedeln - (tr. 1t. ncella del Siqnore, Milano 19856, /-8; la Lra-
duzione nostra)

117



Contributi

te le Iorze disordinate che 1 incıtano all'indipendenza ibelle San (nNOovannı l evan-

elista SCOTSE nel mesSsagglo centrale dl esu “invıto segulire le OCINeE di quantı
statı salvatı: «La veritäa VI fara lber1» (GV 8,32) Nell’emergere natura a1llo

spir1ıto, L’esistenza accede alla. iberta veritäa, alla. ibertä dı CGristo Infatti,
la ibertäa alla. quale CGristo C1 chliama la SUua proprıa libertä, iıberta ne quale
beneficiamo ibertäa intra-divina, trinitarla, assoluta. Solo In questa intera

libertäa, che docilitäa a 110 Spirıto d1 Gesu, I’u0omo Comple U SUO desiderio 1n-
ato di autorealizzazlıone, perche sSolo 6552 corrisponde alla veritäa del SUO eESSCEIE

creaturale.
Fın dall’inizıo del NOSTIro,bblamo puntato la riflessione il SCSNO

d1 (Crısto. alla. SUa rivelazione che C1 hanno indirızzato Santl, quel testimonı
veritä dell’ uomo che SOMNO In modo irreversibile passatı dall’ambito non-libertä
al ibertäa. Ora chl questo Cristo? Per nOo1l crıstlanl, egli il Figlio unige-
1t0 del Padre In Jul, iler «VeNUu ne Carlle» (1 GV 4ya GV ecerediamo che
G1 Uun1SCONO fın dall origine, In modo assolutamente superlore, le due dimens1on1 del-
la ıberta CUul prima bbiamo aCCennato nfatti, 11 SUuo eferno USCIre dal adre, U 5{10

ESSEeTE enerato dal TEe ula sola C0Sa COM la risolutezza Sa mi1ss10-
181  9 la SUa MILSSLO temporale risulta SUa NrOCESSLO eferna tale visione, ISpIra-
Ta alla fede, C1 dona la garanzla che 11 riceversı da altro de| compatibile COIl

l’appartenenza se, L autexousion, che caratterızza 10 spirıto creato Nel Figlio efer-
del adre, r1C0ON0SCLIaAaMO che la distanza creaturale inclusa nel divenire STESSO

Tamıte ”’essere CONCEPILO da altro, Ul distanza fondamentalmente buona, pOL-
che AD E 10 Spazlo iberta nel SUO autorealizzarsı. istero dell’ uomo ne SUua

creaturalitä rimane 11 dato primarl1o. «  on füu prima il spirituale, quello
animale, pOol 10 spirıtuale», dice a010 (1 (‚Or alludendo q | conironto fra il
pr1ımo OINO amo, quello erreno di (m 2,7’ Crısto, "ultimo amo, che ha
nifestato anche nel SUO STEeSSO la potenza Spir1ıto06?, Redentore dell’uo0-

TOV. quindi la Sa forma nel «dıventare simile» Fil 28) quesSto pr1imo OINO

erreno Ma la SUuxa obbedienza talmente radicale che DEr d1 6552 egli diven-
ta 10 «schema» (2Oid.) assoluto l’archetipo di ognı realtä creaturale. Percio, chi G1
assımıila r1Serva Jul, CONSECSUE la SIl ultima veritä d’u0mMOo. Questa assimila-
ZI0NEe trasformante Gristo 110  b solo chiamata, donoO di grazla che rende ef-
ficace intima aspırazlone del NOSTITO

(r Rm 15

115


