RTLu VII (1/2002) 99-118

La liberta, dono di Cristo all'uomo,
secondo Hans Urs von Balthasar

Jacques Servais §/J
Pontificia Universita Gregoriana (Roma)

1. Lesperienza spirituale della liberta cristiana

L’argomento della liberta si presenta in modi molto diversi, non solo nell’Antico
e nel Nuovo Testamento, ma all’interno stesso della storia cristiana: in forza della lu-
ce di grazia rifulsa nella sua notte oscura, un Giovanni della Croce accentuera la ca-
pacita dell'uomo di divenire Dio per partecipazionel, mentre un Ignazio di Loyola,
segnato dalla sua esperienza di conversione, fara maggiormente risaltare le nozioni
di disponibilita e di “indifferenza”, intese come strada di ritorno della liberta finita
alla sua condizione originaria, tramite I'offerta di se stessa alla liberta infinita2. Se
gia nella Bibbia e nella Tradizione cattolica si osservano delle visioni assai diverse,
tanto pitt questo avverra nel mondo dell’Ortodossia o della Riforma protestante, per
non parlare delle grandi religioni non cristiane. La concezione della liberta che si tro-
va in Hans Urs von Balthasar e di stampo decisamente ignaziano e poggia su una teo-
logia della santita che le conferisce un’indole propriamente esistenziale.

Qui occorre ricordare un principio metodologico che fu alla base delle grandi
Somme del Medioevo: la conoscenza pit chiara di una cosa la si acquista laddove es-
sa si distingue piu puramente3. Per indagare sulla natura del cavallo o dell’asino, il

LS. GlovanN DELLA CRocE, Salita del monte Carmelo 11, 5, 5, in Opere, versione di Ferdinando di S. Maria
0.C.D., Roma 19916, 81.

2 S. IGNAZI0 D1 Lovora, Esercizi spirituali, n. 234, versione di P. Schiavone S.J., Cinisello Balsamo 1995, 311-
315. Su questo argomento si veda il mio libro: Théologie des Exercices spirituels. H. U. von Balthasar in-
terpréte saint Ignace, Bruxelles 1996, specialmente 323-329.

3 S. TomMMASO D'AQUINO, La Verita 1, 2: «Quando dei predicati si dicono secondo un prima e un poi di molte co-
se, non e necessario che riceva la predicazione comune per primo cio che & causa delle altre cose, ma cid
in cui primariamente si trova la nozione completa di quel [predicato] comune» (versione delle Edizioni
Studio Domenicano, vol. 1, Bologna 1992, 85).

99



Contributi

ricercatore avveduto non prendera come oggetto un mulo. Cosi, per cogliere 1'es-
senza ed evidenziare lo svolgimento della liberta cristiana, non si deve cominciare lo
studio col considerare il peccatore. Questi infatti, secondo I'insegnamento della Sacra
Scrittura, assomiglia ad uno schiavo, mosso dall’ingiunzione esterna di un altro.
Conviene invece contemplare il santo, che, al contrario del figlio della schiava, «na-
to secondo la carne» (Gal 4,23), cammina quale «strumento di giustizia al servizio di
Dio» (Rm 6,13) e rappresenta percid meglio I'uomo in quanto naturalmente orienta-
to verso Dio, in cui si trova la sua autentica liberta. Balthasar era convinto che il ca-
risma dei santi & un «vangelo vivente»4; la loro esistenza & una «teologia vissuta»s la
quale indica sempre di nuovo alla teologia la via alle sorgenti vive dalle quali la sua
riflessione puo e deve attingere.

Precisiamo che liberta e schiavitu si devono qui giudicare sotto I’aspetto dell’at-
leggiamento interiore: «gli uomini guardano all’apparenza», dice la Scrittura (1 Sam
16,7), il Signore invece & il testimone delle disposizioni interne del cuore. La condi-
zione propria del santo si intende in funzione del giudizio divino, un giudizio che, del
resto, «la nostra santa madre Chiesa gerarchica»t partecipa ai fedeli per illuminare
la loro venerazione. Tale liberta interiore & sempre liberazione dalla schiavitii del
peccato. Come osserva I’Aquinate: «Siccome I'uomo dalla sua ragione naturale & in-
clinato alla giustizia, mentre il peccato & contrario alla ragione, & chiaro che la li-
berta dal peccato & la vera liberta, la quale coincide con la schiavitii della giustizia:
poiché con I'una e con I'altra I'uomo tende alla sua natura [id quod est conveniens
sibil»7. Meglio del peccatore, il santo rivela I'essenza della liberta cristiana, perché
egli & nello stato dell'uomo che dispone pienamente di sé, che vive con un si incon-
dizionato in funzione della sua «obbligazione» — & I'immagine usata da san Paolos —,
del suo legame ontologico a Colui che gli da I'esistenza. Per comprendere che cos’®
la liberta spirituale, bisogna guardare a un santo di tale indole, cio# all'uomo che,
come dice Surin, ha «la capacita di fare senza timore, mosso dallo Spirito del Signore

4 H. U. vON BALTHASAR, Schwestern im Geist, Einsiedeln 19904, 21 (tr. it. Sorelle nello spirito, Milano 19913,
28. (Per le opere di quest’autore, rinviamo per quanto possibile all'edizione in italiano, ma piu volte ab-
biamo dovuto correggere la traduzione).

5 Ip., Verbum Caro, Freiburg i. Br. 19903, 220 (tr. it. Brescia 19854, 224).

& S. IaNazio D1 LoYOLA, Esercizi spirituali, n. 353, ed. cit., 437. Secondo Y. CoNGAR, & stato Ignazio a coniare
l'espressione “Chiesa gerarchica”: L'Eglise de saint Augustin & I'épogque moderne, Paris 1970, 369.

7 5. Tommaso p’Aquino, La Somma teologica 11-11, 183, 4, versione delle Edizioni Studio Domenicano, Bologna
1985 ss., vol. 22, 268,

8 Cfr. 1 Cor 7,22: «Perché lo schiavo ¢ che stato chiamato nel Signore, & un liberto affrancato del Signore;
similmente chi & stato chiamato da libero, & schiavo di Cristo».

100



Jacques Servais

di Dio, cid che i meno perfetti non osano fare»?: affidarsi senza riserva al mistero del-
la propria origine. «Dove c’é lo Spirito del Signore, c’é liberta» (2 Cor 3,17), dichia-
ra 1’Apostolo: la perfetta liberta cristiana & quella di chi & passato dalla lettera allo
spirito. Ne gode il santo che capisce e vive il senso spirituale della sua esistenza. In
lui possiamo scorgere la legge dello Spirito, che ci affranca dalla legge del peccato e
della mortel0 e porta la nostra autonomia ad un’autentica “teonomia”.

Il punto di partenza della riflessione di Balthasar & esistenziale, non soltanto per-
ché egli & in dialogo con i santi cristiani, ma anche perché e radicato in una espe-
rienza personale della liberta, formata alla scuola degli Esercizi spirituali di
sant’Ignazio. Nel 1948, anno in cui appare sulla rivista austriaca dei gesuiti il suo ar-
ticolo programmatico: Teologia e santitall, Balthasar pubblica sulla rivista
“Orientierung” di Zurigo un breve saggio, con un titolo atfine: Esercizi e Teologia. E
il germe, sorto in condizioni di vita particolarmente travagliate, della teologia degli
Esercizi ignaziani che egli sviluppera fino alla fine della sua produzione letteraria!2.
Messo davanti alla scelta se fare i suoi ultimi voti e quindi rinunciare alla collabora-
zione con Adrienne von Speyr oppure lasciare la Compagnia di Gest, il teologo sviz-
zero ha optato, con il pieno consenso del consigliere assegnatogli dal suo Superiore

generale, per la soluzione piu rischiosa: ha deciso di dedicarsi insieme a questa don-
' na medico, sposata con il Prof. Kaegi dell’Universita di Basilea, alla fondazione di un
istituto secolare. «Dalla giustezza dell’elezione fondamentale», egli spiega in riferi-
mento al libricino ignaziano ma non senza una segreta allusione al destino persona-
le, «dipendono le sorti dell'intera esistenza cristiana, la quale appare poi nel suo
complesso sciupata, quando una “elezione obliqua e cattiva” ’ha travestita menda-
cemente in una “vocazione divina” (n. 172), quindi in fondo ha forzato la volonta di-
vina alla propria volonta (n. 169), oppure quando, senza scegliere affatto, rimane nel
segno della non decisione»13,

Alcuni anni prima, era uscito il suo primo grande saggio patristico su Massimo il
Confessore, una figura il cui esempio, in un tale momento drammatico della sua vi-
ta, lo ha certamente illuminato. Di pit1 ancora che la dottrina di questo santo, con-

9 J.-J. SURIN, Guida spirituale alla perfezione, V1, 3, versione italiana in base al testo ristabilito a cura di M.
de Certeau, Cinisello Balsamo 1988, 286.

10 Cfr. Rm 8,2.

11 H. U. von Batruasar, Theologie und Heiligkeit, in Wort und Wahrheit 3 (1948) 881-896, ripreso in Verbum
Caro, cit., 195-225.

12 Cfr. In., Texte zum ignatianischen Exerzitienbuch, Freiburg 1993,

13 1., Exerzitien und Theologie, in Orientierung 12 (1948) 231.

101



Contributi

fessera pil tardi, lo aveva impressionato, fin dai suoi studi, il suo cammino persona-
le: il fatto che, dopo Atanasio, di nuovo un singolo poteva difendere, a rischio della
propria vita, «con un martirio contemplato in modo sereno e lucido», la fede orto-
dossa. «In lui», diceva ammirato Balthasar, «si lascia scorgere, dentro la Catholica,
cio che Kierkegaard ha inteso con il “singolo”»14. Che la scelta di Balthasar sia sta-
ta quella giusta, corrispondente a una «vocazione divina... pura e limpida, senza me-
scolanza di carne né di altra affezione disordinata» (n. 172), quale la descrive il suo
Padre Ignazio, lo dimostra il seguito e la fine della sua vita, ricolma di una straordi-
naria fecondita, che dura fino ad oggi, per la Chiesa e il mondo. Lo ribadiva gia con
forza Joseph Ratzinger, nella predica tenuta al suo funerale, avvenuto pochi giorni
dopo la sua nomina a cardinale: «Il vincolo dell’obbedienza era il contrassegno di tut-
ta la sua vita. Egli non seguiva la strada della propria volonta; seguiva la strada sul-
la quale fu portato contro i propri desideri finché la sua volonta e il suo essere dive-
nissero, proprio in questo modo, sempre pii liberi e sempre pit puri»15.

Per l'esperienza sofferta di quella scelta cruciale che avrebbe segnato la conse-
gna definitiva della sua persona alla missione, del tutto qualificata, destinatagli dal
Cielo, Balthasar era convinto che «pud esserci all'interno del tempo transeunte un
atto capace di condensare nell'unita tutto il nostro tempo, il passato e il futuro, pro-
prio il futuro incerto, di offrilo nella sua totalita a Dio nel suo tempo eterno e di in-
serirlo in questa eternita». Per mezzo della grazia di Dio, ma anche in forza del pro-
prio abbandono a lui, quest’atto che Ignazio di Loyola chiama 1’elezione di vita, con-
sente all'uomo di salvare dal di dentro tutta la sua caducita, mettendola al riparo nel
tempo imperituro. La realizzazione massima della mia libertd finita consiste infatti
nella «corrispondenza fra I'eterna volonta divina per la mia vita personale e la mia
volonta di inserirmi in liberta in questa volonta eterna»i¢. Se gli Esercizi di
sant’Ignazio sono, agli occhi del teologo, «la grande scuola di santita»17, & perché so-
no, nella loro logica pill intima, una scuola di liberta spirituale.

14 I., Unser Auftrag, Einsiedeln 1984, 36-37 (tr. it. Il nostro compito, Milano 1991, 32).

15 J. RATZINGER, Ein Mann der Kirche in der Welt, in Hans Urs von Balthasar. Gestalt und Werk, a cura di K.
Lehmann e W. Kasper, Kéln 1989, 351.

16 H. U. vON BALTHASAR, Homo creatus est, Einsiedeln 1986, 50 (ir. it. Brescia 1991, 54).
17 In., Verbum Caro, cit., 203 (tr. it. 208).

102



Jacques Servais

2. 1l segno di Cristo nell’essere creaturale

Con questa prima considerazione, possiamo gia intuire il senso del titolo dato al
presente articolo. Il santo & colui che & stato «santificato in Gesu Cristo» (1 Cor 1,2),
«liberato per essere veramente libero» (Gall5,1). La liberta dei figli di Dio & una li-
berti alla quale I'uomo & «chiamato» (Gal 5,13): essa gli viene data come vocazione
quando il Signore lo invita personalmente a seguirlo nel «rinnegare se stesso e pren-
dere la sua croce» (Mt 16,24). E questa rinuncia di «ogni giorno» (Lc¢ 9,23) ad intro-
durlo nella liberta della verita18, la liberta di Cristo stesso1?, il quale, spiega il IV van-
gelo, non cerca se stesso, ma la gloria di Colui che lo ha mandato20, e partecipa con
la sua obbedienza all’onnipotenza e alla liberta del Padre21. Agli occhi del mondo, ta-
le rinuncia & qualcosa di negativo, ma per chi vuole portare il giogo di Cristo, essa
diventa «dolce» (Mt 11,30); per lui, «i suoi comandamenti non sono gravosi» (1 Gv
5,3). In quale senso pill preciso, perd, la liberta va compresa come dono di Cristo al-
'uomo, o ancora, se & frutto dell’azione dello Spirito Santo, in che cosa consiste il
fondamento ontologico-cristologico della liberta cristiana?

Per noi cristiani, Cristo & il Figlio unigenito del Padre. Egli sta presso il Padre, co-
me la sua Parola originaria e creatrice, come il Verbo che tutto sostiene. E la Parola
di Dio per mezzo della quale tutto fu creato. Il IV vangelo collega la creazione del
mondo alla «Parola onnipotente» (Sap 18,15) «per mezzo della quale il mondo fu fat-
to» (Gv 1,10). E san Paolo vede in Gesu Cristo il «primogenito di ogni creatura» [...]
«per mezzo e in vista del quale tutte le cose sono state create» (Col 1,15-17). Percio,
spiega il teologo di Basilea, assumendo la spiegazione dei Padri, egli stesso & I'idea
originaria di tutto il creato. Quindi anche quando «viene nel mondo» (Gv 1,9), viene
in realta nella «sua proprieta» (Gv 1,11). Certo, i peccati hanno reso il mondo estra-
neo a Dio, e di conseguenza il mondo non «accoglie» il Verbo. Perd, «che lo sappia o
no, che lo voglia o no, (esso) ha in Lui il suo centro, il suo punto di partenza e punto
di arrivo; in Lui il mondo & nella maniera piu alta presso se stesso»?2.

Incontriamo qui una delle tesi maggiori della cristologia balthasariana: «Tutta

18 Cfr. Gv 8,31-32.
19 Cfr. Gal 5,1.
20 Cfr. Gv 7,18.
21 Cfr. Gv 5,19.

22 [, U. voN BALTHASAR, Christlicher Stand, Einsiedeln 1977, 146 (tr. it. Gl stati di vita del cristiano, Milano
19962, 159).

103



Contributi

I’eccentricita del mondo creato nel suo rapporto verso Dio & possibile ultimamente
solo perché questa eccentricita e situata all’interno della parentesi del Verbo di Dio
incarnato e della sua concentricita nei riguardi del Padre»23. Alla base di questa te-
si, vi & la dottrina della Rivelazione per la quale Dio non «ci ha fatto conoscere» al-
tro «disegno» che quello dell’avvenuta economia salvifica. Egli dall’eternita, «prima
della fondazione del cosmo», «ci ha scelti» in Gesu Cristo «per essere suoi figli», e
cioe in quel «Signore Gesu Cristo» nel quale noi riceviamo «la redenzione mediante
il suo sangue, la remissione dei peccati» e nel quale «tutte le cose, quelle del cielo e
quelle della terra devono essere ricapitolate» (Ef 1,3-10). Commentando 'inno pao-
lino, Balthasar ribadisce I'apertura fondamentale della storia umana. Il cosmo e gli
uomini non hanno una storia che si pud chiudere in sé, poiché & da questa missione
definitiva che acquistano il senso ultimo. E per mezzo dell'unico Capo Gesii Cristo
che gli eletti nel Figlio ottengono la loro missione e trovano in tal modo il significato
finale della loro esistenza, I'«idea» della loro vita, quale & da sempre gia iscritta nel
cielo.

La prima asserzione del Prologo giovanneo non va quindi letta senza collegarla
con il seguito. Certo, «in principio tutto e stato fatto per mezzo del Verbo, e senza di
lui niente & stato fatto di tutto cio che esiste: in lui era la vita e la vita era la luce de-
gli uvomini» (Gv 1,3-4). Pero, precisa H. U. von Balthasar, questa asserzione & solo in
cammino verso cid che segue, poiché la luce viene nelle tenebre, 14 illumina ogni uo-
mo e infine si fa essa stessa carne, per portare a tutti la pienezza della grazia e del-
la verita. «Solo questo passo é la storia originaria, il punto nodale che raccoglie in sé
tutti i fenomeni del mondo e del suo sviluppo storico»24. Nel venire nel mondo ed ap-
parire in persona nella creazione per comunicarci la sua grazia e la sua verita, il
«Figlio unigenito» (Gv 1,14) non distrugge l'ordine della natura fondato dal Padre;
nella sua libera condiscendenza, si lega alle leggi della natura per poter rapire que-
sta natura e portarla, al di la di se stessa, al suo compimento proprio, alla sua idea
originaria; adempie I'opera della creazione, sopraelevandola, conferendole il suo va-
lore definitivo. Infatti, «egli & al principio di tutto, e tutto ha in lui consistenza» (Col
1,16-17); Egli & ’Alfa e 'Omega (Ap 1,17; 2,8), entra nella creazione con la sua mi-
sura che penetra fino alle sue inclinazioni piti mondane. Lo stesso processo della sto-
ria non sarebbe stato approvato definitivamente, se non fosse stata prevista la sua
incarnazione «nel periodo finale in cui siamo» (Eb 1,2). Conviene qui citare la for-

23 Jbid. 152 (tr. it. 164).
24 Jbid. (tr. it. 164).

104



Jacques Servais

mula estremamente pregnante con la quale il teologo svizzero porta alle sue massi-
me conseguenze le affermazioni della Scrittura: «Non &, Egli, il mondo; ma se & piu
giovane di quel mondo nel quale & sceso e di cui ha preso la natura (Natur) e I'esse-
re (Wesen), & al contempo anche pill antico. In un senso misterioso il mondo fu fatto
a sua immagine; fin nelle pilt formali leggi dell’essere risplende come in filigrana,
agli occhi del sapiente che sa osservare la realta (Seiende) contro luce, il segno di
Cristo»25.

In questa prospettiva si comprende perché & possibile dire, nell’ambito dell’an-
tropologia, che Egli sia I'unica norma del rapporto fra natura e grazia2s. La liberta
stessa dell’'uomo & un dono ricevuto da Cristo fin dal suo stesso essere creato. Infatti,
la liberta spirituale, che & grazia venuta per mezzo di Gesu Cristo, affonda le sue ra-
dici in una natura reale, fondata pure in Lui, e pertanto essa stessa gia dotata di li-
berta: la liberta di accogliere questo Suo dono di grazia. Il fondamento ontologico
della liberta spirituale alla quale 'uomo & chiamato & quindi Cristo stesso. Di conse-
guenza, non vi & in ultima analisi altra possibile relazione a Dio che in Cristo Signore.
A «svelare pienamente 'uomo all’'uomo, rendendogli nota la sua altissima vocazio-
ne», puntualizza la Gaudium et Spes in una prospettiva affine a quella del teologo
svizzero, & proprio il Verbo incarnato che «manifesta il Padre e il suo amore»27. In
questa luce si capisce il paradosso della liberta naturale, necessariamente aperta a
Dio, ma incapace di compiersi da se stessa. Per poter pervenire alla sua destinazio-
ne ultima, deve riceversi da un altro, accogliere per il suo tramite la liberta di
Cristo2s.

3. Significato drammatico della liberta

La libertd dell'uomo & quindi una liberta finita, che riceve necessariamente se
stessa dalla sua origine trascendente. In questa origine, la fede riconosce come ori-

25 [n., Schleifung der Bastionen, Trier 19895, 82 (ir. it. Abbattere i bastioni, Torino-Leumann 1966, 116.
Abbiamo leggermente corretto la traduzione italiana).

26 Sull’ipotesi di una natura pura, si veda I., Pneuma und Institution, Einsiedeln 1974, 23 (ir. it. Lo Spirito
e listituzione, Brescia 1979, 19-20).

27 ConeiLio VaTicano 11, Costituzione pastorale Gaudium et Spes, 22, in Enchiridion Vaticanum, vol. 1, 1385.
Cfr. H. pE Lusac, Catholicisme, Paris 1947, 295-298.

28 [n termini filosofici, si potrebbe esplicitare questa affermazione dicendo: In quanto imago caritatis, I'nomo
esiste nella sua creaturalita in virtii dell’atto di un Donatore — actus essendi —, partecipa della pienezza sus-
sistente di una Liberta infinita, che & la pienezza dell'essere sotto la forma dell’Amore intratrinitario.

105



Contributi

gine della liberta creata la Liberta infinita di un amore geloso. In essa, tuttavia, il
cuore incredulo scorge invece un ostacolo, anzi una minaccia per il proprio svilup-
po. Lungi dal discernere nel Dio cristiano, come Dionigi Areopagita, «quel Bene [che]
riempie della sua luce tutte le cose capaci di esserne partecipi»29, altri, come
Nietzsche, vedono in Lui la «divinita degli infermi»30. «Noi», si arrischia a dire que-
sti nell’Anticristo, «sentiamo quel che viene venerato come Dio [...], come miserabi-
le, assurdo, dannoso, non soltanto come errore, ma come delitto contro la vita»31.
Alla base della concezione della liberta, vi e la decisione intima dell’'uomo che accetta
o meno di lasciarsi personalmente coinvolgere in questo mistero di amore creatura-
le. E qui si dividono gli spiriti. Risulta a questo proposito estremamente interessan-
te come il nostro autore avesse visto, nelle sue opere giovanili, il confronto fra due
pensatori che piti di altri hanno segnato i destini del XX secolo: Nietzsche e
Kierkegaard. Senza nessun influsso I'uno sull’altro32, essi hanno illustrato la loro im-
postazione opposta con delle metafore sorprendentemente rassomigliantis3.

«C’era un lago che si rifiutd un giorno di far defluire le sue acque e che rialzo una
diga laddove fino ad allora trovava deflusso: da quel momento questo lago cresce pilt
in altezza. Forse proprio quella rinuncia ci dard anche la forza con cui puo essere
sopportata la rinuncia stessa; forse 'uomo a partire da ora crescera sempre pit in
alto, 14 dove non avra pi1 sbocco in un dio»34. Il significato del racconto & ovvio. E nel
rifiutare di shoccare in un altro — quello che si chiama comunemente Dio — che la li-
berta dell'uomo acquista una consistenza o forza propria, sempre maggiore. Ora, la
stessa metafora del lago viene utilizzata da Kierkegaard, ma in senso esattamente
opposto. Al contrario di Nietzsche, tutto proteso verso la costruzione di un futuro che
sia frutto delle mani dell’'uomo, egli contempla il mistero di una Origine trascenden-

29 DIONIGI AEROPAGITA, I Nomi di Dio 1V, 4, in Il Dio nascosto. Scritti scelti, tr. di U. Gamba, Padova 1983, 78.

30 E. NIETZSCHE, L'Anticristo. Maledizione del Cristianesimo, 18, in Nietzsche Werke, vol. VI/3, Berlin 1969,
183; ed. it. a cura di G. Colli e M. Montinari, Milano 1970 e 1977, 21.

31 Jbid. 47, in Nietzsche Werke, vol. VI/3, 223; ed. it. 65.

32 E almeno quanto ritiene W. STRUVE: «Es ist bekannt, daB Kierkegaard und Nietzsche keinerlei Einflu auf
einander gehabt haben. Der um eine Generation éltere Kierkegaard starb, als Nietzsche 11 Jahre alt war,
und von seiten Nietzsches ist es nur zu einer fliichtigen Beriihrung mit dem “psychologischen Problem
Kiekegaard” gekommen» (Die neuzeitliche Philosophie als Metaphysik der Subjektivitdt, in Symposium 1
[1949] 211).

33 Su questo tema cfr. H. U. voN BALTHASAR, Die Alternative: Kierkegaard und Nietzsche, in Geschichte des
eschatologischen Problems, 1930 (Freiburg 19982, 21-48), e Der Zweikampf. Kierkegaard und Nietzsche,
in Apokalypse der deutschen Seele, 1937 (Freiburg 19983, 695-734).

34 F. NIETZSCHE, La gaia scienza 1V, 285, in Nietzsche Werke, Kritische Gesamtausgabe, vol. V/2, Berlin-New
York 1973, 208; ed. it. 205.

106



Jacques Servais

te che prodiga a questo scopo la sua potenza. «Come il lago tranquillo che ha la sua
origine profonda nella sorgente nascosta che nessun occhio riesce a vedere, cosi I'a-
more dell'uomo ha un’origine ancor pii1 profonda nell’amore di Dio. Se non ci fosse
nessuna sorgente nel fondo, se Dio non fosse ’amore, non ci sarebbe il piccolo lago,
né I'amore dell’'uomo. Come il laghetto ha la sua origine nella profonda sorgente, co-
si I'amore dell’'uomo si fonda direttamente in quello di Dio»35. L'immagine & usata
questa volta come nella «contemplazione» ignaziana «per conseguire amore»: sia-
mo invitati a vedere nell’esistenza dell’'uomo una realta, che defluisce dall’origine di-
vina «come dalla fonte le acque»36. La sorgente, secondo la Scrittura, alla quale si
riferisce implicitamente Kierkegaard, & «’amore di Dio riversato nei nostri cuori»
(Rm 5,5) con tanta profusione da far «sgorgare dal [nostro] seno fiumi di acqua vi-
va» (Gv 7,38). La liberta umana non si fonda pili su una negazione: afferma se stes-
sa nel riceversi positivamente dall’Amore eterno come dalla sua fonte ontologica.
Meglio di molti filosofi, i mistici cristiani hanno riconosciuto e tentato di chiarire
il mistero dell’essere creato. Il dono dell’esistenza finita non ha altro motivo che
I’Amore incondizionato, anzi geloso, del Creatore verso la sua creatura3?. Osserva
san Giovanni della Croce: «Il Signore sostanzialmente dimora ed & presente in qual-
siasi anima, anche in quella del pili grande peccatore della terra. E sempre in atto
un tale genere di unione fra le creature e il Creatore il quale, in forza di essa, con-
serva loro I’essere di cui sono in possesso. Se questa si scindesse, gli esseri creati ces-
serebbero di esistere ritornando al niente»38. Dio muove all’esistenza ogni realta
creata, la quale quindi partecipa necessariamente di questo movimento. In quanto

35 S. KIERKEGAARD, Gli Atti dell’amore, tr. di C. Fabro, Milano 1983, 153.
36 S, IGNAZIO DI LoYoLa, Esercizi spirituali, n. 237, ed. cit., 319.

37 DIONIGI AEROPAGITA, al quale si ispira la contemplazione per conseguire 'amore di sant’Ignazio, descrive
quest’amore geloso in termini insuperabili: «Anche Dio stesso, causa universale, per quell’amore, bello e
buono, che ha per tutte le creature, in forza della sua bonta e del suo amore esce fuori di sé, in quanto
provvede a tutti gli esseri, ed &, per cosi dire, sedotto per sua bonta, carith e amore. Cosi dal suo essere al
di la e al di sopra di ogni cosa scende in tutte le cose, pur rimanendo assolutamente trascendente e non
uscendo da sé. E per questo che gli esperti delle cose divine lo chiamano il geloso ossia I'ardente per amo-
re intensissimo verso tutti gli esseri, pensando all’ardore della sua carita nel suscitare un ardente slancio
in risposta al suo amore, e al suo desiderio di rendere degne d’amore anche le cose d’ordine inferiore che
egli circonda della sua provvidenza» (I Nomi di Dio IV, 13, ed. cit., 91-92).

38 S. GiovannI DELLA CROCE, Salita del monte Carmelo 11, 5, 3, ed. cit., 79. Con il termine “conservazione”, gli
scolastici designano I'azione divina che mantiene nell’esistenza tutti gli esseri creati. Per la maggior par-
te di loro, la conservazione non @ in Dio un atto nuovo, bensi la continuazione dell’atto creatore: «non est
per novam actionem, sed per continuationem actionis quae dat esse» (S. ToMMASO D’AQUINO, La Somma teo-
logica 1, 104, 1 ad 4um, ed. cit., 48).

107



Contributi

natura razionale, essa ne partecipa con la sua liberta3?, che, pur avendo il potere di
rifiutare il dono, nondimeno & incapace di distruggerlo. Un altro mistico, Bérulle, lo
asserisce con un tono altrettanto metafisico: «Benediciamo Dio, che ci ha dato I'es-
sere, e un tale essere che ha rapporto con lui e movimento verso di lui. Questo mo-
vimento & impresso dalla potenza del Creatore nell'intimo della sua creatura e nel
fondo dell’essere creato, fin dall’istante stesso in cui & creato. Ed & un movimento co-
si profondo e cosi potente che la volonta non pud raggiungerlo per combatterlo, che
il peccato commesso non lo pud arrestare, né 'inferno potra distruggerlo. Questo
movimento durera tanto quanto la creatura stessa ed & inseparabile da essa»40, Se
tale & 'essere umano, & perché esso e, nella sua creaturalitd, contemporaneamente
capax finiti et infiniti, esiste non solo nel tempo, ma in una dimensione d’eternita, &
determinato dalla sua apertura trascendente alla profondita insondabile dell’Essere
sopraessenziale che gli conferisce la sua origine assoluta. L'essere umano, in quan-
to «immagine di Dio», & sempre presente alla sua origine prototipica che & il Dio
d’Amore; lo & sia come creatura davanti al suo Creatore, sia come peccatore redimi-
bile davanti al suo Redentore. E creato come amore; &, nella sua stessa natura, I’e-
pifania dell’autocomunicazione divina.

B su questa scia della «metafisica dei santi» (H. Bremond) che si situa Balthasar.
Gli accenti della sua interpretazione sono tuttavia fortemente ispirati alla visione
ignaziana delle «due bandiere»41. La liberta che qualifica la volonta o I’azione uma-
na si manifesta, attraverso opzioni contrastanti, come una liberta animata dallo spi-
rito di Cristo o dallo spirito dell’Anticristo, dall’'umile servizio ad un Altro o dall’or-
gogliosa superbia che nega la dipendenza creaturale. Il fatto che la liberta spiritua-
le abbia un fondamento ontologico, che definisce un’appartenenza esistenziale alla
sua origine trascendente, non toglie quindi che 'uomo possieda un vero e proprio
potere di autodeterminazione; anzi, gli conferisce la sua dimensione drammatica.
L'uomo & veramente dato a se stesso, ed ha un libero arbitrio, cioé la liberta reale di
scelta tra termini alternativi, dalla quale dipendono le sorti della sua vita. L'uomo
muove se stesso ed agisce in un senso o in un altro a seconda del giudizio che si ¢ fat-
to personalmente, ed in questo attesta di essere libero. Il teologo intende qui la li-
berta nel senso classico: & il contrario della necessita intrinseca di un legame che in-

39 «Deus movet omnia secundum modum eorum; et ideo divina motio a quibusdam participatur cum neces-
sitate, a natura autem rationali cum libertate» (S. Tommaso D’AquiNo, Quodl. 1, 7 ad 2um, in Quaestiones
disputatae, vol. V, Torino 19316, 8).

40 PIERRE DE BERULLE, Opuscules de piété 27, n. 10, ed. G. Rottureau, Paris 1944, 134.
41 S, IGNAZIO DI LovoLa, Esercizi spirituali, nn. 136-147, ed. cit., 215-225.

108



Jacques Servais

catena un essere secondo leggi precise, sulle quali egli non possiede alcun potere di
autodeterminazione. Difatti, come nota san Tommaso, «la liberta non esige necessa-
riamente che 1’essere libero sia la prima causa di se stesso; come per ammettere che
se uno & causa di un altro, non si richiede che ne sia la causa prima»42. A differen-
za della massa che si muove solo nella misura in cui essa stessa & mossa, I'uomo, pur
non essendo I’origine di se stesso, possiede una genuina capacita di porre un atto ra-
dicalmente nuovo rispetto alle sue condizioni di possibilita.

Nella sua stessa finitezza, la liberta & causa sui. Tale autopossesso del proprio at-
to (adreEovotog) @ il punto fecondo di partenza nella considerazione della liberta uma-
na come autonomia “teonoma”. I Padri della Chiesa e gli scolastici hanno ereditato
su questo punto il pensiero greco il quale ha ampiamente studiato la struttura for-
male della liberta finita. «B principio di movimento cid che muove se stesso», dice
Platone, «[...] e questa & I’'essenza e la definizione dell’anima»43. Aristotele riprende
quest’asserto, dandogli il suo taglio decisivo: «C'uomo & principio e padre delle pro-
prie azioni come lo & dei figli»#4. E il motivo di tale paternita sta nel suo potere di
scelta etica: «La virtit dipende da noi, e cosi pure il vizio. Infatti, nei casi in cui di-
pende da noi I’agire, dipende da noi anche il non agire, e in quelli in cui dipende da
noi il non agire, dipende da noi anche 1'agire»45. L'opzione morale che I'uomo & in
grado di compiere procede come qualcosa di radicalmente originale, non derivabile
da alcuna serie precisabile di forze interagenti. «Se infatti noi vogliamo, non & un al-
tro a decidere per noi»46. La liberta di scelta che possediamo in teoria assume il si-
gnificato di interiore e inviolabile capacita di autodeterminazione.

Se perd il movimento spontaneo dell’anima, che qualifica il libero arbitrio, le &
dato da Dio, fonte di ogni bene, & veramente libero solo chi acconsente alla legge del-
la sua creaturalita. Soltanto una tale liberta si puo designare come liberta spiritua-
le. Diogene Laerzio, una delle fonti piti preziose della storia del pensiero greco, ri-
porta in questi termini la convinzione degli Stoici: «Solo [il sapiente] & libero, e tutti
i malvagi sono schiavi, giacché la liberta non & altro che la capacita di autodetermi-
nazione [¢£ovoia adronpoyiagl, mentre la serviti & la privazione dell’autodetermina-

42 S, ToMMASO D’AQUINO, La Somma teologica 1, 83, 1 ad 3um, ed. cit., vol. 5, 390.

43 PLATONE, Fedro 245Dk, ed. G. Reale, Milano 1993, 86.

44 ARISTOTELE, Etica nicomachea 111, 5, 1113b, 17-19, ed. C. Mazzerelli, Milano 1993, 124.
45 Jbid. 11 5, 1113b, 6-8, ed. cit., 124.

46 S, AGOSTING, 83 Questioni diverse VIIL, in Opere, versione della Nuova Biblioteca Agostiniana, Roma 1965
ss., vol. VI/2, 37.

109



Contributi

zione [oépnoig adrorpayioc]»47. E il motivo addotto per provare che e il sapiente ad
essere libero & questo: «egli solo segue una vita conforme alla natura; egli solo cio@
si conforma all’ordine del mondo, al destino»48. La virtu1 del sapiente consiste nella
piena sinfonia [cvppovia] del genio [soipwv], dello spirito impartito a ciascuno, con la
volonta dell’Ordinatore e Reggitore dell'Universo, perché questa ¢ il vero logos che
gli & interno. Questa visione stoica della liberta come sapiente consonanza con la leg-
ge divina, iscritta nell’ordine del mondo, si ritrova nell’insegnamento di molti Padri
della Chiesa, i quali perd, in base alla dottrina della creazione, hanno chiarito la na-
tura del rapporto fra Dio e 'uomo, affermando che non c¢’é nell’anima umana alcu-
na scintilla increata; I'idea divina che 'uomo scorge nel suo io pit intimo e radical-
mente differente dal suo intimo stesso: «Tu autem eras interior intimo meo et supe-
rior summo meo». E anche se la formula di sant’Agostino dovra essere ulteriormen-
te precisata nella Tradizione, in particolare tomistica, essa esprime 1'essenziale del-
la posizione cristiana4?.

L'autonomia dell’'uomo, la sua capacita di essere padrone delle proprie azioni,
poggia sul potere con cui Dio dispone di lui. Percio, 'uomo pud possedere pienamente
se stesso soltanto nel consegnarsi al mistero infinitamente trascendente al quale fa
costante appello come tendenza al Bene. Questo non significa che 'uomo, essendo
immagine di Dio, non sia anche immagine del non-essere-causato di Dio. E vero,
quindi, che nell’anima umana non c’é alcuna scintilla increata, ma v'e una traccia
del non essere causato di Dio. Se questo non fosse vero, allora la gelosia di Dio sa-
rebbe incapacita di un vero distacco del Creatore dal dono della liberta fatto alla sua
creatura ed il dono della liberta non sarebbe un vero dono. Piuttosto che con un Dio
geloso avremmo a che fare con un “dio avaro”. Possiamo solo accennarvi, poiché lo
sviluppo di questo pensiero oltrepasserebbe i limiti del presente articolo.

47 Diogenis Laertii Vitae philosophorum VII, 121, ed. H. S. Long, t. II, Oxford 1964, 348.
48 Jbid. VII, 88, ed. cit., 334.

49 5. AGosTINO, Le Confessioni 111, 6, 11, in Opere, vol. I, 66. Sulle differenze e 'accordo basilare fra Agostino
e Tommaso a questo riguardo, si veda H. U. von BALTHASAR, Theodramatik, vol. I/1, Einsiedeln 1976, 187,
n. 2 (tr. it. Teodrammatica, vol. 11, Milano 19922, 199-200). Per una discussione su Meister Eckhart e la sua
proposizione condannata da Giovanni XXI (DzS 977), cfr. A. M. Haas, Nim Din Selbes War. Studien zur Lehre
von der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart, Johannes Tauler und Heinrich Seuse, Fribourg 1971, spe-
cialmente 41-52.

110



Jacques Servais

4. 1l paradosso dell’autonomia “teonoma” dell’'uomo

Compresa all’interno della liberta infinita, la liberta finita non & pertanto aliena,
sotto una legge estranea (“eteronoma”), ma e a casa sua. Ci troviamo qui di fronte
ad un paradosso la cui messa in evidenza costituisce I'originalita della concezione
balthasariana della liberta. Il paradosso dell’'uomo si manifesta nella struttura stes-
sa del suo essere in quanto soggetto cosciente e libero3?. Questa struttura si lascia
individuare nell’esperienza originaria del cogito, in cui si distinguono diversi mo-
menti, indissolubilmente intrecciati l'uno all’altro. Il soggetto si desta alla coscienza
teorico-pratica di se stesso grazie alla chiamata di un altro.

In principio, c¢’é la parola, il gesto, il sorriso, la cura premurosa con la quale un
“tu” amante si rivolge a lui, suscitando una sua risposta: la risposta di un “io” ad un
richiamo la cui iniziativa il soggetto non puo attribuire a se stesso. Tramite la paro-
la che gli si indirizza, in certo qual modo dal di fuori, I'uomo si scopre inserito in una
comunita che da sempre lo invita e lo accoglie. Questa comunita dentro la quale era
al riparo prima di raggiungere la coscienza di sé e I'uso del libero arbitrio, si pud
chiamare, con san Tommaso d’Aquino, un “utero spirituale”, in paragone con I'ute-
ro materno nel quale il feto & custodito prima del parto51. Fintantoché I'uomo & rac-
chiuso per cosi dire in una pura “astratta identita” con sé, non & presente a se stes-
so. Invece, nella parola che gli offre I'orizzonte aperto dell'universo e il respiro vivi-
ficante del vis-a-vis sociale, egli accede alle profondita ontologiche della sua esi-
stenza. Raccoglie, con la sua ragione intellettiva, il mondo datogli da un altro e, con-
temporaneamente, scorge se stesso come un “io” accolto da un “tu”, che lo rivela nel-
la sua consistenza propria. Infatti, la parola, da una parte, lo fa uscire dal suo am-
bito chiuso per farlo stare presso 'altro, il mondo dato nel volto del “tu”; d’altra par-
te, gli consente di dirsi a se stesso in cid che egli & nella sua particolarita unica di
fronte all’'universalita dell’essere. 1l linguaggio media I'incontro fra il conoscente e il
conosciuto. Con il linguaggio, le cose ricevono la luce del loro “essere-conosciute”,
ma le parole che le esprimono hanno bisogno del reale senza il quale non hanno ba-
se né sussistenza. Nota giustamente Cicerone a questo proposito: «ogni discorso con-

50 Su quanto segue, si veda anzittutto H. U. voN BALTHASAR, Theodramatik, vol. 1I/1, cit., 356-357 (tr. it. 365-
366), nonché Neun Scitze zur christlichen Ethik, in J. RATZINGER, Prinzipien Christlicher Moral, Einsiedeln
1975, 86-89, e E. ULrIcH, Atheismus und Menschwerdung, Einsiedeln 19752, 7-15.

51 §. TomMASO D’AqQuINo, La Somma teologica TI-11 10, 12: «Il figlio & per natura qualcosa del padre. Anzi dap-
prima egli non & separato neppure fisicamente dai genitori, finché & contenuto nell’'utero materno. E in se-
guito, quando & stato partorito, prima di raggiungere 1'uso del libero arbitrio, & racchiuso sotto la custo-
dia dei genitori, come in un utero spirituale» (ed. cit., vol. 14, 242).

111



Contributi

siste di realta e di parole; le parole non possono avere fondamento se sottraila realta,
e neppure la realta avere luce, se sottrai le parole»52. La parola fa salire le cose nel-
lo spazio luminoso dell’intelligenza e della comunicazione verbale dell’*io” e del “tu”,
ma non le costituisce nella loro realta: non & la parola ad ammaestrare colui che I'a-
scolta, dice sant’Agostino, ma le cose stesse che gli si manifestano tramite colui che
la pronuncia33. La luce della parola che apre I'orizzonte del mondo, nasce da un at-
to creatore della ragione che la produce, ma & sempre, allo stesso tempo e piu profon-
damente, generata per una ricettivita attiva nella quale trova il suo fondamento.
Lidentita di luce della parola (cogito) e di realta (sum) quale il soggetto la esperisce
attraverso la chiamata di un altro che lo desta alla coscienza di sé, & avvertita come
un dono gratuito e quindi come una identita ricevuta. Essa si deve alla generosita di
un Altro alla cui identita assoluta di spirito e di essere, ossia alla cui pienezza di li-
berta di un possesso totale di se stesso, il soggetto finito partecipa per grazia. Difatti,
divengo me stesso quando accetto di ricevermi da quest’Altro assoluto che mi dona
a me stesso. La parola liberatrice della verita e la forza dell’amore che promuovono
I'uomo nel proprio essere, provengono da un’Origine incondizionata la quale gli vie-
ne incontro tramite un “tu” finito, segno e quasi sacramento del “Tu” infinito di Dio.

Un’analisi della struttura formale della liberta finita permetterebbe di mettere
maggiormente in rilievo questo paradosso della sua non-eteronomia dentro I’asso-
lutezza della liberta infinita. La non-eteronomia consiste proprio nel non-essere-cau-
sato dell’essere, come immagine dell’assoluto non essere causato di Dio, che & il cuo-
re della liberta finita. Nell’esperienza della coscienza di sé, 'uomo avverte sia la pro-
pria particolarita unica sia la sua apertura essenziale a una totalita pitt grande di sé.
La propria particolarita unica & espressione del non-essere-causato del suo essere.
L'apertura essenziale ad una totalita pitt grande & la dimensione abissale in cui si tro-
va I'uomo, che puo interpretare la non-eteronomia come alcunché di assoluto. Il per-
corso filosofico che ha preso le mosse con I'idealismo tedesco e che Balthasar defi-
nisce come «metafisica dello spirito»54 ha dato forma speculativa a questa tentazio-
ne, non riconosciuta come tale, ma come un’esigenza dello spirito stesso.

Lo spirito finito vive in un’oscillazione tra 1'“io” e il tutto che lo costituisce come
tale. Nella presenza del soggetto a se stesso si attuano contemporaneamente due mo-
menti corrispondenti alla radicale incomunicabilita dell’essere (il non-essere-causa-

52 CICERONE, De Oratore 111, 19, ed. H. Bornecque, Paris 1930, vol. 111, 10.
53 S. AcosTiNo, Il Maestro X1, 40, in Opere, vol. 111/2, 786.

54 H. U. VON BALTHASAR, Geistmethapysik, in Herrlichkeit, vol. 111,1/2, Einsiedeln 1965, 788-927 (tr. it. Gloria,
vol. V, Milano 1971, 405-530).

112



Jacques Servais

to dell’essere) nonché la sua altrettanto radicale comunicabilita o relazionalitd (in
forza del suo essere dono). Vi si verifica, infatti, da un lato, un elemento di apparte-
nenza a sé, che esprime la singolarita unica del suo essere. Percio, alla domanda:
«Perché sono proprio io?», non si pud dare una risposta adeguata’, se non questa:
sono stato pensato, voluto, scelto da un Dio che mi ha creato gratuitamente, per pu-
ro amore disinteressato. D’altro lato, nella sua stessa singolarita unica, I’“io” & mos-
so da un dinamismo che lo indirizza alla totalita dell’essere. Osserva I'Aquinate: «cid
che la volonta vuole di necessita, come ad esso determinata da una inclinazione na-
turale, & il fine ultimo, come la beatitudine, e cid che & in esso incluso, come 1’esse-
re, la conoscenza della verita e altre cose del genere»56. Nella sua condizione inna-
ta, 'uvomo & incondizionatamente ordinato al Vero assoluto e quindi anche al Bene
assoluto che illumina in modo trascendentale la sua coscienza. Infatti, «alla felicita
dell’'uomo, che & appunto 'ultimo fine, non basta qualsiasi altra conoscenza intellet-
tiva, se manca la conoscenza di Dio, la quale ne appaga il desiderio naturale come
I'ultimo fine»57. «Il desiderio di conoscere la verita [...] non si acquieta che in Dio,
sommo cardine e creatore di tutte le cose»58.

5. Lopzione esistenziale della liberta nel suo autorealizzarsi

Questo modo, in fondo agostiniano, di comprendere il dinamismo umano non tra-
duce pero ancora il vero e proprio pensiero di Balthasar. Per chiarire il senso della
relazione al tutto verso il quale, nella sua giusta autonomia, I’“io” trascende neces-
sariamente se stesso, egli si rifa alla visione teocentrica d’Ignazio, il quale, piil che
sul fine della beatitudine, mette ’accento sulla gloria di Dio, manifestatasi nel suo

amore primario (Gv 4,10) per noi: «Rompendo con la prospettiva teleologica, [que-

35 «Particularium non est scientia nec definitio», si legge in S. ToMMAS0 D’AQUINO, La Somma teologica 1, 44,
3, 0b. 3, ed. cit., vol. 3, 90. Altrove I'’Aquinate spiega cosa intende per individuo: «Individuum [...] est, quod
est in se indistinctum, ab aliis vero distinctum» (ibid. I, 29, 4, ed. cit., vol. 3, 91). In quanto esistenza spi-
rituale, con caratteristiche proprie ed esclusive, 'uomo singolare, concreto, non entra nella definizione
formale di uomo in quanto uomo: De Ente et Essentia 11, 7, in Opusculi filosofici, tr. di A. Lobato, Roma
1989, 51.

5 . ToMMASO D'AQUING, La Veritd XXII, 5, ed. cit., vol. 3, 113,

57 8. ToMMASO D’AQUINO, Somma contro i Gentili 111, 25, 9, ed. T. S. Centi, 606-607. Prima, I'Aquinate aveva
chiarito la natura precisa di questo ultimo fine: «L'uomo per natura desidera, quale ultimo fine, di cono-
scere la causa prima. Ma la causa prima di tutte le cose & Dio. Quindi conoscere Dio & 'ultimo fine del-
'uomo» (ibid. 111, 25, 8, ed. cit., 606).

58 Ibid. 111, 50, 6, ed. cit., 667.

113



Contributi

sto santo] concepisce piuttosto I'uomo come un essere chiamato a superare se stes-
so nella sfera della pura adorazione e dell’amore disinteressato. Il suo punto di par-
tenza, teocentrico, & determinato da Dio e dalle esigenze del suo amore che si co-
munica alla sua creatura»?. E in questa prospettiva che il teologo svizzero imposta
la questione della liberta: mostra come quest’ultima trovi, fin dall’inizio, il suo crite-
rio nella chiamata di un Altro, testimoniando del suo amore pili grande60.

Questa posizione, massimamente teocentrica, potrebbe venire accusata di relati-
vizzare 1'autorealizzazione della liberta finita, tenendola legata al dio avaro di cui
parlavamo prima. Ma cosi non &: I’assenso incondizionato della liberta finita ha il ca-
rattere del ringraziamento. La liberta finita & grata per cio che si rivela nella suo pu-
ro non-essere-relativo. Come giustamente dice Robert Spaemann, il linguaggio di
quelle religioni, la cui origine & biblica, parla, per esprimere questa realta, di «glo-
ria»: gratias agimus tibi propter magnam gloriam tuam. In cosa consiste il rivelarsi
di cio che & assolutamente non-relativo, quindi assoluto? Consiste nell’essere di quel-
la liberta finita, in cui il pensiero della non relativita assume il carattere dell’essere
grato. In questo modo la liberta finita acquista quella non relativita (relativa), quel-
la “sostanzialitd”, per cui essa diventa immagine di cio che adora. Cosi il teocentri-
smo rivela un radicale momento di un’ontologia antropologica, che conosce I'uomo
e la sua esigenza di gratuita dall’interno, come qualcosa che spiega la presenza a sé
dell'uomo stessobl.

Nella presenza a sé 'uomo scorge certamente un nucleo infrangibile di liberta,
ma tale scoperta non va riflettuta a prescindere dalle condizioni concrete che hanno
reso possibile I'atto di autocoscienza. Infatti, I'inalienabile possesso di sé, caratteri-
stico di questo atto, & frutto della generosita inspiegabile altrui. I'appartenenza del
soggetto a se stesso gli & regalata, si fonda dentro la luce generale dell’essere la qua-
le & stata mediata da un suo simile, pure lui destato alla propria esistenza da un al-
tro. Ora, questa luce trascendentale lo porta necessariamente al di 1a di se stesso. Il
movimento di appartenenza a sé come essere singolare irripetibile e, ad un tempo,

59 J. SErvals, Théologie des Exercices spirituels..., cit., 135.

60 Questo tema, sottolineandone la rilevanza dal punto di vista di una teoria della conoscenza e della verita,
& stato trattato di recente da un giovane sacerdote svizzero nel suo dottorato di ricerca: L. GADIENT,
Wahrheit als Anruf der Freiheit. Hans Urs von Balthasars theodramatischer Erkenntnisbegriff in verglei-
chender Auseinandersetzung mit der transzendentalphilosophischen Erkenntniskritik Reinhard Lauths,
St. Ottilien 1999; si veda in modo particolare 85-164.

61 Cfr. R. SPAEMANN, Gliick und Wohlwollen, Stuttgart 1989, 128. In questo nucleo del pensiero dell’essere co-
me gratuitd troviamo d’accordo i due massimi filosofi tedeschi viventi, entrambi amici di Hans Urs von
Balthasar, Robert Spaemann e Ferdinand Ulrich.

114



Jacques Servais

una spinta a lasciare spazio in se stesso ad innumerevoli altri esseri irrepetibili.
Sarebbe pero erroneo interpretare questa spinta in senso anzitutto morale. I la stes-
sa luce dell’essere, nella quale il soggetto prende coscienza di sé, a dilatarlo in dire-
zione degli altri. E siccome nessun ente intramondano & capace di colmare questa
apertura fondamentale, egli & indotto a trascendersi verso 1'Altro assoluto nel quale
sta la sua Origine. Questo, nondimeno, rimane un mistero fintantoché 1'uomo non in-
tuisce o non vuole ammettere che lo spirito finito & donato a se stesso per una ini-
ziativa gratuita della Liberta infinita. Con san Giovanni, il cristiano, per parte sua, sa
di avere ricevuto la luce della vita spirituale per mezzo del Logos che era presso Dio
ed era Dio, e dalla cui pienezza «noi tutti abbiamo ricevuto»62.

La struttura paradossale della liberta finita ha quindi due dimensioni correlative
ma irriducibili I'una all’altra che Balthasar chiama “pilastri”. Il primo pilastro, la li-
bertd come autonomia, appartenenza a sé, & chiaramente “dato”; il secondo, il tra-
scendersi verso I’Altro in risposta alla sua chiamata d’amore, & sia “dato” che “as-
segnato”. Data e la necessita di uscire da sé. Heidegger ha coniato per quest’ultima
il termine di «Geworfenheit», «esser-gettato»63; «vous étes embarqué», diceva Pascal
con non minore acutezzab4. La necessita e quella di decidersi e di affermarsi nel con-
fronto con il mondo. Ma questo dato di fatto lascia aperti il modo e il grado in cui
'uomo vuole realizzare se stesso. «Anche il problema di sapere dove, in definitiva,
la liberta deve essere impegnata e cosa deve raggiungere, & lasciato nelle mani del-
I'uomo. Cosi uno pud trovare che per una simile autorealizzazione lo spazio deve ri-
manere totalmente aperto (cosi che l'esistenza previa di una realti assoluta total-
mente realizzata non potrebbe che sharrare la via della liberta finita e renderne va-
no il percorso); egli pud al contrario convincersi che la liberta finita, in quanto iso-
lata ed assoluta, non potrebbe che essere un infernale supplizio di Tantalo, se non le
e consentito di compiersi nello spazio ospitale della liberta infinita»65. In questa al-
ternativa, cio che abbiamo chiamato la «liberta spirituale» si colloca chiaramente
nell’ambito della seconda soluzione. Questa liberta spirituale & il compiersi dell’in-
nata inclinazione dell'uomo verso il Bene assoluto. A differenza della libertd increa-
ta, che & simultaneamente autopotenza e autocomunicazione nell’identita originaria

62 Gv 1,1.16; cfr. 1,1-4: «In principio era il Verbo [...]. Tutto & stato fatto per mezzo di lui [...]. In lui era la vi-
ta e la vita era la luce degli uomini».

63 Cfr. M. HEIDEGGER, Essere e tempo, tr. di P. Chiodi, Milano 199511, 221 ss.
64 B. PASCAL, Pensiert, tr. di A. Bausola, Milano 1993, 248 (n. 451; ed. Brunschvicg = n. 233).

65 H. U. voN BALTHASAR, Theodramatik, vol. 1/1, 192 (tr. it. 204, che in questo passo non ¢'@ sembrata del tut-
to precisa e che abbiamo quindi in parte cambiata).

¥15



Contributi

di essere ed essenza, essa e risposta all’attiva attrazione del sopra menzionato Bene
incondizionato e include quindi un aspetto di spontanea ricettivita nei suoi riguardi.
San Tommaso ha messo in risalto questo aspetto nel mostrare come la creatura e
mossa dal Bene assoluto considerato sia come oggetto che riempie la sua volonta e
la muove irresistibilmente, sia come Creatore che causa il suo stesso voleret6, Qui,
tuttavia, occorre ribadire inoltre il significato dell’atto personale con il quale il sog-
getto ratifica la sua trascendenza naturale e in tal modo porta a compimento la sua
vocazione. La ricettivita & come la pietra di paragone dell’autentico atteggiamento
della creatura di fronte al suo Signore e Dio. Essa offre un criterio decisivo di di-
scernimento per saggiare la natura reale dell’opzione che 'uomo compie necessa-
riamente nell'impegno della propria esistenza67.

Per cogliere il significato pitt profondo di tale ricettivita, dobbiamo contemplare
la persona umana santa per eccellenza, quella creatura sana e salva nella quale, per
gli occhi della fede, si @ massimamente adempiuto I'imene della liberta finita con la
liberta infinita: 'Immacolata Concezione. Con la sua viva intelligenza della risposta
della Madonna all’angelo Gabriele, nell’Annunciazione, Adrienne von Speyr, che in
modo profondo ha ispirato Balthasar, ci porta al centro del significato qui inteso. Nel
suo libro fondamentale L'Ancella del Signore, ella descrive in termini concreti quan-
to il teologo spiega in modo pil speculativo: «Come un covone si serra al centro e si
dispiega alle sue estremita, cosi», spiega I'autrice, «la vita di Maria si concentra nel
suo si; con questo si, essa acquisisce il suo senso e la sua figura, e si dispiega sia a
ritroso che in avanti. [...] Ogni liberta si dispiega con abbandono e rinuncia all’as-
senza di vincoli. E da questa liberta nell’essere vincolato, proviene ogni specie di fe-
condita. [...] I si [di Maria] & soprattutto grazia. Non & meramente la sua risposta

66 Cfr. S. ToMMAsO D’AQuINO, La Somma teologica 1, 105, 4, ed. cit., vol. 7, 68.

67 Lidea & del tutto centrale nel pensiero di H. U. voN BarrHasar. Fin dagli anni "40, dopo il suo incontro con
Adrienne von Speyr, egli 'ha sviluppata, come attesta questo passo, che risale al 1947: «Per arrivare a sé
stesso, lo spirito [dell’'uomo] & rimandato a cio che gli & di fronte e costretto a realizzarsi in un altro ri-
spetto a sé stesso. Né esso & libero di decidere se vuole o meno rivelarsi, poiché si scopre gia da sempre
come uno che & costretto a rivelare sé stesso. E gia dischiuso da sempre al mondo e il mondo & da sempre
dischiuso a lui. Né sta al suo arbitrio come voglia rivelarsi, poiché la struttura dell’essere come della co-
noscenza, le quali entrambe sono naturalmente date, gli assegnano le strade a tale meta. Le condizioni di
possibilita della sua rivelazione non stanno solo in lui stesso, ma sono sempre anche tracciate nel suo di-
rimpetto, cosi che altro non gli resta che di realizzare la sua liberta cosi come deve necessariamente rea-
lizzarla. E portato per forza alla sua propria libertd, nella misura in cui & per natura da sempre gia mes-
so in movimento verso di essa. Cio che si esige da lui, cio che & iscritto come esigenza nel suo essere pil
profondo, & unicamente questo: dare al movimento nel quale & gia coinvolto, la figura di un movimento in
prima persona, spontaneo. [...] Ratificare questa [sua] trascendenza naturale e realizzarla in un atto spi-
rituale libero di trascendenza, & questo 'adempimento della missione dell’esistenza umana» (Theologik,
vol. I, Einsiedeln 1985, 79-80; tr. it. Teologica, vol. I, Milano 1989, 85-86).

116



Jacques Servais

umana all’offerta di Dio, quanto una grazia che &, al tempo stesso, la risposta divina
a tutta la sua vita. E la risposta della grazia presente nel suo spirito alla grazia che,
sin dal principio, & posta a fondamento della sua vita. Ma & altrettanto la risposta at-
tesa dalla grazia quella che Maria da [...] nel mettersi a disposizione della chiamata
con totale abbandono [...]: con la forza di chi & pronto ad ogni disposizione di Dio e
con la debolezza di chi & un essere del quale si & gia disposto»68, Nella sua attiva ri-
cettivita, Maria rappresenta il modello creaturale compiuto della risposta dell'uomo
alla chiamata della liberta infinita. In lei, la santissima, si palesa definitivamente I’au-
tentica liberta spirituale nel suo realizzarsi come autoabbandono fiducioso nelle ma-
ni del Creatore e Salvatore del mondo.

Questi pensieri di Adrienne von Speyr sembrano essere in contraddizione con il
tentativo filosofico sopra accennato di vedere nella liberta finita tracce della non cau-
salita dell’essere infinito nell’essere finito. In verita, proprio il si di Maria manifesta
quanto abbiamo cercato di dire. Quel si splende tutto del non essere causato dell’es-
sere: Maria lo ha pronunciato da sola, sola cum Solo. 1 angelo, che guarda sempre e
solamente in direzione di Dio, non ha disturbato quella solitudine, ma I’ha rafforza-
ta: Maria pud mettersi totalmente a disposizione di Dio, con un totale abbandono,
perché Dio si & distaccato da quel dono di grazia che @ il suo si. Non la presenza di-
rompente di Dio, ma il suo angelo ha portato I'annuncio a Maria. La compagnia uma-
na di Maria, Giuseppe e Giovanni, per citare gli esponenti piti importanti, vengono
dopo il si. Dio & realmente geloso e nessun uomo, nessuna compagnia umana, sia an-
che ecclesiale, pud pensare, anche solo lontanamente, di assumere il ruolo, la mis-
sione del Dio che chiama.

6. Conclusione: la liberta, dono di Cristo all’'uomo

Con questa considerazione conclusiva, abbiamo raggiunto il nucleo dell’argo-
mento. La liberta spirituale, che ha il suo fondamento ontologico nel rapporto di ap-
partenenza creaturale a Dio, si avvera nel si incondizionato con il quale I'uomo ac-
consente al mistero della propria esistenza. Questo fiat che, nella Madre di Gesii e
degli uomini, & fin da principio pura e trasparente disponibilita ad ogni possibile in-
tervento del Creatore nei suoi confronti, sard necessariamente in noi, figli di Adamo
peccatore, solo 'esito di una lotta condotta, con la grazia del Redentore, contro tut-

68 A. vON SpevR, Magd des Herrn, Einsiedeln 19692, 7-8 (tr. it. L'’Ancella del Signore, Milano 1986, 7-8; la tra-
duzione & nostra).

117



Contributi

te le forze disordinate che ci incitano all'indipendenza ribelle. San Giovanni I'evan-
gelista scorge nel messaggio centrale di Gesu I'invito a seguire le orme di quanti so-
no stati salvati: «La veritd vi fara liberi» (Gv 8,32). Nell'’emergere dalla natura allo
spirito, I'esistenza umana accede alla liberta della verita, alla liberta di Cristo. Infatti,
la liberta alla quale Cristo ci chiama & la sua propria liberta, un liberta nella quale
beneficiamo della liberta intra-divina, trinitaria, assoluta. Solo in questa intera e so-
vrana liberta, che & docilith allo Spirito di Gesii, 'uvomo compie il suo desiderio in-
nato di autorealizzazione, perché solo essa corrisponde alla veritd del suo essere
creaturale.

Fin dall’inizio del nostro percorso, abbiamo puntato la riflessione verso il segno
di Cristo. E alla sua rivelazione che ci hanno indirizzato i santi, quei testimoni della
verita dell’'uomo che sono in modo irreversibile passati dall’ambito della non-liberta
al regno della liberta. Ora chi & questo Cristo? Per noi cristiani, egli & il Figlio unige-
nito del Padre. In lui, il Verbo «venuto nella carne» (1 Gv 4,2; 2 Gv 7), crediamo che
si uniscono fin dall’origine, in modo assolutamente superiore, le due dimensioni del-
la liberta cui prima abhiamo accennato. Infatti, il suo eterno uscire dal Padre, il suo
essere generato dal Padre & una sola cosa con tutta la risolutezza della sua missio-
ne; la sua missio temporale risulta dalla sua processio eterna. E tale visione, ispira-
ta alla fede, ci dona la garanzia che il riceversi da un altro & del tutto compatibile con
I’appartenenza a sé, I'autexousion, che caratterizza lo spirito creato. Nel Figlio eter-
no del Padre, riconosciamo che la distanza creaturale inclusa nel divenire se stesso
tramite I’essere concepito da un altro, e una distanza fondamentalmente buona, poi-
ché apre lo spazio della liberta nel suo autorealizzarsi. Il mistero dell'uomo nella sua
creaturalita rimane il dato primario. «Non vi fu prima il corpo spirituale, ma quello
animale, e poi lo spirituale», dice Paolo (1 Cor 15,46), alludendo al confronto fra il
primo uomo Adamo, quello terreno di Gn 2,7, e Cristo, I'ultimo Adamo, che ha ma-
nifestato anche nel suo stesso corpo la potenza dello Spirito®9. Il Redentore dell’uo-
mo trova quindi la sua forma nel «diventare simile» (Fil 2,7) a questo primo uomo
terreno. Ma la sua obbedienza & talmente radicale che per mezzo di essa egli diven-
ta lo «schema» (ibid.) assoluto e I’archetipo di ogni realta creaturale. Percio, chi si
assimila senza riserva a lui, consegue la sua ultima veritad d’'uomo. Questa assimila-
zione trasformante a Cristo non solo & chiamata, ma & dono di grazia che rende ef-
ficace I'intima aspirazione del nostro cuore.

69 Cfr. Rm 1,4.

118



