RTLu VII (2/2002) 291-293

Manuale di filosofia sistematica

Battista Mondin
Vol. 1: Logica, semantica, gnoseologia, Edizioni Studio Domenicano, Bologna 1999,
pp. 315.

Il pensiero filosofico europeo “possiede” una sua storia, lunga quasi tre millenni.
Il processo di sviluppo del pensiero si ¢ “manifestato” attraverso centinaia di sistemi
filosofici che oscillavano tra i diversi “poli”, contrassegnati dal realismo e dall’idea-
lismo, dall’empirismo e dal dogmatismo, dall’intellettualismo e volontarismo e dal
sensualismo, dal razionalismo e dall’irrazionalismo, dall’approccio a priori e da quel-
lo @ posteriori, ecc. Nello spectrum delle correnti filosofiche antiche e medievali, mo-
derne e contemporanee, un posto assai importante occupava (e ancora occupa) la fi-
losofia dell’essere. E proprio quest’ultima — come afferma l'enciclica Fides et ratio
(n. 97) — a costituire il fondamento della ricchezza della tradizione teologica integrata
dall’intellectus fidei. Non meraviglia, dunque, I'iniziativa delle Edizioni Studio
Domenicano mirata a favorire un approfondimento della filosofia dell’essere, trami-
te la pubblicazione del Manuale di filosofia sistematica (voll. 1-6) come utile guida
per orientarsi tra i meandri del ragionamento filosofico. «Questi volumi di filosofia
sistematica - scrive I’editore — hanno lo scopo (...) di aprire la strada alla filosofia del-
I'essere, per impossessarsi della verita universale, oggettiva e trascendente» (p. 5).

Il compito di preparare il Manuale di filosofia sistematica & stato affidato al ce-
lebre tomista (presidente della SITA, “Societa Internazionale San Tommaso
d’Aquino”) padre Battista Mondin, sacerdote saveriano, dottore presso 1'Universita
di Harvard, da oltre quarant’anni insegnante di filosofia, specialmente alla Pontificia
Universitad Urbaniana, autore di un migliaio di articoli e di un centinaio di volumi,
molti dei quali hanno avuto pili edizioni e sono stati tradotti in lingue straniere.
Abbiamo dunque in Battista Mondin un professore esperto, senza dubbio in grado di
introdurci alla vasta e complessa problematica filosofica dell’essere.

Il primo volume del Manuale affronta, secondo lo schema classico, la problema-
tica della logica (non solo formale) e dell’epistemologia, e viene intitolato Logica, se-

291



Recensioni

mantica e gnoseologia. Mondin apre il volume con 'Introduzione generale (pp. 7-35),
dedicata a definire il “compito” della filosofia, il suo oggetto formale (metodo) e ma-
teriale (problematica), il suo sviluppo storico, concentrando poi I’attenzione sui co-
siddetti “confini” tra la filosofia e la scienza, la fenomenologia, I’ermeneutica e la re-
ligione. La demarcazione dei confini gli serve per descrivere le proprieta della filo-
sofia (che deve essere una filosofia necessaria, speculativa, pratica, sovrana, disin-
teressata e libera) affinché assuma, come coordinate principali, 'essere e la perso-
na. Solo a questo punto, sul fondamento del concetto generale della filosofia, viene
introdotto lo strumento del pensiero preciso e analitico: la logica. Comincia, dunque,
la tematica propria del volume — il concetto della logica (pp. 37-113) — che Mondin
collega alla semantica (pp. 115-163) e alla teoria della conoscenza (chiamata nel pas-
sato criteriologia, ossia lo studio dei criteria veritatis: pp. 165-309) che fonda il va-
lore della conoscenza. Occorre ricordare che Mondin distingue la gnoseologia dal-
I’epistemologia, che significa per lui la teoria della scienza (a cui dedica il vol. 2 del
suo Manuale). Si noti che 'autore, seguendo lo schema cosi presentato, continua la
nota tradizione medievale che vedeva nella problematica della logica non solo lo
stretto formalismo (logica minor), ma soprattutto una ricca ed elaborata teoria del
ragionamento e dell’argomentazione (logica maior). Definita come 1'arte o scienza
del ben ragionare (p. 40), la logica funge, secondo Mondin, da propedeutica genera-
le alla scienza e viene divisa in logica del concetto, logica del giudizio e logica del ra-
gionamento. Da questa triplice ripartizione della logica, I’autore passa alla descri-
zione dell’oggetto della logica. Il suo oggetto & 1'ens rationis, il quale, stabilendo le
leggi necessarie del pensiero umano, dovrebbe garantire la rettitudine della cono-
scenza. Con questa definizione Mondin ripete la presa di posizione di I. Kant, difen-
dendo I'autonomia della logica nei riguardi della psicologia e della metafisica.

Con la triplice divisione della logica: 1) la logica del concetto (del segno verbale),
2) del giudizio (della proposizione) e 3) del ragionamento (dell’argomentazione),
Mondin caratterizza, con accurata chiarezza, i termini “chiave” della cosiddetta lo-
gica classica in quanto logica dei predicati e delle proposizioni, arricchita dai con-
cetti metalogici della teoria dell’argomentazione. ’autore si dimostra coerente con
la propria dichiarazione iniziale (ripetuta diverse volte, si veda pp. 40, 48) di volersi
limitare solo alla logica aristotelica, ammettendo nello stesso tempo di nutrire scar-
so interesse per la logica moderna (simbolica) in quanto non rivoluzionaria. «Non vo-
gliamo dire che la logica simbolica sia inutile, ma semplicemente che non & neces-
saria. (...) Per fare della sana filosofia la logica aristotelica & gia uno strumento suf-
ficiente. Essa spiega esaurientemente come funziona il nostro pensiero, esamina ac-
curatamente tutte le sue operazioni ed enumera le regole fondamentali che occorre

292



Andrzej K. Rogalski

osservare per raggiungere buoni risultati» (p. 49).

L'opinione sopramenzionata sorprenderebbe ogni logico matematico aperto alla
problematica filosofica. Perché evitare la questione di un ruolo positivo della logica
moderna? Perché si dovrebbe guardare con una certa “ansia” alla logica matemati-
ca? Quale e il motivo di “aver paura” ad applicare il rigore dei sistemi logici moder-
ni alla problematica ontologica? Perché un autore cosi chiaro e cosi analitico come
Mondin dovrebbe essere cosi diffidente da non lasciarsi aiutare dalla logica simboli-
ca? Queste (e simili) domande, certamente, non sono rivoluzionarie. Gia negli anni
'30 del secolo scorso, in Polonia erano famose le ricerche di alcuni logici di orienta-
mento tomista, quali J. M. Bochenski, J. F. Drewnowski, J. Salamucha e B. Sobociriski,
ispirati alla Scuola di Varsavia (J. bukasiewicz e S. Lesniewski); essi erano affasci-
nati, da una parte, dall’apparecchio preciso della logica matematica che applicava-
no alla philosophia perennis, e, dall’altra, si erano dedicati ad analizzare il pensiero
filosofico di Guglielmo di Ockham, di Pietro d’Ailly, di Giovanni Buridano e di altri
grammatici speculativi medievali, con la precisione tipica dei sistemi logici moder-
ni. La logica simbolica, “presa in giusta dose” e lontana da una “simbolomania”, po-
trebbe facilitare a Mondin il compito di chiarire i concetti e le regole del pensiero per
una filosofia dell’essere e della persona. Inoltre appare paradossale che tra gli elen-
cati “Suggerimenti bibliografici” (p. 113) si trovino i “classici” manuali o introduzio-
ni alla logica, ad esempio di P. Geach, P. J. Lemmon, J. Lukasiewicz o0 W. 0. Quine,
dei quali il nostro autore fa poco uso. Invece, ad un discepolo della scuola logica di
Lukasiewicz sembra inaccettabile riportare - alla p. 91 - 'esempio “classico ed ele-
mentare” del sillogismo di Aristotele, che I'autore polacco critica come non aristote-
lico nel § 1 del suo studio Aristotle’s Syllogistic from the Standpoint of Modern Formal
Logic, Oxford 1951, 19572 (d’altronde elencato da Mondin tra i “Suggerimenti bi-
bliografici®).

Fermiamo qui la nostra lettura della Logica e torniamo alla domanda iniziale:
quale concetto fondamentale della logica bisogna scegliere per la didattica della fi-
losofia dell’essere? E evidente che san Tommaso d’Aquino nel suo sistema filosofico
ha fatto un uso pieno e profondo della sillogistica di Aristotele. Ma oltre a quella, ha
“sfruttato” i concetti logici della sua epoca, anticipando parecchie questioni logico-
filosofiche risolte in modo soddisfacente, diversi secoli dopo, dalla logica simbolica.
Cio dimostra la sua apertura verso tutti i modi che rendevano il ragionamento filo-
sofico pill preciso e pit1 analitico. Sembra percid che una “giusta e proporzionata do-
se” della logica moderna non solo non danneggerebbe 1'argomentazione filosofica
ma, anzi, la renderebbe pili chiara e coerente.

Andrzej K. Rogalski

293



