Contributi RTLu VII (3/2002) 375-391

Cristo e I'islamj condivisione o sfida?

Giuseppe Rizzardi
Facolta Teologica dell Ttalia Settentrionale (Milano)

Premessa

Lislamologia, intesa come insieme di discipline che si interessano all’islam, stu-
diandone le fonti (Corano e Sunna del Profeta), le sue espressioni culturali e religio-
se (figh, falsafa, kalam, tasawwif - diritto, filosofia, apologetica, sufismo), i modelli
di realizzazione storica in base all’ispirazione originaria coranica (califfato, le gran-
di dinastie Omayyade e Abbaside, sultanati, imperi, societa islamiche), & ormai in
grado di offrire al teologo uno statuto obiettivo della confessionalita religiosa islami-
ca, in base al quale egli possa conoscere, fare comparazioni, valutare dal punto di
vista cristiano. L'impasse della cristianita storica, da sempre per vari motivi in rap-
porto con l'islam, & dovuto al “vuoto islamologico” della cultura cristiana, che ha in-
dotto ad una falsa ermeneutica delle fonti, ad una lettura dello statuto religioso con-
dizionata da pregiudizi e precomprensionil. Limpasse della cristianita contempora-
nea (interpellata dalla crescente presenza dei musulmani in Europa) pud derivare
dal tentativo di omologare, dal punto di vista cristiano, i risultati dell’islamologia (co-
noscenza scientifica), rinunciando ad una valutazione a partire dalla fede in Cristo
(discernimento cristiano). Conoscenza vera dell’islam e giudizio alla luce di Cristo,
rappresentano due momenti circolari che caratterizzano il comportamento della teo-
logia fedele alla sua vocazione di testimonianza “argomentata” della fede. In nome
di questo criterio della circolarita della “conoscenza” dell’islim (conoscenza grazie

1 Cfr, ad esempio, U. DE ViLLARD, Lo studio dell'islam in Europa nel XII e XIII secolo, Citta del Vaticano
1944; A. Mawvezzi, L'islamismo e la cultura europea, Firenze 1956; N. DANIEL, Islam, Europe and Empire,
Edinburgh 1966; Y. Mousarac, Récherches sur la pensée chrétienne et Uislam dans les temps modernes
et a l'époque contemporaine, Beyrouth 1977; G. Rizzarol, La sfida dell’islam, Pavia 1992, 11-178.

375



Contributi

alla scienza e alla fede cristiana), intendo fare il punto attorno alla figura di Cristo,
componente costante del dibattito interconfessionale a partire dal secolo VIIL

1. Il declino di un’ipotesi: Cristo ponte tra Vangelo e Corano

1.1. Controversia cristiana: islam “parto” cristiano

La controversia cristiana medievale antislamica condotta prevalentemente da
monaci e religiosi sensibili piti alla questione teologico-dogmatica che alla verita del-
la storia, di fronte al fenomeno islamico, si interroga sulla sua natura teologica e I'i-
potesi che ad essa sembra geniale & che il Corano usi a proposito di Cristo un lin-
guaggio simile a quello degli eresiologi della storia, in particolare dei negatori della
divinita di Gesii. Questa classificazione scontata dei passaggi coranici dentro i mo-
delli dell’eresia cristologica? facilita il compito controversistico dei teologi che di-
spongono gia di un “arsenale” di argomentazioni, di vocabolario spesso assai violento
e dispregiativo, di condanne conciliari?. Sebbene uno di loro, Pietro di Cluny#, discu-
ta il problema in termini teoretici per concludere circa I'inopportunita di classifica-
re I'islim come eresia cristologica, il pregiudizio permane e diviene un “luogo co-
mune” nella storia cristiana da Th. Bibliander5 fino al sorgere della reazione isla-
mologica del secolo XVIII6. Disattesa I'istanza ermeneutica dei passaggi coranici
scritti in lingua araba e dentro una significazione islamica, il preteso discernimento
cristiano si trasforma in realta in una sorta di precomprensione oltre la verita stori-
ca. In questo contesto di confusione ermeneutica nascono i primi procedimenti equi-

2 Epistula Domini Petri ad Dommum Bernardum, PL 189, 661 (tr. it. in G. Rizzaroi, Domande cristiane sul-
lislam nel medioevo, San Cataldo 2001, 75-77); per citarne un passaggio: «l’errore degli errori, 'escre-
mento di tutte le eresie, nel quale sono confluite tutte le altre diaboliche sette nate dal tempo del
Salvatore ad oggi». Cfr. anche PieTro pi CLUNY, Contra sectam sarracenorum, in J. KRITZECK, Peter the
Venerable and islam, Princeton 1964, 220-221 (in tr. it.: G. Rizzarpi, Domande cristiane, 95).

3 Ibid., 77: «Vi propongo quindi tutti i Padri e soprattutto Agostino, il quale, sebbene non poté con le sue
parole e la sua opera convertire alla retta fede Giuliano, Pelagio e Fausto manicheo, tuttavia non trascuro
di elaborare contro di essi grandi volumi sui loro errori. Cosi trattando degli altri eretici, contemporanei
ed antichi, dei giudei e dei pagani, non solo forni un arsenale contro di questi agli uomini del suo tempo,
ma anche trasmise a noi e a tutti i posteri un carisma di grandissima edificazione ed istruzione».

4 PieTRO DI CLUNY, Contra sectam (tr. it. in G. Rizzarpi, Domande cristiane, 98).

5 Tu. BIBLIANDER, Apologia pro editione Alcorani, in Machumetis Sarracenorum principi vita ac doctrina,
Bale 1543, 10: «Per questa ragione poniamo il Corano direttamente tra le dottrine eretiche».

6 Cfr., ad esempio, L. Maraccl, Alcoranus textus universus, Padova 1698; nel Prodromus 111, 63 si dice:
Alcoranus omnium et praecedentium et subsequentium haereseon congeries et sentina est.

376



Giuseppe Rizzardi

voci di “interdialogicita”; ne ricordiamo alcuni: Cristo chiave di lettura dell’islam
(Corpus di Cluny, Commentari all’Apocalisse, Nicola di Cusa), 'omologazione cristia-
na dei riferimenti a Cristo nel Corano (Guglielmo di Tripoli), Muhammad competiti-
vo con Cristo (Ricoldo da Montecroce), il vuoto teologico della “Cristologia coranica”
(Raimondo Lullo). Rimandando altrove per una documentazione pit diffusa?, quivi
sottolineo due limiti di carattere metodologico; dapprima non si coglie il contesto isla-
mico del linguaggio cristologico coranico, limitandosi ad una comprensione pura-
mente linguistico-letterale (Messia, Parola di Dio), in seconda istanza si tende a cre-
dere che la differenza tra il “Cristo coranico” ed il “Cristo evangelico” consista nel
diverso spessore teologico delle affermazioni (la tesi di Lullo: un po’ piu di aggiorna-
mento teologico porterebbe i musulmani a credere pienamente nel Cristo). Non si co-
glie da parte dei teologi medievali, se non in casi rari (Pietro di Cluny), che il punto
di massima divergenza tra islam e cristianesimo sia proprio il Cristo, la novita cri-
stiana; si elabora percio un concetto di evangelizzazione nei termini di aggiustamento
teologico sia riguardo a Dio (dall’'Uno al Trino) che riguardo a Cristo (da Profeta chia-
mato “Parola di Dio” a Figlio di Dio). L'evangelizzazione dell’islam (annuncio della

1]

“novita” di Cristo) viene completamente disattesa.

1.2. Tesi massignoniana: esperienze cristiane nell’isiam

Il progetto dentro il quale si muove 1'opera ed il pensiero di L. Massignon (1883-
1962) riguarda I'evangelizzazione dell’islam, nel cui universo si scoprono elevate
esperienze spirituali soprattutto nel contesto del sufismo$ che rimandano ad un’i-
spirazione cristiana; Massignon matura questa suggestione accostando I’esperien-
zareligiosa del sufi al-Husayn Ibn al-Mansur al-Hallaj (sec. IX-X), testimone di som-
ma unione con Dio e di incommensurabile amore verso 'umanita. A partire da que-
sto modello di discernimento cristiano, egli elabora le ragioni religiose (non teologi-
che) che fanno supporre una reale interazione tra cristianesimo ed islam: la figura
carismatica di Abramo che fa pensare ad un legame con I’economia biblica (islam
scisma abramitico, per via ismaeliana); il riferimento al “mistero di Cristo”, non an-
cora creduto e professato, grazie al “mistero mariano”, creduto e professato; infine
I'esperienza di “compassione” e di “sostituzione” di alcune anime privilegiate del su-
fismo simile, sotto vari aspetti, all'esperienza sostitutiva-riparatrice della passione di

7 G. Rizzaroy, 11 fascino di Cristo nell’islam, Milano 1989, 11-64.
8 G. Rizzarol, L. Massignon (1883-1962). Un profilo dell’orientalista cattolico, Milano 1996.
9 Cfr. L. MAssIGNON, Antologia di testi teologici, a cura di G. Rizzardi, Pavia 1994, 43-55.

377



Contributi

Gesil. Massignon, come attesta pil volte?, & consapevole dell’inconciliabilita teologi-
ca tra la fede cristiana in Cristo e quella musulmana nel Corano, tuttavia ipotizza una
sorta di fede implicitamente cristiana che da una parte & data dalla fede nel “miste-
ro mariano”, dall’altra dalla conversione morale (qualita morali e spirituali dei sufi)
valutata come fede embrionale che ha il suo fondamento nella grazia soprannatura-
le. Al di la del valore della tesi, sorretta per altro dalla teologia neotomista contem-
poranea che conduce le sue analisi sull’atto di fede (Y. Congar, J. Mouroux, J.
Maritain) e dall’ecclesiologia che studia le modalita di appartenenza alla Chiesa ol-
tre i suoi confini istituzionali (K. Adam, Y. Congar, H. de Lubac), Cristo & creduto pre-
sente moralmente non tanto nell’islim quanto in alcuni soggetti spiritualmente pri-
vilegiati. A questa presenza “nascosta” deve appellarsi I'evangelizzazione che consi-
ste, dice Massignon, nel mostrare ai musulmani la perfezione della Regola evangeli-
ca soprattutto attraverso la testimonianza offerta dagli ordini contemplativi.

1.3. Tesi di G. Basetti-Sani: Corano praeparatio evangelica

Il francescano Basetti-Sani, che attesta di essere fedele discepolo di Massignon,
cresciuto alla sua scuola, nei numerosi saggi prodotti durante la sua prolungata ri-
cerca islamological0 elabora insistentemente una tesi: il Corano (nei pochi riferimenti
a Cristo, 74 espliciti, 42 indiretti) pud ritenersi un’iniziale proposta del mistero di
Cristo al popolo arabo ignaro dell’esatta formulazione della Trinitd e dell’In-
carnazione secondo le definizioni di Efeso e di Calcedonia. La tesi si rivolge come mo-
nito, da una parte, ai frettolosi esegeti musulmani che, in nome della condanna co-
ranica del “triteismo” (non della Trinita) e della componente divina di Gesti, hanno
dogmatizzato la negazione della Trinita e del mistero di Gesii, dall’altra, agli apolo-
gisti cristiani che sono andati e vanno verso il Corano con la pretesa di leggervi il
chiaro e definitivo annuncio cristiano. La “Recitazione coranica” deve percio essere
considerata un’elementare e rudimentale apertura al mistero di Cristo che la “lettu-
ra cristiana” (da parte dei cristiani) del Corano deve portare alla piena luce; il
Vangelo & la chiave di interpretazione esplicita di parole e frasi che trattengono una
pluralita di significati. Alla luce di questo principio egli passa in rassegna gli epiteti
coranici di Cristo (figlio di Maria, Parola di Dio, Messia), il racconto della sua nativita
(Cor. 19,22-26), gli annunci espliciti della sua missione (Cor. 3,49-53), il racconto del-
la morte e risurrezione di Gesu (Cor. 4,156-159) e altri testi ancora, evidenziandone
il senso implicitamente cristiano. Il suo progetto & racchiuso in questa espressione

10 G. BAseTTI-SANL, Il Corano alla luce di Cristo, Bologna 1972; In., Dal Corano al Vangelo, Spino d’Adda
1991; Ip., Maria e Gesu figlio di Maria nel Corano, Palermo 1989.

378



Giuseppe Rizzardi

finale: «Questa iniziale conoscenza e questo orientamento che il Corano ha verso il
Cristo, deve costituire il punto di partenza per un’ulteriore scoperta delle insondabi-
li ricchezze del mistero di Cristo, approfondendo il Corano riletto ed interpretato al-
la luce di Cristo. I cristiani non dovranno piu giudicare e condannare come erronea
questa provvidenziale sia pure insufficiente ma soltanto iniziale conoscenza che il
Corano da di Gesu Cristo»11, Ed ancora dice: «L’islam coranico resta un “catecume-
nato” verso il pieno mistero di Cristo»!2. Lorientamento di G. Basetti-Sani, al quale
vanno riconosciute capacita ed onesta intellettuali, intende interpretare e dare fon-
damento scientifico allo spirito francescano da sempre proteso verso la pace tra le
religioni. La sua metodologia e la sua ermeneutica dei testi coranici non sono gene-
ralmente condivise né dai musulmani fermi sul giudizio tradizionale riguardo ai mi-
steri cristiani, cioé la loro negazione in nome dell’assoluta monicita di Dio e dell'u-
nica mediazione coranica, né da parte degli islamologi cristianil3.

1.4. Tesi di A. Ciappa: fede coranica in Cristo e nella Trinita

Siamo di fronte ad una rivendicazione di carattere metodologico-ermeneutico, la
proposta cioé «per una prospettiva arabo-cristiana dei passaggi coranici e di un nuo-
vo orizzonte ermeneutico per I'esegesi del Corano»14, La lettura arabo-cristiana con-
sentirebbe di ricollocare i testi coranici riguardanti Cristo nel loro contesto storico
originario segnato dall’incontro e dal confronto con le comunita cristiane e renderli
disponibili al riconoscimento del valore della fede cristiana ortodossa. Con queste pa-
role 'autore introduce la sua dissertazione; dopo aver mosso un rimprovero esplici-
to riguardo alle interpretazioni stereotipe (cosi egli spregiudicatamente si esprime)
degli islamologi impegnati sul tema cristologico (M. Borrmans, P. G. Gianazza, G. De
Rosa, P. Branca, editorialista de “La Civilta Cattolica”), struttura le sue osservazioni
su due livelli: il primo riguarda la chiarificazione della sua inversione di rotta in cam-
po ermeneutico, il secondo invece una ri-analisi dei passaggi coranici riguardanti la
Trinita e Cristo. Se capisco bene, per inversione di rotta egli intende il fatto di non
dover assegnare un significato rigorosamente islamico alla terminologia coranica ri-
guardante Cristo (Parola di Dio, Messia, Sacrificio, Servo di Dio, Mensa dal cielo)

11 G. Baserti-Sani, Il Corano alla luce di Cristo, 220.
12 Ibid., 225.

13 Y. Mouarac, Recherches sur la pensée chrétienne et Uislam, 358; G. Rizzarol, Il problema della cristolo-
gia coranica. Storia dell’ermeneutica cristiana, Milano 1982, 123-134.

14 A Ciarpa, Trinita e Cristologia nel Corano. Invito ad un radicale cambiamento di rotta, in ScCatt 129
(2001) 291-314.

379



Contributi

quanto piuttosto un significato biblico-cristiano, evitando in questo modo la con-
trapposizione ftra il linguaggio coranico ed il linguaggio cristiano. Grazie a questa
scelta esegetica I'autore conduce ’analisi dei termini e dei racconti in modo tale che
risulti che il Corano professi la vera fede in Gesl Cristo: Egli & “Parola di Dio” e
“Messia” nel senso cristiano (non si dice che @ Figlio per non creare confusioni di lin-
guaggio in una cultura dominata dal politeismo); Egli & “Servo di Dio” (‘abd Allah)
nel senso di “Servo di Yavhe”; Egli & veramente morto e la sua morte ha il senso di
redenzione (alludendo al termine gurban-sacrificio di espiazione e perdono) ed & ri-
sorto («Dio lo ha innalzato a Sé»). I’autore da per scontata anche la fede nella Trinita
cristiana, ragionando sul fatto che il Corano esige che i musulmani si attengano alle
Scritture precedenti, quindi anche al Vangelo, nel quale si afferma la Trinita di Dio.
Un ulteriore argomento a prova della fede trinitaria & dato, secondo I’autore, dalla
nominazione dello Spirito Santo cosi come si recita nel Corano: «Noi abbiamo dato a
Gesu, figlio di Maria, segni evidenti, e lo abbiamo confermato con lo Spirito Santo
(Rith min-hit)». La tesi di A. Ciappa richiede, per essere accolta, ben altra documen-
tazione, in assenza della quale non puo che meritare il dissenso da parte di molti isla-
mologi.

1.5. 1l significato delle ipotesi ricorrenti

Diverse sono le giustificazioni che stanno alla base di questi orientamenti appa-
rentemente convergenti benché differenti quanto alle intenzionalita; se all’origine del
modello controversistico la questione dell’evangelizzazione missionaria gioca un
ruolo fondamentale (cui partecipa, anche se in termini di concordismo eccessivo, 1'i-
potesi di A. Ciappa), dall’altra parte ci si muove dentro I'utopia di un cristocentrismo
spirituale, maturato in L. Massignon grazie al suo itinerario di conversione al cri-
stianesimo passando attraverso la suggestione del sufismo e in G. Basetti-Sani lega-
to alla sua vocazione francescana molto attenta all’incontro pacifico e dialogico con
le culture e le religioni e che vede in Cristo il punto di convergenza. Qual & il valore
di queste ipotesi sotto il profilo islamologico e teologico? Dal punto di vista islamolo-
gico la controversia non ha ancora recepito il criterio di una “lettura islamica” dei
passaggi coranici; dall’altra parte (L. Massignon e G. Basetti-Sani) la conoscenza del-
Iislam e dei testi coranici & ampiamente acquisita cosi come il valore dell’attestazio-
ne di fede islamica in merito; questi islamologi percid prendono avvio dalla signifi-
cazione storico-letterale dei testi (correttezza ermeneutica) e si inoltrano alla ricer-
ca di un loro sensus plenior, supposta la potenziale plurisignificativita del linguaggio
arabo e lo spessore biblicizzante del Corano. Dal punto di vista teologico, i contro-
versisti vengono meno al processo di evangelizzazione inteso come annuncio della

380



Giuseppe Rizzardi

novita del Cristo evangelico, che viene sostituito da operazioni di aggiustamento teo-
logico; nel caso degli ultimi islamologi citati viene meno la salvaguardia dei confini
propri della realta di Cristo: essi sono pili preoccupati di ricuperare la stima e il va-
lore delle religioni non cristiane cancellate dalla storia. L'eredita storica, sia pure di-
versificata, ci rimanda dunque a due istanze ecclesiali fondamentali, cio® il bisogno
di puntualizzazione dell'identitd islamica di Cristo (questione islamologica) e la ne-
cessita di evangelizzare I'islam a partire da Cristo (questione teologica). Elaboriamo
in due paragrafi distinti I'uno e I’altro aspetto.

2. Cristo tema debole dell’islam: identita islamica di Cristo

E praticamente impensabile riscrivere a questo punto i tratti del Cristo nel Corano
e nella Tradizione islamical3; la rievocazione sommaria del tema, dentro un pano-
rama ristretto, & funzionale all’approccio teologico e quindi oltre a richiamare alcu-
ni principi metodologici di lettura della “Cristologia coranica” (conoscenza islamolo-
gica) ci si interessa soprattutto ad una questione: a quale esito, a quale determina-
zione, a quale discernimento la conoscenza della “consapevolezza cristologica e ma-
riologica” islamica conduce la teologia cristiana? Evitato il limite della tradizione cri-
stiana che, nel suo insieme, ha ritenuto la pertinenza di una controversia teologica
attorno a Cristo, quale & I'interrogazione propria della teologia nei confronti del
Cristo islamico?

2.1. Cristo nel Corano: questione metodologica

Il percorso storico dell’interesse da parte dell’islamologia scientifica e della cri-
stianita alla figura di Cristo nel Corano & gia stato tracciato, evidenziando punti di vi-
sta, risultati e risvolti metodologicilé. Quivi mi limito ad osservare i momenti di sno-
do che storicamente hanno consentito una comprensione sufficientemente corretta
del tema a livello coranico cogliendone soprattutto la contestualita religiosa; il pri-
mo & dato dalla consapevolezza che il Corano ha il suo punto di forza “teologico” nel-
l'affermazione dell’Unicita di Dio (& ilah illa Allah, non ¢’& dio se non Allah), valu-
tando la “cristologia coranica” come punto debole; il secondo & legato alla consape-
volezza che la figura del Cristo coranico & funzionale alla puntualizzazione

15 Per questo, rimando al mio: /1 fascino di Cristo nell’islam; R. ARNALDEZ, Gesi nel pensiero musulmano,
Cinisello Balsamo 1990; M. BorrMmANS, Gesat Cristo e i musulmani del XX secolo, Cinisello Balsamo 2001.

16 Cfr. bibliografia citata alla nota 15.

381



Contributi

dell’Unicita di Allah e al riconoscimento dell’'ultimo profeta ed inviato (nabi, rasil
Allah), Muhammad, di cui Cristo e ['ultimo annunciatore.

Va riconosciuto a E. Sayous, orientalista della seconda meta del secolo XIX, il me-
rito di avere fatto chiarezza sul rapporto storico-teologico tra islam e cristianesimo
nel secolo VII e di conseguenza di aver preso posizione contro il pregiudizio serpeg-
giante nella cristianitad della natura eretica dell’islam; egli dice espressamente:
«Finora si & sempre guardato all’islam come eresia cristologica, tuttora M. Marcin
definisce I'islam come una grande aberrazione cristiana (...). La nostra convinzione
¢, al contrario, che I'islhm & una delle grandi religioni monoteistiche del mondo».
Fanno seguito alcune argomentazioni a livello storico e teologico-spiritualel?. La “cri-
stologia” coranica da tema forte, a livello di controversia, diviene tema debole, ed &
riconosciuta come un capitolo della “teo-logia” coranica. Il “nuovo” compito dell’i-
slamologia cristiana dunque non & tanto 'analisi dei passaggi coranici (che richie-
dono di essere letti sempre pit nella fedelta alla significazione islamica) quanto il col-
locarli nella loro giusta prospettiva all’interno cioé della contestualita religiosa isla-
mica dell’'unicita di Dio. Cristo, cosi come @& concepito dai cristiani, da questo punto
di vista risulta essere una componente di disturbo per la sua complicita diretta con
Dio (filiazione divina). L'associazione (shirk) di Cristo con Dio & inconcepibile.

C’e poi un risvolto di carattere profetologico che fa da contesto alla concezione di
Cristo: Muhammad nella trafila storica dei profeti & I'ultimo ed il garante definitivo
del messaggio di Dio, Gesli ne & I'annunciatore ed il testimone. La centralit e la de-
finitivita del ruolo profetico di Muhammad destituisce 1'essenzialiti della missione di
Cristo. Questa prospettiva non ha nulla a che vedere con quella controversistica che
metteva in parallelo Cristo e Muhammad, come se I'uno e I'altro nelle rispettive eco-
nomie religiose occupassero un ruolo analogico; i controversisti non hanno compre-
so che 'economia religiosa islamica non & Muhammad-centrica bensi Corano-cen-
trica. Il Corano non crea parallelismo ma successione (storica) e subalternita di ruo-
li all'interno dell'unica economia religiosa profetica: Gesii & dopo Muhammad; Gesit
nel Corano e nell’islam & celebrato, ma non ¢ essenziale, Muhammad non & celebra-
to, ma e essenziale.

Dunque dal punto di vista metodologico occorre attenersi a due paradigmi che
consentono la comprensione della “cristologia” coranica: in base al primo, Gesii &
collocato dentro I’assoluta unicita di Dio; in base al secondo, Gesli & profeta e mes-
saggero all’'interno dell'unica e definitiva missione di Muhammad.

17 E. Savous, Jésus Christ d’aprés Mahomet, Paris 1880, 92.

382



Giuseppe Rizzardi

2.2. I'asse centrale dell’islam: il Corano

Oltre alle ragioni storico-religiose di cui abbiamo preso atto, siamo messi di fron-
te anche ad una ragione teologica che pregiudica il senso ed il valore della “cristolo-
gia coranica”: I'asse centrale dell’islam & il Corano, come 1’asse centrale del cristia-
nesimo é Cristo. Il Corano & “Parola di Allah” (kalimat Allah) unica e definitiva, cosi
come il Cristo. Questo & il vero parallelismo creato dal Corano, che fonda I'origina-
lita propria dell'islam e stabilisce il criterio della sostanziale diversita ed inconcilia-
bilita delle due economie religiose. Il parallelismo creato e discusso nella controver-
sia cristiana, Bibbia e Corano, era trasgressivo rispetto all’intelligenza profonda del-
le due religionil® e dava luogo ad una contrapposizione secondaria, che si conclude-
va con il tentativo di convertire il Corano nella Bibbia o di leggere il Corano con la
Bibbial9. La contrapposizione non & tra due testi sacri, ma tra la “Parola” di Dio
(Corano) e la Persona di Cristo, epifania dell’economia del Padre. Dentro questo co-
dice di interpretazione mantiene la sua legittimita e pertinenza lo studio comparato,
a livello storico-letterario, Bibbia-Corano, Cristo evangelico e Cristo coranico, mira-
to alla reciproca conoscenza20 nella chiarificazione dei linguaggi della propria fede.
Dunque, da una parte la cristologia, dall’altra la coranologia, due ambiti che vengo-
no “pensati” dentro forti analogie: origine divina, segno di elezione-predestinazione,
caratteri di assolutezza, definitivita, salvificita, universalitad. Due modelli di “ordine
salvifico” con finalitd assolutamente diverse, da una parte una storia con vocazione
escatologica, dall’altra una storia “escatologicizzata” nella quale, grazie agli ordini
divini, tutto & gia pieno di significato definitivo; il Corano determina i comportamen-
ti ed il significato inteso da Dio, dentro il quale essi vanno vissuti. In questo consiste
la posizione assiale del Corano, cui anche il Cristo (pensato dal Corano e dalla Tradi-
zione islamica) deve sottomettersi. Il significato ed il valore islamico di Cristo & den-
tro il significato ed il valore islamico del Corano, I'archetipo dello statuto religioso
dell'uomo e della storia. Questa & la figura di Cristo che emerge nel Vangelo di
Barnaba?!, 1'edizione unificata dei quattro vangeli, scritta da una mano islamica o
islamizzante (secoli XVI-XVII), nel tentativo di tradurre, sulla falsariga delle parole

18 Cfr. ad esempio RicoLbo ba MONTECROCE, I Saraceni (Contra sectam sarracenorum), a cura di G. Rizzardi,
Firenze 1992, 171-177.

19 Ibid., 154-170; NicoLa p1 Cusa, Cribratio Alcorani, Bale 1543 (tr. it. in Opere religiose, Torino 1971, 726,
743, 745, 805, 823).

2 C. M. Guzzeti, Bibbia e Corano. Confronto sinottico, Cinisello Balsamo 1995; R. Torrow, I profeti biblici
nrella tradizione islamica, Brescia 1999; BisLia, Corano e Bibbia. Atti del Conv. Int. “Corano e Bibbia”,
Napoli 24-26 ottobre 1997, Brescia 2000.

&I Vangelo di Barnaba. Un Vangelo per i musulmani?, a cura di E. Giustolisi e G. Rizzardi, Milano 1991.

383



Contributi

e dei racconti evangelici, I'immagine islamica di Cristo; sarei tentato di dire che es-
so & un Corano cristiano ovvero un Vangelo islamico. Occorre ribadire chiaramente
un pringcipio: I'islam non richiede tanto di conciliarsi attorno a Cristo, ma di credere
che il Corano & sopra Cristo, per cui la fede in Cristo & all’interno della fede nel
Corano, Parola di Dio.

2.3. Identita islamica di Cristo

Dal punto di vista islamologico (criterio storico) ci risulta abbastanza facile trac-
ciare la prospettiva storica del tema “Cristo”, dal Corano fino ai catechismi ed alla
letteratura moderna, notando la flessione del tema in base ad istanze epocali di ca-
rattere apologetico o catechistico. Dentro questa dinamica si assiste al trasferimen-
to del “dato coranico” (immagine primaria legata alla “Recitazione celeste”) in con-
testi vari, apologetico, sufico, catechistico, socio-politico. Il processo di discussione
attorno a Cristo nell’islam, dal secolo VIII al secolo XX, non lascia trasparire la con-
sapevolezza di dover sottoporre il testo coranico ad un esercizio ermeneutico se non
nei termini di analisi puramente linguistica. Solo recentemente alcuni pensatori mu-
sulmani22 si sono aperti alla questione ermeneutica del testo e tentano di interpre-
tare il “linguaggio cristologico coranico” oltre il suo nativo contesto polemico anti-
giudaico ed anti-cristiano, valutando Cristo alla luce della fede islamica e dando cre-
dito alle Scritture cristiane (da sempre ritenute difettose per “adulterazione”, tahrif)
come una via per avere piut verita su Gesl rispetto a quella recitata nel Corano. Non
& detto che un’eventuale nuova “lettura storico-critica” del Gesl coranico comporti
di per sé una nuova “lettura teologica” e quindi una sua comprensione al di fuori del-
le note categorie di nabi, rasil Allah.

2.3.1. Il Corano e Gesu

Due dati sono ormai assodati a livello islamologico: in primo luogo la similarita
del linguaggio coranico con quello di alcuni testi apocrifi2? che induce a pensare que-
sti ultimi come fonte di ispirazione, ed in secondo luogo la contestualita e la struttu-
ra islamica dei racconti. La narrazione coranica si sviluppa seguendo la dinamica
della negazione (Cristo non & Dio, non & una divinita, non & la terza persona del tri-
teismo “Dio-Gesui-Maria”, non & morto in croce) e dell’affermazione (egli & masih,

22 G. Rizzarpl, Islam: la Gente del Libro e noi, Pavia 2001, 71-75; G. ScatToLIN, Voci ignorate dell’islam, in La
Rivista del Clero Italiano (dicembre 1998) 828 ss.; P. Branca, Voci dell’islam moderno, Genova 1991, 145-
146; 196-197; 265-306.

23 Cfr. G. Rizzaroy, [l fascino di Cristo, 122-137.

384



Giuseppe Rizzardi

Messia; b. Maryam, figlio di Maria; nabi, rasal Allah, profeta e messaggero di Allah;
‘abd Allah, servo di Allah, kalimat Allak, Parola di Allah; rith Allah, spirito di Allah).
I maggiori temi di caratiere apologetico dei testi coranici sono: 1) Gesii riceve I'inve-
stitura di nabi e rasil da parte di Allah, grazie alla quale fa parte della “catena dei
profeti”, riceve inoltre una benedizione particolare che lo pone sotto la Sua prote-
zione, infine ottiene la consegna del Libro (sura 4,171; 19,27-33); 2) Gesi1 accoglie
da parte di Allah gli obblighi della religione (preghiera ed elemosina) realizzando lo
stato di islam (sottomissione); 3) Egli & posto come segno del trionfo di Allah, il pi
grande (Allah akbar), la morte da parte dei suoi avversari non ha dominio, egli & in-
nalzato al cielo; 4) Egli infine & ’'annunciatore di Akmad (Muhammad) che verra do-
po di lui ad inaugurare il momento della pienezza profetica (sura 61,6). Accanto a
questa “cristologia” determinata dal contesto controversistico anti-giudaico ed anti-
cristiano, si colloca il messaggio coranico sicuramente pill propositivo attorno alla fi-
gura di Cristo, I'esaltazione cioé della Sua ‘abdita (stato di servizio, ‘abd, servo), del-
la sua attitudine morale di “servo” (sura 19,93; 4,172), di “sottomesso” (rmuslim), che,
specularmente, esalta Allah come Rabb (Signore). La teologia che si interroga sul sen-
so di Cristo nel Corano deve distinguere i due momenti del tema, quello propriamente
apologetico e quello islamicamente propositivo, al fine di individuare la vera inten-
zionalita. La cristianita spesso & andata oltre I'intenzione coranica ed il dibattito teo-
logico istituito nei confronti del credo musulmano non ha centrato il giusto obiettivo.

2.3.2. L'apologetica (kalim) e Cristo

Lintonazione “teo-centrica” del tema cristologico viene esaltata soprattutto nel-
I'apologetica (secoli VIII-XIII), la quale si erige a scienza ermeneutica dei testi cora-
nici e li valorizza per controbattere la fede trinitaria e la cristologia cristiana. Tenuto
presente che solo in questo momento (secoli VIII-IX) I'islam prende atto della vera fe-
de trinitaria cristiana (nel Corano si fa riferimento ad una sorta di triteismo: Dio-
Gesli-Maria) e che la funzione dell’apologetica islamica & quella di salvaguardare il
“monoteismo” assoluto, I'impianto della controversia si muove su due piani. Il primo
riguarda I'interpretazione essenzialmente islamica degli attributi di Cristo (“Parola
di Dio”, “Spirito di Dio”, “Servo di Dio”, “Figlio di Maria”, “Messia”) elaborandoli nel
contesto della creaturalita e della missione profetica (nabi, rasal Allah) di Cristo, con
I'esclusione assoluta della filiazione divina; il secondo riguarda invece la contesta-
zione della Trinita di Dio, che prevede Cristo come seconda persona trinitaria, con
argomentazioni di carattere biblico-evangelico tendenti a negare il senso cristiano

385



Contributi

dato ai testi evangelici24 ed inoltre con argomentazioni di carattere speculativo, so-
prattutto di natura filosofica, che mettono al centro della questione il rapporto tra
Attributi ed Essenza divina2s. Il beneficio apprezzabile dell’apologetica islamica, cui
alcuni islamologici cristiani non danno sufficientemente credito, & la chiarificazione
del senso islamico dei titoli cristologici; dunque andare oltre quella lettura significa
muoversi nell’ambito della precomprensione e dei pregiudizi e andare nel senso del-
I’anti-dialogo interreligioso. Il percorso storico dell’apologetica inoltre consente di
cogliere le ragioni della negazione del mistero trinitario che sono I'una “teologica”,
ciog il tawhid Allah (unicita ed unita di Allah) come principio assoluto dal quale di-
pende ogni altra verita, I’altra epistemologica, cioe il principio della ragionevolezza
filosofica come criterio di verita del mistero trinitario. L'apologetica cristiana medie-
vale prende atto di questa scelta epistemologica islamica ed organizza le sue argo-
mentazioni nel senso di dimostrare la ragionevolezza del mistero, venendo meno al-
I'itinerario epistemologico cristiano in ordine alla fede ed alla conoscenza del miste-
ro trinitario (ad esempio Ricoldo da Montecroce, Raimondo Lullo). Il processo di
evangelizzazione perde di vista la “novitd” cristiana e trasforma l’annuncio in una
disquisizione filosofica, adeguandosi all’istanza razionalista del kalam.

2.3.3. Il sufismo (tasawwirf) e Cristo

Il sufismo apparentemente & il capitolo pil1 celebrativo di Cristo in quanto ne esal-
ta lo stato ascetico e spirituale; Egli generato dal soffio di Gabriele & chiamato ed &
realmente lo Spirito ed il Verbo di Dio, il Suo Vicario e I'Uomo perfetto (al-insan al-
kamil), & Colui che realizza pienamente lo statuto di uomo voluto e creato da Dio26.
In realta esso rappresenta il momento che distanzia maggiormente il Cristo islami-
co dal Cristo evangelico e le ragioni sono due: anzitutto grazie al sufismo, insieme di
regole di spiritualitd a partire dal secolo VIII, Cristo diviene grande e sublime, Egli e
il testimone di una spiritualita, che benché condivida molti valori evangelici, non &
tuttavia la “Regola evangelica”; la “novita” di messaggio morale e spirituale e so-
prattutto di significazione cristica della spiritualita & sacrificata in nome di una cul-
tura spirituale le cui radici ed il cui significato si inscrivono nella “teologia plotinia-
na”27, Inoltre il ritratto di Cristo (immagine cristologica) & fissato dentro alcuni ter-

24 Jbid., 158; 213-214.
25 [bid., 158-160.

26 Per una visione generale del sufismo, cfr. G. Rizzarni, Islam, spiritualita e mistica, Fiesole 1994; per que-
sto tema, 100-101; 109-111.

27 Ibid., 113-114.

386



Giuseppe Rizzardi

mini ascetico-spirituali, Egli & celebrato per la sua grandezza religioso-morale-mi-
stica e per il compimento del processo di tawhidizzazione (unita con 1'Uno). Al teo-
logo non serve molto di pitt per comprendere la profonda divergenza tra le due im-
magini di Cristo, sebbene stupito di fronte al “fascino” del Cristo celebrato dai sufi.

2.3.4. Conclusioni

La prima conclusione riguarda la composizione di aree apparentemente cosi dif-
ferenti (coranica, apologetica, sufica) e il giudizio di valore nel contesto islamico e
cristiano. Nella coscienza islamica si fa differenza tra i due “spazi” di espressione del
tema, quello coranico e quello della “Tradizione” colta (kalam, tasawwiyf); il primo
rappresenta I'ambito paradigmatico primario, unico, insostituibile ed anche il mo-
mento della compiutezza dell’enunciazione religiosa, tanto che esso delegittima (da-
ta la natura celeste del Corano) una qualsiasi “evoluzione dogmatica” (I’'espressione
e presa a prestito); il secondo, che raccoglie gli indirizzi della riflessione a partire dal
Corano, e ritenuto credibile nella misura che esso ripeta, interpreti, ritraduca cultu-
ralmente e pedagogicamente il “verbo coranico”. Lamplificazione “teorica” del tema
cristologico non & fondamento della fede e come tale non costituisce un apparato cui
riferirsi per “un di pitt di comprensione” di Cristo. A partire da questa constatazione
derivano due conseguenze che il teologo deve recepire: la prima & la consapevolez-
za che una “novita” sul tema cristologico in ambito islamico non pud che derivare da
una “nuova” ermeneutica dei testi coranici (la problematica ermenutica coranica non
ha compiuto grandi passi); la seconda @ la constatazione che i cristiani hanno di fron-
te due immagini di Cristo sostanzialmente differenti, 'una allusiva, apologetica, in-
tenzionalmente secondaria, e I'altra strutturata teologicamente (cristologia cristia-
na). Si ripresenta cosi nuovamente il problema della legittimitd e della pertinenza di
un “dialogo teologico”, presupposto il carattere ateologico dei testi coranici e lo spes-
sore puramente culturale della controversia islamica e del sufismo.

3. Cristo e I'evangelizzazione dell’islam

Dialogo o evangelizzazione? I due termini segnano due epoche cronologicamen-
te successive ma ancor pitt due prospettive differenti in ordine al tema cristologico.
La questione & posta bene se da una parte si prende atto del profilo islamico di Cristo,
dall’altra della “novita” del Cristo evangelico; essa si presenta complessa ed & nuo-
va per la comunita cristiana, che ha superato da poco i suoi pregiudizi storici attor-

387



Contributi

no all’islim e che intende chiarire il suo vocabolario pieno di ambiguita. La pretesa
di queste osservazioni non ¢ di sviluppare il tema nella sua ampiezza, ma semplice-
mente di proporre lo “stato della questione”.

3.1. E possibile un “dialogo teologico” attorno a Cristo?

La categoria “dialogo” non & pertinente se usata in ambito teologico; la contro-
versia storica, dal medioevo in poi, ha coltivato I'utopia di un “dialogo teologico” ma
ha prodotto in realta una sorta di storia comparata delle due religioni; essa non ha
fatto valere la sua “competenza” o “pertinenza” teologica riguardo al credo islami-
co, ma si @ messa a servizio della funzione pastorale ecclesiale (problema missiona-
rio), all’interno della quale & legittimo parlare di “dialogo”, cioé di divergenze, con-
vergenze, rispetto e pace reciproca, salvaguardia del credo, intese nominali, allusio-
ni concordiste, non-contrapposizione. Dunque il termine “dialogo” & propriamente
pertinente sul piano pastorale, mentre risulta ambiguo se usato nell’ambito della
scienza teologica. Cristo chiave di lettura dell’islam (Corpus di Cluny), Cristo aspira-
zione profonda della fede islamica (Guglielmo di Tripoli), Cristo al culmine della fe-
de ragionata (Raimondo Lullo), Cristo alternativa a Maometto (Ricoldo da Monte-
croce), Cristo “segreto” del Corano (Nicola di Cusa), Cristo anima della spiritualita
sufica (L. Massignon), Cristo praeparatio evangelica (G. Basetti-Sani): tutte queste
prospettive, che in qualche modo si sono imposte nella storia cristiana a livello di ri-
flessione teologica o apologetica o dialogica, non sono proprie della scienza teologi-
ca. L'unico aspetto, richiamato fortemente dalla figura di Cristo, che interpella la
competenza teologica riguarda la problematica relativa alla categoria della “media-
zione” tra Dio e la storia, tra Dio e I'uomo, che da una parte & legata alla Parola, dal-
l'altra alla Persona di Gesh Cristo; due assi di mediazione, con carattere di assolu-
tezza, che in modo diverso concorrono a definire la nozione di fede e di religione; in
questo caso ’attenzione della teologia si rivolge non tanto al rapporto tra il Cristo co-
ranico ed il Cristo evangelico, quanto alla relazione tra la Parola di Dio (nel Corano)
e la Persona di Cristo2s.

3.2. Cristo “segno” di crisi e di rottura tra cristianesimo ed islam

Il massimo riconoscimento, sotto il profilo teologico, che l'islam, in nome del
Corano, puo concedere a Cristo & il titolo di profeta e messaggero di Dio (nabi, rasil
Allah), presupponendo che il compimento della missione profetica & assegnato a

28 £ posta molto bene la questione e con documentazione in: Gric (Groupement de recherches islamo-chrétién),
Bibbia e Corano. Cristiani e musulmani di fronte alle Scritture, Assisi 1992 (ir. it.), in particolare 96-121.

388



Giuseppe Rizzardi

Maometto (khatim al-anbia), I'ultimo dei messaggeri. Per questa ragione 'islim, per
principio, non pud concepire una vocazione ed un ruolo “ulteriore” a proposito di
Cristo. In questo senso i testi evangelici, che vanno oltre, sono ritenuti da parte del-
I'islam “adulterati” (tahrif). Questo & il primo momento di crisi e di rottura tra cri-
stianesimo ed islam; il secondo, pit1 profondo, sebbene non sia tematizzato esplicita-
mente, riguarda la teo-logia ovvero la concezione di Dio: in islam Cristo & una com-
ponente di disturbo in ordine all’affermazione dell’assoluta unicita ed unita di Dio,
mentre nel cristianesimo Cristo & la chiave di apertura verso il mistero di Dio. Cid che
caratterizza il “monoteismo” islamico & I'assenza di Cristo, in quanto esso rifiuta ogni
tipo e ordine di “associazione” (shirk), esso professa un’unicita anti-politeista ed
un’unita senza “mistero” interno; potremmo dire che il monoteismo islamico non &
tanto anti-cristico quanto a-cristico. Questo dato deve essere tenuto presente dai teo-
logi quando ragionano sui “monoteismi” delle religioni (ebraismo, cristianesimo ed
islam): Cristo determina la connotazione del “monoteismo” cristiano e costituisce il
punto di crisi e di rottura con altri monoteismi, compreso quello islamico29.

3.3. Cristo “soggetto” dell’evangelizzazione dell’islaim

Il dato piti interessante degli ultimi trent’anni della storia ecclesiale interessata
alle religioni & sicuramente il passaggio dalla cultura del “dialogo” all’opzione del-
I'evangelizzazione; questo itinerario che parte dagli orientamenti post-conciliari
(Segretariato per i non cristiani, Cristiani e musulmani. Orientamenti per il dialogo
Jra cristiani e musulmani) e percorre i diversi sinodi celebrati dal 1974 al 198730,
sottolinea fortemente il dovere dell’evangelizzazione rivolta alle religioni come com-
pito primario della Chiesa, dentro il quale trova spazio e senso il dialogo destinato
ad «una mutua conoscenza e ad un reciproco arricchimento» e finalizzato a far
«comprendere piu profondamente la novita del Vangelo e la pienezza della
Rivelazione» (cosi nella dichiarazione finale del sinodo sulla Evangelizzazione nel
mondo moderno del 1974). L obiettivo, la finalitd, il senso dell’azione della Chiesa &
ormai bene puntualizzato, si apre di conseguenza il capitolo della progettazione del-
la metodologia e dei contenuti dell’evangelizzazione dell’islam, capitolo tutto da scri-
vere, in seguito alle nuove acquisizioni islamologiche e alla constatazione della pre-

2 Sono in corso di stampa gli Atti del IV Convegno di teologia delle religioni (Palermo, 19-20 aprile 2002):
gli interventi sono mirati a cogliere la diversita dei monoteismi storici; da parte mia viene curato il temas
La comprensione di Dio nel Corano e nella Tradizione islamica.

%0 Cfr. G. Rizzarol, Verso Uislam: itinerari cristiani @ partire da L. Massignon, in Annali di Scienze Religiose
5 (2000) 41-45.

389



Contributi

carietd dell’impianto dell’evangelizzazione messo in atto dagli ordini religiosi e mis-
sionari, a partire dal medioevo. Indicativamente potremmo riflettere su alcuni pas-
saggi importanti; il primo consiste nel portare a conoscenza dei musulmani le fonti
canoniche del Vangelo, ignorate a livello coranico e disattese nella tradizione isla-
mica; non si tratta di produrre i testi in traduzione araba (operazione gia compiuta
da tempo), ma di de-islamizzarli nella forma e nei contenuti. I gia citato Vangelo di
Barnaba rappresenta un’operazione di islamizzazione del Vangelo, I'evangelizzazio-
ne presuppone la restituzione del senso cristiano ai testi. Questa operazione riser-
vata agli specialisti non pud avvenire senza confronto con la cultura accademica isla-
mica e comporta un lavoro rigoroso congiunto di analisi dei testi evangelici. La sti-
ma espressa dall’islam verso la “Gente del Libro” (ahl al-kitab) & positiva ma troppo
generica se non induce i musulmani a prendere atto del carattere sostanzialmente
diverso del “Libro cristiano”. Il secondo momento, difficile quanto il primo, deve por-
tare i musulmani a recepire il Vangelo come novita rispetto alle tradizioni profetiche
precedenti; “Cristo” & la novita e non il “Libro” cristiano, Cristo  la mediazione es-
senziale e non la Parola scritta.

Come parlare di Cristo alla cultura musulmana senza passare attraverso le cate-
gorie teologiche cristiane, che storicamente sono maturate dentro le matrici cultu-
rali greca e latina? E plausibile I'ipotesi di Cl. Geffré che propone I'adozione di un
linguaggio preconciliare, di intonazione piit biblica? L'annuncio di Cristo si riduce so-
stanzialmente al problema del linguaggio dell’annuncio?

Non credo, ritengo che la ricerca debba addentrarsi oltre la scelta del linguaggio
idoneo con cui esprimere la “cristologia” e far leva su categorie religiose islamiche
vicine per significato o per allusione a quelle della cristologia. Alludo, ad esempio,
alla categoria della badaliyya (sostituzione) capace di orientare verso il concetto di
mediazione salvifica vicaria3l, a quella del mithag (patto eterno) che induce a con-
cepire una progettualita divina che assegna dall’origine alla storia un pre-significa-
to teologale, a quella di gurban (azione sacrificale) che porta ad esaltare il valore del-
I'immolazione per Dio, a quella infine della rahma (bonta viscerale di Dio) che apre
a giustificare eventi determinati dall’amore incommensurabile di Dio. Certamente
I’evangelizzazione ovvero I’annuncio di Cristo non puo darsi al di fuori delle poten-
zialita recettive ed espressive della cultura religiosa islamica.

Sono anche consapevolmente convinto che 'annuncio di Cristo all’islim debba
passare attraverso un momento di travaglio difficoltoso della cultura islamica, la

31 Per questa nozione, cfr. G. Rizzarpl, L. Massignon, 150-165.

390



Giuseppe Rizzardi

quale & chiamata a rivisitare criticamente i suoi luoghi comuni attorno al cristiane-
simo ed a Cristo, stimolata e sorretta dalla teologia cristiana. Il lungo travaglio che
ha contrassegnato la storia della cristianita che & passata da una cultura del “pre-
giudizio” ad una cultura islamologica, nell’ambito dell’islam deve ancora accadere.
Questa ipotesi di carattere pastorale-catechetico rimanda alla teologia il compito di
studiare le ragioni del significato di Cristo per le religioni storiche e quindi per I'i-
slam; in altri termini, essa deve illustrare la funzione ermeneutica del messaggio cri-
stiano nei confronti dell’islam che & quella di rivelare in modo imprescindibile la sua

PN

“verita” letta e realizzata da Cristo.

391



