Contributi RTLu VII (3/2002) 449-472

rSu una fonte sconosciuta
del personalismo trinitario
di Guglielmo di Saint-Thierry

mms= Roberto Silva

Convitto Nazionale «Maria Luigia» (Parma)

1. Personalismo trinitario e questione delle fonti

L'Aenigma fidei raccoglie, come & noto, in trattato la dottrina trinitaria di
Guglielmo di Saint-Thierry. Secondo alcuni studiosi — J.-M. Déchanet, M.-J. Le
Guillou, T. M. Tomasic, P. Verdeyen! —, in quest’opera Guglielmo ha rivelato, recupe-
rando elementi comuni alle tradizioni teologiche latina e greca, una prospettiva “per-
sonalista” nell'interpretazione del mistero trinitario. 0. Brooke, invece, pur non di-
sconoscendo lo sforzo di sintesi di Guglielmo, ha ritenuto che la sua teologia trinita-
ria, nonostante la forte enfasi sul mistero, fosse ancora sensibilmente marcata da
una tendenza “essenzialista”, presente in particolar modo nella tradizione latinaZ.

Lindagine sulle fonti della nozione filosofica di persona nell’Aenigma fidei si ri-
vela particolarmente interessante per comprendere questo dibattito sulla prospetti-
va personalista della teologia trinitaria di Guglielmo. Questa specifica questione si &
intrecciata al piti generale dibattito sulle fonti greche del pensiero di Guglielmo di
Saint-Thierry. Il piti fervido sostenitore della dipendenza stretta del pensiero di
Guglielmo dalla teologia patristica greca fu J.-M. Déchanet, uno dei pionieri degli stu-

1 Cfr. J.-M. DECHANET, Aux sources de la spiritualité de Guillaume de Saint-Thierry, Bruges 1940; Ip.,
Guillaume de Saint-Thierry, I'homme et son oeuvre, Bruges 1942; In., Guillaume de Saint-Thierry. Aux
sources d’une pensée, Paris 1978; M-J. Lk GuiLLou, Guillaume de Saint-Thierry: Uéquilibre catholique de
la triadologie médiévale, in Istina 17 (1972) 367-374, anche in Le mystére du Pére, Paris 1973 (tr. it. I/ mi-
stero del Padre, a cura di F. MazzaRIoL, Milano 1979); T. M. Tomasic, William of Saint- Thierry against Peter
Abelard: a Dispute on the Meaning of Being a Person, in Analecta Cisterciensia 28 (1972) 3-76; P. VERDEYEN,
La théologie mystique de Guillaume de Saint-Thierry, in Ons Geestelijk Erf 51 (1977) 327-366; 52 (1978)
152-178 e 257-295; 53 (1979) 129-220 e 321-404.

2 Cfr. 0. Brook, The Speculative Development of the Trinitarian T} heology of William of Saint-Thierry in the
Aenigma fidei, in Recherches de théologie ancienne et médiévale 27 (1960) 193-211; 28 (1961) 26-58.

449



Contributi

di guglielmiani, ma nel tempo attraverso varie precisazioni e critiche tale interpre-
tazione e stata ridimensionata3. Al momento il dibattito sulle fonti non & ancora ap-
prodato a certezze definitive.

Riassumiamo, di seguito, gli interventi critici pil1 significativi sul personalismo di
Guglielmo e sulle fonti della sua opera, specialmente quelle che riguardano
I’Aenigma fidei.

Déchanet, nella sua monumentale monografia Guillaume de Saint-Thierry, [’hom-
me et son oeuvre (Bruges 1942)4, mise in evidenza che I’Aenigma fidei, oltre a rap-
presentare una risposta polemica alle speculazioni razionali di Abelardo sulla
Trinita, era portatore di un valore positivo: apportava infatti, nel panorama del mo-
vimento teologico del XII secolo, un proprio contributo alla teologia trinitaria, attin-
gendo all’essenziale della concezione teologica della tradizione greca. Infatti
Guglielmo, accostandosi al problema del rapporto fra I'unita della natura divina e la
Trinita delle persone, con una prudente speculazione sulla teologia delle relazioni
trinitarie, arrivava all’'unita passando dalle Persone, dimostrando cosi una marcata
predilezione per I’approccio «economico» al problema trinitario, «familiare
all’Oriente»s.

Sulla questione specifica dell’applicazione della nozione filosofica di persona nel-
la teologia trinitaria dell’Aenigma fidei, Déchanet comprese che Guglielmo prende-
va le distanze dalla definizione di persona che Boezio aveva dato nell’opuscolo teo-
logico Liber de persona et de duabus naturis, «Persona est naturae rationalis indivi-
dua substantia», per preferire un’altra formulazione «cujus pro sui forma certa sit
agnitio», alla quale Guglielmo si sarebbe rifatto per evitare il rischio del “triteismo”
implicito nella prima nozione, conformandosi con cid alla riflessione dei Padri che,
non potendo dire “tre essenze” riferendosi al Padre, al Figlio e allo Spirito, avevano
trovato, nella loro fede ortodossa, i termini di “persone” o “ipostasi”. Déchanet di-
chiarava di non conoscere 'origine della seconda formulazione benché il contesto
delle affermazioni di Guglielmo, suggerisse «una curiosa rassomiglianza» con
I'Epistola 236 di san Basilio, nella quale si opponevano, appunto, «’essenza» e «le

3 La querelle ha trovato espressione anche in un congresso internazionale svoltosi a Oxford nel 1973 sui
rapporti fra monachesimo orientale e monachesimo occidentale dove la maggior parte degli interventi cri-
ticava Déchanet; si confronti a proposito AA.VV., One yet Two. Monastic Tradition East and West, ed. B.
Pennington, Kalamazoo 1976.

4 (Cfr. sopra, nota 1.

5 J.-M. DECHANET, Guillaume de Saint-Thierry, I'homme et son oeuvre, cit., 109.

450



Roberto Silva

ipostasi»t. La “sfumata” ipotesi del Déchanet doveva essere ripresa e poi smentita.
L'uscita dell’edizione critica dell’Aenigma fidei (Paris 1959) di M.-M. Davy non ap-
portava alcuna novita o chiarimento sulla questione?.

Un altro studioso di Guglielmo di Saint-Thierry, 0. Brooke, analizzando lo svilup-
po speculativo della teologia trinitaria nell'’Aenigma fidei, osservava, prendendo cri-
ticamente spunto dalle indicazioni di Th. De Regnon sulle opposte tendenze teologi-
che dei metodi “greco” e “latino”8, che nell’opera suddetta Guglielmo di Saint-Thierry
aveva operato una sintesi delle due tradizioni teologiche, e percio piu che di predo-
minanza del metodo greco, si sarebbe dovuto parlare di un’alternanza dei due me-
todi, variabile a seconda delle parti del trattato® Fra le fonti dell’opera, secondo
Brooke, era rilevante I'influenza di Agostino, presente soprattutto nella sezione cen-
trale del trattato sui nomi divini, tuttavia accolta da Guglielmo in cid che, della sua
dottrina trinitaria, era piu tradizionale10. Meno immediatamente evidente I'influen-
za di Eriugena, ma «altamente probabile»!1. L'influenza dei Padri greci secondo
Brooke era pitt marcata nell’ultima sezione del trattato, quella sui «nomi propri», do-
ve lo studioso rilevava le tracce di una «possibile influenza di Basilio il Grande e di
Atanasiol?. Attraverso un’analisi metafisica della teologia trinitaria di Guglielmo
Brooke ha messo in evidenza la sua difficolta a risolvere da un punto di vista onto-
logico il problema della persona. Nonostante la sua enfasi sul mistero trinitario la
prospettiva di Guglielmo sarebbe gravata da un’impostazione “essenzialistica”, pro-
pria gia, secondo Brooke, di Agostino e di Anselmo d’Aostal3. Secondo il Brooke, il
tentativo di Guglielmo di risolvere il problema della realti ontologica delle Persone

6 Ibid., 96, nota 3, e 97.

7 M.-M. Davy, Deuzx traités sur la foi. Le miroir de la foi. L'enigme de la foi, Paris 1959.

®

Il metodo “latino” vede la Trinita a partire dall’unita della natura divina e deve affrontare il problema del-
la distinzione delle Persone all'interno di questa assoluta unita, quello “greco” accoglie il principio della
distinzione delle Persone cercandone la compatibilita con una natura numericamente identica. Questa di-
stinzione & stata proposta da Tu. DE REGNoN, Etudes de théologie positive sur la sainte Trinité, Paris 1892:
0. BroOKE, The Speculative Development, cit., 207 s., & del parere che questa distinzione come “genera-
lizzazione” possa ancora essere mantenuta senza perd eccessive forzature.

? BROOKE (ibid., 194-195 s.) avanza I'ipotesi che Guglielmo abbia inserito nella struttura originaria dell’ope-
ra —in PL le colonne 397B-417D che formano I'introduzione e le colonne 433A 440D, la conclusione — una
trattazione sui nomi divini (418A-432D) scritta successivamente.

10 Cfr. 0. BROOKE, ibid., 209.

11 Cfr. ibid., 209-210.

12 Cfr. ibid., 211.

13 Cfr. 0. BROOKE, ibid., 28 (1961) 35-36.

451



Contributi

in se stesse, non seguendo Agostino nell’identificazione della persona con la sostan-
za e, quindi, abbandonando anche la definizione di persona di Boezio, & ancora in-
sufficiente a dare una spiegazione. Secondo Brooke, Guglielmo avrebbe seguito, in-
vece, Agostino nella sua concezione delle Persone come pure relazioni, ma non riu-
scendo a superare il concetto dialettico della relazione sarebbe stato incapace di of-
frire una sintesi dell’assoluto e del relativo che costituisce I'intero problema della
consistenza ontologica delle Persone divine!4. Dall’incapacita di Guglielmo di conce-
pire la realta ontologica delle Persone risulterebbe una metafisica della Trinita ten-
dente a centrare I'attenzione sull’essenza divina, con la conseguenza di indebolirne
la prospettiva personalistals.

Infine Brooke conclude che, per quanto riguarda una chiara definizione di per-
sona Guglielmo ha ancora un punto di vista «antiquato»16. Solo Tommaso d’Aquino,
secondo Brooke, sarebbe riuscito a dare una soluzione soddisfacente al problema
della consistenza ontologica delle persone divine con la sua dottrina delle «relazioni
sussistenti»17. Sulla questione della fonte della seconda definizione di “persona” uti-
lizzata da Guglielmo, Brooke accreditava l'ipotesi del Déchanet sull’influenza avuta
da san Basilio. Dall’analisi dell’Epistola 236 di san Basilio, in cui si oppongono “es-
senza” e “ipostasi”, secondo il Brooke, emergeva una corrispondenza fra 1’&vvota,
cioé la nostra conoscenza delle Persone divine mediata dall’ipostasi, e 'agnitio di
Guglielmo. Inoltre anche un altro passo dell’Aenigma fidei, che comparava il pro-
gresso della ratio fidei alla formazione delle lettere dell’alfabeto, confortava. tale ipo-
tesi, ritrovandovisi, con molta probabilita, un riferimento alla Epistola 235 dello stes-
so san Basilio. Per il Brooke dunque I'ipotesi di Déchanet della derivazione da san
Basilio della seconda definizione di persona era suffragata da vari indizi benché non
si potesse arrivare a conclusioni certeis.

Dalle tesi di Brooke sull’essenzialismo trinitario di Guglielmo si & allontanato T.
M. Tomasic che ha messo in evidenza il valore ontologico dell’agnitio di Guglielmo
per la comprensione del significato dell’essere persona. Per Tomasic nell’Aenigma
Jidei Guglielmo di Saint-Thierry ha sviluppato intorno al significato ontologico della

14 Cfr. ibid., 37-38s.

15 Cfr. ibid., 39.

16 Cfr. ibid., 42-43.

17 Cfr. ibid., 36.

18 Cfr. ibid., 37, nota 148.

452



Roberto Silva

persona le argomentazioni adatte a controbattere la teologia trinitaria di Abelardo19.
Linterpersonalita delle relazioni trinitarie va compresa nel senso della intersogget-
tivita, la quale costituisce la base per interpretare il concetto della conoscenza teo-
logica. In particolare la struttura della persona si manifesta in alcune note distinti-
ve che la costituiscono: intenzionalit, reciprocita, insinuazione. Facendo riferimen-
to a quest’ultima, secondo Tomasic, Guglielmo ha descritto lo stato ontologico della
persona. L'insinuazione si manifesterebbe come modalita propria della conoscenza
nella condizione dell'intersoggettivita umana e divina20. Essa compare nel rapporto
sponsale e nella descrizione delle relazioni trinitarie. Prendendo in esame un passo
dell’Aenigma fidei, Tomasic commenta: «Pud ben essere che il termine insinuatio o
in sinu, colga la reale essenza dell'identiti personale; forse intende suggerrire che
I"attributo ontologico dell'insinuazione ci fornisce effettivamente, nella struttura del-
I'essere persona, di un elemento costitutivo. In ogni modo sembra chiaro, che il F iglio
va compreso come insinuazione sostanziale del Padre, e che questo fattore costitui-
sce la sua identita. Potrebbe sembrare, poi, che la vera reciprocita imprigionata nel-
la struttura insinuante della Persona del Figlio, vera anche nel caso della sponsa, de-
scriva lo stato ontologico nel quale il significato di persona deve con probabilita es-
sere compreso nella struttura del pensiero di Guglielmo»21. A partire dalle conside-
razioni metafisiche sul Figlio insinuatio Patris, Guglielmo avrebbe, secondo il
Tomasic, fondato la sua definizione di persona come agnizione o riconoscimento.
L'agnizione sarebbe un genere di conoscenza che riflette una situazione di intersog-
gettivita; I'unica che veramente la esprimerebbe fondatamente poiché non ridur-
rebbe la persona ad «oggetto»22. Si spiegherebbe in tal modo il rifiuto di Guglielmo
di applicare la definizione boeziana di persona alle relazioni trinitarie «poiché obiet-
tivizza o categorizza cid che non & obiettivabile o categorizzabile», ciod introducen-
do «esclusivita ed incomunicabilita», dove invece regnano fra le Persone «coestensi-

19 Cfr. T. M. Tomasic, William of Saint-Thierry against Peter Abelard, cit., 37.
20 Cfr. ibid., 38.

21 Ihid., 39: «It may well be that the term insinuatio, or in sinu, touches the very essence of personal iden-
tity; perhaps it may be suggested that the note of ontological insinuation actually provides us with a con-
stitutive element in the structure of personhood. At any rate, it seems clear that the Son is understood to
be the substantial insinuation of the Father, and that this factor constitutes His Identity. It would seem,
then, that the very reciprocity captured in the insinuating structure of the Person of the Son, true also in
the case of the sponsa, describes the ontological situation in which the meaning of persons ought to be un-
derstood in the framework of William’s thinking». 1l passo dell’Aenigma fidei citato da Tomasic si trova
nell'edizione di M.-M. Davy, cit., n. 4, 94.

22 Cfr. T. M. TomasIc, ibid., 42.

453



Contributi

vitd e uguaglianza con I'altro» in «un totale reciproco dimorare». «Agnoscere deno-
ta una modalita soggettiva del conoscere, una conoscenza attraverso la via del rico-
noscimento, che rende necessaria a priori un’identitad fondamentale, opposta a co-
gnoscere o alla conoscenza oggettiva. Nel caso di agnoscere, il riconoscimento im-
plica la comprensione simultanea del sé pure come altro; in effetti, & suggerita la no-
zione che la propria identita personale & inaccessibile a sé stessi, a meno di essere
riconosciuta nella luce dell’altro»23. Tomasic vede nell’agnitio di Guglielmo 1'im-
pronta del riconoscimento neoplatonico: «Agnitio descrive una via del dire, dello sve-
lamento, che porta alla luce 'intima struttura nascosta del sé e cattura il sé come in-
sinuatio alteris; il riconoscimento per il neoplatonismo, & essenzialmente un sé-rac-
colto-nello stare insieme, un esistenziale raccogliersi a causa del quale il sé & collo-
cato a disposizione dell’altro e cosi diventa il luogo dello svelamento dell’altro»24.
Tutt’altro che inadeguata, dunque, secondo Tomasic, la nozione filosofica di agni-
zione, sotto il profilo noetico e assiologico, per rendere il significato ontologico di per-
sona: «Di pii, agnoscere, accentua la modalitd ascetica del comprendere, la qual co-
sa spinge a esercitare, per cosi dire, la conativita della persona, la sua intenziona-
lita, fornendo cosi una dimensione ontologica e noetico-assiologica alla persona nel-
la quale il riconoscimento dell’altro, al medesimo tempo, costituisce 'identita del
SEén25,

Una critica puntuale alla corrente che ha ricercato 1'origine del pensiero di
Guglielmo nella teologia patristica greca, & venuta recentemente da parte di uno stu-
dioso J. Anderson che ha pubblicato una traduzione inglese con commento,
dell’Aenigma fidei26. Anderson ha presentato la sua posizione sulle fonti greche del
pensiero di Guglielmo prendendo in considerazione specialmente quelle

23 Ibid., 43: «Agnoscere denotes a subjective mode of knowing, a knowledge by way of recognition, which ne-
cessitates a fundamental a priori identity, contrasted with cognoscere, or objective perception. In the ca-
se of agnoscere, recognition implies the simultaneous grasping of the self as well as the other; in effect, it
suggests the notion that one’s personal identity is inaccessible to oneself unless it be recognized in light of
another’sy».

24 Ibid., 44: «Agnitio describes a way of telling, of unconcealment, that brings to light the hidden interior
structure of the self, and captures the self as an insinuatio alteris; recognition for neo-Platonist, is essen-
tially a self-gathered-togetherness, an existential recollection whereby the self is placed at the disposal of
another and thus becomes the locus of the other’s unconcealmenty.

25 Ibid., 44: «Furthermore, agnoscere accents an ascetical mode of conceiving, so to speak, which brings to
bear the note of conativity of the person, its intentional status, thus providing an ontological and noetic
axiological dimension to the person wherein the recognition of the other at the same time constitutes the
identity of the self».

26 WILLIAM OF SAINT-THIERRY, The Enigma of Faith, translated with an introduction and notes by J. ANDERSON,
(Cistercian Fathers Series 9) Washington 1974.

454



Roberto Silva

dell’Aenigma fidei, anche al Symposium di Oxford, tenutosi nel 1973, fra ortodossi e
cistercensi avente per tema i rapporti fra le rispettive tradizioni monastiche2?. In
quell’occasione Anderson ha negato la conoscenza del greco da parte di Guglielmo e
ridimensionato anche I'importanza di possibili traduttori come Rufino o Eriugena,
collocando il pensiero teologico di Guglielmo completamente nella tradizione occi-
dentale. Anderson ha elencato i fattori che rendono evidente I’appartenenza di
Guglielmo a questa tradizione: prima di tutto, dice, nella teologia trinitaria delle pro-
cessioni la frequente presenza del termine filiogue o di espressioni simili, che se-
gnano il divergere delle tradizioni teologiche occidentale e orientale. Neppure I'e-
spressione principaliter a Patre sarebbe da ascriversi a un’influenza greca, ma al De
Trinitate di Agostino28. Una conferma del punto di vista “occidentalizzante” di
Guglielmo viene ancora da Agostino, dal quale Guglielmo ha tratto I'equazione fra lo
Spirito santo e tutto cid che il Padre e il Figlio hanno in comune:; Guglielmo ha para-
frasato questo concetto dal De Trinitate, riportandolo non solo nell’Aenigma fidei ma
anche in altre sue opere. Il suo orizzonte teologico & dunque quello occidentale29.
Un’altra istanza occidentale proveniente dalla teologia latina puod essere scoperta,
secondo Anderson, nella trattazione e nella soluzione data da Guglielmo al proble-
ma della visione di Dio in questa vita, per la quale sarebbe interamente dipendente
da Agostino30. Infine Anderson ha preso in esame 'origine della seconda definizione
di persona data da Guglielmo, cujus pro sui forma, certa sit agnitio, confutando 1'i-
potesi di Déchanet, che la faceva derivare da san Basilio, dimostrando che anche que-
sta formulazione si trova, come la prima “classica” definizione, nel Liber de persona
di Boezio31. Anderson concluse a riguardo delle fonti greche dell’Aenigma fidei che
«nessuno dei Padri greci pud essere citato come una fonte per IEnigmar32.

Un altro intervento al Symposium di Oxford rilevante per il nostro argomento, fu
quello di E. R. Elder che ha affontato il problema dell'influenza della Patristica gre-
ca su Guglielmo dal lato della sua cristologia33.

La tesi della Elder afferma che Guglielmo, fatta eccezione per il Commento
sull’Epistola ai Romani di Origene, non ha avuto una conoscenza diretta delle opere

27 AAVV.,, One yet Two, cit.

28 Cir. J. ANDERSON, The use of Greek Sources by William of Saint-Thierry especially in the “Enigma fidei”, in
AAVV,, One yet Two, cit., 247-248.

29 Jbid., 248,
30 Ibid., 249-250.
31 [bid., 252.

32 Ibid., 251: «None of the Greek Fathers can be cited as a source for the Enigma».

455



Contributi

dei Padri greci in originale o in traduzione, ma avrebbe avuto, piuttosto, una cono-
scenza indiretta della teologia e della spiritualita orientale, attraverso alcuni “inter-
mediari”, come Cassiano o Claudiano Mamerto. Secondo la Elder I'analisi della cri-
stologia di Guglielmo offre una verifica della sua tesi. Ad esempio, nell’Aenigma fi-
dei i passi cristologici non permettono che di congetturare una debole connessione
di Guglielmo con Origene, ma non mostrano con evidenza una conoscenza della cri-
stologia del Peri Archon; al di 1a di qualche parola, verrebbe meno nella cristologia
di Guglielmo il «linguaggio» del dottore alessandrino34,

Il confronto con Eriugena, dal medesimo punto di vista cristologico, dimostre-
rebbe la contraddizione fra Guglielmo e Scoto, sulla questione della “sofferenza” di
Dio nella passione di Cristo. Guglielmo nell’Aenigma fidei afferma che la divinita ha
sofferto nella carne, nel senso che ha “assunto” su di sé tutta la condizione umana
compresa ogni sua affezione, ma non osa dire, come invece fa Eriugena, nel-
I'Ephiphanium in sermone de fide, che la divinita sarebbe stata “compartecipe” del-
la sofferenza (had co-suffered) nella passione di Cristo. Secondo la Elder cib fa pen-
sare non a una correzione da parte di Guglielmo ma, piuttosto, alla sua scarsa fami-
liarita con il testo di Eriugena35. Per la Elder ci sono, dunque, delle buone ragioni per
supporre che la cristologia e la soteriologia di Guglielmo non siano ambiti favorevo-
li a sondare I'influenza della patristica greca: «It may with good reason be argued
that Cristology and soteriology are not the most propitious areas in which to seek
Eastern influence»36,

M.-J. Le Guillou si & schierato a difesa del personalismo trinitario di Guglielmo di
Saint-Thierry. Secondo Le Guillou, a Guglielmo di Saint-Thierry si deve la riscoperta
dell’economia trinitaria, poiché sarebbe stato il primo nell’Occidente medioevale, per
far fronte alle tendenze modaliste di Abelardo, a interpretare il mistero della vita in-
tima della Trinitd partendo delle missioni trinitarie, e non dall’essenza divina. Cid
avrebbe permesso a Guglielmo di distinguere le Persone nella Trinitd, e quindi, di
non ridurre la Persona all’atto d’origine, a differenza di sant’Anselmo. Grazie a que-
sta sua prospettiva “economica” Guglielmo ha impostato una triadelogia che non ri-
duce il principio personale alla relazione d’origine, ed &, percid, in grado di ricono-
scere come nella Trinita le tre Persone siano relative I'una all’altra. Preceduto da un

33 E. R. ELDER, William of Saint-Thierry and the Greek Fathers. Evidence from Christology, in AA.VV., One yet
Two, cit., 254-266.

34 Cfr. ibid., 260.
35 Cfr. ibid., 261-262.
36 [hid., 262.

456




Roberto Silva

Padre greco Massimo il Confessore, ma anticipando Tommaso d’Aquino, Guglielmo
ha considerato le Persone come relazioni sussistenti: «Gia prima di san Tommaso
d’Aquino, Guglielmo di Saint-Thierry, confrontandosi con il modalismo di Abelardo,
ha scoperto che solo la comprensione delle Persone come relazioni sussistenti pud
dar ragione del carattere cooriginario delle Persone, il cui ordine originario non im-
plica una successione deduttiva»37. Si noti, a questo proposito, la differenza con la
tesi interpretativa di 0. Brooke, che non ritiene, lo ricordiamo, che Guglielmo sia riu-
scito a concepire la dottrina delle relazioni sussistenti38. Le Guillou ha messo anche
in rilievo come nella prospettiva «economica» di Guglielmo il Filiogue acquisti un si-
gnificato «personalista»: Guglielmo, «primo nel medioevo», ha compreso la portata
dogmatica del principaliter a Patre agostiniano, all’opposto di Anselmo, per il quale
lo Spirito non pud procedere “principalmente” dal Padre, in quanto la sua proces-
sione & posta dalla relazione Padre-Figlio, derivante dall’atto dell’essenza che & a fon-
damento delle relazioni trinitarie3?. Per Guglielmo di Saint-Thierry, invece, la vita in-
tratrinitaria che viene suggellata nello Spirito Santo, cariti reciproca del Padre e del
Figlio, si prolunga misteriosamente nell’economia salvezza, nella missione di grazia
e di divinizzazione dello Spirito Santo fra gli uomini. In tal modo la vita spirituale di-
venta “speculare” alla vita intratrinitaria: «Che questa adozione filiale possa com-
piersi con il dono dello Spirito Santo, significa che deve realizzarsi, secondo Gu-
glielmo di Saint-Thierry, per mezzo dell'unione divinizzante che unisce 'uomo adot-
tato a Dio, come lo Spirito unisce il Figlio al Padre»40.

P. Verdeyen nel suo studio La théologie mystique de Guillaume de Saint-Thierry
riprende il confronto fra Guglielmo e Tommaso d’Aquino sul tema delle “relazioni
sussistenti”. Guglielmo e Tommaso hanno la medesima concezione delle Persone di-
vine, che entrambi considerano come “relazioni sussistenti”, benché Guglielmo non
usi esplicitamente questo termine scolastico. Verdeyen tuttavia sottolinea anche la
differenza delle due impostazioni filosofiche: a suo avviso, a Guglielmo che ritiene su-
periore la saggezza mistica rispetto ad ogni approccio razionale sulla verita rivela-
ta, rincrescerebbe I'assenza in Tommaso del fondamento trinitario delle relazioni
sussistenti, cio®, il dimorare eternamente del Figlio e dello Spirito in seno al Padre,
e il loro procedere sorgendo eternamente dal Padre4!.

37 M.-J. LE GuiLLou, Il mistero del Padre, cit., 105.

38 Cfr. sopra, 450.

39 Cfr. M.-J. LE GuiLLou, Il mistero del Padre, cit., 107.

40 Jbid., 109.

41 Cfr. P. VERDEYEN, La théologie mystique de Guillaume de Saint-Thierry, in Ons Geestelijk Erf 52 (1978) 162- 163.

457



Contributi

Verdeyen ha potuto constatare che Guglielmo, proprio con questa accentuazione
mistica della sua teologia trinitaria, ha assunto una prospettiva molto vicina a quel-
la della teologia trinitaria orientale. Verdeyen vede in particolare un’ispirazione ori-
genista nella teologia trinitaria di Guglielmo. Tuttavia ritiene che la questione delle
fonti rimanga difficile da risolvere e per questo motivo opta per «una soluzione con-
creta» del problema. Si dichiara convinto che la teologia trinitaria di Guglielmo, nuo-
va per il panorama occidentale dell’epoca, nasca dalla necessita di dare un fonda-
mento valido alla sua dottrina spirituale: «Comment Guillaume est-il arrivé a consi-
derér le mysteére trinitaire dans une perspective si proche de la théologie orientale?
En effet, comme le Peres grecs, il préfere partir du donné révelé des trois Personnes
(pour le Grecs: le trois hypostases). Y a-t-il eu influence directe de la théologie orien-
tale? La question des sources est toujours difficile a résoudre. De toute facgon, il nous
semble qu’une telle influence directe n’est pas prouvée. En plus, elle n’expliquerait
pas pourquoi Guillaume se serait converti a la théologie orientale. Nos propres re-
cherches suggerent une réponse concrete a cette question. Guillaume a élaboré une
nouvelle théologie trinitarie, inconnue en Occident, pour donner un fondement théo-
logique valable a sa doctrine spirituelle»42.

Per concludere questa rassegna critica sulle fonti di Guglielmo riprenderemo gli
studi di Déchanet che & intervenuto nell’arco di circa quarant’anni pit volte sulla
questione delle fonti di Guglielmo. Déchanet nel suo ultimo intervento#? ha ritenuto
che la teologia mistica di Guglielmo si sia formata nell’ambito dell’influenza di Scoto
Eriugena e del neoplatonismo di Plotino. Il primo, ad avviso di Déchanet, sarebbe
I'intermediario del pensiero patristico greco, in particolare del trattato De Imagine
di Gregorio di Nissa, il secondo avrebbe trasmesso i temi metafisici e il vocabolario
neoplatonico. Anche su quest’ultima ricerca non sono mancate critiche e polemiche
che hanno cercato di rovesciarne i risultati acquisiti*4.

La “questione” delle fonti di Guglielmo di Saint-Thierry continua ad essere per gli
studiosi un fertile terreno di confronto e di scontro, data la difficolta di raggiungere
conclusioni definitive.

42 [hid., 284-285.
43 Cfr. J.-M. DEcHANET, Guillaume de Saint-Thierry, aux sources d'une pensée, cit.

4 Cfr. G. Mapkc, A propos des sources de Guillaume de Saint-Thierry, in Revue des études augustiniennes
XXIV 3-4 (1978) 302-309.

458



Roberto Silva

2. Guglielmo di Saint-Thierry e Fulgenzio di Ruspe

Al critici testé nominati, non risulta conosciuta una fonte dell’Aenigma fidei, che,
a mio avviso, ha ispirato il personalismo trinitario di Guglielmo; mi riferisco all’ope-
ra di Fulgenzio Claudio Gordiano, Vescovo di Ruspe in Africa, vissuto fra il V e VI se-
colo45.

Si tratta di una serie di frammenti che risultano estrapolati dalla Epistola XIV in-
dirizzata al diacono cartaginese Ferrando concernente la dottrina trinitaria e cri-
stologica rivolta contro gli eretici ariani, sabelliani, nestoriani e monofisiti, e dall’o-
pera apologetica sulla fede cattolica scritta in risposta alle obiezioni poste dai teolo-
gi del re dei vandali, I'ariano Trasamundo46. Guglielmo di Saint-Thierry ha ricavato
da queste opere di Fulgenzio un cospicuo materiale teologico che ha inserito nel pro-
prio trattato. Dall’Epistola XIV Guglielmo ha scelto passi riguardanti la dottrina tri-
nitaria: si tratta di affermazioni che gli permettono, ad esempio, di sviluppare nel-
I’ambito della teologia trinitaria la nozione filosofica di persona47, o che gli servono
per illustrare il mistero trinitario sotto 'aspetto della distinzione delle persone nel-
I'unita della natura divina. La maggior parte dei passi & inclusa in quella sezione del
trattato che riguarda la predicazione dei nomi divini relativi o propri alle persone
della Trinita4s. Dall’Apologia a Trasamundo Guglielmo ha rifuso, collocandolo alla fi-
ne del trattato, un brano piuttosto lungo riguardante questioni cristologiche: la ge-
nerazione del Figlio dal Padre e I'Incarnazione, 'inseparabilita senza mescolanza
delle due nature in Cristo e il suo corollario sull'impassibilita della natura divina nel-
la “Persona” di Cristo sottoposta nella carne alla sofferenza.

Una conferma della possibilita che Guglielmo abbia conosciuto presto I'opera del
vescovo africano viene dalla presenza nella biblioteca dell’Abbazia di Saint-Nicaise

4 Su Fulgenzio di Ruspe si veda di B. ALTANER, Patrologia, Casale Monferrato 1977, pp. 524 -525.

46 Cfr. FuLGenzio b1 Ruspg, Epistola XIV, in CCSL 91, Louvain 1968 (cfr. PL LXV, 394-435) e Ad Trasamundum
libri 111, ibid. (PL LXV, 223-304).

47 GUGLIELMO DI SAINT-THIERRY, Aenigma fidei, in M.-M. Davy, Deux traités sur la foi. Le miroir de la foi. L'enigme
de la foi, cit., n. 38, 124 e 126; cfr. PL CLXXX, 413BC.

48 Sulla struttura dell’Aenigma fidei si veda O. BrookE, The Speculative Development of the Trinitarian
Theology of William of Saint-Thierry in the Aenigma fidei, cit., 194-196.

459



Contributi

di Reims, dove Guglielmo fece la professione monastica4?, di un manoscritto dell’ini-
zio del XII secolo del De predestinatione et gratia Dei di Fulgenzio50, E probabile inol-
tre che Guglielmo diventato abate di Saint-Thierry5! abbia trasmesso questo suo in-
teresse per Fulgenzio ai suoi monaci, come testimonia una copia dell’Ad Monimum,
opera antisemipelagiana dello stesso, prodotta dallo scriptorium dell’abbazia du-
rante la seconda meta del XII secolo52.

Si pud anche ipotizzare che Guglielmo abbia avuto conoscenza dell’opera di
Fulgenzio fin dall’epoca della sua formazione scolare durante la frequentazione del-
la scuola cattedrale di Reims33. A tal proposito va ricordato che alla fine del X seco-
lo fu illustre rettore di questo centro scolastico e poi arcivescovo Gerberto d’Aurillac,
che nel De corpore et sanguine Domini riporta sentenze di Fulgenzio54. i verosimile
dunque pensare che presso le biblioteche delle scuole dove Guglielmo ricevette la sua
formazione scolastica si trovassero opere di Fulgenzio.

49 Cfr. Vita antiqua, in A. PONCELET, Vie ancienne de Guillaume de Saint-Thierry. Mélanges G. Kurth, Liege-
Paris 1908, 89. L'unico manoscritto pervenutoci si presenta danneggiato e quindi, 1a ove & stato possibile,
gli studiosi hanno cercato di supplire con integrazioni, suffragate da ipotesi spesso contrastanti, le lacune
delle informazioni. Riportiamo il testo come citato da L. MiLis, in Guillaume de Saint-Thierry, son origine,
sa formation, et ses premiéres expériences monastiques, in Saint-Thierry, une abbaye du VIe au XX¢ sie-
cle, Saint-Thierry 1979, 261-262 (le lettere in corsivo sono integrazioni di quelle mancanti): «Guillelmus
apud leodium natus. clarus gen dictum. gratie non disparis. his remis uenit aliquamdiu studuissent! in ab-
batia sancti nichasi bone oppinionis tunc erat habitu religionis assumpto. runt. Unde cum sinceritas co-
nuersationis ipsorum odorem suauitatis e». La Vita antiqua & la fonte biografica piu antica della vita di
Guglielmo di Saint-Thierry. Fu scritta da un anonimo cistercense poco dopo la morte di Guglielmo, avve-
nuta I'8 settembre 1148, allo scopo di illustrarne la santita. L'autore dichiara di non aver conosciuto per-
sonalmente il suo protagonista e di aver raccolto notizie su di lui da altri. Sulla data della sua composi-
zione il PoNceLET afferma: «Il est slir que le biographe n’est pas de beaucoup postérieur a son héros» (cfr.
ibid., 86-87). J.-M. DECHANET, Guillaume de Saint-Thierry, ’homme et son oeuvre, cit., 119, dice che fu com-
posta nel 1215 in occasione della riesumazione del corpo di Guglielmo.

50 Cfr. H. Loriuet, Catalogue général des manuscrits des Bibliothéques publiques de France, Départements,
tome XXXVIII, Paris 1904, 534-537.

51 Secondo J.-M. DicHANET I'elezione di Guglielmo sarebbe avvenuta nel 1119 (cfr. Guillaume de Saint-
Thierry, 'homme et son oeuvre, cit., 17), per S. CEGLAR nel 1121 (cfr. William of Saint-Thierry, the Cronology
of his Life, with a Study of his Treatise “On the Nature of Love”, his Autorship of the “Brevis Commentatio”,
Washington 1971, 131-137).

52 Si veda sulla biblioteca, sullo scriptorium, sui manoscritti di Saint-Thierry, M.-P. LAFFITTE, Esquisse d'une
bibliothéque médiévale. Le fonds de manuscrits de U'abbaye de Saint-Thierry, in Saint-Thierry, une abbaye
du VIe au XXesieécle, cit., 73-100.

53 Cfr. L. Mius, Guillaume de Saint-Thierry, son origine, sa formation, et ses premiéres expériences monasti-
ques, in Saint-Thierry une abbaye du VIe au XXe siécle, cit., 271.

54 Cfr. M. GRABMANN, Storia del metodo scolastico, 1, Firenze 1980, 257. Grabmann oltre a Gerberto cita an-
che Ugo di San Vittore, la sua scuola e quella di Gilberto Porretano.

460



Roberto Silva

Va infine rilevato che I’edizione del Migne delle opere di Fulgenzio annovera fra
i suoi codici un manoscritto proveniente da Corbie sulla Somme, monastero posto
non lontano dall’abbazia di Signy dove Guglielmo si era ritirato per seguire la sua vo-
cazione cistercensess,

Poiché I'opera di Fulgenzio fu conosciuta e diffusa durante il Medioevo come ri-
sulta dalla testimonianza di un certo numero di florilegi in cui compaiono sue sen-
tenze ascetico-morali o dogmatiche36 si puo pure ipotizzare che Guglielmo abbia uti-
lizzato un florilegio.

2.1. Confronto sinottico

Qui di seguito proponiamo un confronto sinottico di passi tratti dall’Aenigma fi-
dei di Guglielmo di Saint-Thierry e dalle opere citate di Fulgenzio di Ruspe. I testi qui
riprodotti sono tratti dalle edizioni critiche piit recenti: per I’Aenigma fidei di
Guglielmo di Saint-Thierry ci riferiamo a quella di M.-M. Davy, Deux traités sur la
Jfoi. Le miroir de la foi. L'enigme de la foi, Paris 1959; per le opere di Fulgenzio di
Ruspe all’edizione di J. Fraipont pubblicata nel Corpus Christianorum. Series Latina
91, Louvain 1968; tra parentesi riportiamo anche i riferimenti alle edizioni pubbli-
cate dal Migne nella Patrologia Latina, rispettivamente, nei volumi CLXXX e LXV.

AENIGMA FIDEI Eristora XIV

La teologia trinitaria

L'agnizione delle Persone

[1] «Et cum proprium sit Patris quod ge-
nuit, proprium Filii quod genitus est,

«Nam proprium Patris dicimus esse quod
genuit; proprium Filii dicimus esse quod

proprium Spiritus sancti, quod ab utro-
que procedit: in his propriis nulla intelli-
gitur naturae separatio, sed quaedam
personalis agnitio» (n. 38, p. 126; in PL
180, col. 413B).

solus de solo Patre natus est; proprium
etiam Spiritus sancti, quod de Patre
Filioque procedit. In his vero propriis
nulla est naturae separatio, sed quae-
dam personalis agnitio» (c. 21, 1. 836-
839; in PL 65, col. 411C).

35 Per la localizzazione di Signy, cfr. J.-M. DECHANET, Guillaume de Saint-Thierry, lhomme et son ceuvre, cit.,
53-54 e nota 1. Va tenuto presente inoltre che fra Saint-Thierry e Corbie esistevano scambi di libri: cfr. M.-
P. LAFRITTE, Esquisse d’une bibliotheque médiévale. Le fonds de manuscrits de 'abbaye de Saint-Thierry,

cit., 83.

56 Cfr. M. GRABMANN, Storia del metodo scolastico, 1, cit., 227 e nota 30; II, 82 e nota 24, 113.

461



Contributi

Unita della Trinita e inseparabilita delle
Persone

[2]«Trinitas enim inseparabilis dici non
debet, si tres illae personae aliquatenus
valent separari. Tres enim personae etsi
non possunt simul dici; non tamen nisi si-
mul debent intellegi. Hoc enim vere inse-
parabile dicitur quod nullatenus recepit
separationem. Quod si quisquam sepa-
rari posse putat tres in Trinitate perso-
nas, non Trinitas separabilis dicenda
est, sed unitas. Quippe in personis con-
stat Trinitas, in natura unitas» (n. 73, p.
156; col. 429B).

[3]«Natura enim Trinitatis, quae sola est
ubique tota, sicut ubique suum habet es-
se et unum et totum; sic separationem
non potest recipere personarum» (n. 74,
p. 156; col. 429BC).

[4]«Nominantur quippe ibi personae
ipsae singulariter; sed ita se voluit Tri-
nitas ipsa inseparabilem ostendere in
personis, ut nullum ibi nomen sit, quo
sic nominetur quaelibet una persona, ut
non aut tribus naturali unitate conve-
niat, sicut cum dicitur potens, sapiens,
bonus et caetera hujusmodi; aut alteram
ad alteram referri, etiam in ipso singu-
laritatis nomine demonstret, sicut cum
dicitur, Pater, Filius, Spiritus sanctus» (n.
74, p. 156; col. 429C).

[5]«In relativis enim nominibus nequa-
quam sic una persona singulariter dici-
tur, ut non ad alteram ipso suo nomine re-
feratur. Relativo quippe vocabulo sic una
persona singulariter dicitur in se, ut non
dicatur ad se» (n. 74, p. 156; col. 429CD).

462

«Ubi nos illud est principaliter intuendum,
quia Trinitas inseparabilis dici non debet,
si possunt illae tres personae aliquatenus
separari. Hoc enim vere inseparabile di-
citur, quod nullatenus separationem po-
test recipere. Nam quod non separatur,
sed separari potest, inseparabile non est.
Quod si quisquam separari posse putat in
Trinitate personas, non Trinitas est inse-
parabilis dicenda, sed unitas. In personis
quippe Trinitas constat, unitas in natu-
ra» (c. 3, 1. 24-31; col. 394D).

«Natura vero Trinitatis, quae sola est
ubique tota, sicut ubique suum habet et
unum et totum, sic separationem non
potest recipere personarum» (c. 5, 1. 131
s.; col. 396D).

«Nominantur quidem illae personae ali-
quando singulae, sed ita se voluit ipsa
Trinitas inseparabilem ostendere in per-
sonis, ut nullum ibi nomen sit quo sic vo-
cetur quaelibet una persona, ut non aut
tribus naturali unitate conveniat, aut al-
teram ad alteram referri, etiam ipso no-
mine singularitatis ostendat» (c. 6,1. 134
s.; col. 397A)

«Neque enim in his nominibus sic una
persona singulariter dicitur, ut non ad
alteram ipso suo nomine referatur: rela-
tivo enim vocabulo sic persona quaelibet
dicitur in se, ut non dicatur ad se» (c. 8,
1.2525 ; col. 399B).



[6]«Idcirco relatio ipsa vocabuli perso-
nalis personas separari vetat, quas cum
simul nominat, simul etiam insinuat.
Cum enim dicitur Pater, intelligitur pari-
ter et Filius, cujus est Pater; cum dicitur
Filius, intelligitur et Pater, cujus Filius
est» (n. 74, p. 156; col. 429D).

[7]«Cum vero Spiritus sanctus donum di-
citur, sicut Verbum Filius ad dicentem,
sic et donum ad donantem inseparabili-
ter refertur» (n. 74, p. 156; col. 429D).

Le processioni delle Persone divine

[8l«Sciendum enim de relativis, quia cum
nomina Patris et Filii et Spiritus sancti
propria eorum sint nomina, singulorum
singula: et propriae etiam sint quaedam
singulorum operationes, sicut Patris
quod genuit, Filii quod genitus est,
Spiritus sancti quod ab utroque proce-
dit, et alia his similia; in his tamen pro-
priis nulla est naturae illius separatio,
sed personalis agnitio» (n. 75, p. 156 e p.
158; coll. 429D-430A).

Le proprieta delle Persone divine

[9]«Verbi gratia formam gquam unigeni-
tus Deus assumpsit, tota Trinitas fecit;
quam tamen certus est a tota Trinitate
factam ad solam Filii pertinere perso-
nam. Neque enim sicut est totius Trini-
tatis operatio; sic illa totius Trinitatis in-
venitur acceptio. Etenim proprietas per-
sonalis, quia non ipse est Pater, qui
Filius neque Spiritus sanctus est, qui
Pater aut Filius, ostendit aliquid a Patre

Roberto Silva

«Relatio quippe illa vocabuli personalis
personas separari vetat; quas etiam dum
non simul nominat, simul insinuat» (c. 8,
1526355 col:399°C):

«Nam et cum ipse Spiritus sanctus, dici-
tur donum, ad donatorem inseparabili-
ter refertur» (c. 9, 1. 303; col. 400B).

«Nam proprium Patris dicimus esse quod
genuit; proprium Filii dicimus esse, quod
solus de solo Patre natus est; proprium
etiam Spiritus sancti, quod de Patre
Filioque procedit. In his vero propriis
nulla est naturae separatio, sed quae-
dam personalis agnitio» (c. 21, 1. 836-
839; col. 411C).

«Quocirca quia inseparabilis est operatio
Trinitatis, servilem formam quam Unige-
nitus Deus accepit, tota Trinitas fecit;
quam tamen certum est a tota Trinitate
factam, sed ad solam Filii Dei pertinere
personam. Neque enim sicut est in ea to-
tius Trinitatis una operatio, sic in ea
Trinitatis invenitur communis acceptio.
Etenim proprietas personalis (quia non
ipse Pater est qui Filius, nec Spiritus
sanctus est ipse qui Pater aut Filius)
ostendit aliquid a Patre et Filio et Spiritu

463



Contributi

et Filio factum: quod tamen a solo Filio
invenitur acceptum» (n. 75, p. 158; col.
430AB).

L'unicita della Trinita: la distinzione di
persone inseparabili nell'unita della na-
tura divina

[10]«Cujus rei exemplum nullum in
creaturis potest inveniri; quia excepta
Trinitate, quae Dominus Deus est natu-
raliter, nulla est natura quae possit in se
habere tres inseparabiles personas» (n.
76, p. 158; col. 430B).

La Cristologia. Unita senza mescolanza
nella Persona di Cristo della natura divi-
na e della natura umana

[11]«Quod si in Christo una fuisset facta
natura divinitatis et carnis, totius ex hoc
crederetur incarnatio Trinitatis. Sed na-
tura in Christo est una, quam invenitur
Unigenitus Dei inseparabilem quidem
habere cum Patre et Spiritu sancto; pro-
priam vero habet humanitatem suam,
cum qua divinitas ejus non unam natu-
ram, sed unam invenitur habere perso-
nam» (n. 94, p. 172; coll. 437D-438A).

2.2. Analisi letteraria della sinossi

sancto factum, quod tamen a solo Filio
inveniatur acceptum” (c. 22, 1. 902-908;
coll. 412D-413A).

«Cujus exemplum rei in creaturis non
potest inveniri;quia excepta Trinitate,
quae unus est naturaliter verus Deus,
nulla natura est quae in se tres insepa-
rabiles possit habere personas» (c. 23, 1.
912; col. 413A).

«Proinde non est quidem separatus Filius
a Patre et Spiritu Sancto, quando plenam
suscepit humanitatis nostrae naturam;
sed non simul cum Patre et Spiritus Sancto
eamdem naturam accepit, quia non una
in eo facta est natura divinitatis et carnis,
ut ex hoc totius crederetur incarnatio
Trinitatis; sed persona est in Christo una,
quam invenitur Unigenitus Deus insepa-
rabilem quidem a Patre et Spiritu sanc-
to habere, sed unam tamen cum Patre et
Spiritu sancto non habere. Propriam ergo
Christus habet humanitatem suam, cum
qua divinitas ejus non unam naturam,
sed unam invenitur habere personam»
(c. 22, 1. 886-896; col. 412C).

1l testo di Guglielmo (colonna di sinistra), rispetto a quello di Fulgenzio (colonna
di destra), presenta differenze minime. Si tratta generalmente di abbreviazioni, di
inversioni sintattiche o di congiunzioni diverse. Alcune modifiche dipendono proba-

464



Roberto Silva

bilmente dal diverso contesto storico-teologico. Si pud notare che Guglielmo non so-
lo & preoccupato dell’ortodossia dei contenuti, come gia Fulgenzio, ma anche di pre-
sentare al proprio lettore una formulazione teologica corretta dal punto di vista del-
le arti liberali. Ad esempio, in alcuni passaggi inseriti nella sezione dei nomi relativi
Guglielmo introduce espressioni come debent intelligi, sciendum est che evocano la
lectio scolastica, oppure, aggiunge al testo di Fulgenzio qualche nota di sapore dia-
lettico, come per I'espressione Verbum ad dicentem in relazione al Figlio.

2.3. La nozione filosofica di persona: un duplice confronto di Guglielmo con
Boezio e Fulgenzio di Ruspe

Il primo brano del confronto sinottico riguarda il problema trinitario della distin-
zione delle persone nell’unita della natura divina, rappresentata dai termini relativi
Padre, Figlio, Spirito santo. I nomi propri si predicano solo delle persone e indicano
la caratteristica della reciprocita dell’essere persona, i rapporti interpersonali che
rendono assolutamente intime 1'una all’altra le persone. Cosi dunque si dice del
Padre che genera, del Figlio che & generato, dello Spirito santo che procede da en-
trambi, senza che con cio si possa intendere una separazione nella natura divina, ma
piuttosto la conoscenza personale che si genera nelle relazioni trinitarie.

Guglielmo inserisce questo brano di Fulgenzio nel contesto della applicazione del-
la nozione filosofica di persona al dogma trinitario. Prima di ricorrere al testo di
Fulgenzio prende percid spunto per trattare il problema dal Liber de Persona et de
duabus naturis di Boezio57, proponendo il confronto fra due nozioni filosofiche della
persona: «Diffinitur autem persona a diffinientibus duobos modis: sive rationalis na-
turae individua substantia: sive cujus pro sui forma, certa sit agnitio»58. Guglielmo
interpreta liberamente Boezio: innanzitutto perché eleva al rango di “definizione” fi-
losofica la seconda nozione di persona, che nel testo di Boezio & piuttosto il succo di
una ricerca etimologica sul significato di persona nella cultura classicas9: e poi per-

57 Cir. Bokzio, Liber de persona et de duabus naturis, in PL LXIV, coll. 1343-1344.

58 GUGLIELMO DI SAINT-THIERRY, Aenigma fidei, ed. cit., n. 38, 124 (PL CLXXX 413 B). La seconda. definizione di
persona si trova anche nell’anonimo del XII secolo De diversitate naturae et personae, cir. J. DE GHELLINCK,
L'histoire de «persona» et d’«<hypostasis» dans un écrit anonyme porrélain du XII¢ siécle, in Revue néo-
scolastique de philosophie 36 (1934) 115.

%9 Boezio proponendo il confronto fra il termine greco vrdotaot, che esprime adeguatamente I'idea di per-
sona intesa come una sostanza individuale di natura razionale, e il latino persona, spiega la derivazione
della parola latina dalle maschere delle rappresentazioni teatrali: «Nomen enim personae videtur aliun-

465



Contributi

ché muove una critica severa alla prima nozione di persona che risulta impropria ed
erronea quando venga applicata alle persone divine. Essa implica infatti il concetto
di sostanza individuale ed & applicabile solo nel caso della predicazione sostanziale
dei nomi divini.

Essendo riferita alla “natura” divina e necessario applicarla con ogni cautela per
evitare il rischio del “triteismo”60, Scrive Guglielmo: «Prima diffinitio nomen sub-
stantiae praeferens, quo se offerat, non ambiguus intellectus est: vidilicet ad con-
sortium nominum eorum quae substantialiter et ad se de Deo dicuntur: ut sicut dici-
tur Deus Pater, Deus Filius, Deus Spiritus sanctus; et tamen non tres dii, sed unus est
Deus: sic si de Deo persona praedicetur, dicatur persona Pater, persona Filius, per-
sona Spiritus sanctus, in summa vero una persona. Et secundum hanc diffinitionem
non magis ibi fas est dicere tres personas, quam tres deos»61. Per Guglielmo la defi-
nizione di Boezio applicata alla teologia trinitaria non rende ragione della distinzio-
ne delle persone divine, mentre la seconda definizione risponde adeguatamente al-

de traductum; ex his scilicet personis quae in comoediis tragoediisque eos quorum interest homines re-
praesentabant. Persona vero dicta est a personando, circumflexa penultima. Quod si acuatur antepenul-
tima, aperte a sono dicta videbitur. Idecirco autem a sono, quia in concavitate ipsa major necesse est vol-
vatur sonus. Graeci quoque has personas npécera vocant, ab eo quod ponantur in facie atque ante oculos
obtegant vultum, mapé 1o npodg toig drag 1i6ecbor. Sed quoniam, personis induetis, histriones, individuos
homines, quorum intererat, in tragoedia vel comoedia, ut dictum est, repraesentabant: id est, Hecubam,
vel Medeam, vel Simonem, vel Chremetem; idcirco caeteros quoque homines, quorum certa pro sui forma
esset agnitio, et Latini personam, et Graeci rpécona nuncupaverunt» (ibid.).

60 Cfr. J.-M. DECHANET, Guillaume de Saint-Thierry, '’homme et son oeuvre, cit., 96-97, interpretando il testo
di Guglielmo che si riferisce alla applicazione della nozione filosofica di persona al problema trinitario di-
ce: «Si nous voulons, par exemple, nous faire une juste idée de la notion de “personne” en Dieu, gardons-
nous de recourir au concept philosophique qui définit la personne: la substance individuée d'une nature
raisonnable. En effet cette définition, & premiere vue adéquate, ne convient pas moins & Dieu méme qu'a
chacune des trois Personnes. Chercher en elle la lumitre, ¢'est marcher vers le Trithéisme» (vedi sopra,
448). Guglielmo si riferisce al dibattito che si svolgeva nella teologia trinitaria a lui contemporanea, pro-
babilmente al caso di Roscellino accusato e condannato nel 1092 al Concilio di Soisson per triteismo. E evi-
dente che Guglielmo & consapevole della impasse del linguaggio filosofico sulla Trinita trasmesso dall’in-
terpretazione di Boezio e cerca un’altra soluzione. Secondo G. BAGET-Bozzo, La Trinita, Firenze 1980, 112-
115, I'origine del problema della teologia trinitaria medievale si troverebbe nell’epistemologia teologica di
Boezio che generd una discrepanza fra il linguaggio trinitario ecclesiale e il linguaggio filosofico. La teo-
logia trinitaria di Boezio fu una teologia dell'Uno che consistette nell’applicare in senso ultra-sostanziale
le categorie logico-linguistiche aristoteliche all’'unita divina. A partire da questa impostazione Boezio ri-
tenne inapplicabili concetti filosofici al discorso sulle persone divine limitandosi alla dimostrazione che
non sono incompatibili con I'unita. Con la ripresa nel secolo XI dell'interesse per la teologia trinitaria fu
riesaminato il linguaggio trinitario e nacquero nuove dispute dottrinali. In questo senso il “triteismo” po-
trebbe essere, dunque, un “effetto di rimbalzo”, non voluto, della teologia di Boezio.

61 GUGLIELMO DI SAINT-THIERRY, Aenigma fidei, ed. cit., n. 38, 124; cfr. PL CLXXX, 413BC.

466



Roberto Silva

la domanda «quid tres?». Infatti la definizione attraverso la forma della sua esposi-
zione indica le singole persone, perché in questa formula si dice la persona del Padre,
la persona del Figlio, la persona dello Spirito santo e le persone si mostrano rispet-
to a un riconoscimento che & loro proprio: «Porro iuxta alteram diffinitionem requi-
siti quid tres, respondemus tres personas: cum singulae earum ex forma pronuntia-
tionis suae, qua dicitur, sive persona Patris, sive persona Filii, sive persona Spiritus
sancti, certam sui praeferentes agnitionem: ad respondendum quid tres, aliquam ha-
beant facultatem»62. Quindi Guglielmo sottolinea che con il nome comune plurale
“persone” si indica «tria propria relativa» affinché sia inteso «persona Patris, per-
sona Filii, persona Spiritus sancti». Aggiunge infine il testo di Fulgenzio tratto
dall’Epistola XIV63, che gli permette di applicare nell’ambito della teologia trinitaria
la seconda nozione di persona. Il legato teologico della seconda definizione & veico-
lato dal termine agnitio che esprime l'idea di una conoscenza intersoggettiva delle
persone divine. T. M. Tomasic ha svolto un’ampia analisi sulla portata teologica che
il termine agnitio riveste nella teologia trinitaria di Guglielmo64. La pregnanza teo-
logica del termine si rivela nell’evocare un tipo di conoscenza coestensiva delle per-
sone che non comporta una loro separazione o oggettivazione. Secondo Tomasic,
Guglielmo ha cercato di evitare il rischio di una applicazione deviante delle catego-
rie aristoteliche nella teologia trinitaria facendo appello a una concezione filosofica
della persona che rispettasse il dato di fede. Sul piano della teologia trinitaria nel-
I'agnizione delle persone divine si rivela il loro essere assieme e un solo Dio e distinte.

2.4. Ulteriore confronto sinottico tra Guglielmo di Saint-Thierry
e Fulgenzio di Ruspe

AENIGMA FIDEI AD TRASAMUNDUM, LIBER III, DE SACRAMENTO
DOMINICAE PASSIONIS
La generazione del Figlio dal Padre

[1]«Credimus ergo Dei Filium sine aliquo «Credimus igitur Dei Filium, ante omne
nativitatis suae initio de Patris substan- prorsus initium, hoc est, sine aliquo suae
tia genitum, Deum de Deo; non ex nihi- nativitatis initio, de Patris substantia
lo, quia de Patre; non nuncupativum, sed genitum, Deum de Deo, Dominum de

62 Jbid., n. 38, 124 e 126; cfr. PL CLXXX, 413C.
63 Vedi sopra, 459, passo 1.
64 Cfr. T. M. Tomasic, William of Saint-Thierry against Peter Abelard, cit., 30-44 (vedi sopra, 451-452).

467



Contributi

nomen habentem ex veritate naturae.
Quid enim prodest Filio, ut noncupetur
unigeniti nomine, si privatur nominis ve-
ritate? Frustra namque unigenitus dici-
tur, siin ejus generatione non naturalis de
Deo generante veritas, sed ex donante
largitas praedicatur. Et aliis enim, quot-
quot receperunt eum, dedit potestatem fi-
lios Dei» (c. 95, p. 174; col. 438BC).
[2]«Sed in illo sempiternae nativitatis
arcano sempiternus atque immutabilis
Pater alterum genuit, non diversum; et
quantum generando protulit, tantus
ipse permansit. Personaliter distinxit a
se, quem naturaliter, totum habet in se»
(n. 95, p. 174; col. 4380).

L’Incarnazione

[3]«Ille igitur ineffabilis de Patre sine
initio natus postquam venit plenitudo
temporis, ut missus a Patre fieret ex mu-
liere, totus regnans in sinu Patris, totum
semetipsum formans in sinu matris, to-
tum venit in uterum virginis. Neque
enim pars ejus remansit in Patre, et pars
ejus venit in Virginem, cum totus in
Patre maneret, quod erat; et totus in
Virgine fieret quod non erat. Sic ergo ve-
rus Deus ac summus totum hominem in
se accepit: et sic plenitudo divinitatis ve-
ritate divinae humanaeque substantiae
inconfusibiliter permanente semetipsam
pleno conjunxit homini, ut unitate dein-
ceps manente personae, nec homo
Christus a sua divinitate, nec idem Deus
Christus a sua possit humanitate disjun-
gi» (n. 96, p. 174; col. 438CD).

468

Domino; non ex nihilo, quia de Patre;
non nuncupativum, quia nomen habet ex
veritate naturae; non ex aliqua materia,
quia non aliquid fuit coaeternum Deo, un-
de origo Filio praestaretur» (c. 3, 1. 67s.;
col. 270B).

«In illo enim sempiternae nativitatis ar-
cano sempiternus atque immutabilis
Pater alterum genuit non diversum; et
quantum generando protulit, tantus
ipse permansit; et personaliter distinxit
a se, quem naturaliter totum habet in
se» (c. 6, 1. 216s.; col. 273CD).

«Ille igitur ineffabilis Deus, de Patre na-
turaliter sine initio genitus, postquam
venit plenitudo temporis, ut missus a
Patre, fieret ex muliere, fieret sub lege,
ut eos qui sub lege erant redimeret, ut
adoptionem filiorum reciperemus, totus
regnans in sinu Patris, totus semeti-
psum formans in utero virginis. Neque
enim pars ejus remansit in Patre et pars
ejus descendit in virginem cum totus in
Patre maneret quod erat et totus in vir-
gine fieret quod non erat, totus cum
Patre totum implens et continens mun-
dum, totus sibi in utero virginis aedificans
domum (scriptus est enim: Sapientia ae-
dificavit sibi domum), totus in Patre sem-
piterno, totus in homine suscepto, totus in
coelo, totus in mundo, totus etiam in in-
ferno. Sic in se totum hominem verus



Cristologia: unita senza mescolanza delle
nature nella persona di Cristo

[4]«Haec enim personae inseparabilis
unitas, in qua Deus et homo natus est
Christus, fecit, ut et homo Christus per
gratiam nasceretur ex Deo, salva verita-
te ac plenitudine humanae naturae, et
idem Deus Christus voluntarie pateretur
in carne salva impassibili plenitudine di-
vinae substantiae» (n. 96, p. 174; coll.
438D-439A).

Impassibilita della natura divina in
Cristo

[5]«Quapropter divinitatem Christi,
quam immutabilem sancta Scriptura
commendat, sic passam fatemur in car-
ne, ut tamen credamus eam non com-
passam fuisse, cum carne. Ideo enim in
carne Deus passus est; quia passibilem
carnem accepit. Ideo autem carni com-
passus non est; quia in carne patiens
impassibilis divina natura permansit»
(n. 96, p. 174; col. 439A).

Roberto Silva

Deus et summus accepit, et sic plenitu-
do divinitatis, veritate divinae huma-
naeque substantiae inconfusibiliter per-
manente, semetipsum pleno conjunxit
homini, ut unitate deinceps in aeternum
manente personae, nec homo Christus a
sua divinitate, nec idem Deus Christus a
sua posset humanitate disjungi» (c. 8, 11.
255-266s.; col. 274CD).

«Hoc igitur personae inseparabilis uni-
tas, in qua Deus et homo unus est
Christus, fecit ut et homo Christus per
gratiam nasceretur ex Deo, salva verita-
te ac plenitudine humanae naturae, et
idem Deus Christus voluntarie pateretur
in carne, salva impassibili plenitudine
divinae substantiae» (c. 8, 1l. 267s.; col.
275B).

«Restat igitur ut divinitatem Christi,
quam immutabilem sancta scriptura
commendat, sic passam fateamur in car-
ne, ut eam tamen credamus compassam
non fuisse cum carne. Ideo enim Deus in
carne passus est, quia passibilem car-
nem Deus accepit; ideo autem carni
compassus non est, quia in carne pa-
tiens, impassibilis natura divina per-
mansit» (c. 11, I. 368-371s.; col. 277A).

469



Contributi

3. La teologia dell’agnizione di Fulgenzio di Ruspe

Possiamo dunque affermare che la teologia trinitaria di Guglielmo si fonda su una
teologia dell’agnizione che deriva da Fulgenzio di Ruspe. Il termine si trova molto
spesso nella opera teologica di Fulgenzio. Preso come sostantivo e come verbo il ter-
mine si presenta nel contesto delle questioni trinitarie, cristologiche e della dottrina
della grazia. Stralciando dall’opera di Fulgenzio riportiamo di seguito alcuni esempi
in cui agnitio ricorre applicato alla teologia trinitaria.

Nella sua polemica antiariana Fulgenzio illustra la mediazione del Cristo come la
manifestazione del rapporto fra il Padre e il Figlio. Cristo, il Figlio si rivela come il
Verbo del Padre, il suo Specchio senza macchia, I'Ilmmagine della sua bonta, lo
Splendore della sua sostanza. «Sic ergo in illa sancta ac divina trinitate, solum Patris
Verbum, quod est speculum sine macula, et imago bonitatis Dei, splendor gloriae et
figura substantiae ejus, cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est esse se
aequalem Deo; sed semetipsum exinanivit, formam servi accipiens. Solus ergo Filius
accepit carnem, ut possit corporeis oculis videri, et corporeis manibus contrectari:
solus humanam naturam sic accepit, ut suam faceret, et per illam divinitatis quoque
suae notitiam misericorditer hominibus infunderet. Qui tamen revelans seipsum, in
seipso utique revelavit et Patrem. Tribuens quippe agnitionem suae divinitatis, simul
agnitionem donavit et Patris. Divinitas enim quae una est Patris et Filii, facit et Filium
sine Patre, et Patrem sine Filio non agnosci. Inde est quod ait: Tanto tempore vobi-
scum sum, et non cognovistis me? Philippe, qui me vidit, vidit et Patrem»65, In Cristo
si manifesta il Padre, perché in quanto Figlio Cristo lo riconosce e quindi lo rivela; e
non si da altra possibilita di riconoscimento del Padre se non in Cristo, in quanto é il
Figlio insinuato del Padre e, distinto, altro da lui. La rivelazione & donata da Cristo
ai discepoli ai quali si offre I'agnizione del Padre nel Figlio e con questa la vita della
grazia.

Il termine agnitio compare anche nell’Ad Trasamundum, dove Fulgenzio richia-
ma il Prologo dell’Evangelo di Giovanni per confutare i vari errori trinitari che sono
da ascrivere a Fotino e a Sabellio; insieme a questi egli si riferisce, senza tuttavia no-
minarlo, anche ad Ario.

Per Fulgenzio la teologia giovannea del Logos dispiega nei suoi termini fonda-
mentali una fede trinitaria: vi & affermata I'eternita del Verbo «sempiterna Verbi na-

65 FULGENZIO DI RUSPE, Liber ad Victorem contra sermonem Fastidiosi Ariani, ed. cit., cap. 17, 11. 674-688; cfr.
PL LXV, 522D-523A.

470



Roberto Silva

tivitas», la sua distinzione personale senza confusione, «personalis inconfusa pro-
prietas», I'inseparabile sostanziale unita del Padre e del Figlio «indiscreta substan-
tialis unitas Patris Filiique». Fulgenzio sostiene che nella teologia giovannea la di-
mensione trinitaria si manifesta attraverso la missione del Verbo incarnato. Il breve
Credo fulgenziano & completato quindi da un passaggio in cui viene unito il riferi-
mento alla vita intratrinitaria con I'economia salvifica, con la Trinita «quoad nos»:
«ut in Verbo caro facto, et habitante in nobis, quod in principio erat sempiternitatis
agnitio suspicionem coeptae nativitatis auferret». Secondo Fulgenzio per mezzo del
Verbo incarnato il mistero di Dio si rivela in quanto offrentesi nell'uomo e con cid si
da la possibilita di una vera gnosi che allontani gli errori teologici: «quod apud Deum
erat personae utriusque inconfusa proprietas unionem sabelliani erroris excluderet:
quod autem Deus erat essentialis nominis veritas, unitatem substantiae genitoris ge-
niti que monstrarety. Il termine agnitio indica dunque in questo caso la professione
della vera fede nella Trinita66.

Il seguente brano, tratto dall’Ad Trasamundum, completa la teologia dell’agni-
zione di Fulgenzio presentandone la pneumatologia: vi si afferma che la rivelazione
dello Spirito & simile a quella delle altre persone della Trinita, del Padre e del Figlio
che si rivelano reciprocamente. Lo Spirito  «naturalis agnitio» di Dio, cioe procede
dal Padre riconoscendosi Dio in Dio; e tuttavia si distingue dal Padre e dal Figlio per-
ché & propria dello Spirito la missione della divinizzazione: lo Spirito rivela diviniz-
zando e quindi manifestando 1'ordine intradivino.

Solo la Trinita si appartiene e si conosce pienamente e nella misura in cui si sara
data a conoscere si concede per rivelarsi: «Non est etiam sancti Spiritus dissimilis
aestimanda revelatio, in quo est ipsius Dei naturalis agnitio, dicente Apostolo: quis
enim scit hominum quae sunt hominis, nisi spiritus hominis, qui in ipso est? ita et
quae Dei sunt nemo cognovit, nisi Spiritus Dei. De ipso dicit idem gentium doctor: no-
bis enim revelavit Deus per spiritum suum. De hoc denuo ad Ephesios ita scribit: ut
Deus Domini nostri Jesu Christi, Pater gloriae, det nobis spiritus sapientiae et reve-
lationis. Et ut ostenderet agnitionem Dei in nobis revelationem Spiritus operari, cum
dixisset: det vobis spiritum sapientiae et revelationis, adjecit: in agnitione ejus. Sola
vero se potest Trinitas revelare, quia sola se plene potest ipsa Trinitas nosse et quan-
tum se dederit agnoscendam, tantum se condonat revelandam»67.

66 FuLGenzio b1 Rusek, Ad Trasamundum libri I, ed. cit., I, cap. 6, 1. 235 s.; cfr. PL LXV, 229D-230A. J.
STIGIMAYR attribuisce a Fulgenzio il Simbolo atanasiano: cfr. Das “Quicunque” und Fulgentius von Ruspe,
in Zeitschrifts fur Khatolische Theologie (1925) 341-357.

57 FuLGENZIO DI RUSPE, Ad Trasamundum libri ITI, ed. cit., 11, cap. 10, 1. 561 s.; cfr. PL LXV, 257BC.

471



Contributi

Il termine agnitio in coppia con revelatio mostra chiaramente come il linguaggio
trinitario di Fulgenzio istituisca un nesso stretto fra Trinita immanente e missioni
personali. In questo contesto indica sia il carattere proprio della persona dello Spirito
sia lo svelamento del mistero trinitario.

Con la sua rivisitazione e confronto della teologia di Fulgenzio di Ruspe, Guglielmo
di Saint-Thierry ha inteso attingere alle sorgenti della teologia trinitaria. Il termine
agnitio & il veicolo di questa operazione. Tuttavia la sua ricerca nasce in seno a un
contesto teologico-culturale molto diverso: nella teologia trinitaria di Fulgenzio vive
ancora il linguaggio antico, del mistero che si rivela nella Chiesa, mentre nella teo-
logia di Guglielmo, con la questione del significato di “persona”, si affronta il pro-
blema della presentazione del mistero di Dio anche come problema logico e filosofi-
co, operazione che rende manifesta quindi anche tutta la distanza dei due linguaggi
dottrinali utilizzati.

472



