I RTLu VIII (1/2003) 5-8

Editoriale

Azzolino Chiappini
Facolta di Teologia (Lugano)

Dominici schola servitii: una scuola del servizio del Signore (San Benedetto,
Regola, Prologo 45). In questa formula, san Benedetto concentra il significato della
vita monastica e del monastero. Egli non & stato il primo, in Occidente, a sviluppa-
re la riflessione sulla vita monastica, dentro un contesto spirituale e legislativo
(ricordiamo Agostino, Cesario di Arles, Cassiano, I'anonimo autore della Regula
Magistri, e tanti altri). Il testo benedettino & pero diventato, in un certo senso, nor-
mativo per tanti secoli e per tutta la Chiesa latina. Nell’Oriente cristiano, a parte
qualche eccezione nelle comunita in comunione con Roma, si conosce dall’inizio e
fino ad oggi una sola forma di vita religiosa, che & quella monastica.

Nella Chiesa cattolica, forse perché la sua esistenza ¢ stata maggiormente
segnata dalla storia degli uomini e della societa, la vita religiosa si & sempre piut
diversificata nei compiti e nella spiritualita. Questo, a volte, soprattutto negli ultimi
secoli, fino ad oscurare il fondamento comune, e a mettere sempre pill in primo
piano l'attivita o la spiritualita propria (spesso, soprattutto nel XIX secolo, molto
marcata da aspetti devozionali).

Dopo il Concilio Vaticano II, con il suo decreto Perfectae caritatis, e il sinodo dei
vescovi sulla vita consacrata (1994), rimane importante continuare a riflettere su
questa realtd presente nel cuore della Chiesa.

Se noi partiamo dal linguaggio della spiritualita, teologico o canonico, siamo
subito obbligati a fare una constatazione che deve meravigliare: tutte le espressio-
ni comunemente usate sono inadeguate.

Vita o stato di perfezione, vita consacrata, consigli evangelici, vita religiosa...
Alcune di queste formule esprimono la vita cristiana nella sua grandezza o nel suo
impegno: ogni uomo o donna battezzato e confermato & consacrato e chiamato a
una vita consacrata; consigli evangelici non sono soltanto quelli riassunti dai tre voti



Editoriale

tradizionali, ma & tutta la parola di Gest rivolta ad ogni persona che lo segue (e tra-
lasciamo I'ironia che si potrebbe troppo facilmente fare prendendo la prima espres-
sione, stato di perfezione, e togliendola dal suo contesto storico).

Queste osservazioni sono utili non per limitare il significato di questo stato di vita
ma per capirlo meglio, soprattutto oggi in cui vediamo nascere nella Chiesa forme
nuove, non ancora sperimentate nella storia, che addirittura a volte non trovano
subito il loro inserimento nell’ordinamento canonico. La nostra situazione sembra
abbastanza simile a quella del sorgere dei nuovi ordini mendicanti, a partire da
Francesco di Assisi e Domenico di Guzmaén (e altri meno noti, ma i secoli XIII e XIV
sono stati, da questo punto di vista, di una ricchezza straordinaria). I minori e i pre-
dicatori sono stati accolti con estrema diffidenza, mentre poco tempo prima le rifor-
me della vita monastica (Cluny, poi Citeaux) non avevano posto problemi.
Ricordiamo solo la grande disputa tra i teologi di Parigi e mendicanti a proposito di
queste nuove esperienze. I’attualita e le novita relative alla vita religiosa, che non &
assoluta, proprio per quello che & appena stato ricordato, & la ragione di questo
numero della Rivista, dove troviamo riflessioni teologiche ed esperienze di vita.

Quando si vuole parlare della vita religiosa o consacrata (secondo il linguaggio
oggi pill accettato e usato) & necessario ritornare e partire da quello che e il fonda-
mento comune di ogni vita cristiana: il battesimo, nella sua realta e nelle sue con-
seguenze. Da questo punto di vista non ci sono, nella Chiesa, delle differenze: tutti
uguali, tutti figli del Padre, per Cristo, nello Spirito Santo. L'unica differenza, che
risponde non a un potere, ma coincide con un servizio, & quella derivante dai mini-
steri. Vescovi, presbiteri e diaconi sono al servizio della comunita, perché ogni bat-
tezzato possa vivere la sua vocazione in Cristo, ed esercitare il suo sacerdozio bat-
tesimale, secondo I'esortazione di Paolo: «Vi esorto dunque, fratelli, per la miseri-
cordia di Dio, ad offrire i vostri corpi come sacrificio vivente, santo e gradito a Dio;
& questo il vostro culto spirituale» (Rm, 12,1; a cui corrisponde il testo di Pietro, 1
Pt 2,5, che ricorda il sacerdozio regale dei battezzati «per offrire sacrifici spirituali
graditi a Dio, per mezzo di Gesu Cristo»).

Bisognerebbe, a questo punto, rileggere i passaggi del Nuovo Testamento relati-
vi al battesimo. Vi troviamo soprattutto il tema paolino fondamentale della relazio-
ne tra la pasqua del Signore e il battesimo, che & partecipazione alla sua morte e
risurrezione (Rm 6,1-11); le espressioni relative all'uomo nuovo, rinato in Cristo,
alla vita secondo lo Spirito. La vita cristiana appare cosl come una continua o rin-
novata esperienza pasquale, sul fondamento del battesimo; un passaggio, che dura
tutta l'esistenza, dalla morte alla vita. Fondamentalmente, allora, la vita cristiana,
vita del battezzato, & una vita interamente e sempre pasquale.



Azzolino Chiappini

Se questa & la realta dell’esistenza cristiana, un solo termine distingue la vita
religiosa (o consacrata): I'aggettivo radicale e il sostantivo radicalita.

Quello che & vero di ogni vita cristiana deve apparire, ed essere vissuto nella vita
consacrata in tutta la sua radicalita. Appaiono allora altri aspetti di questa realta:
se I'esistenza di ogni cristiano deve essere, a partire dal battesimo e in un continuo
ascolto della parola di Dio, sequela di Gesi, la vita religiosa deve portare al massi-
mo questo impegno e questa ricerca. La professione religiosa e i voti non hanno un
significato, che potremmo chiamare negativo, di rinuncia o di penitenza, ma sono
invece la via per una radicale sequela di Cristo. Nella professione religiosa & conte-
nuta I'idea di penitenza, ma come sinonimo di conversione (la metanoia richiesta da
Gesli) che non & che un altro nome del dinamismo pasquale della vita cristiana,
come continuo passaggio dalla morte alla vita, dinamismo che nasce dal battesimo
e lo prolunga nel tempo, per tutta la durata dell’esistenza. Francesco di Assisi non
ha voluto all'inizio fondare un ordine religioso. Per lui medesimo e per i fratelli riu-
niti attorno a lui ha voluto una vita di penitenti, e una esistenza vissuta radical-
mente secondo il vangelo sine glossa. La sua prima regola, infatti, non era altro che
una raccolta di parole evangeliche. Tutto questo ci rimanda anche alla citazione ini-
ziale delle regola di Benedetto da Norcia.

Esistenza pasquale, radicalita, sequela di Gesu; nella Chiesa, per la comunita dei
fratelli, i religiosi hanno anche una missione profetica. La loro scelta radicale, il loro
status devono diventare un segno. La loro esistenza deve riportare tutti all'essen-
ziale, che & quanto abbiamo ricordato e che i religiosi dovrebbero, a partire dalla
radicalita della loro scelta e del loro modo di vivere, continuamente proclamare
dentro la Chiesa. Come segno, poi, la loro esistenza ha una valenza di annuncio
escatologico, in quanto richiamo continuo di questo orizzonte, che troppo spesso
viene oscurato o dimenticato.

Nella prima lettera di Pietro, proprio subito dopo le solenni parole sulla gran-
dezza dell’esistenza cristiana, come partecipazione a un popolo sacerdotale e santo,
i cristiani sono esortati «come stranieri e pellegrini» (2,11). Il popolo dei battezzati,
la comunita dei battezzati & sempre in viaggio, & pellegrinante, é in continua situa-
zione di esodo. Questa, nel nostro tempo e nella nostra societa, & forse la cosa piul
difficile da ricordare.

In conclusione ci troviamo davanti a un paradosso. Da una parte, la vita consa-
crata non appare diversa dall’esistenza alla sequela Gesut di tutti i credenti, in un
continuo esodo di conversione, verso la pienezza del Regno di Dio. Per questo & per-
fino difficile trovare i termini precisi per indicare questa esperienza. D’altra parte,



Editoriale

questa stessa esistenza risponde a una chiamata particolare di Dio, e appare cosi,
nelle molteplici forme che ha assunto nella storia, come un segno importante, come
una realtd non costitutiva della Chiesa, e tuttavia in qualche modo necessaria e
iscritta nel cuore del popolo pasquale e sacerdotale dei battezzati che & la stessa
Chiesa.



