RTLu VIl (2/2003) 213-216

Editoriale

André-Marie Jerumanis
Facolta di Teologia (Lugano)

Identita umana e bioetica

Il sorgere e I'affermarsi della bioetica & stato determinato da diversi fattori tra i
quali la Dichiarazione universale dei diritti dell’'uomo, pubblicata dall’ONU nel
1948, le differenti scoperte in campo biomedico, 1’attuale contesto storico che offre
inedite possibilita alla scienza e richiede una nuova riflessione etica sulla speri-
mentazione, sulla medicina come ricerca scientifica e come assistenza e terapia, sul
significato della legge e sul fenomeno della socializzazione della medicina stessa,
dungue sulla questione della «politica sanitaria». Possiamo caratterizzare la bioeti-
ca, almeno nei suoi inizi, secondo gli intenti di uno dei suoi primi fondatori, Van
Rensselaer Potter, quale scienza della sopravvivenza dell’intero ecosistema minac-
ciato dal progresso tecnico. La bioetica dovrebbe dunque definirsi mediante un
paradigma olistico capace di coniugare la conoscenza biologica (biological facts) con
la conoscenza dei valori umani (ethical values). Attraverso di essa si riapre cosi un
dialogo interrotto tra le scienze naturali e la filosofia, tra il piano dei fatti e quello
dei valori, che Van Rensselaer Potter espresse con il titolo significativo del suo libro:
Bioethics. Bridge to the futur (1971). Anche se il termine bioetica & stato usato in un
senso pill ampio, come scienza dedicata alle questioni etiche relative alla vita in
generale (scienza della sopravvivenza nel senso ecologico), nell’ambito della discus-
sione dei Comitati di bioetica e a livello del grande pubblico, essa si riferisce alle
nuove questioni etiche emerse dalle recenti possibilita d’intervento sulla vita del-
I'essere umano, come la mappatura del genoma umano, la clonazione, I'uso delle
cellule staminali... Cosi I'attuale definizione della bioetica & quella di una scienza
che mira a curare e difendere la vita umana.

B proprio da questa relazione tra la vita umana e la bioetica che nasce la neces-

213



Editoriale

sitd di una riflessione antropologica. Non & un segreto che ’evoluzione della scien-
za offre nuove speranze in campo sanitario, ma allo stesso tempo appare I’ambi-
guita di un intervento dell'uomo sull’'uomo che richiede una responsabilita non solo
riguardo a un’immediata rettitudine di azione, ma anche rispetto ad effetti futuri. Il
senso di questa responsabilita dipende in gran parte dalla conoscenza del valore
originario della vita e della persona umana. In altre parole, la questione etica non
puo prescindere dalla questione antropologica. La problematica dell'identita umana
diventa dunque centrale per la bioetica. In effetti, nei diversi approcci delle bioeti-
che contemporanee, emerge sempre di pill la magna quaestio: di quale vita si trat-
ta? Per cogliere i vari addentellati del problema, occorre mettere in luce le sfide alla
bioetica che nascono dalle diverse riduzioni antropologiche contemporanee.

Pensiamo alle sfide delle neuroscienze che riducono non solo lo spirituale al
mentale ma, in modo ulteriore, il mentale al neurologico. Si parla cosi dell’«<uomo
neuronale». Un’altra sfida viene dalle scienze cognitive che in H. Putnam e nel suo
funzionalismo computazionale aprono la porta all’ipotesi di una mente in termini
computazionali, al punto da poter teorizzare un’intelligenza artificiale, eliminando
conseguentemente il ricorso a un’entitad immateriale come 1’anima. Il cervello non
sarebbe, dunque, nient’altro che un calcolatore, un software nell’hardware cere-
brale, e 'autocoscienza un’autorappresentazione dell'uomo stimolato dal mondo
esteriore. Un’altra sfida & data dall’evoluzionismo che appiattisce ’esse sul bios
negando la dimensione spirituale dell'uomo e riconducendo la razionalita, la liberta,
I'autocoscienza a dinamismi psichici. Ne consegue un’'umiliazione della dignita
umana che giunge a negare la sacralita della vita dell’'uomo e la differenza assiolo-
gica fra la vita umana e la vita animale. Infine, la problematica dell’identita umana
dipende anche dal mutamento culturale legato alla postmodernita e alla globalizza-
zione, che ha portato a un indebolimento della persona. La globalizzazione com-
porta diversi effetti di carattere culturale che influenzano la formazione dell’iden-
tita personale: cambiano le nozioni di spazio e tempo, scompare 'idea della durata;
prevale sempre di piu I’homo oeconomicus sull’homo sapiens.

Parlare di un’etica della sacralita o di un’etica della dignita in questo contesto di
mutamento culturale e antropologico, appare per alcuni impossibile, al punto che si
opta per la proposta di un’etica basata sul semplice consenso ratificato democrati-
camente dal legislatore e fondato nel minino comune denominatore costituito dalla
promozione della liberta personale. Purtroppo una semplice ratificazione di un con-
senso, senza affrontare la questione del bene reale dell'uomo e della specie umana,
sia che si consideri che non esiste una verita condivisibile, sia che si cerchi comun-
que di manipolare I'uomo e utilizzarlo per altri fini pili 0 meno riconosciuti, rischia

214



André-Marie Jerumanis

dirovinare la stessa liberta che sta alla base dell’'uomo. La deriva di una certa scien-
za, basata su un’assoluta neutralitd, rimane sempre all’orizzonte dell’attuale que-
stione hioetica. Da diverse parti si levano voci che parlano della deriva della gene-
tica liberale (J. Habermas), della dittatura dei geni (D. Mieth), della biodittatura (M.
Schooyans). E molto emblematico il grido d’allarme di J. J. Salomon che, nel suo
libro Survivre a la science. Une certaine idée du future (1999), scrive: «Il biologo di
domani sara nello stesso tempo ricercatore, detective, esperto, giudice, indovino e
prete, confessore, inquisitore, premio Nobel e guardiano dell’ordine sociale» (p.
266). Egli & convinto che solo 'applicazione di un principio di prudenza permettera
il recupero del senso di umanita nella postmodernita.

La riflessione antropologica sull’identitd umana sviluppata nel presente quader-
no propone alcune piste, certo non esaustive, per tentare una risposta a queste
grandi sfide sorte nel contesto dell’odierna cultura pluralista, cercando di mostrare
che la questione sull’identita umana non & senza soluzione.

Alla sfida posta dall'uomo neuronale e dal funzionalismo computazionale, J.
Quitterer, a partire dalla ricerca interdisciplinare sul cervello, ci consente di coglie-
re I'attualitd della concezione aristotelica dell’anima, mentre M. Schulz ci mette a
disposizione i parametri per capire la sfida dell’epistemologia evoluzionistica e
argomentare dell’autosuperamento dell’essere umano reso possibile da una realta
metaempirica che manifesta I’opera creatrice di Dio. Ph. Caspar, partendo dal dato
biologico, s'impegna a proporre una riflessione che sveli come I’«io» persona tra-
scende la sua storia e I’altrui sentimento su di lui, secondo una trascendenza che
permette di parlare di un autotrascendimento originario che apre la strada per
un’argomentazione in favore della solidarieta tra il concetto d’individuo e di perso-
na, mostrando cosi tutta I'attualita della definizione di Boezio. Lo studio di C.
Marabelli ne mostra la genesi durante il medioevo e ci consente di capirne I'impor-
tanza, al fine di salvaguardare aspetti fondamentali che fanno parte dell’essenza
della persona. Infatti, un certo orientamento funzionalistico che riduce I'uomo a dati
empiricamente dimostrabili fa dipendere 1’esistenza della persona umana dal rico-
noscimento di alcuni tratti e dalla realizzazione di alcune funzioni. Ma I'essere per-
sona dipende dalla natura ontologica. Non si put affermare che & persona solo chi
& dotato di coscienza e di razionalitd. L'essere umano non perde la propria essenza
per il semplice fatto di non esercitare I'autocoscienza e 1’autodeterminazione. Non
si puo far dipendere lo statuto dell’essere umano dalle sue manifestazioni.
Aggiungiamo che I'essere umano & persona perché &, nella sua essenza di natura
spirituale, uno spirito corporeizzato; o un corpo spiritualizzato, che & quanto I'an-

215



Editoriale

tropologia biblica unitaria conferma (G. Paximadi). Il corpo che esprime la persona
permette di parlare della corporeita, cioé del corpo investito dell’«io» personale. A.
M. Jerumanis e I. Sanna cercano di fondare un discorso antropologico ed etico sulla
relazionalita, che non & un elemento secondario dell’essere umano ma presente a
livello strutturale o creaturale. L'uomo & «un essere in relazione» e questo trova
conferma nell’antropologia della Rivelazione e nell’ontologia trinitaria, permetten-
do di portare ad un livello d’approfondimento cio che la riflessione filosofica e 1'e-
sperienza del fenomeno umano ci rivela: I'uomo é figlio, frutto di un dono che lo pre-
cede, esistente con gli altri e per gli altri. Dall’a priori della relazionalita, dunque
dal decentramento da sé di un essere umano che non & un «solitario», si puo
dischiudere la riflessione di P. Schulz su una fondazione dell’etica nell’epoca moder-
na che valuta la questione del bene e del male e dunque anche della liberta. La
liberta come «autopossesso» merita dunque di essere completata dal concetto della
libertad come «dono» che mi & data dall’altro per donarmi. L'uscita da sé verso 1'al-
tro & segno sia di un bisogno sia di una ricchezza. Ma e anche la risposta a un fatto
originario in cui I'altro si manifesta come qualcuno che mi interpella e mi & dato
come una «pro-vocazione», chiedendo di riconoscerlo e di essere qualcuno davanti
a lui e per lui, per essere cosi veramente libero. La prospettiva cristiana rilegge la
realta dell’essere-dono a partire dal mistero dell’Altro che si & identificato in Cristo
con ogni «altro», conferendogli un valore singolare.

216



