Articoli RTLu VIIl (2/2003) 317-332

L'epistemologia evoluzionistica
e I'uomo come essere della trascendenza

Michael Schulz
Facolta di Teologia (Lugano)

Gli studiosi di scienze naturali concordano sul fatto dell’evoluzione del cosmo e
della vita. Per quanto riguarda la teoria dell’evoluzione, non si vede un’unica teoria
coerente in grado di spiegare il fatto stesso dell’evoluzione. Molti parlano piuttosto
di un paradigma dell’evoluzione che integra in sé diverse teorie e ipotesi che aiuta-
no a capire alcuni aspetti dell’evoluzione, ma non la loro intera complessital.
Malgrado i menzionati limiti della teoria dell’evoluzione, il paradigma dell’evoluzio-
ne deve servire a una spiegazione e interpretazione esaurienti della capacita cono-
scitiva e anche di problemi metafisici come il fenomeno della religione; il paradig-
ma dell’evoluzione fonda quindi un’epistemologia evoluzionistica2. In quest’articolo
viene messa in discussione I’epistemologia evolutivo-empirica, con l'intento di giu-
stificare una riflessione filosofica sulle condizioni trascendentali del soggetto cono-
scente che conduca ad una concezione dell'uomo come essere della trascendenza.
Solo andando al di 1a dei dati empirici e fattori evolutivi, si giunge alla possibilita di

1 Cfr. G. VoLiMER, Die Unvollstindigkeit der Evolutionstheorie, in Ip., Was kinnen wir wissen, vol. 2: Die
Erkenntnis der Natur: Beitrdge zur modernen Naturphilosophie, m. e. Geleitwort v. H. SacussE, Stuttgart
1986, 1-38, in particolare 4ss., 10-16, 24-29, 36s.; cfr. F. M. WUKETITS, Evolutionstheorien. Historische
Voraussetzungen, Positionen, Kritik, (Dimensionen der modernen Biologie 7) Darmstadt 1995; E. MAYR,
Storia del pensiero biologico, Torino 1999,

2 G. Rabnitzky et al. (edd.), Evolutionary Epistemology, Rationality, and the Sociology of Knowledge,
Chicago 1993; R. RiepL — E. M. BoneT (edd.), Entwicklung der Evolutiondren Erkenntnistheorie, (Wiener
Studien zur Wissenschaftstheorie 1) Wien 1987; G. VoLIMER, Evolutiondire Erkenntnistheorie. Angeborene
Erkenntnisstrukturen im Kontext von Biologie, Psychologie, Linguistik, Philosophie und
Wissenschaftstheorie, Stuttgart 19946; H. M. BAUMGARTNER, Die innere Unmdglichkeit einer evolutiondren
Erklirung der menschlichen Vernunft e W. STEGMULLER, Evolutiondre Erkenntnistheorie, Realismus und
Wissenschaftstheorie, in R. SpaEMANN et al., Evolutionstheorie und menschliches Selbstverstdndnis,
Philosophische Kritik eines Paradigmas moderner Wissenschaft, (Civitas Resultate 6) Weinheim 1984, 5-
34 e 55-72; U. LukE, Evolutiondre Erkenntnistheorie und Theologie. Eine kritische Auseinandersetzung
aus fundamentaltheologischer Perspektive, (Editio Universitas) Stuttgart 1990.

2y



Articoli

un’indagine empirica circa |’evoluzione dell'uomo. In questa prospettiva & garanti-
ta la ragionevolezza della teologia che comprende I’evoluzione come opera creatri-
ce di Dio. Le considerazioni seguenti intendono dimostrare che la ricerca empirico-
evolutiva & compatibile con la riflessione metafisico-teologica e viceversa; di piii: che
queste diverse forme di riflessione e sapere si presuppongono reciprocamente e si
possono ispirare a vicenda.

1. Una soluzione evoluzionistica del problema cruciale
dell’epistemologia

Per alcuni biologi come il noto etologo austriaco Konrad Lorenz (1903-1989)3,
I'ideologia nazionalsocialista aveva una certa attrattiva, almeno all’inizio. Lorenz
pensava che la politica avesse finalmente capito che in gran parte era la biologia a
definire 'uomo, per cui anche la politica doveva basarsi sulle leggi biologiche. Dopo
un certo tempo pero, vedendo il disastro umano causato dall’ideologia nazista,
Lorenz si distacco da ogni razzismo e si accorse del terribile abuso della biologia.
Fino alla fine della sua vita Lorenz confesso di essere stato ingenuo rispetto alla bio-
logia nazista della razza e all’idea della selezione, ma all’inizio era del tutto ignaro
delle conseguenze che avrebbero avuto questi concetti biologici. D’altra parte le
idee del socialdarwinismo erano gia sviluppate e servirono anche al marxismo.
Malgrado quest’aspetto ambiguo nella storia della biologia, rimane la convinzione
che la biologia definisce I'uomo.

Oggi la sociobiologia esige un fondamento biologico della sociologia e della filo-
sofia, per cui anche la religione sarebbe un prodotto dei geni. Secondo E. 0. Wilson
e R. Dawkins4, I'uomo & definito e determinato dai geni; egli & un «survival machi-
ne» dei geni. Ne consegue che tutto il pensare e I'agire dell'uomo esprime la stra-
tegia di sopravvivenza dei geni. Filosofia e religione sono quindi un prodotto dei
geni: servono per orientarsi nel mondo e superare la contingenza della propria esi-
stenza. La questione della verita e quella del bene e del male si tramutano facil-
mente nella questione del vantaggio della sopravvivenza nonché dell’utile e inutile.

3 Cfr. F. M. Wukenits, Konrad Lorenz. Una vita, Milano 1991 (or. ted. Konrad Lorenz. Leben und Werk eines
grofen Naturforschers, Miinchen 1990).

4 Cfr. E. 0. WiLson, Sociobiologia. La nuova sintesi, Bologna 1979 (or. ingl. Sociobiology, Cambridge/MA
1975); Iv., L'armonia meravigliosa. Dalla biologia alla religione. La nuova unita della conoscenza, Milano
1999 (or. ingl. Consilience: the unity of knowledge, New York 1998); R. Dawkins, Il gene egoista, Milano
1995 (or. ingl. The Selfish Gene, Oxford-New York 1976, 19892).

318



Michael Schulz

Ma anche indipendentemente dalla sociobiologia, biologi ed etologi richiedono un
fondamento biologico ed evolutivo dell’epistemologia e dell’etica. Si vogliono stabi-
lire un’epistemologia e un’etica evoluzionistiche5.

Gia nel 1941 Konrad Lorenz pubblicd un saggio dal titolo Kants Lehre vom
Apriorischen im Lichte gegenwdirtiger Biologie (La dottrina di Kant sull’aprioristico
alla luce della biologia contemporanea)é. Lorenz interpreta in modo evolutivo le
categorie aprioristiche del soggetto conoscente (per es. causalita, finalitad) con le
quali, secondo Kant, l'intelletto struttura le apparizioni del mondo esterno e della
vita psichica per pervenire ad una conoscenza. Mentre Kant dimostra che queste
categorie appartengono al soggetto senza ogni contatto con il mondo esterno,
Lorenz le definisce categorie a posteriori. Esse sarebbero il risultato dell’adatta-
mento dell’'uomo alla realta. In virtli del contatto con il mondo esterno e per motivi
di sopravvivenza, nel soggetto in evoluzione le categorie si delineano e permettono
una reazione sempre piti adeguata all’ambiente. Durante il periodo in cui fu prigio-
niero di guerra in Russia, Konrad Lorenz concepi ulteriori idee all’interno della sua
epistemologia evoluzionistica su «sacchi di cemento». La pubblicazione del libro ini-
ziato nella prigionia di guerra risale tuttavia solo al 1973, con il titolo Die Riickseite
des Spiegels. Versuch einer Naturgeschichte des menschlichen Erkennens (Laltra
faccia dello specchio. Per una storia naturale della conoscenza)?. Lo specchio, in cui
vediamo e conosciamo il mondo e la nostra esistenza, e la nostra soggettivita con-
traddistinta dall’evoluzione naturale, la quale costituisce I'altra faccia (Riickseite =
retro) dello specchio. A questo specchio appartengono le categorie a posteriori e le
altre condizioni della nostra capacita conoscitiva. La vita in genere consisterebbe in
un processo d’adattamento come una permanente acquisizione di saperes; tutte le
nozioni acquisite in questo processo non supererebbero pero il livello di un’ipotesi:
ogni essere vivente sarebbe, sul piano epistemologico, un ipotetico realista. Sebbene

5 Cfr. . M. Wukerits, Evolution, Erkenntnis, Ethik. Folgerungen aus der modernen Biologie, Darmstadt
1984; W. LUTTERFELDS (ed.), Evolutioniire Ethik zwischen Naturalismus und Idealismus. Beitrdge zu einer
modernen Theorie der Moral, Darmstadt 1993; A. Knare, Soziobiologie und Moraltheologie. Kritik der
ethischen Folgerungen moderner Biologie, Weinheim 1989.

6 Cfr. K. Lorenz, Kants Lehre vom Apriorischen im Lichte gegenwdrtiger Philosophie, in Ib., Das
Wirkungsgefiige der Natur und das Schicksal des Menschen. Gesammelte Arbeiten, a cura di 1. EBL-
EIBESFELDT, Miinchen-Ziirich 19834, 82-109.

7 Cfr. la tr. it.: K. Lorenz, L'altra faccia dello specchio. Per una storia naturale della conoscenza, Milano
1991.

8 Cfr. K. Lorenz, L'altra faccia dello specchio, 47ss.; R. RiepL, Leben als kenntnisgewinnender Prozef3 bei
Konrad Lorenz, in R. RiepL — E. M. Boner (edd.), Entwicklung der Evolutioniren Erkenntnistheorie, 47-57.

319



Articoli

I'idea di un’epistemologia in chiave evolutiva fosse gia stata presa in considerazio-
ne nel XVIII secolo e da Donald T. Campbell negli anni *50 del XX secolo, tale epi-
stemologia non riusci a sfondare. Solo negli anni '70 e ’80 del secolo passato 1'epi-
stemologia evolutiva divenne pili conosciuta (Erhard Oeser, Rupert Riedl, Gerhard
Vollmer, Franz M. Wuketits ed altri) e suscita fino ad oggi un’ampia discussione.

2. Soggetto dimenticato?

Gia I'immagine usata da Lorenz per illustrare la sua epistemologia — la cono-
scenza funzionerebbe come un apparecchio fotografico? — o il confronto di Franz M.
Wuketits fra la visione del mondo (Weltbild) concepita dall'uomo e quella degli ani-
malil® provocarono discussioni. Nel confronto fra la conoscenza e un apparecchio
(fotografico) si nota una mancanza di riflessione filosofica e una dimenticanza del
soggettoll, Certo, esiste un’'evoluzione dell’«apparecchio dei sensi», cioe degli orga-
ni della percezione sensoriale, ma quello che costituisce la conoscenza umana &
prima di tutto il soggetto. Sapere qualcosa come qualcosa e sapere di questo sape-
re, presuppone un soggetto che pud oggettivare il mondo come tale e farsene un
concetto, nonché farsi un concetto del suo sapere. E sempre il soggetto che, grazie
ad una certa distanza dal suo apparecchio dei sensi, & in grado di oggettivare gli
organi dei sensi per analizzarli e ricercare la loro evoluzione. Senza consapevolez-
za del proprio essere, un’indagine della propria origine evolutiva non & possibile. La
soggettivita pone la differenza essenziale fra la pura percezione animale dell’am-
biente in cui vive e la presa di coscienza del mondo in quanto mondo da parte del-
I'uomo. Agli animali manca in genere la soggettivita; pitt che di primi inizi di un’au-

9 Cfr. K. Lorenz, Kants Lehre, 101, 122; L'altra faccia dello specchio, 26: «apparato conoscitivo».

10 Cfr. . M. WUkeTITs, EE als Verbindung von Methodologien und Perspektiven, in R. RiepL e M. DELpos (edd.),
Die Evolutiondre Erkenntnistheorie im Spiegel der Wissenschaften, Wien 1996, 193-199, qui 196.

11 Cfr. R. Low, Evolution und Erkenntnis - Tragweite und Grenzen der evolutioniren Erkenntnistheorie in
philosophischer Absicht, in K. Lorenz — F. M. WukeTits (edd.), Die Evolution des Denkens, Miinchen-Ziirich
1983, 331-360, qui 334; R. SpaemMANN, Kommentar zu «Materialismus, Idealismus und Evolutiondre
Erkenntnistheorie», in R. RiepL - E. M. WUKETITS (edd.), Die Evolutionére Erkenntnistheorie. Bedingungen
- Lisungen - Kontroversen, Berlin-Hamburg 1987, 178-183, qui 180; R. SPAEMANN, Sein und
Gewordensein. Was erkldrt die Evolutionstheorie?, in R. SPAEMANN, P. Kosiowski, R. Low (edd.),
Evolutionstheorie und menschliches Selbstverstiindnis. Philosophische Kritik eines Paradigmas moderner
Wissenschaft, (Civitas Resultate 6) Weinheim 1984, 73-92; G. POLINER, Evolutiondre Vernunfi. Eine
Auseinandersetzung mit der Evolutiondren Erkenntnistheorie, Stuttgart 1993, 82-88.

320



Michael Schulz

tocoscienza non si puo parlare. Lo scimpanzé sembra riconoscersi in uno spec-
chio!2, ma non ne consegue il desiderio di riflettere sulla propria situazione nel
mondo e indagare 'origine evolutiva dei sensi. L'epistemologia evolutiva presuppo-
ne quindi il soggetto come condizione della propria possibilita. 1l soggetto non &
riducibile ad un apparecchio capace di un’elaborazione dei dati empirici.

3. La differenza fra soggetto e oggetto in versione monista

Il biologo Gerhard Vollmer ha percepito la necessita della differenzazione fra
soggetto e oggetto per far comprendere la condizione di possibilita dell’indagine
scientifica e dell’epistemologia evolutiva. Per capire come il cervello possa oggetti-
varsi, egli propone un modello classico, in chiave perd monista, che spiegherebbe la
differenza fra soggetto e oggetto. Ci sarebbe un unico meccanismo dell’orologio che
muove contemporaneamente lancette di due quadranti diversi cosicché viene indi-
cata la stessa ora. Un quadrante rappresenterebbe 'aspetto interno e soggettivo
dell’'uomo, I'altro quadrante quello esterno e corporale. Nel passato si usava questa
immagine per illustrare I’armonia prestabilita fra res cogitans e res extensa, ponen-
do due meccanismi di due diversi orologi regolati sulla stessa ora (Geulincx,
Leibniz). Vollmer respinge questo dualismo fra spirito e corpo ponendo un mecca-
nismo solo, un unico meccanismo neurologico, cioé solo la dimensione materiale che
si configurerebbe anche in questa struttura dell’autoriferimento soggettivo.

Sono senza dubbio la crescente cerebralizzazione degli ominidi e la complessita
del differenziamento neurologico dell'uomo recente a costituire la base empirica
della consapevolezza umana. D’altra parte, rimane il problema di come la materia
possa mettersi in relazione con se stessa: come il neurone afferra e capisce la sua
esistenza? In sostanza Vollmer non cambia 'impostazione di Lorenz. La spiegazio-
ne di Vollmer pone la differenza fra soggetto e oggetto nell’oggetto: nel cervello
come oggetto della ricerca sul cervello. Cosi svanisce pero la differenza fra sogget-
to e oggetto e scompare anche quel punto di vista da cui s’indaga sul cervello nella
sua interezza. Usiamo un’altra immagine: per sapere che un insieme di alberi forma
una foresta, devo uscire dall’accumulo degli alberi, devo entrare in una dimensione

12 Cfr. K. Lorenz, Uber tierisches und menschliches Verhalten. Gesammelte Abhandlungen, 11, Miinchen
199214, 360s., 371s.; R. KOLTERMANN, Grundziige der modernen Naturphilosophie. Ein kritischer
Gesamtentwurf, Frankfurt am Main 1994, 249-251; U. LUKE, «Als Anfang schuf Gott...» Bio-Theologie.
Zeit - Evolution — Hominisation, Paderborn-Miinchen-Wien-Ziirich 1997, 266-274.

321



Articoli

in cui non si trovano alberi (un campo), che pero & reale. Dalla dimensione, dal
campo, posso trarre l'idea di una foresta che consiste in un accumulo limitato di
alberi che confina con altre strutture del paesaggio. Ne consegue che chi intende
conoscere la natura della materia o studiare il funzionamento del complesso neu-
rologico, deve (almeno in modo relativo) trascendere questa materia o il complesso
dei nervi. Solo a una certa distanza essenziale dalla materia e dal sistema neurolo-
gico, la materia e il cervello diventano oggettivabili dal soggetto conoscente; dunque
il soggetto non pud essere interamente identico alla materia e alle sue condizioni
neurologiche ed evolutivel3.

4. La priorita delle categorie

Simili considerazioni concernono le categorie con le quali si comprende il mondo:
i principi di non-contraddizione, di causalita e di finalita rendono possibile la ricer-
ca sull’origine evolutiva dell'uomo e sui suoi organi. Non & 1'evoluzione che genera
questi principi. L'idea secondo cui la categoria della causalita é il risultato del con-
tatto dell'uomo con I’ambiente e dell’adattamento alle condizioni dell’ambiente, pre-
suppone gia la validita di questa categoria: & 'ambiente che influisce sull’evoluzio-
ne della capacita conoscitiva dell'uomo e causa cosi la causalita come categoria nel
soggetto. Allo stesso modo la categoria della non-contraddizione viene gia usata in
ogni argomento il cui contrario non puo essere vero allo stesso tempo e alle stesse
condizioni. La formula: «!’evoluzione produce la genesi della categoria della non-
contraddizione nella soggettivita umana» esige gia questa categoria perché il con-
trario viene (almeno ipoteticamente) escluso. Lo stesso vale nel caso dell’afferma-
zione «l'adattamento & un’acquisizione permanente di sapere» o «gli esseri viventi
sono ipotetici realisti». Ne consegue inoltre che queste categorie non sono solo di
natura puramente ipotetica. Il principio di non-contraddizione rende possibile la
distinzione fra ipotesi e certezza. Il pensiero umano si appoggia dunque su principi
non-ipotetici i quali permettono di formulare e confutare un’ipotesi. I primi principi
esprimono quindi certezze innegabili; la loro negazione coincide con la negazione
del pensiero stesso e del soggetto pensante. Per questo motivo si deve affermare che

13 Cfr. J. QuITTERER, Unser Selbst im Spannungsfeld von Alltagsintuition und Wissenschaft, in G. RAGER, J.
QUITTERER, E. RUNGGALDIER (edd.), Unser Selbst. Identitdt im Wandel der neuronalen Prozesse, Paderborn-
Miinchen-Wien-Ziirich 2002, 61-142, qui 129-138.

322



Michael Schulz

il soggetto pensante trascende le sue condizioni empiriche, evolutivamente genera-
te, sebbene sia vero che senza di esse il soggetto non ¢’ e non puo attuarsi.

L’epistemologia evolutiva presuppone quindi principi universali dell’intelletto e
non riesce ad indicare il loro primo fondamento. Tanto meno si possono ridurre
questi principi alle funzioni neurologiche del cervello.

Gia Franz Brentano (1838-1917), Edmund Husserl (1859-1938), Edith Stein
(1891-1942) ed altri dimostrarono contro lo psicologismo del loro tempo (Jakob
Friedrich Fries [1773-1843] ed altri) 'impossibilita di spiegare i principi del pen-
siero come risultato di atti psichici e la logica o la matematica come 1'esito della
sanith mentalel4. Le leggi della logica non coincidono con quelle della sanita psi-
chica; per analizzare e spiegare processi psichici ¢’é gia bisogno delle leggi del pen-
siero. Mentre le leggi del pensiero sono universali, non lo sono gli atti dell’anima.
Ne consegue per esempio che la matematica nella sua universalitd non e riducibile
né ad atti psichici né al funzionamento del cervello. In altre parole: il soggetto si
muove nella dimensione dell’incondizionato la quale fonda la possibilita di indaga-
re il condizionato che & 'oggetto dell’epistemologia evolutiva.

5. La dimensione metafisica dell’incondizionato

Si pone dunque la questione se quest’aspetto incondizionato del soggetto ci pud
condurre ad una realta metafisica o se ci indica solo una formalita trascendentale,
non metafisicamente reale. Immanuel Kant (1724-1804) mostra nella sua Critica
della ragion pura (B 1787) la necessita di pensare 'incondizionato come condizio-
ne di possibilita per conoscere e pensare le cose relative e condizionate, ma esclu-
de il diritto di oltrepassare i limiti dell’empiria per raggiungere una conoscenza
transempirica della realtd metafisica del soggetto; percio lo riduce ad una formalita
trascendentalel5. Anche I'ultima condizione del soggetto conoscente e pensante non
supera il livello dell’idea, cioé Dio come ultima sintesi di tutte le determinazioni e
punto unificante della molteplicita delle capacita conescitive e delle singole cono-
scenze. Si pone pero la questione se si pud condizionare la conoscenza dell'incondi-
zionato a condizioni a priori inadeguate come esperienze e conoscenze empiriche.
Inoltre & evidente che il soggetto non puo diventare un caso delle sue proprie cate-

14 Cfr. M. RarH, Die Stellung Edith Steins im Psychologismusstreit, in R. L. FErz, M. Raty, P. SchuLz (edd.),
Studien zur Philosophie von Edith Stein, Freiburg 1993, 197-225.

15 Cfr. I. Kant, Critica della ragione pura, Introduzione, traduzione e note di G. Corui, Milano 1995, 359-389.

323



Articoli

gorie, cioe della categoria della sostanza, la cui applicabilita al soggetto richiede
un’esperienza empirica, il che & a priori impossibile. Manca una giustificazione
della negazione della possibilita che la conoscenza sia limitata agli oggetti di una
possibile esperienza. Solo questa limitazione rende impossibile parlare di un’espe-
rienza trascendentale e di una conoscenza corrispondente della realtd transempiri-
ca del soggetto.

Si pone inoltre un altro problema: se il soggetto viene ridotto ad una pura for-
malita trascendentale senza aggancio alla realtd metafisica, si rinchiude il soggetto
in se stesso, nella sua formalita. Cid implica una contraddittoria autoassolutizzazio-
ne del soggetto finito. Non basta il riferimento all’apertura del soggetio verso la
dimensione empirica per escludere tale autoassolutizzazione, giacché 'empirico &
altrettanto una realtd condizionata e finita, quindi nemmeno la realtad empirica si
pud comprendere come ultimita autosufficiente. Neppure I'idea soggettiva di Dio
indica il superamento dell’autoassolutizzazione del soggetto, poiché secondo Kant
I'idea di Dio & un prodotto a priori del soggetto e non implica nessuna relazione
dimostrabile con I'esistenza di Dio. Il superamento del condizionato e finito si attua
solo nel momento in cui si pone il finito e il soggetto nell’orizzonte di una realta
incondizionata e assoluta. La finitudine e la limitatezza della conoscenza empirica
e della formalita trascendentale del soggetto vengono quindi pensate in modo non
contraddittorio a condizione che non si ammetta solo un pensare dell’incondiziona-
to (Kant), ma anche un contatto vero e conoscibile con la realta transempirica e
metafisica. Nella sua apertura all’incondizionato reale, cioe a Dio, il soggetto si
intende altresi come una realtad metafisica (anima) che corrisponde a quella realta
divina.

Il soggetto partecipa a questa realta incondizionata di Dio, percio anche il sog-
getto trascende il suo condizionamento e mostra nella sua attuazione aspetti del-
I'incondizionato, quantunque il soggetto non abbandoni mai la sua finitudine. Esso
& condizionato in quanto le sue condizioni empiriche e sensitive sono generate evo-
lutivamente; ed & incondizionato in quanto & la condizione della conoscenza del suo
condizionamento empirico che puo diventare 1'oggetto delle scienze naturali. Il sog-
getto si configura come 1'origine della relazione di verita fra soggetto e oggetto.

Nel suo incondizionamento, il soggetto si conosce come irriducibile ai suoi soli
fattori empirici ed evolutivi: il condizionato non & in grado di creare l'incondiziona-
to, ma pud fornire i presupposti della genesi del soggetto. ’aspetto incondizionato
del soggetto rivela la sua origine “dall’alto”, la sua origine dall’essere interamente
incondizionato (!'infinito infinito). In ultima analisi, Dio & la reale condizione di pos-
sibilita di quel soggetto che sviluppa un’epistemologia evolutiva.

324



Michael Schulz

6. Dio creatore dell’'uomo, creazione per I’evoluzione

Dio deve anche essere pensato come la causa sufficiente dell’attivita evolutiva
della natura, perché questa attivita & in sé contingente come ogni essere che non
porta in sé l'origine della propria esistenzalé. Il creatore costituisce quindi una
natura capace di svilupparsi sotto il suo permanente influsso. Nel caso dell’ominiz-
zazione & perd necessario presupporre un atto creatore particolare che crei la sog-
gettivita dell'uomo, cioé la sua spiritualitd o anima che costituisce il corpo in cui &
integrato e qualitativamente elevato a un livello interamente umano il suo antefat-
to evolutivo (per cui non rimane qualcosa di animale nell'uomo)?7.

In questa prospettiva, epistemologia evoluzionistica e riflessione filosofico-meta-
fisica si delineano nella loro compatibilita, a patto che si riconoscano i limiti delle
rispettive portate del sapere scientifico e filosofico. Alcuni esempi che seguono illu-
strano la possibilita e la necessita di questa concordanza.

7. Lessere della trascendenza

Il biologo Rupert Riedl & convinto di poter mostrare che I’epistemologia evoluti-
va risolve il problema filosofico circa la relazione fra soggetto e oggetto.
L'epistemologia evolutiva permetterebbe di guardare dall’alto, a volo d’uccello, per
cosi dire, a soggetto e oggetto e alla loro relazione!8. Da questa prospettiva si
vedrebbe come il soggetto garantisca un’immagine autentica dell'ambiente quale
oggetto, giacché sopravvivrebbe il soggetto: la sopravvivenza garantirebbe infatti un
realismo epistemologico. Secondo un’epistemologia filosofica non esiste tale punto
di vista assoluto per risolvere il problema della relazione di verita fra soggetto e
oggetto19. Come gia accennato, anche I’argomento di Riedl presuppone gia una per-

16 Cfr, R. KOLTERMANN, Grundziige der modernen Naturphilosophie. Ein kritischer Gesamtentwurf, Frankfurt
am Main 1994, 184-192.

17 A. Scora — G. MARENGO — J. PrapEs LopEz, La persona umana. Antropologia teologica, (Amateca 6/15)
Milano 2000, 135s., 167-170.

18 Cfr. R. RiepL, Biologie der Erkenntnis, Berlin-Hamburg 1980, 17-26 (tr. it. Biologia della conoscenza,
Milano 1981); R. Riepi, Die Spaltung des Weltbildes. Biologische Grundlagen des Erkldrens und
Verstehens, Berlin-Hamburg 1985, 19-66, 80-98, 204-209; R. RiEpL, Evolution und Erkenntnis. Antworten
auf Fragen unserer Zeit, Miinchen-Ziirich 1985, 243.

19 In riferimento alla concezione di Riedl, M. WEINGARTEN, Evolutiondre Erkenntnistheorie und neue
Weltbilder, (Sozial-tkologische Arbeitspapiere 33) Frankfurt am Main 19892, 16, parla in modo critico di

325



Articoli

cezione vera della situazione del soggetto nei confronti dell’oggettivita, di cui vuole
mostrare I’esatta percezione. Questa petitio principii & superabile se si ammette una
riflessione trascendentale sulle condizioni di possibilita del soggetto umano, senza
rinchiudere il soggetto nella sua finitezza o in quella dell’ambiente.

A proposito della trascendenza del finito da parte del soggetto, & interessante la
tendenza della paleoantropologia a identificare la comparsa dell'uomo nella storia
dell’evoluzione con la religiosita20. Siccome gia gli animali possiedono almeno in
forma iniziale una coscienza di se stessi e sanno anche usare e fabbricare atirezzi
semplici, né il criterio della consapevolezza né quello dell'uso di attrezzi possono
definire con assoluta sicurezza 1’essere umano. Il criterio convincente sembra pero
essere il fenomeno religioso, empiricamente accessibile anzitutto nella pratica del-
I’inumazione (corredi funebri) che non esiste nel mondo animale. Il fenomeno della
sepoltura rituale rivela la consapevolezza da parte dell'uomo della propria finitez-
za, e cid coincide con l'intuizione dell'infinito e del divino. Si stabilisce un duplice
criterio dell’essere umano: coscienza di sé contraddistinta da una coscienza della
trascendenza.

Sebbene la paleoantropologia non pretenda d’affermare qualcosa che riguarda
la verita di questa dimensione trascendente, vi si trova tuttavia un punto d’aggan-
cio per un’ulteriore riflessione filosofica circa la legittimita di definire I'essere
umano mediante il suo rapporto alla trascendenza. Che le cose stiano cosl, I'abbia-
mo gia visto. Il riferimento del soggetto all’infinito & la condizione ultima del sog-
getto stesso e il punto da cui emerge la sua identita cosciente.

Karl Rahner definisce I'uomo un «essere della trascendenza»?1, la quale costi-
tuisce I'identitda umana. «La trascendenza vera e propria si trova in un certo senso
sempre alle spalle dell'uomo, all'indisponibile origine della sua vita e della sua
conoscenza»22. Grazie a questa trascendenza l'uomo & «posto a confronto con se
stesso, affidato a se stesso e quindi persona e soggetto»23.

un punto di vista quasi divino; cfr. B. IRRGANG, Die Evolutionire Erkenntnistheorie aus philosophischer
Perspektive, in A. Fenk (ed.), Evolution und Selbstbezug des Erkennens, Wien-Koln 1990, 83-106, qui
97s., 102.

20 Sulla discussione circa i criteri dell’essere umano cfr. U. LUKE, «Als Anfang schuf Gott...» Bio-Theologie,
242-295.

21 K. RAHNER, Corso fondamentale sulla fede. Introduzione al concetto di cristianesimo, Milano 19904, 54.
22 Jhid., 59.
23 Jbid., 58.

326



Michael Schulz

8. Per una epistemologia del realismo

Ogni epistemologia che si voglia completa dipende da questa concezione del sog-
getto. La corrispondenza fra soggetto e oggetto & un’esperienza del soggetto stesso
posto davanti a sé, capace di autoconoscenza, ponendosi come soggetto e oggetto.
Certo, giacché 'uvomo & un essere finito, dipendente da molte condizioni e circo-
stanze, e anche dalle sue radici evolutive, si ritiene a ragione che I’attualita di que-
st’autoriferimento dell'uomo dipenda dal contatto con la realtd esterna (anzitutto
con altre persone) e, ancor piu, che anche I'attualita delle categorie del soggetto si
debba a questo contatto: non sono quindi categorie puramente a priori, sebbene
siano possibili solo nell’autorelazione del soggetto. Cosi, & il soggetto che puo veri-
ficare queste categorie nella sua autoesperienza. Il soggetto, una volta attuato, non
pud negare se stesso senza allo stesso tempo presupporsi, quindi il soggetto fa un’e-
sperienza del suo essere che non & contemporaneamente negabile (prinecipio di non-
contraddizione); il soggetto si sperimenta come causa del suo pensare, conoscere e
agire grazie alla realta percepita (principio di causalita) e comprende di essere
posto a confronto con se stesso come fine: deve realizzarsi (principio di finalita) nel
contatto con il mondo e con gli altri.

Quanto il soggetto percepisce il mondo alla luce dell’autoriferimento, tanto affer-
ra la realta alla luce delle sue categorie. La “soggettivita” del conoscere non impe-
disce I'“oggettivita” del conosciuto e pensato; la “soggettivita” & 'unica possibilita
del conoscere e pensare in modo oggettivo: senza soggetto non ¢’@ oggetto. Percid
non ha molto senso porre una realta-in-sé che rimane sconosciuta al soggetto
(Kant). Anche questa realta-in-sé, a differenza di cido che appare al soggetto, non &
nient’altro che un prodotto astratto del soggetto. Non ¢’é una realta-in-sé scono-
sciuta senza riferimento ad un soggetto. Il soggetto che pone e conosce la realta-in-
sé sconosciuta, in veritd la conosce e la comprende, per cui non & sconosciuta. Ne
consegue che il soggetto conosce la realta alla luce del suo autoriferimento e delle
sue categorie — anche gli aspetti sconosciuti della realtd sono noti solo nell’orizzon-
te della principale e generale conoscenza della realta.

Non occorre quindi pretendere una posizione assoluta al di sopra del soggetto e
dell’oggetto per osservare e determinare la relazione fra entrambi, come fa Riedl.
Questa posizione assoluta non esiste per 'uomo. Basta un’analisi trascendentale
delle condizioni conoscitive del soggetto umano per risolvere il problema epistemo-
logico che si pone rispetto alla giustificazione della conoscenza della realtd in quan-
to tale.

327



Articoli

9. Uimportanza della categoria della finalita

Come valutare I'“oggettivitd” della categoria (o del principio) della finalita? E
noto che la finalita & stata “incriminata” come categoria metafisica (Dio pone i fini
degli animali incapaci di porre i loro fini in modo cosciente) e percid non ammissi-
bile nel campo della scienza naturale che si basa solo sulla categoria della causa-
lita.

E evidente perd che senza riferimento alla finalita spesso non si pud compren-
dere in senso pieno una relazione causale (1'effetto come il fine della causa) o I'a-
zione di un animale. Senza la categoria della finalita, nessun biologo pud dire che
«la testuggine marina sale dal mare e scende sulla spiaggia per deporre le uovay.
Si potrebbe solo constatare e descrivere un susseguirsi degli avvenimenti senza
indicare il senso che li collega, come nella frase: «la testuggine marina sale dal
mare, scende sulla spiaggia e depone le uova»24. Questa descrizione pero non dice
nulla. La proposta di introdurre la categoria della teleonomia - la costituzione
casuale di una finalita25 — conferma I'impossibilita di rinunciare alla finalita da cui
dipende il senso limitato della teleonomia.

E inoltre solo il soggetto che riesce a correggere il suo influsso sul risultato. La
realta in quanto conosciuta & costituita nel soggetto cosicché non ha un senso con-
cepire un’oggettivita del mondo senza il soggetto e la sua categoria della finalita.

Il rifiuto della categoria della finalita & spesso dovuto alla mancata distinzione
fra la proposizione cosciente di uno scopo e il desiderio naturale, non-cosciente
degli animali legato alla loro stessa natura, aperta a cose desiderabili che si mostra-

24 Cfr. E. MaYR, Eine neue Philosophie der Biologie, Miinchen 1991, 83 (or. ingl. Toward a New Philosophy of
Biology, Cambridge/MA 1988); Chr. WEINBERGER, Evolution und Ethologie. Wissenschafistheoretische
Analysen, Wien-New York 1983, 123s.; R. SpaEMANN - R. Low, Die Frage Wozu? Geschichte und
Wiederentdeckung des teleologischen Denkens, Miinchen-Ziirich 19913, 241s.; R. Isak, Fvolution ohne
Ziel? Ein interdisziplindrer Forschungsbeitrag, (FThSt 151) Freiburg-Basel-Wien 1992, 99-103; U. LUKE,
Mensch - Natur - Gott. Naturwissenschaftliche Beitrige und theologische Frage, (Theologie. Forschung
und Wissenschaft 1) Miinster-Hamburg-London 2002, 52-57.

25 Nel 1958 C. S. PrrTeNDRIGH, Adaptation, natural selection and behaviour, in A. RoE — G. G. SiMpson (edd.),
Behavior and Evolution, New Haven 1958, 390-419, qui 394, defini il concetto di teleonomia: «Today, the
concept of adaptation is beginning to enjoy an improved respectability for several reasons: it is seen as
less than perfect; natural selection is better understood; and the engineer-physicist in building end-
seeking automata has sanctified the use of teleological jargon. It seems unfortunate that the term “teleo-
logy” should be resurrected and, as I think, abused in this way. The biologists’ long-standing confusion
would be more fully removed if all end-directed systems were described by some other term, like “teleo-
nomic”, in order to emphasize that the recognition and description of end-directedness does not carry a
commitment to Aristotelian teleology as an efficient causal principle».

328



Michael Schulz

no loro e implicitamente indicano 1'origine assoluta e il fine definitivo di ogni realta
desiderabile26. Dio non deve quindi intervenire nel regno animale e prefiggere dei
fini affinché gli animali non-coscienti possano perseguire uno scopo che solo una
coscienza puo proporsi. Questi fini appartengono gia alla natura desiderante dell’a-
nimale. La constatazione del desiderare nel regno animale & sufficiente per I'appli-
cazione della categoria della finalita.

Per I'uomo, la categoria della finalita & collegata con quella del senso. La doman-
da: «Esiste un senso - una finalita — nell’universo e nell’evoluzione?» & posta solo
dall’'uomo. Poiché senza l'uomo non esiste questa domanda, nemmeno esiste una
risposta “oggettiva” al di 1a del soggetto.

Nel suo autoriferirsi, 'uomo si comprende come fine a se stesso (Selbstzweck),
dunque non e strumentalizzabile, bensi & posto davanti a se stesso in modo incon-
dizionato. Ne consegue che I'uomo possiede una finalita e un senso in sé. In quanto
I'nomo & tuttavia finito, & allo stesso tempo relazionato all'infinito come origine e
fine ultimo. ’'uomo realizza quindi il senso pieno della vita nella sua relazione con
Dio. In questa relazione viva e cosciente viene assunta ed elevata a Dio la relazione
del cosmo e dell’evoluzione. Mediante 'uomo il cosmo “tocca” la sua origine e il suo
fine. Le cause evolutive finite e condizionate trovano un’elevazione mediante la loro
integrazione nella dimensione incondizionata dell'uomo, nell’autoriferimento e nel-
I'essere fine a se stesso nonché nella sua relazione con Dio, la causa delle cause. In
questa prospettiva, I'uomo & il fine dell’evoluzione e del cosmo.

1 cosiddetto principio antropico?7, secondo cui anche nella prospettiva della scien-
za naturale tutta I’evoluzione del cosmo tende verso la comparsa dell’'uomo (cosicché
la probabilita dell’esistenza di esseri extraterresti intelligenti sarebbe molto bassa se
non uguale a zero), invita ad un’interpretazione teleologica dell’evoluzione secondo
la quale I'uomo & fine e senso del cosmo. Gia dal punto di vista scientifico diventa
quindi difficile giustificare oggi quell'immagine nichilista che nel 1970 Jacques
Monod dipinse nel suo noto saggio sulla filosofia naturale della biologia contempora-
nea, Le hasard et la nécessité: «Infranta I'antica alleanza, 'uomo finalmente sa d’es-
sere solo nell'immensita indifferente dell'universo da cui & emerso per caso»28.

26 Cfr. R, SPAEMANN — R. Low, Die Frage Wozu?, 260-270,

27 Cfr. P. D. WARD - D. BROWNLEE, Rare Earth. Why Complex Life is Uncommon in the Universe, New York
2000; M. A. CoreY, God and the New Cosmology. The Anthropic Design Argument, Lanham 1993; R.
BREUER, Das anthropische Prinzip. Der Mensch im Fadenkreuz der Naturgesetze, Wien-Miinchen 1981.

28 J. Monon, I caso e la necessita. Saggio sulla filosofia naturale della biologia contemporanea, Milano 1971
(or. fr. Le hasard et la nécessité, Paris 1970).

329



Articoli

Un'ulteriore evoluzione qualitativa dell’'uomo (al di 1a di una possibile crescente
cerebralizzazione quantitativa, cioé di una crescita delle sue capacita intellettuali)
concerne la sua relazione costitutiva e distintiva con Dio, cosa che implicherebbe
ugualmente un’ulteriore evoluzione dell’essere.

L'epistemologia evoluzionistica, che non studia solo ’evoluzione degli organi di
percezione, ma anche — a un livello filosofico — le condizioni del conoscere, dovreb-
be quindi riscoprire il significato della categoria della finalitd per una migliore com-
prensione dell’evoluzione e inoltre applicarla per interpretare la situazione dell’uo-
mo nel divenire del cosmo e delle specie.

10. Il presente verticale e il tempo che passa

Per dimostrare la necessita di un’apertura dell’epistemologia scientifica alla
riflessione filosofico-teologica, Ulrich Liike fa notare che la fisica non riesce mai ad
indicare empiricamente il presente puro, cioeé il punto esatto in cui il futuro passa
al passato. Un presente misurabile possiede gia un’estensione e abbraccia quindi un
“pezzo” del passato. La pili breve unitad temporale misurabile viene indicata con 10-
24 secondi??. Il presente puro trascende tuttavia quest’unita; esso & come il punto
matematico senza estensione, ma deve esistere e rendere possibile il tempo empiri-
camente misurabile. La fisica & dunque condotta dai propri metodi alla soglia del
passaggio dalla dimensione empirica alla dimensione transempirica, tuttavia reale:
il presente puro, atemporale e senza estensione, che possiamo chiamare un pre-
sente verticale.

Questo presente verticale indica un’esperienza dell’eternitd di Dio che genera
continuamente dall’atemporale il tempo; si tratta dell’avvenimento incessante della
creatio continua. E Dio che conserva la creazione “nel tempo” e offre cosi conti-
nuamente la possibilita di un’evoluzione temporale delle specie.

Anche Edith Stein riflette sull’esperienza metaempirica della coscienza umana
del presente immediato, inteso come condizione di possibilita della coscienza del
tempo che si manifesta come un permanente e inafferrabile passaggio dal futuro al
passato30,

29 Cfr. U. LUKE, «Als Anfang schuf Gott...» Bio-Theologie, 100.

30 Cfr. E. STEIN, Endliches und ewiges Sein. Versuch eines Aufstiegs zum Sinn des Seins, (ESW II) Freiburg
1986, 34-42.

330



Michael Schulz

Sia sul piano dell’oggetto sia su quello del soggetto, ci sono quindi indicazioni
corrispondenti riguardo alla necessita di superare la dimensione fisica ed empiri-
camente misurabile; I’epistemologia evoluzionistica dovrebbe dunque integrare tale
dimensione nella sua concezione del soggetto conoscente, la cui identita ultima e
possibilita di percepire tempo e mutamenti nel flusso evolutivo vanno collocate in
una reale dimensione transempirica. L'To sfocia nell’eterno senza essere di per sé
eterno, ma I’eterno si manifesta nel soggetto e nella sua percezione del tempo. La
“categoria” dell’eterno come ulteriore esempio dell'incondizionato fa parte delle
categorie del soggetto conoscente, che per questo motivo non si puo ridurre com-
pletamente alle sue condizioni relative ed empiriche.

Tanto I’epistemologia quanto I'etica evoluzionistica devono prendere in conside-
razione questa qualificazione del soggetto dall’incondizionato e dall’eterno.
Nemmeno nell’ambito della morale & giustificabile ridurre i principi etici alle condi-
zioni della lotta per la sopravivenza; I'uomo si comprende come fine a se stesso e
percio non obbedisce esclusivamente a condizioni relative ed empiriche, benché il
comportamento umano abbia radici anche nel patrimonio genetico. Il proprium del-
I'vomo sembra essere una determinazione genetica all’indeterminatezza e ad
un’autodeterminazione libera, la quale sarebbe anche la condizione di una possibi-
le manipolazione del codice genetico. Da questa liberta nasce il problema etico, che
non si puo quindi ridurre ad una determinazione generata dal processo evolutivo.

11. Conclusione

Un’epistemologia evoluzionistica, che analizzi conseguentemente i propri pre-
supposti, non identifica la spiegazione dell’evoluzione degli organi sensoriali con il
soggetto conoscente. La comparsa di tale soggetto dipende dall’evoluzione, ma al
tempo stesso la trascende. Il soggetto, che pone davanti a sé le proprie condizioni
evolutive per una ricerca scientifica, afferma in quest’atto la sua trascendenza alla
quale appartengono i principi logici e le categorie del pensare e conoscere attuali.
Essi indicano I'apertura dell'uomo allincondizionato come realta da cui il soggetto
viene dato a se stesso.

Anche I'analisi dell’evoluzione come un divenire essenzialmente contingente e
condizionato richiede una causa sufficiente e incondizionata che conservi ogni dive-
nire e attivita nell’essere.

Questa prospettiva teologica & accessibile anche all'interno della scienza natu-
rale. Il fenomeno del tempo empiricamente misurabile presuppone il reale presen-

331



Articoli

te puro e verticale che si sottrae a una determinazione fisica; tuttavia deve esserci
una realtd transempirica che manifesta ’opera creatrice di Dio proveniente dall’e-
ternita: dalla sua presenza pura che costituisce il tempo. Conseguentemente anche
il soggetto rivela la sua apertura al presente verticale e percio a Dio. L'identita del
soggetto conoscente dipende da quest’apertura all’assoluto.

L'epistemologia evoluzionistica pone una sfida per ripensare la relazione fra la
concezione dell’evoluzione, la scienza naturale e la riflessione gnoseologica in filo-
sofia e teologia, nonché la comparsa e la caratteristica dell'uomo quale essere della
trascendenza. .

332



