Dibattiti RTLu VIl (2/2003) 389-399

«Operiamo il bene verso tutti» (Gal 6,10),
(| La dimensione cristiana dell’attivita
caritativa e socialet

s Paul Josef Cordes
Pontificium Consilium «Cor Unum»

La globalizzazione determina sempre piu la vita dei nostri contemporanei.
Questo & vero per la politica e per ’economia, ma & anche vero, purtroppo, per la
poverta. Siamo tutti legati 1'uno all’altro, tutti siamo debitori dell’altro — anche se
forse non lo vogliamo riconoscere. Questa verita va detta, finché anche uno solo dei
ricchi epuloni cerca di renderla vana. Lazzaro sta seduto alla nostra porta: lo incon-
triamo in ogni telegiornale. Possiamo anche ignorarlo, ma non potremo mai scu-
sarci di non sapere. Ancor meno la Chiesa potra smettere di farsi voce dei miseri.
Ogni giorno muoiono di fame 34.000 bambini. Potremo permettere che i potenti
dormano sonni tranquilli? Dobbiamo porre delle sfide a quanti hanno il potere di
cambiare il nostro mondo.

Percio lanciamo il nostro appello ai politici dei Paesi pili influenti a non lasciar-
si travolgere dagli interessi privati dei piccolo-borghesi e dei benestanti. In un
mondo globalizzato le oasi dei privilegiati nelle quali pochi si annidano sono desti-
nate prima o poi a scomparire.

Nel 1983 mi trovavo a Managua, in Nicaragua; dei muri difendevano I'alto stan-
dard di vita dei membri del governo sandinista: sarebbero presto caduti. Pili tardi a
Bad Sorow, nella Germania comunista, ho visto il filo spinato intorno alle case di cam-
pagna di Honecker e Stoph: anche questo nel frattempo e stato demolito. I privilegia-
ti in molti luoghi si rinchiudono nelle loro gabbie dorate, difesi dall’opportunismo
elettorale di chi sta al potere. Ma non hanno futuro. Tempo fa ho letto su un grande
giornale quanto segue: «L'egoismo come atteggiamento di fondo di una societa & un
pericolo sia per quanti lo sostengono... che per lo Stato stesso» (FAZ del 2.10.1997).

I 1l presente testo costituisce la conferenza tenuta a Lugano il 7 ottobre 2002 presso la Facolta di Teologia
in occasione della Giornata di apertura dell'anno accademico 2002-2003.

389



Dibattiti

Per un parlamentare & perlomeno miope cercare i voti di quanti si arricchisco-
no alle spalle dei poveri; oppure non affrontare seriamente la questione dell’indebi-
tamento estero dei Paesi del terzo mondo per paura di effetti negativi sugli equili-
bri politici; oppure non denunciare la xenofobia, e anzi farne un elemento di deci-
sione politica, per difendersi. I Paesi sviluppati si sono impegnati ufficialmente a
contribuire con lo 0,7% del loro prodotto interno all’aiuto allo sviluppo in Paesi
poveri. Pochi tengono fede a tale promessa, anzi rispetto ai primi anni novanta tale
aiuto ¢ diminuito per esempio in Stati Uniti e Italia, fra il 1992 e il 1999, in termini
assoluti e relativi: dallo 0,20% allo 0,10% del prodotto interno lordo per I'Italia e
dallo 0,34% allo 0,15% per gli USA (dati del Ministero degli Esteri italiano).

E evidente che il realismo costringe anche gli Stati benestanti a contenere la
misura — e ci0 vale sia per la politica interna che per le decisioni delle Nazioni Unite.
I responsabili delle nazioni devono avere a cuore le preoccupazioni dei propri citta-
dini. D’altro canto dobbiamo aspettarci dai governi anche lungimiranza: dovrebbe-
ro avere la capacita di riconoscere che 1'aiuto allo sviluppo a lungo andare serve agli
stessi interessi del proprio Paese e che assume i caratteri di una vera e propria dife-
sa, se si considerano poverta, distruzione dell’ambiente e fenomeni come quello dei
rifugiati (cio e tanto pill vero dopo i fatti dell’11 settembre). Tuttavia se 1’aiuto allo
sviluppo viene orientato solo da motivazioni politiche e cosl snaturato dal suo vero
fine, che & 'uomo, allora & il momento di ricordare a quanti hanno responsabilita
la loro retorica filantropica e le loro promesse elettorali. La democrazia garantisce
I'alternanza, quindi la ridistribuzione dei poteri, a condizione pero che siano i cit-
tadini ad intervenire, ad avanzare giuste richieste, ad esigere misure proprio per i
bisognosi.

L’appello della Chiesa si rivolge anche ai vertici delle grandi multinazionali. La
globalizzazione comporta un crescente svilimento del potere dello Stato: non si rie-
sce pill a determinare precisamente chi decide delle nostre vite, se i governi o i con-
sigli di amministrazione. Ma anche per questi ultimi resta vero che il disprezzo per
le creature di Dio paga solo a breve termine. Cresce infatti nella pubblica opinione
la sensibilita per la dignita umana; infatti - come dice I'enciclica Centesimus annus
di Giovanni Paolo II — «'uomo... in terra & la sola creatura che Dio abbia voluto per
se stessa... al di 1a dei diritti che 'uvomo acquista col proprio lavoro, esistono diritti
che non sono il corrispettivo di nessuna opera da lui prestata, ma che derivano dal-
I'essenziale sua dignita di persona» (CA 11).

Il mondo dell’economia non si & chiuso rispetto ad un ripensamento etico. L'etica
diviene anzi sempre pili uno dei parametri importanti nella concorrenza. Anche le
multinazionali non possono pill evitare di tener conto della dignita del singolo, se

390



Paul Josef Cordes

non vogliono danneggiare la propria immagine. E quasi di moda impegnarsi per i
poveri. E noto che addirittura Ted Turner, ancora capo della potente CNN, non ha
voluto rinunciare a crearsi consenso nella pubblica opinione con generose offerte:
tempo fa ha donato un miliardo di dollari per i programmi delle Nazioni Unite.
Anche se fosse 'ambizione e la sete di potere a far crescere i grattacieli di vetro a
Milano o a Francoforte, una cosa diventa sempre pil1 chiara per il grande manage-
ment: il loro sistema resta in piedi solo se chi sta sopra non guarda a chi sta sotto
come a una massa inerte o addirittura a un semplice giocattolo.

Affermazioni cosi risolute prestano il fianco ad una domanda di fondo: la Chiesa
da chi si prende il diritto di imporre agli altri questi imperativi etici? Siamo un grup-
po di pressione come Green Peace? Diamo voce solo ad un trend molto moderno di
umana filantropia? Senza dubbio: chi soffre per la miseria dell’altro & riconoscente
a quanti si uniscono a lui lottando per condizioni di vita degne dell'uomo. La Chiesa
puo cosi verificare con soddisfazione che le iniziative umanitarie incontrano oggi
una vasta eco. Non ¢’¢ bisogno di ricordare la notevole risposta che hanno avuto gli
appelli umanitari in occasione di tragedie come la guerra nei Balcani nel 1999. Piu
tardi, dopo il terremoto in Salvador, le diverse istituzioni ecclesiali hanno messo a
disposizione in pochi giorni 3 milioni di dollari. Lo stesso & avvenuto in favore delle
sofferenze in Afghanistan e Pakistan: 1,9 milioni di euro & stato il contributo rac-
colto da «Cor Unum» grazie al digiuno proclamato dal Papa il 14.12.2001.

Nell'uomo esiste un senso naturale a sostenere il prossimo in difficolta. Ma I'im-
pegno per I'amore al prossimo non nasce assolutamente dal retaggio umanistico
dell’Occidente. Nell’antica Roma la buona azione aveva come scopo ultimo non il
bisognoso, quanto piuttosto la societd, in quanto contribuiva alla sicurezza dell’or-
dine sociale. Cosi nell’antichita la distribuzione del frumento era destinata ai citta-
dini, e non in maniera speciale agli affamati.

Contrariamente ad ogni apparenza, va dunque affermato che I'amore al prossi-
mo & nato sul terreno della rivelazione biblica, e non & frutto dell’'umanesimo seco-
lare. Ancor meno nasce dalla nostra grandezza d’animo o da un impegno cristiano
eroico. Come cristiani sappiamo che verremo giudicati per le opere e le omissioni
nei confronti del pil piccolo dei nostri fratelli. E questo comando del Signore non va
isolato, ma inserito per noi nel contesto di una pili ampia missione affidataci.

Quando il Signore invio i suoi fino ai confini della terra, comando loro: «Andate
dunque e ammaestrate tutte le nazioni» (Mt 28,19). Questo invio da parte del
Risorto & I'unico quadro che ci permette di comprendere I'attivita caritativa della
Chiesa. La sua parola ci conduce alle radici della sua opera a favore del prossimo,
al reciproco rimando dei grandi munera nei quali la Chiesa si realizza.

391



Dibattiti

Lecclesiologia indica in martyria, leiturgia e diakonia le funzioni fondamentali
della missione ecclesiale. Questi ambiti si possono distinguere, ma nel comando di
Gesti Cristo non sono compartimenti stagni. Piuttosto, secondo I’espressione di Karl
Rahner, «appartengono I'uno all’altro in maniera strettissima; in questa unita e rap-
portandosi e includendosi reciprocamente, formano 'unica autorealizzazione della
Chiesa» (K. Rahner, Handbuch zur Pastoraltheologie, 1, 218). Martyria, leiturgia e
diakonia sono la dimensione tangibile della missione ecclesiale, il suo triplice volto.
Hanno bisogno di osmosi, all'interno della missione ecclesiale nella sua interezza, e
nella vita del singolo credente, anche se il Corpo di Cristo ha molte membra e i mini-
steri nella Chiesa sono diversi. Infatti solo I’'annuncio che diviene esperienza con-
creta nel servizio al prossimo e che diviene celebrazione nella liturgia, trasmette
all’'uomo una salvezza integrale.

Certamente cid che conta e che questo aiuto all’altro avvenga. Allevia la miseria
anche se viene compiuto senza fede e senza cristianesimo, se ha un fondamento
puramente umanitario. Ma per il cristiano tutto cid resta vincolato al testamento del
Signore. Questa verita storica egli la difende strenuamente contro quella filantropia
benpensante che desidererebbe reinterpretare la diaconia. Questa verita teologica
gli impedisce di dimenticare il reciproco richiamo che le tre funzioni ecclesiali, pur
distinte, hanno, e di scindere la diaconia stessa dalla testimonianza e dalla liturgia.
Una donna come Madre Teresa & la migliore prova che la fedelta al mandato di
Cristo non significa assolutamente bigottismo o celato proselitismo.

In ambito mondiale si constata un trend contrario a questo legame della diaco-
nia alla missione della Chiesa, verso un suo isolamento. Si potrebbe parlare anche
di segni di secolarizzazione della carita cristiana. Diverse ragioni possono spiegare
questa tendenza.

Lattivita caritativa compenetra tutti i settori e gli strati della societa. E collega-
ta al diritto civile, ai doveri sociali, alle responsabilita dello Stato. A partire dall’a-
silo, la pubblica assistenza accompagna le persone durante tutta la loro vita fino
all’ospizio. Cosi, anche alcune organizzazioni caritative hanno conosciuto uno svi-
luppo considerevole in certi paesi occidentali, sono diventate un'impresa di servizi
impressionante. Quando recentemente sono stato a Colonia per fare una relazione
in occasione del centenario della Caritas tedesca, mi sono alquanto stupito nel sen-
tir dire che la Caritas aveva 480.000 collaboratori impiegati a tempo pieno (dopo lo
Stato si tratta dell'impresa con il maggior numero di dipendenti in Germania). Gia
prima avevo visto passare certi dati sulla mia scrivania; documentavano in manie-
ra analoga il peso e I'influenza che hanno le organizzazioni caritative cattoliche: nel
1998 la Caritas americana responsabile per il servizio estero, la CRS (Catholic Relief

392



Paul Josef Cordes

Services), disponeva di un budget di pitt di 400 milioni di dollari.

A prescindere dalle grosse somme disponibili, dal numero considerevole di ope-
ratori, dall'immenso contributo che danno le istituzioni caritative per garantire il
buon funzionamento della societa, un altro elemento urge una riflessione: I’attivita
dei gruppi caritativi non & piii pensabile senza un alto livello di professionalita.
Quando entrano in gioco soldi pubblici, si esige perfezione tecnica nell'operare.
Questo vale sia per la creazione di nuove istituzioni, sia per la loro conservazione;
riguarda i contratti di lavoro e la realizzazione delle iniziative; per la concessione di
sovvenzioni e per la rendicontazione sull’'uso che ne viene fatto, si richiede corret-
tezza nella gestione amministrativa. Di tutto cid non c¢’¢ da lamentarsi, perché cosi
aumenta la probabilita che 1’aiuto prestato giunga veramente a destinazione. Anche
I'amministrazione pubblica esercita un controllo sempre maggiore. Siamo infatti
spinti ad evitare di fallire, per non danneggiare la fama o non aumentare la diffi-
denza.

Professionalita significa favorire un impegno effettivo. D’altra parte cid pud
avere come conseguenza che i cristiani coinvolti cambino a poco a poco la propria
motivazione. Se conta solo I'agire in quanto tale, si oscura il significato pili profon-
do che 'azione pud avere. Viene meno il carattere di segno che I'aiuto umanitario
vuole avere nella missione ecclesiale. Perché se, nell’azione caritativa, il segno
dovesse venire trascurato, I'attivita della Chiesa perderebbe una sua dimensione
fondamentale. L'opera caritativa in senso lato diventerebbe uguale alla “Croce Ros-
sa” o a qualsiasi altra ONG (Organizzazione non governativa), e perderebbe addi-
rittura anche le sue radici cristiane.

Questi timori sfortunatamente non sono speculazioni elaborate a tavolino. Visto
che il nostro Dicastero Cor Unum & I'interlocutore pontificio per le fondazioni ed ini-
ziative internazionali in questo settore, vorrei presentarvi qualche caso che pud
suscitare alcune perplessita.

1. In un documento un’organizzazione caritativa cattolica, una delle maggiori
del mondo, descriveva tempo fa le proprie finalitd, formulando le linee program-
matiche della propria attivita a favore dell’America latina. Vi si legge: «La nostra
agenzia si sforza, fedele al proprio impegno di rispettare il pluralismo dei suoi part-
ner e dei suoi progetti, di non subordinare le finalita dello sviluppo sociale e della
giustizia a interessi istituzionali propri della Chiesa...». Qualificando le prospettive
pastorali dei Vescovi come «interessi propri», I'agenzia intende collaborare con le
istanze pubbliche. Cosi un’agenzia si distacca chiaramente dalla missione ecclesia-
le. E ingenuamente fa suoi gli «interessi propri» dei governi che non raramente si
sono resi colpevoli di casi di corruzione tristemente noti.

393



Dibattiti

2. Ho notizia di un’agenzia cattolica in un piccolo paese che elenca, tra i proget-
ti segnalati per il finanziamento, il «V incontro di lesbiche femministe dell’America
latina e dei Carabi». Sebbene non sia a conoscenza se il finanziamento sia stato
accordato o meno, il fatto che la Caritas di un paese sia disposta a prendere in con-
siderazione un’istanza di questo tipo lascia intravedere quale sia la tendenza che la
stessa rivela perseguire.

3. Una grande istituzione caritativa cattolica ha il suo personale in tutto il
mondo. Da molte parti i Vescovi lamentano non solo uno scarso coinvolgimento con
la Chiesa locale, ma un’azione che va contro di essa. Riporto la situazione dei
Balcani: come confermatomi dal cardinale Puljic durante il recente Sinodo per
I’Europa, in Bosnia Erzegovina, su 11 impiegati dell’agenzia, 10 sono musulmani; la
loro attivita risponde alla strategia islamica che promuove la cacciata dei cristiani
dalla Bosnia.

4, Poco piu di un anno fa sono tornato in Salvador. Dopo il terribile terremoto
ero stato inviato dal Santo Padre per incontrare i Vescovi, i volontari cosi come la
popolazione colpita da questa catastrofe. Come sempre queste visite rappresentano
una grande motivazione per portare avanti 'impegno di «Cor Unum» con assiduita;
la vastita dei bisogni umani invoca aiuto. Ho incontrato il Presidente della
Repubblica. Per un certo periodo ha fatto parte di una setta indiana e non & certa-
mente un cattolico praticante. Tanto pili grande & stato il mio stupore quando ha
accennato ad un argomento, del quale avevo gia parlato precedentemente durante
I'incontro con i Vescovi: la necessita, nell'utilizzo degli aiuti offerti, di non limitarsi
ai hisogni materiali, ma di pensare anche alla dimensione psicologica e spirituale
della ricostruzione.

Le agenzie cattoliche in effetti si erano rifiutate fino a quel momento di inserire
le chiese e i centri parrocchiali nella lista dei loro progetti. Dicevano: «Ci preoccu-
piamo anzitutto che la gente colpita da questa catastrofe abbia del cibo e un tetto».
E cosl il Presidente, che & lontano dalla Chiesa, ha dovuto precisare che 'uomo non
vive di solo pane.

I casi sopra esposti manifestano quanto I’attivitd caritativa possa essere fagoci-
tata dal secolarismo dominante. Cid contrasta fortemente con il messaggio della
Sacra Scrittura, che per noi cristiani e per la Chiesa & la base dell’essere e dell’agi-
re. Gesit ci spinge all’amore formulando un duplice comandamento: «Amerai il

394



Paul Josef Cordes

Signore Dio con tutto il tuo cuore, con tutta la tua anima e con tutta la tua mente.
Questo @ il pitt grande e il primo dei comandamenti. E il secondo & simile al primo:
Amerai il prossimo tuo come te stesso» (Mt 22,37-39).

Esprimendoli in questo modo, il Signore poteva contare sull’alta stima che I’'am-
biente giudaico aveva per questi due contenuti. Essi si trovano in diversi passi
dell’Antico Testamento. E stato lui, perd — come affermano gli specialisti —, a legare
ambedue le richieste, facendo delle due una sola. E rendeva quel comando il prin-
cipio unitario per la condotta di chi ha fede. Amore di Dio e amore del prossimo
sono perfettamente pari, I'uno si collega all’altro. Da essi «dipendono» la legge e i
profeti, ovvero tutte le altre prescrizioni derivano da questo duplice comandamen-
to. Sorprende che in esso il Signore sottolinei cosi fortemente la necessita dell’amo-
re di Dio, anzi sembra eccessivo di fronte alla dottrina teologica e alla prassi pasto-
rale in Israele al tempo di Gesu.

Mi spiego: per valutare correttamente I'importanza che Gesui da alla prima parte
del suo comando dobbiamo tenere presenti i seguenti elementi. Questa prima parte
— il comandamento dell’amore di Dio - si trovava nello Shemd, una preghiera famo-
sa come il “Padre nostro” cristiano, che viene recitato ogni giorno dagli ebrei pii, al
mattino e alla sera. Questa preghiera riconosce che Jahvé & I'unico Dio. Ha fatto
un’alleanza con Israele, ha liberato il suo popolo dalla schiavitli dell’Egitto.

Questo comandamento vuole garantire che I'opera grandiosa di Dio resti nella
memoria del popolo di Israele, che in forza di questo ricordo ogni ebreo approfon-
disca giorno per giorno la propria fede in Jahvé e gli risponda con I'amore. Nel
cuore stesso di Israele deve essere scritto di amare Dio «con tutto il cuore, con tutta
I’anima e con tutte le forze». Le circostanze e le situazioni della vita quotidiana
devono diventare un’occasione per evocare cio che Dio si attende: «ne parlerai
quando sarai seduto in casa tua, quando camminerai per via, quando ti coricherai
e quando ti alzerai. Te li legherai alla mano come un segno, ti saranno come un pen-
daglio tra gli occhi e li scriverai sugli stipiti della tua casa e sulle tue porte» (Dt 6,6-
9). Gli ebrei spiegavano la triplice formula in maniera molto concreta: «con tutto il
cuore» significava che si doveva amare Dio con tutte le proprie inclinazioni, con
quelle buone e, anche mediante il superamento di sé, con quelle cattive; «con tutta
I'anima» esigeva I’amore, anche quando Dio prende la vita (nefesh); «con tutte le
forze» veniva riferito alle proprie capacita e ai propri beni.

Un antico passo del Talmud testimonia quanto sia decisivo per il proprio spirito
e per la propria vita recitare lo Shemd. Il Talmud & la raccolta delle leggi e delle tra-
dizioni religiose del giudaismo posthiblico. Vi si legge: «Mentre veniva condotto al
martirio Rabbi Aqiba (morto intorno al 135 d.C.), venne il tempo della recita dello

395

'



Dibattiti

Shemd. Nonostante la sua carne venisse scarnificata con pettini di ferro, egli prese
su di sé il giogo della sovranita del Cielo (cioé recitd lo Shemd). Dissero a lui i disce-
poli: Maestro, fin qui (cioe, fermati qui). Rispose loro: Per tutta la mia vita mi sono
preoccupato di questo versetto: “con tutta la mia anima”, anche nel caso in cui egli
ci tolga 'anima (cioe la vita). Dicevo: quando mi sara possibile adempiere tale pre-
cetto? E ora che mi e possibile non dovrei adempierlo?».

La recita dello Shemd risale all’epoca della costruzione del Tempio (prima del 70
a.C.). E fuori dubbio che il Signore abbia vissuto nella prassi della tradizione ebrai-
ca. Per lui, parte integrante ed essenziale della sua predicazione & il servizio reso a
Dio con cuore indiviso. Questo stesso orizzonte di fede, Gesti pud averlo presuppo-
sto anche nei suoi contemporanei.

Il fatto che Gesti abbia formulato il comandamento nella sua doppia valenza
mirava indubbiamente ad evidenziare quanto fosse indispensabile unire le due com-
ponenti: 'amore per Dio deve manifestarsi nell’altrettanto essenziale amore per il
prossimo, e I'amore del prossimo attinge la sua forza dall’amore per Dio, che a sua
volta lo rende possibile. Fede ed etica sono indissolubilmente co-riferite e co-impli-
cate a vicenda.

Se teniamo conto dell’insistenza con la quale lo Shemd sottolinea il comanda-
mento dell’amore a Dio, le parole di Gesii possono sorprenderci: perché da una tale
importanza a una cosa cosl ovvia? D’altra parte questo stupore ci induce a verifi-
care se e in che misura il nostro modo di vivere I’amore al prossimo sia radicato in
Dio, cioe se corrisponde a quanto il Signore stesso vuole.

Sembra, infatti, che ai giorni nostri la parita fra i due comandamenti abbia cedu-
to a un perverso squilibrio: per molti non si deve sprecare tempo a parlare del
comandamento dell’amore per Dio. Un silenzio totale, che si riscontra non solo negli
atteggiamenti di gruppi umanitari e filantropici. Purtroppo tale silenzio si diffonde
perfino nell’attivita caritativa dei cristiani stessi: si intende la missione caritativa
della Chiesa senza considerare il risalto che Gesu da all’amore per Dio. La prima
parte del duplice comandamento non figura; non ve n’e traccia nei progetti di isti-
tuzioni caritative; pare che si eviti di menzionarla perfino nella “teologia” della
carita. Si trascura il testamento di Gesu.

Se si dimenticasse la stretta connessione tra missione ecclesiale e amore al pros-
simo, I’apostolato perderebbe d’altra parte una notevole ricchezza. Non si terrebbe
conto dell’esperienza, in base alla quale questo tipo di attivita serve anche alla fede
di chi la compie. L'enciclica Redemptoris missio ci assicura che la fede diventa forte
nel momento in cui la si annuncia: «La fede si rafforza donandola!» (n. 2). Per que-
sto devo accennare al volontariato.

396



Paul Josef Cordes

Si sa che i molti volontari non hanno necessariamente una fede matura. Le loro
motivazioni ad impegnarsi all’inizio sono spesso diverse. Alcuni sono spinti dall’i-
dealismo o dalla compassione. Ma & sorprendente osservare come il servizio gra-
tuito conduca piti vicino a Dio. Questa affermazione ha un fondamento reale;
quanto riconosce Jean Vanier, fondatore dell’Arche, una delle persone con maggio-
re esperienza nell’accompagnamento di volontari. Riassume cosi quanto ha potuto
osservare: «Qualunque motivazione porti i volontari a lavorare con ’Arche, la mag-
gior parte di essi & colpita nel suo cuore dall’incontro con gli handicappati, dalla vita
insieme ai poveri. La loro visione dell’'uomo, della societa e della Chiesa a poco a
poco sono cambiate. Quasi tutti hanno ritrovato la fede della loro infanzia. Sono sor-
preso dal numero dei giovani che hanno scoperto Gesl nel povero, nella preghiera,
nell’eucaristia e nella Chiesa».

E ovvio che la carita diviene via al Signore a seconda dello spirito che regna nei
nostri gruppi, a partire dalle concezioni che i responsabili trasmettono ai collabo-
ratori.

Permettetemi di essere concreto. Dopo il terremoto in Umbria, nell’ltalia cen-
trale, ho incontrato don Lucio Gatti, sacerdote della diocesi di Perugia. Era impe-
gnato con un gruppo di giovani. In un colloquio con lui ho appreso come considera-
va il servizio che svolgeva con i volontari. Il modo in cui vedeva il proprio lavoro mi
ha convinto e mi & sembrato esemplare. Cosi piui tardi gli ho chiesto di mandarmi
una sua testimonianza, con la quale desidero concludere.

Don Lucio fu inviato a Nocera Umbra dopo il terremoto. Ricorda soprattutto il
grido di dolore e le esclamazioni di persone particolarmente colpite. Scrive: «Ho in
mente ancora alcune frasi: “Questo Dio che tutti dicono buono, guardate come ci ha
ridotti, dopo una vita di sacrifici...”. Oppure dicevano: “Dio ci ha abbandonati, e voi
preti fareste meglio a stare zitti: avete ancora il coraggio di dire che Dio & buono?
Che cosa abbiamo fatto per meritare tutto questo?”. Come poter rispondere a que-
ste domande? — si chiede don Lucio —. Ho provato a rispondere condividendo e
facendomi carico dei pesi della gente. Ho cercato di fare il possibile per poter stare
vicino alle persone. Un giorno, mentre ero in un piccolissimo villaggio, incontrai un
uomo anziano e gli dissi se aveva bisogno di qualche cosa. Lui rispose che 1'unica
cosa di cui sentiva la necessita era di vedere delle persone che circolassero per la
strada, perché durante le scosse, che poi sono proseguite per un anno, aveva una
grande paura e sentiva la necessita di qualche persona che gli stesse vicino». Dopo
questa richiesta, don Lucio ha fatto venire chiunque si sentiva disponibile al campo.

L'unico modo per rispondere alla gente che chiama, che soffre, che piange & que-
sto: mettersi loro accanto, con bonta, con semplicita, faticando, senza pensarsi degli

397



Dibattiti

eroi. Al campo non arrivano esperti, ma solo ragazzi di buona volonta, ai quali viene
proposto di vivere la carita, dimenticandosi di se stessi per mettere al centro gli
altri, per aiutare chi ha hisogno gratuitamente, senza aspettarsi niente in cambio,
con amore, perché I’amore qualifica chi ama. Si lavorava tutto il giorno con la gente,
per la gente, ponendo cura e attenzione alle persone.

I ragazzi si ritrovavano insieme nell’allegria, nei canti, nei momenti di festa con
la gente e tra di noi. Le giornate erano scandite da alcuni importanti momenti di
preghiera, una preghiera semplice, seria, la preghiera della Chiesa, la S. Messa:
questi erano i pilastri su cui si appoggiava tutto il loro fare, il loro agire. Si sentiva-
no troppo fragili per farcela da soli, una sola & la forza, la verita da cercare e spe-
rare per tutta la vita.

Volevano provare a camminare cosi, accanto alla gente, con il desiderio che sia
la loro vita a parlare, con il desiderio di un senso vero da cercare e la nostalgia di
un Padre buono che, in questo mondo dove tutto puo crollare da un momento all’al-
tro, & la risposta a tutto e per sempre. Conclude don Lucio: «Il Vangelo applicato in
questo contesto crea certamente delle spaccature forti con il nostro modo soft di
vivere il cristianesimo. Grazie a questa situazione drammatica ancora una volta Dio
ha dimostrato il suo amore e la sua vicinanza attraverso la generosita e la disponi-
bilitd di tanti ragazzi che con il loro impegno, i sacrifici, le rinunce e il loro amore
hanno testimoniato I’amore di Dio».

Lo spirito del nostro tempo ci sfida continuamente a riflettere sull’identita del-
I’azione caritativa. Ancor pit in ambito accademico, come nella manifestazione di
oggi, non possiamo rinunciare a questo compito. Ma sarebbe fatale degradare le
questioni della carita ad un puro esercizio intellettuale. Sarebbe un malinteso terri-
bile.

Nessun cristiano si puo dispensare dall’impegno personale. Il servizio caritativo
del singolo normalmente non ha alla sua radice la riflessione o una teoria ben ela-
borata, anche se queste sono importanti per capire e mettere ordine nella nostra
azione. Ma liniziativa non parte dal pensiero e non & il pensiero a realizzarla.
Piuttosto & in una seconda fase, osservando la propria, spontanea reazione di fron-
te alla realta, che la riflessione prende avvio. L'agire ha quindi una priorita tempo-
rale e oggettiva sul pensare.

La parabola di Gesti sul buon samaritano ci insegna da sempre che, di fronte alla
miseria umana, cio che conta & ’azione. Nel Vangelo di Luca (L¢ 10,25-37) il Signore
approfondisce la domanda che gli pone il maestro della legge: «Chi & il mio prossi-
mo?». Se questi con essa intendeva raggiungere una definizione, Gesit si mette
immediatamente sul piano dell’opera. Dopo aver dato la sua risposta di ordine acca-

398



Paul Josef Cordes

demico, pone a sua volta una questione in chiave etica: «Chi di questi tre ti sembra
sia stato il prossimo?». Il Signore, cosi attento e sensibile all'uomo concreto, si pren-
de cura del misero; non si perde in alte speculazioni o in discussioni verbose.
Nell’incontro con il sofferente non gli interessa 1’'oggetto dell’amore, ma il suo sog-
getto. Il suo discorso si trasforma in una domanda pratica sull'impegno personale
del dottore della legge: la miseria e la necessita dell'uomo ti fanno prossimo nella
misura in cui diventi consapevole della dignita del tuo stesso essere uomo; esse ti
«fanno altro» (H. Schiirmann).

Inizialmente il dottore della legge non ha percepito nella domanda di Gesi1 I’ele-
mento della chiamata personale: «Con quale azione ti fai tu stesso prossimo?». Cosi,
a conclusione, il Signore lo esorta in maniera diretta: «Va’ e anche tu fa’ lo stesso».
Questa esortazione ci riguarda tutti. Il Vangelo si rivela essere nuovamente come un
pungolo e mette in questione la verita del nostro pensare.

399



