Articoli RTLu IX (1/2004) 9-23

La teologia nella relazione con la filosofia
e nei suoi linguaggi

Inos Biffi
Facolta di Teologia (Lugano)

Occorre partire dalla Parola di Dio. Ma subito aggiungendo queste avvertenze:

1) che la “filosofia” non denota originariamente un sistema filosofico determina-
to, ma una dimensione strutturale e trascendentale dell’'uomo;

2) che di fronte alla Parola di Dio non sta, realmente “separata”, o necessaria-
mente diffidente e obiettante una “filosofia”.

3) che la stessa Parola di Dio genera la teologia e primariamente non consiste in
una trasmissione di concetti, ma in un “avvenimento”, che enunzia e dona.

1. A partire dalla Parola di Dio

Il contenuto della prima avvertenza sara sviluppato con I’analisi del livello della
conoscenza e dell’esperienza “razionale”, e col richiamo dei temi dell’inclusione e
del riconoscimento, dove — restando in sé inalterata la figura della filosofia — essa
verra ritrovata dalla teologia come “ingrediente” di un “intero” noto solo al creden-
te e al teologo e fondamento ultimo del linguaggio teologico.

Iniziamo, invece, dalla Parola di Dio, da cui, tramite la fede, sorge la teologia.

1.1. Pevento della Rivelazione

1. Tale Parola non avviene anzitutto come notificazione, o nella forma di una
discorsivita, ma come un avvenimento o una storia concreta consistente in una
“reale” condiscendenza di Dio, che — a partire dalla stessa creazione — rivela alla
coscienza e, insieme, affida all’esperienza dell'uomo la sua «sapienza» o il suo
«mistero».



Articoli

Ossia rivela e affida gli impenetrabili «segreti di Dio», le sue «profondita» inac-
cessibili, “originariamente” manifeste solo all’eterno ascolto del Figlio — di Gesu che
rende noto quello che ha udito dal Padre (cfr. Gv 15,13) — e unicamente scrutabili
allo Spirito.

2. La natura “evenemenziale” conferisce alla Rivelazione il carattere della “sto-
ricitd”, che la differenzia radicalmente dalla figura della concettualita o del puro
sapere dottrinale, configurabile come sistema di sapere. E un “fatto” non necessa-
rio, indeducibile, che si dispone “temporalmente” e “spazialmente” ed & riscontra-
bile nella modalita delle parole e dei segni — «per verba et signa» —, in una loro cir-
colarita, per cui le parole trovano conferma e si illustrano nei segni e i segni sono
illuminati dalle parole. Per altro non in una riduzione dei segni a pura intenziona-
lita sul piano intellettivo, ma in un loro spessore di presenza e di assenza: nel caso
nostro di presenza e assenza o rimando del contenuto del mistero, di cui subito par-
leremo.

La teologia viene, cosl, a costituirsi come una scienza storica o interpretazione
del concreto, attingibile con le categorie e le condizioni ermeneutiche proprie della
storicita. La storicita, una volta ancora, del medesimo mistero.

Lo statuto della teologia - e quindi antecedentemente lo statuto della fede —, dal
profilo sia del contenuto sia del metodo, trova la sua fondazione e i suoi tratti distin-
tivi esattamente nelle affermazioni di Paolo sulla «sapienza di Dio, che & nel miste-
ro»: la teologia cristiana si istituisce e trova la sua possibilith e identita nella rive-
lazione e tradizione di questa sapienza.

“La sapienza di Dio, che é nel mistero”

«Tra coloro che sono perfetti parliamo si di sapienza, ma di sapienza che non &
di questo mondo [...]. Parliamo invece della sapienza di Dio, che & nel mistero, che
e rimasta nascosta e che Dio ha stabilito prima dei secoli per la nostra gloria [...].
Ma, come sta scritto: Quelle cose che occhio non vide, né orecchio udi, né mai entra-
rono in cuore di uomo, Dio le ha preparate per coloro che lo amano. Ma a noi Dio le
ha rivelate per mezzo dello Spirito; lo Spirito infatti conosce bene ogni cosa, anche
le profondita di Dio. Chi infatti conosce i segreti dell'uomo, se non lo spirito dell’uo-
mo che e in lui? Cosi anche i segreti di Dio nessuno li ha mai conosciuti se non lo
Spirito di Dio. Ora, noi non abbiamo ricevuto lo spirito del mondo, ma lo Spirito di
Dio per conoscere cid che Dio ci ha donato. Di queste cose noi parliamo, non con

10



Inos Biffi

parole suggerite dalla sapienza umana, bensi insegnate dallo Spirito, esprimendo le
cose spirituali in termini spirituali. Ma 'uomo lasciato alle sue forze non compren-
de le cose dello Spirito: esse sono follia per lui e non & capace di intenderle, perché
di esse si puo giudicare per mezzo dello Spirito. C'uomo mosso dallo Spirito, invece,
giudica ogni cosa, senza poter essere giudicato da nessuno. Infatti chi mai ha giu-
dicato il pensiero del Signore in modo da poterlo consigliare? Ora, noi abbiamo il
pensiero di Cristo» (1 Cor 2,6-16).

1.2. I caratteri distintivi della Rivelazione
Dal testo di Paolo risaltano con chiarezza i caratteri che distinguono la
Rivelazione.

1) Anzitutto la sua trascendenza.

Il contenuto della Rivelazione e di assoluta pertinenza divina, in quanto esso
viene a toccare l'intimita o i «segreti di Dio», affatto indisponibili all'uomo.

Da qui, la imprescindibilita dell’iniziativa di Dio perché essa sia fruibile all'uomo.

Non ¢’e Rivelazione senza la condiscendenza, o il «descensus» — come lo chiama
Tommaso d’Aquino (S.c.G., IV, 1, n. 15) - di Dio stesso, che, per un suo disegno e
una sua deliberazione concepita «prima dei secoli», senza nessuna antecedente

<9

motivazione, si “confida” — o comunica e consegna “Sé” stesso — all’'uomo.

2) Con la trascendenza, la Rivelazione si presenta con la prerogativa della inati-
tendibilita da parte dell'uomo, che, esaminando razionalmente la propria natura,
non trova alcun indizio della decisione divina della condiscendenza. In questo senso
egli non é in grado di attenderla o di esprimerne un esplicito desiderio. La reazione
primaria dell’'uomo di fronte alla Rivelazione non puo che essere oggettivamente lo
stupore come verso una realta di cui s’accorge, o che riconosce, solo una volta che
sia avvenuta.

3) Un terzo contrassegno della Rivelazione e, di conseguenza, la sua inarrivabi-
lita. 1l realismo della condiscendenza non pud eliminare la strutturale e insupera-
bile improporzione dell’'uomo e delle sue possibilita rispetto al mistero di Dio aper-
to dalla medesima condiscendenza.

Ma, con questo, proprio per il realismo della Ri-velazione, che toglie il nascon-
dimento (Dis-velazione) e libera la donazione divina, che si rende disponibile all’'uo-
mo, questi veramente accede alla «sapienza di Dio, che & nel mistero».

11



Articoli

Da qui 'inaccettabilita sia di una teologia esasperatamente negativa sia di una
teologia assolutamente positiva.

1.3. Tra equivocita e univocita: I’analogia

1. La teologia assolutamente negativa significherebbe una preclusione alla stes-
sa possibilita di una condiscendenza di Dio - o, pil1 esattamente, della Trinita -,
vanificando una reale destinazione o “interlocuzione” antropologica della
Rivelazione.

L'uomo resterebbe inattingibile da Dio, insuperabilmente estrinseco e vietato
all’iniziativa della concessione, con la conseguenza alla fine di un’impotenza divina
— o dello Spirito — a manifestare all'uomo, graziosamente scelto, «le profondita di
Dio», come Paolo le definiva, e a renderlo efficacemente partecipe del suo mistero.

I'uomo si troverebbe dinanzi a un equivoco e, ultimamente, a un “assurdo”. E in
tal caso, si tratterebbe di una sproporzione e di una distanza che solo in apparenza
ridonderebbe a esaltazione del mistero e della sua trascendenza; in realta, esso ver-
rebbe, equivalentemente, dichiarato incomunicabile e “insolubile”. Avremmo una
Rivelazione all'uomo che rigetta I'uomo e lo “fonde”; una ripulsa che lo stempera
sotto il suo insopportabile peso.

Per coerenza, in questa prospettiva, si dovrebbe aggiungere che persino la crea-
zione resterebbe impossibile e interdetta, poiché anch’essa & una parola e una epi-
fania di Dio all’'uomo; di pilt una parola e una epifania, che & I'uomo.

2. A sua volta, e correlativamente, non & accettabile una teologia assolutamen-
te positiva, che, dissolvendo I'improporzione e il radicale divario, fa coincidere «i
segreti di Dio» con «i segreti dell'uomo», per usare ancora le espressioni di Paolo;
assimila «lo Spirito di Dio» con lo «spirito dell’'uomo».

b

Si passerebbe dalla “equivocita” alla “univocita”, che vanifica il mistero stesso.

3. Si deve, invece, osservare che a volgere all'uomo «la sapienza che & nel miste-
ro» & Dio stesso. La vertenza all’'uomo si trova nella determinazione di Dio di “par-
largli” e di manifestarsi a lui in molteplicita di modi (cfr. Eb 1,1). Ma, se tale sapien-
za ha come termine 'uomo, essa deve conseguentemente risultare riconoscibile, e
quindi antropologicamente intelligibile, dicibile e rappresentabile; d’altronde,
restando inesauribile, e percid - adeguatamente — indicibile e irrappresentabile,
perché solo adeguata a Dio che nei limiti umani la rende palese e la comunica.

E la peripezia dell’analogia, che definisce la modalithd con cui 'uvomo riesce a

12



Inos Biffi

comprendere e a dire gli insondabili segreti divini, ricevuti e partecipati realmente
e non illusoriamente e precariamente, e pure non esaurientemente “posseduti”.

1.4. La posizione di san Tommaso

1. Per san Tommaso D’Aquino fare teologia significa «dire Dio»; e, tuttavia, egli
& ben persuaso che Dio rimane assolutamente trascendente e intimamente indicibi-
le e che nulla sarebbe piti antitetico alla professione teologica della «praesumptio»,
sempre, del resto, genitrice di errore (5.¢c.G. I, 5).

Egli si compiace di citare uno stupendo testo di sant’Ilario:

«Nella tua fede inizia, progredisci, insisti; sebbene io sappia che non arriverai
mai alla fine, mi rallegrero del tuo progresso. Chi infatti si muove con fervore verso
I'Infinito, anche se non arriva mai, tuttavia va sempre avanti. Perd non presumere
di penetrare il mistero — e pare qui di sentire san Bernardo in urto con Abelardo -,
e non ti immergere nell’arcano di una natura divina, immaginando di comprende-
re il tutto dell’intelligibile, ma cerca di capire che si tratta di una realta incom-
prensibile» (S.c.G., 1, 8).

Quella della teologia & una considerazione «parva et debilis», quasi un “fram-
mento del divino”.

La conoscenza di fede — quindi la teologia — vive nella condizione dell’«oculus
noctuae ad lucem solis» (Sup. Boet. de Trin., 5, 4, ¢). Niente & piu contrario al suo
spirito e al suo metodo della pretesa su Dio.

2. Inmumerevoli volte Tommaso, del resto accurato e convinto commentatore
dello Pseudo-Dionigi e della sua teologia ineffabile, apofatica, torna sul tema del-
'assoluta trascendenza di Dio.

«Di Dio possiamo comprendere che cosa non &, non che cosa &» — «non quid est,
sed quid non est» — (S.¢.G, I, 30).

A Dio «siamo congiunti come a un Ignoto» — «Deo quasi ignoto coniungimus» —
S Th T 20030 )

3. Ma con singolare lucidita nel Super Boetium De Trinitate Tommaso formula e
risolve il tema della dicibilita di Dio. L'ideale della teologia non sarebbe il silenzio?:
«Omnis honorificentia Deo debetur. Sed secreta per silentium honorificantur», e
viene citato il testo dello Pseudo-Dionigi: «Super nos secretum silentio honorifican-

13



Articoli

tes», a cui consente il Salmo: «Tibi silet laus, Deus» — «lo stesso silenzio & la tua
lode» - (q. 2, 1, ob. 6). La risposta di Tommaso:

«Deus honoratur silentio, non quod nihil de ipso dicitur vel inquiratur, sed quia
quidquid de ipso discamus vel inquiramus, intelligimus nos ab eius comprehensio-
ne defecisse [la nostra intelligenza ha fallito]l. Unde dicitur Eceli. XLIII [32]:
Glorificantes Dominum quantumcuncgue potueritis, supervalebit adhuc» (6m):

Dio sta sempre, inaccessibilmente, al di 1a; imprendibile e impercorribile. Ela
prospettiva anselmiana: & il sempre “Oltre”, come Colui non disposto nella serie
neppure come il primo e il pit alto, perché sta nella inconcepibilita: «quiddam
maius quam cogitari possit» (Prosl. 15). Colui che per sua natura non pud essere
mai “com-preso”.

Vi &, al riguardo, nello stesso Commento al De Trinitate di Boezio tutto un voca-
bolario sulla inarrivabilita e improporzione di Dio: «elongatus»; «subterugit»,
«nullo modo proportio», «infinitus excessus»; e ancora: «deficere de his quae sunt
fidei».

Vengono in mente le parole di sant’Ilario: sul «muoversi verso I'Infinito, anche
se non si arriva mai». La teologia & lo sforzo incessante, anzi non deprimente o
depresso, ma, abbiamo visto, motivo di somma gioia, di rincorrere Dio, senza che
possa mai essere raggiunto, perché irraggiungibile.

1.5. Un’antropologia e una analogia inclusa

1. E a proposito della analogia importa, ulteriormente, discernere un preciso e
assicurato fondamento nella unicita del disegno divino sull'uomo, nella sua prede-
stinazione in Cristo e nella sua consistenza totale e radicale in lui, termine e sostan-
za della Rivelazione.

A motivo di questa predestinazione “storica”, l'uomo — con la sua struttura, le
sue potenze e le sue facolta — ¢ dal principio progettato in vista dell’accoglienza
della Rivelazione, della sua accessibilita ad essa.

Non c¢’e prima un uomo “neutro”, “naturale”, cui successivamente si aggiunga o
si sopraggiunga la predestinazione alla Rivelazione soprannaturale.

L'uomo & da subito, ossia dall’eternita, concepito e voluto per I'accoglienza di
Cristo e la conformazione a lui. Questo, indubbiamente, non per un’esigenza della
natura dell'uomo, ma per il dono divino che liberamente vuole questa natura in
Cristo, in sintonia con lui, che & il «Primeggiante» e si riflette nella forma storica del-
I'uomo. Esiste solo un’antropologia ultimamente o a unica finalitad soprannaturale.

14



Inos Biffi

Non nel senso - importa precisarlo e ribadirlo — che 'uomo appaia “per natura”
in grazia; solo che questa appunto non sopravviene in certo modo dall’esterno, ma
fa parte della predestinazione; I'uomo scelto «prima della costituzione del mondo»
(Ef 1,4) & voluto perché sia in grazia, perché abbia la Rivelazione. Viene al mondo
non indisposto e neppure indifferente ad essa, con “inclinazione” nei suoi riguardi.

2. In altri termini, il realismo di questa predestinazione in Cristo — contenuta nel
«beneplacito della volonta di Dio», nel suo «proposito» e nel suo «disegno» (Ef 1,4-
5.11) - non pud non toccare o non suscitare nell'uomo una “nativa” propensione o
disposizione, in qualche misura preventiva, al riconoscimento e all’accoglienza della
Rivelazione.

Con le affermazioni della Lettera agli Efesini, sono perspicue le dichiarazioni
della Lettera ai Colossesi, secondo la quale «Cristo & primogenito dell’intera crea-
zione», «poiché in lui sono state create tutte le cose [...], per mezzo di lui», «in vista
di lui» (Col 1,15.16).

Tutto questo per sottolineare che alla condiscendenza divina, o all’accoglienza
della Rivelazione — la cui sostanza, come gia abbiamo rilevato, consiste in Gesl
Cristo — 'uomo & preparato dalla sua stessa creazione. L'uomo & “immaginato” per
la corrispondenza alla Parola di Dio.

Ed & questa la ragione profonda, teologica, dell’analogia, della possibilita di
“capire” e di esprimere il mistero.

Senza dubbio, I'avvertenza di questa antropologia predestinata o di questa natu-
ra dell'uomo di fatto “inclusa” nella Rivelazione — o nel soprannaturale cristico — &
possibile solo in virti dalla fede, che, aderendo alla Rivelazione, pud riconoscere
tale antropologia e tale fondamento storico dell’analogia.

1.6. La mediazione della fede

1. A questo punto si impone il discorso della fede. Essa & la mediazione della
Rivelazione, significando 1’adesione ad essa e quindi la corrispondenza al mistero,
che, precisamente tramite la fede, inerisce nelle “risorse” del credente, le investe,
cosi che egli possa “reagire” secondo tutte le sue facolta.

Con la fede I'antropologia viene assunta nella «sapienza divina», e da tale assun-
zione nasce il linguaggio della teologia.

Ma prima di trattare del linguaggio, o dei linguaggi della teologia, occorre un
ulteriore rilievo: quello relativo alla necessita, per I'esistenza della teologia e della
sua espressione, della «forza dello Spirito»: «'uomo lasciato alle sue forze — affer-

15



Articoli

mava Paolo — non comprende le cose dello Spirito: esse sono follia per lui e non &
capace di intenderle». E un aspetto raramente messo in evidenza. Una teologia
“reale” viene sostenuta e alimentata dalla fede e dall’energia dello Spirito.

2. Ma prima di trattare dei linguaggi della teologia, nel ventaglio dei quali si
dispiega la Rivelazione e la sua assunzione, consideriamo la figura della filosofia.

2. La «naturalis ratio» e la sua Sapienza

Vista «la sapienza di Dio, che & nel mistero», o «il pensiero di Cristo» — «Noi
abbiamo il pensiero di Cristo», asseriva Paolo -, sorge I'interrogativo sul senso della
filosofia in relazione alla stessa Rivelazione e quindi alla teologia.

2.1. Necessita della filosofia

1. Una “sapienza” diversa da quella che & nel «mistero» non solo & possibile ma
necessaria all’'uomo, che di fatto 'ha elaborata e la elabora incessantemente attra-
verso l'attivita critico-creativa che lo distingue, ossia con 1'esercizio del pensiero e
delle altre forme di conoscenza ed esperienza. Si tratta di una sapienza “umana” -
levando la negativita che a tale termine il contesto di Paolo assegna - risultante dal-
I’azione dello spirito che & nell’'uomo.

Abbiamo avvertito, introducendo questo saggio, che la “filosofia” non denota ori-
ginariamente un sistema filosofico determinato, e meno ancora un sistema assolu-
to e “chiuso”, ma una dimensione o una struttura dell'uomo: quella assegnata e
delineata dalla «naturalis ratio», a cui pertiene la conoscenza e 'interpretazione
dell’“essere” nella sua varieta.

E coerente alla «naturalis ratio» da un lato I'esigenza di una interpretazione
compiuta di tutta realtd, per cui non ¢’e¢ ambito che non le sia pertinente, compre-
so quello relativo a Dio. Riferendo una alternativa obiettante all’esistenza di una
«sacra doctrina», Tommaso scrive:

«Doctrina non potest esse nisi de ente: nihil enim scitur nisi verum, quod cum
ente convertitur. Sed de omnibus entibus tractatur in philosophicis disciplinis, et
etiam de Deo [...]. Non fuit igitur necessarium, praeter philosophicas disciplinas,
aliam doctrinam haberi» (S.Th., I, 1, 1, 2m).

16



Inos Biffi

L'Angelico non nega la pertinenza della «naturalis ratio» e quindi della filosofia
a una conoscenza ed esegesi in certo senso intenzionalmente “illimitata” della
realta, ma rileva che il profilo di tale intelligenza e interpretazione e delimitato al
campo investigato dalla «ratio»: «philosophicae disciplinae [...] secundum rationem
humanam inventae» (in c.).

2. Se non che, la stessa ragione impertinentemente negherebbe un ambito di
realtd “eccedente” quello appropriato alla «naturalis ratio», e tale & I’ambito della
«Revelatio», proporzionata a un “eccesso” rispetto alla ragione e alle sue possibi-
lita, qual & 1'"“eccesso di Dio”, che la Rivelazione manifesta e traduce.

Una sua negazione sarebbe innaturale alla «naturalis ratio», che solo per una
«praesumptio» — «quae est mater erroris» (S.c.G., I, 5) — si assolutizzerebbe fino alla
pretesa di una propria adeguazione a tutta la realtd. «Sunt [...] quidam - scrive
Tommaso d’Aquino — tantum de suo ingenio praesumentes, ut totam rerum natu-
ram se reputent suo intellectus posse metiri, aestimantes scilicet totum esse verum
quod eis videtur et falsum quod eis non videtur» (S.c.G., 1, 5).

3. Va riconosciuto, senz’altro, che la «ratio» & in grado di accedere a Dio e di ela-
borare una «scientia divina», ma attraverso il procedimento dell’ascesa e la «inve-
stigatio» «per rationem» (S.Th., I, 1, 1, c.), «fino alla soglia» divina, non fino al
mistero: «Naturalis ratio per creaturas in Dei cognitionem ascendit», mentre la
«fidei cognitio — abbiamo gia citato questo testo — a Deo in nos divina revelatione
descendit» (S.c.G., IV, 1, n. 15). E la differenza tra la «inquisitio» perseguita dalla
ragione e il «suscipere per fidem» la Rivelazione (S.Th., I, 1, 1, 1m).

4. D'altra parte, il riconoscimento del limite della «ratio» o meglio della tra-
scendenza di Dio, non solo non fa violenza alla «ratio» stessa, ma ne professa la
“trascendentalitd” e ne ravvisa, nel suo stesso limite, I'intrinseca capacita o dispo-
nibilita all'intelligibile.

In tal modo la ragione “esce” da sé, in realta rientrando essenzialmente in sé,
nella sua - qui usiamo un termine teologico — obbedienzialita alla ulteriorita, con la
coscienza che questa obedienzialita non determina una sua contraffazione, ma ne
esercita appunto la stessa “trascendentalita”.

La filosofia & “altra” rispetto alla Rivelazione e alla teologia, ma la «naturalis
ratio», per coerenza alla disponibilita all’intelligibile appena accennata, non la
rigetta come alterante.

17



Articoli

Ecco perché la «naturalis ratio», e quindi la filosofia, non si pongono “di fronte”
alla Rivelazione, come un circuito staccato.

5. E a operare l'unificazione, nella distinzione, & il soggetto medesimo del cre-
dente, che, per il fatto di essere tale, non si trova spenta la «ratio», con la sua esi-
genza di intelligibilita, né con essa le altre sue risorse, che dotano la sua antropo-
logia.

Questa si trova attuata in una sua compiutezza filosofica grazie alla «naturalis
ratio»: una compiutezza che non & resa superflua dall’adesione alla Rivelazione.
Questa, d’altra parte, per un verso rende consapevole il credente dell’ulteriorita del
mistero, in cui la compiutezza naturale si trova inclusa; e, per I’altro verso, solleci-
ta I’antropologia del credente alla “corrispondenza” coerente col mistero attraver-
so la reazione del linguaggio, o dei linguaggi — o delle forme dell’analogia — che
manifestano il realismo della fede e dell’adesione, contro una estrinsecita della stes-
sa Rivelazione.

Si potrebbe anzi dire che, nella misura dello sviluppo e della raffinatezza della
filosofia, il mistero estende e dilata le possibilita e la consistenza dei suoi linguaggi.
Da cui: la filosofia nella validita della sua “autonomia” e l'attrazione della stessa
filosofia da parte e come spessore o simbolo del medesimo mistero.

L’analogia con cui il mistero viene variamente espresso, o in cui tale mistero si
rifrange, rinviene la sua possibilita e il suo incentivo.

Tanto pitt che proprio la Rivelazione presenta I’antropologia, con tutte le sue
“irradiazioni”, connessa e unificata — come abbiamo visto - nell’'unico disegno cri-
stico, a cui sono, quindi, “nativamente” consonanti. E la situazione non anomala,
ma “sublimata” dell’antropologia quale, nella sua interezza, e offerta e interpreta-
ta dalla Rivelazione e quindi dal soggetto credente.

Il quale & strutturalmente pensante nel campo della veritad — ossia capace di
intelligibilita e di giudizio —; propenso all’oggetto mediante I'«affectus» e il deside-
rio; dotato della facolta di senso nella narrazione storica; sostenuto dalla prerogati-
va estetica, ossia in grado di cogliere e di creare la bellezza.

Sono le proprieta che il mistero “rapisce” e attira a sé, tendendole e colmando-
le con la sua trascendenza; e, da questo aspetto, suscitando lo stato “teso” del cre-
dente, col suo «cum assensione cogitare», qual ¢ la fede, che & insieme una ferma
adesione non dubitante e pero insoddisfatta, se non inquieta, sempre in accora-
mento, a motivo della sua condizione imperfetta (cfr. S.Th., II-1I, 2, 1).

E veniamo cosi ai linguaggi della fede e della teologia, sui quali ci soffermiano
brevemente.

18



Inos Biffi

3. 1linguaggi della teologia

In questo contesto — come si puod indurre dalle considerazioni precedenti — inten-
diamo per “linguaggio” la forma antropologica con cui la Rivelazione, tramite la
fede, viene iscritta ed espressa dal credente nella molteplicita delle sue risorse, sul
presupposto della relazione analogica.

1. La prima forma del linguaggio teologico & quella del giudizio o della intelligi-
bilita, iscrivendosi la Parola di Dio nell'intelligenza del credente. E il linguaggio che
indica e riconosce la verita della Rivelazione, e vi individua una struttura «scienti-
fica», attribuendo a questa qualificazione il significato di consistenza intelligibile,
non per la riduzione della Rivelazione al livello del «lumen rationis», ma per la “tra-
sfigurazione” intellettiva di questo «lumen» sotto la forza della sostanza nuova, che
vi si imprime. Tommaso d’Aquino, per parte sua, afferma: «Cum [...] gratia non tol-
lat naturam, sed perficiat, oportet quod naturalis ratio subserviat fidei, sicut et
naturalis inclinatio obsequitur caritati» (S.7h., I, 1, 7, 2m).

2. Sempre I’Angelico parla della sacra dottrina «velut impressio divinae scien-
tiae» (S.Th., 1,1, 1, 2, 2m).

E cid che fa definire la teologia un “sapere”, sia pure singolare e in certo modo
“anomalo”. Fosse diversamente, tale «lumen» si troverebbe spento con la fede, e di
conseguenza, come notavamo, la Rivelazione risulterebbe estrinsecamente giustap-
posta, come in una scissione tra il soggetto pensante e il soggetio credente, senza
fondamento.

E I'«intentio profundior» della dottrina di Tommaso d’Aquino sulla natura
«scientifica», argomentativa e sapienziale della «sacra doctrina» (S.7h., I, 1, 2. 6.
8), dove la teologia, in ogni caso, appare “sospesa” e derivata dalla «scientia Dei et
beatorum» e da essa procedente e condizionata, nel senso di promossa (cfr. ibid.), e
verso di essa - quale «res» di 1a dagli «enuntiabilia» — impazientemente e struttu-
ralmente incamminata e orientata (cfr. S.7h., II-II, 1, 2m).

Va pero aggiunto che un simile giudizio trasparente nella «ratio» ha bisogno di
essere come avvivato e supportato dalla forza dello Spirito — come sopra affermava
il testo di Paolo - e non lasciato alle sole energie dell’'uomo: «L'uomo lasciato alle
sue forze non comprende le cose dello Spirito».

19



Articoli

3. Una seconda forma di linguaggio teologico & quella narrativo-ermeneutica,
consona con la modalita storica o di avvenimento della Rivelazione, in atto secondo
la consistenza delle parole e dei segni. In una incapacita o impossibilita di questo
genere di linguaggio, si riscontrebbero dei fatti o dei dati incollegabili e opachi, non
spiegabili e incomprensibili; d’altronde, ancora una volta, 'acutezza dell’esegesi
puo venire solo dallo Spirito, il quale, certo, non prescinde dalla possibilita natura-
le di raccogliere e connettere i dati, ma la sostiene e la introduce nel “mistero” che
vi & iscritto.

4. Un terzo linguaggio con cui viene espressa la Rivelazione e la sua assunzione
& quello tramite '«affectus» e il desiderio: il linguaggio dell’amore, suscitato dal-
I’attrazione del mistero: da cui I'elogio, il canto dello stesso mistero. Se la teologia
scolastica ha privilegiato in certa misura la scientificita della teologia e quindi I'ac-
cesso e il linguaggio del sapere, la teologia “monastica” ha accentuato la seconda
forma di linguaggio.

1) Questo va detto non dimenticando, per esempio nello “scolastico” Tommaso
d’Aquino, la concezione della teologia come sapienza nel senso di esperienza, ossia
con un giudizio non acquisito «per studium», o «per modum cognitionis», ma frui-
to «per modum inclinationis», per “connaturalita”, «non discens, sed patiens divi-
na», secondo I'espressione dello Pseudo-Dionigi.

Si potrebbe, in tal caso, parlare di linguaggio mistico, o che viene alimentato o
che ridonda da una esperienza mistica — esperienza del mistero — grazie alla pre-
senza dello Spirito Santo e al suo dono della sapienza soprannaturale (S.7h., 1, 1, 6,
3m)l.

2) Piu volte ricorre in Tommaso I'espressione «pati divina» — nel Commento alle
Sentenze, nella Somma di Teologia, nel De veritate e nel Commento allo stesso
Pseudo-Dionigi, esattamente per rendere questa forma di conoscenza teologica.

Ricordiamo un testo dal Commento alle Sentenze: la capacita del giudizio teolo-
gico sapienziale «in alcuni ¢’ con lo studio e I'insegnamento, aggiunto all’acutezza
dell’intelligenza» — e allora si tratta di una virtl intellettiva —; «in alcuni, pero, tale
capacita si verifica grazie a una certa affinita alle realta divine (affinitas ad divina),
come dice Dionigi di Ieroteo (De div. nom. 2), che impara le realta divine patendole

1 Cisoffermiano con qualche ampiezza su questo linguaggio in Tommaso d’Aquino, perché ci sembra abba-
stanza incompreso e frainteso.

20



Inos Biffi

— essendo toceato da esse — e di loro ’Apostolo dice che: “I'uomo spirituale giudica
tutto”, mentre in 1 Giovanni 2,27 @ scritto: “L'unzione vi insegnera ogni cosa™ (3
Sent, 35, 2, 1, sol. 1).

3) Si tratta — precisa ulteriormente san Tommaso — di una conoscenza che deri-
va dall’amore: si avvera quando uno «non solum divinorum scientiam in intellectu
accipiens, sed etiam diligendo eis [divinis] unitus est per affectum», e spiega: 1'u-
nione per pura conoscenza intellettiva & pill estrinseca e conosce la riduzione e il
limite o la misura determinata dal soggetto che conosce; nella conoscenza affettiva
invece la relazione con I'oggetto & piti immediata: ¢ 'oggetto a determinare la misu-
ra e a imprimersi nel soggetto e a “toccarlo”: «appetitus movet ad res secundum quo
in seipsis sunt, et sic ad ipsas res quodammodo afficitur».

La conoscenza perfetta avviene per la «compassio ad divina» ossia «ex hoc quod
diligendo divina coniunctus est eis», quando la fede diventa unitiva con la carita (/n
De divinis nominibus, c. 11, 1. 4).

Nella Summa Theologiae aveva affermato: «Cognitio perficitur per hoc quod
cognitum unitur cognoscenti» (I-1I, 28, 1, 3m).

4) Ovviamente lo stesso tema si ritrova nella dottrina di san Tommaso
sull’«instinctus» e sui doni dello Spirito Santo, in particolare su quelli dell'intelletto
e della sapienza; e sulla virtii teologale della carita, in virti della quale si ricevono
i doni dello Spirito Santo, per cui si pud stabilire il rapporto: carita-doni dello Spirito
Santo-teologia come “normale” sapienza per connaturalita.

Occorrerebbe qui esaminare la dottrina di Tommaso sul valore unitivo della
carita, e quindi sulla condizione per una pil intima conoscenza di Dio, per una teo-
logia come sapienza che viene dal dono e dall’azione diretta dello Spirito.

Solo un accenno:

«Caritas attingit Deum, quia coniungit nos Deo» (S.Th., II-1I, 23 3, c.);
«Caritas attingit Deum, ut in ipso sistat» (ibid., 6, c.);

«Dilectio Dei cognitioni praefertur» (ibid., 6, 1m);

«Sapientia de qua loquimur praesupponit caritatem».

5) Quanto ai doni dello Spirito Santo: dispongono alla sequela dell’istinto dello
Spirito Santo.

2



Articoli

— 11 dono dell'intelletto (S.7h., 1I-1I, 8) da cui «intellectus nominis» & reso «bene
mobilis a Spiritu Sancto» (5, ¢.); infonde nell'uvomo un «intellectuale lumen gratiae»
(ibid.), un «supernaturale lumen, ut ulterius penetret ad cognoscendum gquaedam
quae lumen naturale conoscere non valet», ossia una percezione — un «percipere»
— che perfeziona il «lumen naturae», nei riguardi delle realta divine (1, ¢.), precisa-
mente «ea quae nobis supernaturaliter innotescunt, sicut se habet lumen naturale
ad ea quae primordialiter cognoscimus» (2m); o ancora, un «lumen supernaturale»,
che produce una «munditia cordis» (7, c.), per cui si diviene capaci di cogliere i
primi principi della Rivelazione: «ea quae primo et principaliter cadunt sub fide» (3,
c.); ed & dato a tutti quanti siano in grazia, almeno «circa ea quae sunt de necessi-
tate salutis» (4, 1m).

Certo, si tratta di un «donum intellectus inchoatum», in attesa di essere «con-
summatum [...] in patria» (7, c.).

— 11 dono della sapienza: & una conoscenza infusa dei misteri (S.Th., II-11, 45, 6,
2m). Esso opera, di la dalla «inquisitio» sulle realta divine; infonde la connaturalita
0 «compassio» con esse, e quindi un giusto giudizio a loro riguardo, e questo avvie-
ne grazie alla carita: «fit per caritatem quae quidam unit nos Deo», com’e detto in
1 Cor 6,17: «Chi aderisce a Dio forma un solo spirito con lui» (2, c.).

La sapienza come dono — che sorge «ex quadam connaturalitate sive unione ad
divina» (45, 4, ¢.) — trova la sua causa nella volonta, cioe nella carita, e la sua
espressione essenziale nell’intelletto, a cui appartiene 'atto di giudicare. Essa e una
«contemplatio divinorum» (3, 3m).

— Senza dimenticare, continua Tommaso, quel «sapor quidam» che questa
sapienza comporta. La conoscenza teologica come dono dello Spirito Santo & una
conoscenza saporosa: anzi, «amaritudo propter sapientiam vertitur in dulcedinem,
et labor in requiem» (ibid.).

Ed & superiore alla sapienza teologica «per studium et inquisitionem», in quan-
to & «magis de propinquo Deum attingens per quandam scilicet unionem ad ipsum»
(3, 1m).

Tale sapienza — precisa I’Angelico - «praesupponit caritatem», e non pud coesi-
stere col peccato mortale: «non potest esse cum peccato mortali» (4, c.).

Chi non abbia la carita, non possiede questa forma di teologia.

Mentre, la «cognitio divinorum, quae habetur per studium et inquisitionem»
«potest haberi cum peccato mortali» (ibid., 2m).

Uno puo insegnare teologia, anche se non & in stato di grazia.

22



Inos Biffi

- D’altra parte, se tutti quelli che sono in grazia posseggono I'«unzione che inse-
gna su tutto» (1 Gv 2,27), non tutti la ricevono in grado tale da poter manifestare la
«contemplatio divinorum» agli altri: «Questo grado di sapienza non & comune a tutti
quelli che hanno la grazia giustificante (gratum faciens), ma riguarda di pit le gra-
zie gratis date, che lo Spirito Santo distribuisce come vuole, secondo quanto & detto
in 1 Corinti 12 [8ss.]: “A un altro & dato lo Spirito di sapienza”» (5, c.).

5. Ricordiamo, infine, il linguaggio dell’estetica o della rappresentazione secon-
do le esigenze e I'indole della bellezza, in ogni sua possibilita. Il mistero, “giudica-
bile”, “desiderabile e sperimentabile”, & anche “raffigurabile” e “cantabile” - si trat-
ti del canto della poesia o della musica, o delle forme o dei colori e della varieta delle
arti. Il pensiero va immediatamente alle cattedrali medievali come modalita teolo-
giche o mistero nella forma del bello o alla Commedia di Dante, come mistero nella
trasposizione e trasfigurazione poetica.

In fondo siamo ricorsi, nell’esposizione delle differenti forme di linguaggio teo-
logico, ai frascendentali, come proprieta e come facolta: ossia all’«esse», al
«verumy», al «bonum» e al «pulchrumy».

4. A conclusione

Il nostro saggio non intendeva offrire una trattazione esauriente dell’argomen-
to, ma proporre solo degli accenni o degli orientamenti, o spunti in vista di esten-
sione e di approfondimento2.

% Qualche approfondimento si pud trovare in I. Bk, Teologia, steria e contemplazione in Tommaso
d’Aquino, Milano 1995; In., Grazia, ragione e contemplazione. La teologia, le sue forme, la sua storia,
Milano 2000; In., Cristo desiderio del monaco, Milano 1998, 1-33; In., La poesia e la grazia nella
Commedia di Dante, Milano 1999; Ip., Fede, poesia e canto del mistero di Cristo, Milano 2003.

23



