pam——

Articoli RTLu IX (1/2004) 121-151

Possibilita, realta e necessita
del «male radicale»

Riflessioni su La Religione nei limiti della semplice ragione"
e la teoria dell’azione di Kant

Marcus Kohler
Filosofo (Bologna)

Introduzione

Al centro della prima parte de La Religione nei limiti della semplice ragione
(1793) di Immanuel Kant! grava la tesi che «l'uomo & cattivo per natura» (REL B26),
e l'affermazione che per dimostrare la validita di questa proposizione «non occorre
dare una prova formale, vista la grande quantitd di esempi clamorosi che I'espe-
rienza ci mette sotto gli occhi nelle faccende umane» (REL B27). Basta osservare,
ad esempio, la ferocia con cui si commettono assassini e stragi, le guerre fra Stati
cosiddetti civilizzati, la derisione da parte dei cinici di chi «spera in uno stato di pace
perpetua» (REL B31) e la «nascosta doppiezza che si insinua anche nell’amicizia piu
intima, tanto che la moderazione nelle confidenze reciproche e considerata una
massima generale di prudenza anche con gli amici migliori» (REL B29). Tutto cid
non toglie, pero, che si possa e debba chiarire il significato della tesi in questione.
Perché bisogna capire in che senso I'uomo & cattivo per natura e se questa asser-
zione & conciliabile con I'etica kantiana in generale. L’ambiguita del termine “natu-
ra” ¢ gia sufficiente per comprendere quanto sia urgente un’accurata analisi della
tesi. Che I'uomo sia cattivo per natura ha, per Kant, almeno due significati: ogni
uomo e cattivo; I'uomo & cattivo a causa della sua liberta.

1 Antrop = Antropologia dal punto di vista pragmatico, in Scritti Morali (= SM), a cura di Pietro Chiodi,
Torino 1970; CG = Critica del Giudizio, a cura di Alberto Bosi, Torino 1993; CRP = Critica della ragion
pura, a cura di Pietro Chiodi, Torino 1967; CRPR = Critica della ragion pratica, in SM; FMC = Fondazione
della metafisica dei costumi, in SM; MC = Metafisica dei costumi (PMDD = Principi metafisici della dot-
trina del diritto; PMDV = Principi metafisici della dottrina della virta), a cura di Giovanni Vidari, Roma-
Bari 1989; PROL = Prolegomeni ad ogni futura metafisica, a cura di Pantaleo Carabellese, Roma-Bari
1982; REL = La religione nei limiti della semplice ragione, in SM.

121



Contributi

Il concetto principale del testo in esame & il male radicale, il quale non designa
atti particolarmente sanguinosi o atroci, bensi un atteggiamento nei riguardi della
legge morale che rende possibile ogni specifico male morale. A proposito di questo
concetto si possono distinguere due giudizi: 1) il male radicale spiega il male mora-
le dell’esperienza comune, riconducendolo al principio soggettivo di scelta dell’a-
gente. Al pari del bene, il male non precede la legge morale, ma la segue?. In quan-
to condizione della possibilita di esistenza del male morale il male radicale & reale.
2) Il male radicale non & solo reale, ma anche necessario e universale. Nell'usare la
propria liberta I'uomo, inevitabilmente, cade nei lacci del male.

La prima parte di quest’articolo vertera sul primo giudizio, mettendo in risalto la
particolare concezione autonomistica della libertd umana nella Religione (un’autono-
mia di fondo aperta all’autonomia morale cosi come all’eteronomia morale), la mas-
sima come principio fondamentale dell’agire razionale e le difficolta riscontrate da
Kant nell’affrontare fenomeni di irrazionalita quale la debolezza della volonti, non-
ché I'atemporalita delle decisioni morali. Nella seconda parte esamineremo, con scet-
ticismo, il secondo giudizio; ci chiederemo se esso sia conciliabile con la liberta umana
e se la sua validita possa esser dimostrata con una deduzione trascendentale3.

1. Possibilita e realta del male radicale

1.1. Il problema di fondo: liberta come autonomia

Gerold Prauss critica la relazione analitica in cui furono posti i concetti di liberta
trascendentale e di autonomia morale sin dalla Fondazione della metafisica dei
costumi (1785) e, soprattutto, nella Critica della ragion pratica (1788)4. Tale rap-
porto di identitd portdo Kant a un’aporia da cui non seppe pii1 uscire, benché dispo-

¢ I concetti di bene e male designano «sempre una relazione alla volonta in quanto determinata dalla legge
razionale a fare di qualcosa il suo oggetto» (CRPR A105); «il concetto del bene e del male [...] non deve
esser determinato prima della legge morale [...], ma soltanto [...] dopo di essa e mediante essa» (CRPR
Al110).

3 Tale scetticismo non implica alcun giudizio sul concetto teologico di peccato originale, bensi riguarda sol-
tanto la coerenza interna della filosofia pratica di Kant.

4 Cfr. G. Prauss, Kant diber Freiheit als Autonomie (di seguito: Prauss), Frankfurt a. Main 1983, 86; In. — CH.
SCHULTE, Radikal bose: die Karriere des Bisen von Kant bis Nietzsche (di seguito: ScHurte), Miinchen 1991,
28-32, 50-65. Tuttavia Schulte valuta positivamente I'approccio alla liberta della Critica della ragion pura
(1781) e della Religione. Simile, M. A. PRANTEDA, Il legno storto. I significati del male in Kant (di seguito:
PRANTEDA), Firenze 2002, 258-261, 296.

122



Marcus Kohler

nesse dei mezzi filosofici necessari per farlo. Dato che il dovere non é altro che il
volere ragionevole ostacolato dalle inclinazioni dell’agente, questi non compie libe-
ramente né le proprie azioni morali, né quelle immorali, e non gli possono essere
imputate né le une, né le altre, perché entrambi i tipi d’azione si sottraggono al con-
trollo dell’agente. In assenza di inclinazioni egli compie automaticamente azioni
morali, mentre la presenza di inclinazioni fa si che egli compia con la stessa mec-
canicita azioni immorali. Di conseguenza, né la volonta morale né la volonta immo-
rale dipendono dalla libertad trascendentale, ma, per assurdo che sembri, dalla
necessita naturale, cio¢ dall’efficienza delle cause empiriche fuori dal controllo del-
I'agente.

Stando all’interpretazione di Prauss, il problema delle suddette opere & che iden-
tificano la volonta libera con I'autonomia morale, il che crea non poche difficolta,
non per ultima 'impossibilita di violare liberamente la legge morale. Non intendo
discutere in questa sede se il problema sollevato da Prauss e da altri colga davvero
I'essenza dell’argomentazione di Kant. Vorrei, invece, dimostrare che il maggior
contributo della Religione alla teoria dell’azione consiste nel chiarimento del fatto
che & necessario pensare la libertd umana come qualcosa di aperto nei confronti
della morale, nel senso che 1’agente razionale riflette e delibera su tutto alla luce
dell'imperativo categorico, senza perd seguirlo necessariamente nel proprio com-
portamento.

1.2. I principi della teoria dell’azione kantiana
Nel testo della Religione si trova un’asserzione che & fondamentale per tutta la
teoria kantiana dell’agire umano:

«La liberta del libero arbitrio ha un carattere del tutto particolare, cioé quello di
poter essere determinata ad agire da un movente solo in quanto 'uomo I’ha accol-
to nella propria massima (facendosene una regola del proprio comportamento); solo
a questo patto un movente, qualunque esso sia, € compatibile con la spontaneita
assoluta del libero arbitrio (con la liberta)» (REL B11s.).

o

Questa tesi, che da Henry E. Allison® & stata battezzata Incorporation Thesis
(KTF 5s.), esprime uno dei principi pit importanti del comportamento razionale.
Esaminando i concetti di libero arbitrio, di movente e di massima vorrei mettere in

5 IF = Idealism and Freedom, Cambridge 1996; KTF = Kant's theory of freedom, Cambridge 1990; KTI =
Kant's transcendental idealism, New Haven-London 1983.

123



Contributi

evidenza i seguenti aspetti: non si pud agire senza riflettere sul perché o affinché
dei propri atti; tutti i moventi sono determinanti se e solo se vengono accolti in una
massima; la scelta delle proprie massime implica una presa di posizione morale.

Il libero arbitrio & per definizione assolutamente spontaneo, vale a dire, non &
determinato da cause aliene. Per questa sua caratteristica fondamentale viene
distinto dall’arbitrium brutum degli animali, il quale risulta «patologicamente neces-
sitato» (CRP A534/B562). Entrambi sono degli arbitri sensitivi, ma solo il secondo
reagisce con necessita agli impulsi a cui & esposto. Il primo, invece, pur essendo
«affetto patologicamente» (ibid.) nel ricevere tali impulsi dall’ambiente e dal proprio
organismo, ¢ spontaneo, «in quanto la sensibilita non rende necessaria la sua azio-
ne, perché c¢’® nell'uomo una facolta di autodeterminazione, indipendente dalla
costrizione degli impulsi sensibili» (ibid.)6. Tale autodeterminazione & un processo
razionale, poiché il libero arbitrio & la «facolta di appetire in base a concetti» (MS-
PMDD AB4). Esso si autodetermina mediante la scelta delle proprie massime.

Il movente & il motivo per cui si compie 'azione; il movente & il perché dell’azio-
ne. Il perché dell’azione & anche il suo affinché. Il movente & il fine o lo scopo del-
I'azione. Senza un fine «non pud esserci nell'uomo nessuna determinazione della
volonta» (REL BVI)7. Questa asserzione & molto importante perché Kant dice pres-
sappoco la stessa cosa circa il movente: «il libero arbitrio non pud determinarsi
senza movente» (REL B32). Il fine & il «motivo materiale di determinazione del libe-
ro arbitrio» (REL BIV). Il motivo formale & la possibilita di universalizzare le proprie
massime; il motivo materiale & cid che s’intende realizzare con la propria azione. In
modo analogo il movente & definito come «materia delle massime» (REL B34). La
materia delle massime & quanto si desidera ottenere adottandole. Le massime «pre-
suppongono un oggetto (materia) della facolta di desiderare come motivo determi-
nante della volonta» (CRPR A38), cioe un fine o un movente.

«Un fine & sempre oggetto di un’inclinazione, cioé del desiderio immediato di
ottenere il possesso di una cosa per mezzo della propria azione» (REL BX). 1l fine
dipende quindi da un’inclinazione ed & empirico. Tuttavia, non esistono solamente
fini empirici (soggettivi, relativi), ma anche fini non empirici (oggettivi, assoluti)s.

6 Cfr. CRP A801s./B829s.; CRPR A57.

7 Quanto «serve alla volonta come principio oggettivo per la sua autodeterminazione & il fine» (FMC BA63).
Quindi «ogni azione ha [...] un proprio fine» (MC-PMDV A12); non vi possono essere «delle azioni senza
scopo» (ibid.). Un fine (o scopo) non @ in grado di determinare il libero arbitrio, a meno di non essere scel-
to liberamente (MC-PMDV A11).

8 Cfr. REL BXIss.; FMC BA63ss.; CRPR A198-215; MC-PMDV A7-18.

124



Marcus Kéhler

Cid costituisce un’altra somiglianza strutturale tra il fine ed il movente: la suddivi-
sione in empirico e non empirico. Difatti, il termine “movente” non & un mero sino-
nimo di “inclinazione”. Essa denota un motivo d’azione radicato nella sensibilita
dell’agente (REL B31), il quale prova piacere o meno in relazione a determinati
oggetti ovvero stati di cose. L'inclinazione richiede esperienza; non la si puo avere
senza la conoscenza empirica dell’oggetto da cui deriva (REL B21). Tutti i moventi
dell'inclinazione sono guidati «dal principio tanto apprezzato della felicita» (REL
B53). Questo principio & ’'amore di sé. Infatti, alla base dei moventi dell’inclinazio-
ne sta un unico movente, I’egoismo. Ora, sia un’inclinazione che un movente (o fine)
sono indubbiamente dei fattori motivazionali. Ma il concetto di movente, essendo
iperonimo di “inclinazione”, risulta pitt ampio: qualsiasi motivo d’azione, empirico
0 non empirico che esso sia, pud diventare un movente. Persino la legge morale pud
essere «per se stessa un movente sufficiente» (REL B12, cfr. B18). Il movente non
dipende quindi necessariamente dall’esperienza del soggetto nel mondo, bensi puo
anche scaturire dalla sola ragione9.

La massima e una regola che I'agente da a se stesso. Non si tratta di una rego-
la oggettiva che dice quel che si deve fare per raggiungere un determinato fine o
quel che si deve fare o non fare a prescindere dai propri fini. La massima esprime
quanto I'agente intende fare in generale o in situazioni particolari. Essa non appar-
tiene alla sfera del dover fare, bensi a quella del voler fare:

«Massima @ il principio soggettivo del volere; il principio oggettivo [...] & la legge
pratica» (FMC BA16).

«Massima & il principio soggettivo dell’agire che deve essere distinta dal princi-
pio oggettivo, ossia dalla legge pratica» (FMC BA52).

La massima & soggettiva in contrapposizione al principio oggettivo, la legge pra-
tica, cioe I'imperativo categorico. Ma non solo. Nella seconda critica, pur sottoli-
neando che solo I'imperativo categorico puo esser considerato una legge pratica,
Kant ammette che entrambi i tipi d’imperativo, quindi anche quegli ipotetici, sono
dei principi oggettivi, opposti al principio soggettivo della massima (CRPR A35-38).
Le massime sono radicalmente soggettive: senza di esse il soggetto non riuscirebbe
ad affermarsi in azioni concrete. Esse sono pit fondamentali dei principi oggettivi:
solo a patto di venir accolti nelle massime dell’agente, tali principi possono deter-
minare il suo comportamento. Le massime sono indispensabili: il soggetto non pud

9 Il rispetto per la legge «& la moralita stessa vista soggettivamente come movente» (CRPR A134), cioé la
moralita divenuta massima (suprema) dell’agente.

125



Contributi

volere ed agire che sotto I'egida delle sue massime10. Ma quelle sue massime non le
ha trovate “Ii”, pronte all’'uso. Anzi, se I'e dovute formare ed imporre prima di met-
terle in attol1.

La massima ¢ espressione dell'identita dell’agente e la condizione della possibi-
lita che egli s’identifichi con ogni suo movente. Perché un movente possa determi-
nare un’azione, non basta che esso sia in qualche modo presente “in” lui, ma &
necessario che egli lo consideri suo. Certo, un desiderio nasce spesso spontanea-
mente, fuori dal controllo della razionalita. Ma perché un qualsiasi desiderio possa
essere mio, occorre che io ne divenga conscio e consapevole, il che implica che lo
giudichi in relazione agli altri moventi.

Nel linguaggio di Kant cid significa che il desiderio viene rappresentato dall’in-
telletto o dalla ragione (MC-PMDD AB3s.). Fra movente e massima media [’interes-
se. Kant descrive una triade di concetti interconnessi: movente — interesse — massi-
ma (CRPR A141). L'atto di rappresentare un desiderio non & una semplice concet-
tualizzazione, ma anche e soprattutto un atto di valutazione. Linteresse per una
cosa non & sempre compatibile con quello per un’altra. Essere veramente interes-
sati a qualcosa significa avere delle preferenze e operare una scelta. In altre paro-
le, significa volerel2. Tra I'interesse e I'azione interferisce una massima che formu-
la un particolare interesse dell’agente tenendo conto, nel migliore dei casi, anche
degli altri suoi interessi, tra cui puo figurare anche la volonta di seguire la legge
morale. Idealmente la formulazione e adozione di una massima avviene alla luce
della totalita degli interessi sia dell’agente razionale stesso che di tutte le persone.

Le massime quale principio di azione e di mediazione fra tutti i moventi ed inte-
ressi formano il cuore della ragion pratica!3. Sono il filiro attraverso il quale devo-

10 Nella Fondazione il poter «agire secondo la rappresentazione delle leggi, ossia secondo principi» (FMC
BA36) & considerato definiens dell'avere una volonta, la quale viene «pensata come una facolta di auto-
determinazione ad agire in conformit alla rappresentazione di certe leggi» (FMC BA63). Fra tali leggi o
principi vanno annoverate anche le massime. Cfr. KTF 86 e R. BITTNER, Maximen (di seguito: BITTNER), in
Akten des 4. Internationalen Kant-Kongresses, a cura di G. Funke e J. Kopper, Berlin 1974, 491-496.

11 Nella Fondazione le massime sono caratterizzate come «regole che noi stessi ci imponiamo» (FMC BAS4).
Allison (KTF 88) e BITTNER (486s.) enfatizzano giustamente questa caratteristica.

12 «[E] la stessa cosa volere qualcosa e provare soddisfazione per la sua esistenza, cio® prendervi interes-
se» (CG B14).

13 11 significato esatto del termine “massima” & stato oggetto di una lunga e vivace discussione filosofica (cfr.
KTF 85-94). Gli esempi di massime addotti da Kant hanno il carattere di regole generali della forma «Se
mi trovo in una situazione del tipo S intraprendo un’azione del tipo X» (cfr. FMC BA 53-55; CRPR A49-51:
KTF 89s.), e non di intenzioni specifiche. Si potrebbe quindi delimitare la formulazione di massime a scel-
te importanti, atte ad essere 'oggetto di riflessioni morali sulla base dell'imperativo categorico (cfr. p. es.
BITTNER, 485-491). Allison (KTF 93s.) invece propone una concezione pitt ampia ed elastica, che riunisce

126



Marcus Kéhler

no passare tutti i motivi d’azione possibili ed immaginabili prima di poter determi-
nare il comportamento dell’agente razionale. Neppure la legge morale diventa auto-
maticamente movente; «la legge morale & per se stessa un movente sufficiente e chi
la assume come massima ¢ moralmente buono» (REL B12, corsivo nostro).

Nessuno pud quindi agire senza riflettere sul perché o affinché dei suoi atti, in
quanto ogni atto del libero arbitrio richiede, come presa di coscienza dei propri inte-
ressi, la formazione di una massima da parte della ragione che, pur sollecitandosi
all’autonomia morale, pondera tutti i possibili moventi, tra cui anche quello mora-
le, per determinarsi all’azione in maniera autonoma, benché non necessariamente
nel modo eticamente giusto, operando in ogni caso una scelta morale.

1.3. La natura dell’'uomo: liberta e intenzione

Il risultato fondamentale della seconda critica era che la «ragion pura e per sé
sola pratica e da (all'uomo) una legge universale che chiamiamo legge morale»
(CRPR A56). L'imperativo categorico non & deducibile da altri principi. Esso & pre-
sente nella coscienza dell’agente razionale quale mero fatto, il «fatto della ragione»
(CRPR A56; cfr. REL B16). Tale fatto non & altro che il dovere che implica, a sua
volta, il poter fare ovvero I'assoluta spontaneita da parte dell’agente (CRPR A54; cfr.
REL B59). Ora, se I'uomo fosse cattivo per natura, egli non potrebbe sperare di fare
il bene, né prima né poi. Perché essere cattivi vuol dire far dispetto alla legge mora-
le, preferendogli un comportamento improntato all’egoismo (REL B34). L'uomo non
sarebbe quindi in grado di rispettare la legge morale e di formare le sue massime
in conformitad ad essa. Pertanto riscontreremmo nei testi di Kant una clamorosa
coniraddizione, I’affermazione che I'uomo & libero di fare il bene e che, nello stes-
so tempo, non lo &. Onde evitare un tale controsenso Kant deve spiegare cosa inten-
de esattamente per “natura”.

A scanso d’equivoci, Kant dichiara all’inizio della prima parte della Religione che
il termine “natura” applicato al problema etico del male non mantiene il suo con-
sueto significato, il quale sarebbe diametralmente opposto ai concetti di liberta e
responsabilita, intrinsecamente collegati ai «predicati di moralmente buono e di
moralmente cattivo» (REL B6). Qual & il consueto significato? Il concetto di natura &
sostanzialmente critico, uno dei piti importanti risultati della prima critical4. Li Kant

i due tipi di massime, regole generali e intenzioni specifiche, in una gerarchia, conciliando due esigenze:
a) le massime stanno alla base di ogni azione libera; b) le massime sono o appropriate per una riflessio-
ne morale o connesse con alire massime atte al test di universalizzazione.

14 Cfr. CRP A216/B263, A418-420/B446-448; PROL, A7T1-77 e A 109-113.

137



Contributi

distingueva I’aspetto formale del termine da quello materiale. Formalmente ogni
cosa essente parte della natura lo & in virtu delle categorie che la determinano e
grazie alle quali diventa oggetto dell’esperienza intersoggettiva e scientifica. La
categoria che piui delle altre caratterizza il concetto formale di natura & quella della
causalita. Pertanto tale concetto si riferisce all’ordinamento causale delle cose. Non
vi & alcun oggetto dell’esperienza che non abbia delle proprieta causali e che non
stia in relazione causale ad altri oggetti della medesima esperienza. Materialmente
il concetto di natura designa «l'insieme dei fenomeni in quanto risultano universal-
mente connessi in base a un principio interno di causalita» (CRP A419). Il concetto
materiale equivale al campo dell’esperienza oggettiva e scientifica nella sua totalita,
in cui tutti i fenomeni, cioé sostanze ed eventi, vengono necessariamente rappre-
sentati come causalmente interdipendenti. Conoscere i fenomeni singolarmente e
nel loro insieme significa quindi non abbandonare mai la ricerca della causa
lasciando inesplicato un avvenimento.

Questo concetto di natura non pud certo essere quello di cui Kant si serve per
affermare la naturale malvagita dell'uomo, dal momento che in tal caso qualsiasi
azione risulterebbe determinata e, di conseguenza, non imputabile; essere liberi e
responsabili significa che al momento della decisione sia 'azione che 1'astensione
sono in potere di chi agisce, al punto tale che si potrebbe agire anche diversamen-
te (REL B59). Cosa significa dunque “natura” nel contesto della Religione?

La natura dell'uomo & «il principio soggettivo dell’'uso della liberta umana» (REL
B6). Kant non dice «principio della liberta», ma «principio dell’uso della liberta».
Cosa significa dunque «usare la liberta»? Nell’ambito della filosofia pratica I'e-
spressione significa senz’altro volere ed agire. Orbene, del volere e dell’agire cono-
sciamo gia il principio soggettivo: la massima. Anche nella Religione Kant identifica
il principio in questione con una massima «che il libero arbitrio da a se stesso per
I'uso della propria liberta» (REL B7). Il fatto che il libero arbitrio adotti una massi-
ma piuttosto che un’altra, & inspiegabile. Perché il principio soggettivo di scelta
della massima & o «un semplice impulso naturale» (ibid.), o di nuovo una massima.
Nel primo caso tale principio impedirebbe 1'esercizio della liberta, il che sarebbe
una contraddizione. Nel secondo caso si creerebbe un regressus ad infinitum, se
non ci si fermasse ad una prima massima scelta per se stessa: essendo la scelta di
un massima un atto libero, il principio della scelta non pud che trovarsi in un’altra
massima, che a sua volta rimanda a un’altra massima, e cosi via. Nel ripercorrere
tutta la «serie dei principi soggettivi» (ibid.) non si giungerebbe mai al primo.
Pertanto una massima, «il principio soggettivo primo dell’accettazione delle massi-
me morali» (ibid.), risulta inspiegabile.

128



Marcus Koéhler

Nell’argomentazione emerge un’altra caratteristica della razionalita pratica:
avere pill d'una massima significa che una di esse &, dal punto di vista etico, fon-
damentale. Ogni agente & in possesso di almeno una massima che non ha accettato
sulla base di altre, ma direttamente. Questa massima sta alla base di tutte le altre.
In essa sono radicati il bene ed il male.

Kant identifica la natura dell'uomo anche con 'intenzione [Gesinnung]: la prima
massima e l'intenzione dell’agente, la quale non pud essere indifferente nei con-
fronti del bene e del male. Kant dice che «l'uomo (per natura) & o moralmente
buono o moralmente cattivo» (REL B8s.), caratterizzando la propria posizione come
rigorismo, a differenza dell’indifferentismo, secondo cui I'uomo non & né buono né
cattivo, e del sincretismo, il quale ritiene «che I'uomo sia al tempo stesso buono e
cattivo» (REL B9). 1l rigorismo sostiene che non esiste «alcuna neutralita morale
tanto nelle azioni (adiaphora) come nei caratteri umani» (ibid.)15.

Ecco 'argomento contro 'indifferentismo (cfr. REL B12s.): senza movente I'uo-
mo non pud agire. Ma senza accoglierlo nella propria massima egli non puo agire
liberamente. Ora, il movente della ragione @ il rispetto per la legge morale. Se I'uo-
mo, per compiere una qualsiasi azione, non lo accoglie nella sua massima, allora
deve determinarsi per un altro movente. Ne segue che un’azione non motivata dalla
legge morale & compiuta per un altro movente opposto alla legge morale. Cio dimo-
stra che l'intenzione dell’agente non & mai indifferente.

Un’obiezione: & vero che ad ogni azione puo esser attribuito un valore morale,
perché qualsiasi azione pud diventare oggetto di riflessione etica. Ma le azioni per-
messe dall’imperativo categorico necessitano di un motivo per esser compiute, poi-
ché il fatto che sono lecite non & un motivo sufficiente per compierle. Sebbene il loro
motivo sia empirico, esse non saranno opposte alla legge.

Tuttavia, la scelta di ogni singola massima si opera sulla base di una prima mas-
sima. La scelta della massima di non fare mai una promessa a meno di non esser
certo di poterla mantenere, che sta alla base, per esempio, dell’atto lecito di chie-
dere un prestito, pud esser motivata o dal rispetto per la legge o da considerazioni
consequenzialistiche, Nel primo caso la massima scelta & buona perché & buona la
massima grazie alla quale si & operato tale scelta. Nel secondo caso succede il con-
trario. Avendo una prima massima con cui si obbliga 0 meno a compiere ogni sin-

15 Un adiaphoron morale (REL B10) & un’azione che non ha «alcun rapporto con la legge morale» (ibid.),
per cui non risulta né prescritta, né vietata, né permessa. Esso & un mero fenomeno naturale sottostan-
te a «leggi fisiche» (ibid.).

129



Contributi

gola azione e a scegliere ogni singola massima per il rispetto della legge, 1'uomo non
puo essere indifferente verso la morale.

Un’altra obiezione riguarda i casi di sovradeterminazione: se presto aiuto a
qualeuno sia per dovere che per simpatia, agisco anche per un motivo non morale,
ma per un motivo che, di per sé, non é opposto al movente della legge morale.

Kant potrebbe replicare che dipende dalla massima se il secondo movente, la
simpatia, & opposto alla legge. Se la massima & quella di aiutare gli altri anche
quando essi non m’ispirano simpatia, allora il movente della simpatia sopraggiun-
ge alla realizzazione dell’atto senza nulla togliere al vigore del movente moralel6. E
la qualita di questa massima dipende, a sua volta, dall'intenzione con cui la scelgo,
se per un motivo puramente razionale o in vista delle possibili ripercussioni negati-
ve che la linea di condotta opposta potrebbe avere su di me.

Passiamo ora all’argomento contro il sincretismo: I'intenzione non pud essere
eterogenea, cioé buona sotto un aspetto e cattiva sotto un altro. Se 'uomo &

«buono per un certo aspetto significa che ha accolto la legge morale nella sua
massima, mentre se dovesse essere al tempo stesso moralmente cattivo sotto un
diverso aspetto, ne verrebbe che (essendo la legge morale che ordina di adempiere
il dovere in generale unica e universale) la massima fondata su di essa sarebbe con-
temporaneamente universale e particolare, il che & contraddittorio» (REL B13).

Il ragionamento & basato sull’'universalita della legge morale, che ci dice di agire
sempre in modo tale che le nostre massime possano diventare leggi pratiche per
ogni agente autonomo.

«Agisci in modo che la massima della tua volonta possa sempre valere nello stes-
so tempo come principio di una legislazione universale» (CRPR A54).

Ora, un agente che fosse in parte buono e in parte cattivo avrebbe una massima
logicamente inconsistente, del tipo: talvolta voglio agire sempre in modo che le mie
massime possano valere come leggi pratiche per tutti. Cid non significa che non vi
siano agenti che abbiano la massima di obbedire guasi sempre alla legge. Ma la loro
intenzione & gia cattiva, e non solo eterogenea.

Il rigorismo & senz’altro un elemento tanto essenziale quanto discutibile della
teoria del male radicale, simile al concetto di volonta buona nella Fondazione: «non

16 Lattribuzione di valore morale a un’azione doverosa compiuta anche per inclinazione implica il giudizio
che I'agente avrebbe comunque fatto il suo dovere anche se gli fosse mancata Uinclinazione a farlo (KTF
111).

130



Marcus Kohler

¢ concepibile nulla di incondizionatamente buono all'infuori di una volontd buona»
(FMC BA1), la quale si distingue per il fatto che agisce per dovere (FMC BAS-15).
Kant acuisce questo ragionamento nella Religione: il valore morale di ogni singola
massima e azione dipende dall’intenzione dell’agente, che & o buona o cattival?.

1.4. La natura dell’'uomo: disposizione al bene

La natura dell’'uomo in senso morale & la liberta che si esprime in azioni guida-
te e concertate dalle massime, le quali dipendono in ultima analisi da una prima
massima suprema, detta intenzione, che e radicalmente buona o cattiva e da cui
deriva ogni bene e male morale. Ma che 'uomo possa effettivamente optare per la
virtli & garantito, innanzitutto, da una sua naturale disposizione al bene. Pertanto
la natura dell’'uomo consiste non solo nella liberta di scegliere fra il bene e il male,
ma anche in una disposizione al bene.

Kant parla in realta di tre disposizioni, quella all’animalita, quella all’ umanita e
quella alla personalita (REL B15). Le prime due «possono stare sotto il titolo gene-
rale dell’amor di sé fisico» (REL B17). Mentre ’amor di sé dell’animalita & «pura-
mente meccanico, cioé tale da non richiedere la ragione» (REL B16), quello dell'u-
manita, invece, & «comparato (che richiede la ragione), perché ci si giudica felici o
infelici solo paragonandosi agli altri» (REL B17). Il primo & I'istinto biologico di auto-
conservazione e di riproduzione nonché 1'impulso (sempre biologico) a socializzare
con altri individui. I vizi opposti al fine naturale dell’animalitd «sono l'intemperan-
za, la lussuria e il disprezzo selvaggio delle leggi (nei rapporti con gli altri uomini)»
(ibid.).

La disposizione all'umanita concerne I'uomo come essere ragionevole. Avere dei
concetti, che sono gli arnesi dell'intelletto, significa paragonare; I'intelletto li forma
paragonando le cose e trovandovi somiglianze e differenze. In tal modo esso defini-
sce i concetti di sedia, casa e mondo, ma anche di ricco, sano e felice. Ma non solo
nel formare i concetti I'intelletto paragona. Lo fa anche quando arriva ad un giudi-
zio: «questa casa & molto grande» & solo apparentemente un giudizio assoluto. Di
nascosto si tratta di un giudizio relativo: «questa casa & piu grande di quelle nor-
mali». Ora, Kant ritiene che anche una valutazione della propria felicita sia in fondo
un giudizio relativo: «sono un uomo felice» significa quindi «sono piu felice di te».
Dall’inevitabile paragone con gli altri deriva la brama di essere stimati dagli altri. Il
desiderio di essere quantomeno all’altezza degli altri & talmente forte che, per la

17 Cfr, ScHULTE, 67.

131



Contributi

sola angoscia che essi ci superino, cerchiamo a nostra volta di superare loro, quasi
fosse una misura di precauzione contro lo stato infelice dell’inferiorita. I vizi pro-
dotti da questo atteggiamento sono, ad esempio, I'invidia, I'ingratitudine e la gioia
maligna, che possono raggiungere un grado di malignita tale da meritarsi il titolo di
vizi diabolici, il che non e poco visto che lo stesso Kant nega rigorosamente la pos-
sibilita di una volonta diabolica.

Il vero scopo della competitivita dell’'uomo & la civilta [Kultur]: «la natura inten-
deva servirsi dell'idea di questa emulazione (che non esclude 1'amore reciproco)
come movente per promuovere la civilta» (REL B18). L'uomo tende naturalmente
alla civilta, perché essa gli mette a disposizione i mezzi necessari per raggiungere i
fini da lui scelti (cfr. CG §83). Il concetto di civilta & ampio. Esso denota tutte le atti-
vita umane ideate al fine di render vivibile I'esistenza umana in un mondo pieno
d’insidie. Pertanto non sorprende che un elemento della civilta sia il diritto, il cui
scopo finale & la moralita, e che agevola le azioni della buona volonta nel mondo
sensibile (cfr. CG §84).

Infine vi & la disposizione alla personalita che «sta nel provare per la legge mora-
le un rispetto che sia per se stesso un movente sufficiente per il libero arbitrio» (REL
B18). Il provare rispetto & solo un sentimento morale e, come tale, non il fine ulti-
mo della disposizione. Il fine ultimo & che il sentimento diventi un movente del libe-
ro arbitrio, previa incorporazione nelle massime dell’agente. La disposizione consi-
ste quindi nell’incancellabile ricettivita dell’agente per il richiamo della legge mora-
le e nella sua incorruttibile facolta di accogliere il rispetto per tale legge come
movente delle sue azioni. E di fronte all’esortazione morale che si decide se imboc-
care la strada della giustizia e della virtli o optare per una vita all'insegna dell’e-
goismo e del vizio. Pertanto occorre avere la capacita di sentire la voce della legge
morale e di risponderle. Se questa capacita non ci fosse, non potremmo diventare
né buoni né cattivi. Se la perdessimo definitivamente, non potremmo mai ridiventa-
re buoni. In questo senso la personalita & una disposizione su cui non & «assoluta-
mente inseribile nulla di cattivo» (ibid.), a differenza delle altre due disposizioni di
cui 'uomo puod servirsi «in modo contrario ai fini di esse» (REL B19).

Tutte e tre le disposizioni sono buone, «non soltanto (negativamente) buone (nel
senso di non essere opposte alla legge morale), ma sono anche disposizioni al bene
(nel senso di promuoverne la esecuzione)» (REL B19). 1l fine naturale di cercare la
compagnia di altri esseri umani, ad esempio, promuove la messa in pratica del dove-
re di perseguire la felicita altrui. Kant sembra avere piu stima per la sensibilita del-
I'uomo, le cui inclinazioni naturali sono dette buone (REL B69s.; cfr. KTF 149).

162



Marcus Koéhler

Le disposizioni al bene sono, infine, originarie. Cio significa che non & possibile
pensare la natura umana priva di esse. Ecco il modo in cui Kant mitiga l'idea radi-
cale della natura umana come liberta incondizionata: la liberta umana, lungi dal-
I'essere assoluta indifferenza, si manifesta nell’orizzonte del bene, sotto I'idea della
felicita e dell’autonomia morale, ciot di un regno dei fini.

1.5. La tendenza al male

Abbiamo visto fino ad ora che I'uomo si auto-determina liberamente tramite
I’assunzione di massime, senza le quali non sarebbe imputabile né per il bene né
per il male che produce. La sua natura & liberta, libero arbitrio, ma non inteso come
liberum arbitrium indifferentiae. Anzi la sua & una liberta radicalmente predisposta
al bene, mentre il male viene in un secondo momento, quale decisione di fare le pro-
prie scelte non nell’orizzonte dell'imperativo categorico, ma nell’ottica dei soli inte-
ressi personali.

La tendenza al male & definita come «principio soggettivo su cui poggia la pos-
sibilita di deviazione delle massime dalla legge morale» (REL B21). Essa & contin-
gente in quanto origina dalla libera volonta dell’agente. Una tendenza al male o al
bene non pud che essere fondata sull'uso della liberta. Bisogna infatti distinguere
fra una tendenza fisica e una tendenza morale. La prima «si fonda su un impulso
sensibile» (REL B25), dal quale scaturisce con necessita. Soltanto la seconda, essen-
do fondata sull’uso della liberta, puo rivelarsi una tendenza al male.

Cio che puo essere imputato all’agente & un suo atto (ibid.; cfr. MC-PMDD BA22).
Ora, una tendenza non & un atto, ma «un principio di determinazione soggettiva del
libero arbitrio che precede ogni atto» (REL B25). Pertanto si concluderebbe che una
tendenza, non essendo un atto, bensi soltanto una predisposizione a tale, non rap-
presenta nulla di imputabile, né un bene né un male. Onde evitare tale aporia basta
differenziare, secondo Kant, due accezioni della parola «atto». Essa pud «riferirsi
sia a quell’'uso della liberta per cui si accoglie nel libero arbitrio la massima supre-
ma (conforme o contraria alla legge), sia all’altro uso per cui sono compiute in
conformita alla massima le azioni stesse (in base alla loro materia, cioé in riferi-
mento agli oggetti del libero arbitrio)» (REL B25). La tendenza al male & per Kant
un atto nel primo significato, ciod ['accogliere la massima suprema contraria alla
legge quale «principio formale» (ibid.) di ogni singola massima o azione contraria
alla legislazione dell’imperativo categorico. Tale atto & «intelligibile, conoscibile sol-
tanto dalla ragione, senza alcuna condizione temporale» (REL B26), a differenza
degli atti nel secondo significato, che appartengono al mondo empirico e sono com-
piuti nel tempo.

123



Contributi

In cosa consiste dunque la tendenza al male esattamente? Dato che essa & un
atto intelligibile e che la liberta del libero arbitrio pud «essere determinata ad agire
da un movente solo in quanto I'uomo I’ha accolto nella propria massima» (REL B12),
la sua causa non pud esser riposta nella «sensibilita dell’'uomo e nelle inclinazioni
naturali che da essa derivano» (REL B31). Le inclinazioni come tali non sono impu-
tabili. Nessuno puo essere rimproverato per aver avuto, ad esempio, il forte deside-
rio di reagire ad una offesa ingiusta con cattiveria, ma solo per averne fatto il moti-
vo del suo comportamento vendicativo: «la sensibilita contiene troppo poco per
costituire la causa del male morale nell'uomo, perché essa, sopprimendo i moventi
che possono derivare dalla liberta, trasforma I'uomo in un semplice animale» (REL
B32). Un animale non & moralmente responsabile dei suoi atti; mai gli si potrebbe
imputare alcun male morale!s.

Una ragione «perversa [...] contiene invece troppo» (ibid.). La causa del male
radicale non pud consistere nel «pervertimento della ragione moralmente legisla-
trice» (REL B31). Tale pervertimento si avrebbe se la ragione «potesse distruggere
in sé I'autorita della legge e rinnegare I’obbligatorieta che ne consegue» (ibid.). Ma
la ragione non potrebbe mai arrivare a tanto, «perché in tal caso 'opposizione alla
legge verrebbe innalzata a movente [...], facendo cosi del soggetto un essere diabo-
lico» (REL B32)19.

Come giustifica Kant questa affermazione? La sua argomentazione si rifa alla
tesi della reciprocita tra liberta e morale (cfr. KTF 201-213), sostenuta in particolar
modo nei §§ 5-8 della Critica della ragion pratica, secondo la quale I'uso della
liberta implica la presenza di una legge formale che determina la volonta come tale,
a prescindere dai fini che questa si pone:

«Ritenersi un essere fornito di liberta d’azione e tuttavia sciolto dalla legge pro-
pria di un essere siffatto (dalla legge morale) equivarrebbe a concepire una causa
che agisce al di fuori di ogni legge (perché la determinazione di questo essere
mediante leggi fisiche non & possibile a causa della sua liberta): il che & contraddit-
torio» (REL B32).

Questo argomento presuppone una forte concezione nomologica della causalita,

18 Linsistenza di Kant sul fatto che la sensibilita non pub essere la causa del male, & per Prauss (94) un
segno evidente di autocritica. Finalmente egli ammetterebbe che 'uomo pud decidersi autonomamente
per I'eteronomia.

19 «[L]'uomo non approva mai il male in s¢, quindi non si pud mai parlare di una malvagita di principio, ma
solo per abbandono dei principi» (Antrop B267).

134



Marcus Kohler

mettendo a repentaglio la liberta dell’agente di auto-determinarsi non solo al bene,
ma anche al male. Tuttavia & possibile attutirne I'impatto e I’apparente contraddi-
zione alla Incorporation Thesis. Kant dice «ritenersi», non «essere». Si tratta quin-
di di un argomento epistemologico: non posso concepirmi come agente libero se non
sotto la legge morale. Il fatto della ragione, non dimentichiamolo, & solo la ratio
cognoscendi, non la ratio essendi della libertd (CRPR A5). Ma come ratio cogno-
scendi, come coscienza della scelta morale, esso riguarda anche colui che decidera
di non agire per rispetto della legge morale (CRPR A54; REL B59). Percio e plausi-
bile interpretare 'argomento nel seguente modo: «agire al di fuori di ogni legge»
significa «agire senza coscienza» o, meglio, «agire senza la consapevolezza di dover
scegliere tra la legge morale e I’egoismo», il che non e possibile20. Il carattere cau-
sale dell’azione non consiste pertanto nella diretta applicazione dell'imperativo
categorico, bensi nell’autodeterminazione tramite una massima alla luce di esso.

Schulte obietta che Kant non giustifica abbastanza la tesi secondo cui il male
radicale non pud consistere in una volonta diabolica. Dato che la volonta umana &
determinabile soltanto da quei moventi che essa stessa accoglie nelle sue massime,
essa e libera di accogliere qualsiasi movente21.

Tale argomento a favore della possibilita di fare «il male in quanto male» (REL
B36) non mi pare convincente. La premessa riguarda solo le condizioni della possi-
bilita dell’agire libero. La conclusione, invece, & la constatazione di un fatto, del pre-
sunto fatto che I'uomo possa agire per qualsivoglia motivo. La premessa lascia in
sospeso se la volonta sia dotata di criteri per operare una scelta. Da cid non segue,
perd, che essa non disponga di criteri.

Schulte fa comunque anche un’altra obiezione: dato che la legge puo essere un
movente sufficiente per se stesso, non e da escludere che anche la mera ribellione
contro essa possa diventare un movente sufficiente per se stesso; visto che I'agente
pud obbedire al dovere per puro rispetto, sembra plausibile che egli possa anche
disobbedire al dovere per puro dispetto. Allison sottolinea che Kant, ad ogni modo,
non intendeva parlare di una impossibilita psicologica (KTF 150; IF 173 s.). L'esclu-
sione categorica della volonta diabolica & basata sulla concezione della tendenza
alla personalitd e riguarda le condizioni dell'imputabilita in generale. Per essere
imputabile occorre che 'agente riconosca la validita della legge morale. Un agente

20 La coscienza morale & il fatto della ragione. Essa & talmente fondamentale che sarebbe vano il dovere di
acquisirla; chi non |'avesse, non potrebbe nemmeno cercarla (cfr. MC-PMDV A37-39).

21 Cfr. ScHULTE, 103ss.

135



Contributi

che non la riconoscesse, essendo privo d’ogni sentimento morale, rispetto e coscien-
za, non sarebbe pill un essere umano, né responsabile delle sue scelte, per cui non
potrebbe nemmeno esser considerato una volonta diabolica.

Se non nella sensibilitd e neppure in una ragione perversa, in cosa consiste allo-
ra la tendenza al male? Nell’atto intelligibile di formare la massima suprema in
modo tale che «i moventi della sensibilita» (REL B33) accolti in essa «per il princi-
pio soggettivo dell’amor di sé» (ibid.) fungono da «condizione supremay (REL B34)
di tutte le altre massime e di ogni singola azione, relegando il movente del rispetto
per la legge al secondo posto nell’ordine d’importanza dei possibili motivi d’azione.
Il male radicale non consiste pertanto nei moventi come tali ovvero nella «materia
delle massime» (ibid.), ma nella subordinazione del movente morale al movente del-
I'amor di sé, cioe nella «forma delle massime» (ibid.). La tendenza al male sta nel
prendere «il movente dell’amor di sé e delle inclinazioni che da esso derivano come
condizione dell’osservanza della legge morale» (ibid.).

Kant tiene a sottolineare il fatto che la differenza fra un’intenzione buona e una
cattiva non pud esser ridotta «alla differenza dei moventi» (ibid.). Ecco il suo argo-
mento (cfr. REL B33s.): sia il movente morale che il movente egoistico, una volta
assunti nella massima dell’agente, sarebbero di per sé sufficienti per determinare il
libero arbitrio. E I'opposizione all’altro movente che li priva di tale autosufficienza.
Poiché I'uomo accoglie nella sue massime naturalmente entrambi i moventi, ¢'e da
chiedersi perché egli non sia, al tempo stesso, buono e cattivo? La risposta & che la
qualita morale della sua intenzione deriva dalla subordinazione dei moventi: in altre
parole, «tutto dipende da quale dei due moventi egli fa la condizione dell’altro» (REL
B34). Egli «& cattivo perché nelle sue massime capovolge 1'ordine morale dei mo-
venti nel momento in cui li accetta» (ibid.).

Cid che colpisce maggiormente nell’argomentazione di Kant & I’affermazione che
naturalmente 'uomo accoglie nelle sue massime non solo il movente dell’amor di
sé, ma anche quello del rispetto per la legge. Se con «naturalmente» egli volesse
dire che I'uvomo non pud fare altrimenti, allora contraddirebbe appieno la propria
Incorporation Thesis. Pertanto & opportuno applicare anche qui il principio di carita
interpretativa. Poiché 'uomo non pud perdere le disposizioni al bene, egli non pud
nemmeno far a meno di accogliere i principi di esse — egoismo e rispetto - nelle sue
massime, perché altrimenti le disposizioni al bene non sarebbero disposizioni ad
agire, il che sarebbe un evidente controsenso. Pur non avendo liberta di scelta nei
riguardi dei due moventi di fondo, spetta tuttavia a lui definire I'ordine nel quale
intende accoglierli nella massima suprema.

La ferma convinzione che il malvagio non disprezzi e ripudi la legge al cento per

136



Marcus Kohler

cento, emerge chiaramente da un passo dove Kant dice che 'uomo cattivo «& con-
sapevole della legge morale e, tuttavia, ha accettato nella sua massima di allonta-
narsi (a volte) da tale legge» (REL B26s.). Il male radicale da cui deriva ogni male
morale sembra quasi banale. E I'atteggiamento di chi decide - in linea di massima
- di prendersi ogni tanto delle brevi vacanze dalla moralita (KTF 151), cioe di far
dipendere le proprie decisioni da motivi di utilita. Il punto cruciale qui & che lo stes-
so agente, che per motivi di utilita non esclude azioni contrarie all'imperativo cate-
gorico, per motivi di razionalita non disapproverebbe mai del tutto la legge morale
in quanto garante di un certo ordine e di un comportamento regolare. Nella
Fondazione Kant aveva descritto tale atteggiamento ambiguo come 'atto di trasfor-
mare l'universalita del principio morale «in una semplice generalita» (FMC BAS8).

«Ora, benché cid non possa esser giustificato dal nostro giudizio imparziale,
comprova tuttavia che noi riconosciamo realmente la validita dell'imperativo cate-
gorico e che (nel pieno rispetto per esso) semplicemente ci permettiamo alcune
eccezioni a cui non conferiamo grande importanza e consideriamo quasi inevitabi-
lin (FMC BA58s.).

La tendenza al male consiste, in sintesi, nel «capovolgimento dei moventi (con-
trario all'ordine morale) nella massima adottata» (REL B34). Poiché tali moventi
non sono altro che i principi delle disposizioni al bene, possiamo anche dire che la
tendenza al male consiste nel capovolgimento dell’ordine delle disposizioni al bene.
Pensando al concetto di sommo bene (cfr. CRPR A198-215), possiamo infine dire che
la tendenza al male consiste nel capovolgimento del rapporto di supremazia fra i
due elementi contenuti in esso, virti e felicita, ciog nella massima di cercare la virtl
a patto di essere felice, invece che la felicita a patto di essere virtuoso. Si tratta di
un rovesciamento dell’ordine prestabilito dalla ragione in quanto «la felicita non
solo non & la prima cosa, ma neppure & un oggetto incondizionato delle nostre mas-
sime; 'oggetto incondizionato & il merito di essere felice, cioe 'accordo fra tutte le
nostre massime e la legge morale» (REL B52).

1.6. Tre gradi nella tendenza al male

Kant distingue tre gradi nella tendenza al male: fragilita, impurita e malvagita.
Fragile & un uomo che, pur avendo accolto la legge morale nella sua massima, non
riesce a seguirla quando la dovrebbe mettere in pratica. Nonostante essa sia «ogget-
tivamente [...] un movente invincibile, soggettivamente [...] & il motivo piut debole
(paragonato all'inclinazione)» (REL B22). Una volonta debole non riesce a passare
dalla regola in generale all’applicazione di essa nel caso concreto, cio¢ dall'idea alla

137



Contributi

prassi. Non perché le manchi la facolta di giudizio pratico, ma perché all'improvvi-
so intervengono altri motivi ben piu forti e convincenti che la persuadono a com-
piere azioni contrarie alla sua massima. L'uomo dalla volonta debole non ha la mas-
sima di agire, al limite, anche contro la legge, bensi, suo malgrado, si trova a fare
quello che ritiene, in generale, shagliato. Pertanto i suoi atti contro la legge morale
non sono da considerarsi premeditati.

Kant dice due cose che sembrano incompatibili. Da una parte I'uomo fragile &
moralmente responsabile delle sue manchevolezze, dall’altra sembra sopraffatto
dall’inclinazione. Pare che sia un movente non morale a impedirgli di agire confor-
memente alla sua massima morale. A rigor di logica Kant pud aver pensato a due
tipi di antagonismo fra massima e inclinazione. O tale antagonismo @ netto e ’agi-
re per inclinazione non avviene sulla base di una massima. O tale antagonismo &
mediato dalla ragione e I'agire per inclinazione avviene comunque sulla base di una
massima. Nel primo caso, a causa della mancata mediazione da parte della ragio-
ne, I'agente compie un’azione che non nasce dalla sua volonta libera tramite una
massima e che non gli pud essere imputato. Ora, il male morale & imputabile per
definizione. Ne consegue che la fragilith non & un male morale, per cui non pud
essere nemmeno un grado, e fosse solo il primo, nella tendenza al male che &, essa
stessa, un male. Nel secondo caso, invece, I’agente adotta la massima di agire per
inclinazione, cio¢ di soddisfare un determinato desiderio, nonostante il fatto che la
realizzazione di tale desiderio sia contraria alla massima suprema del rispetto per
la legge morale. In questo caso abbiamo un antagonismo fra due massime, di cui
una sola pud aver la meglio. Cio garantisce la liberta e 'imputabilita dell’agente. Ne
consegue che la fragilith & un male morale.

Purtroppo, risolvendo un problema Kant ne crea un altro. ['agente ha ormai due
massime (in realta ne ha tantissime!) — quella di agire sempre per rispetto della
legge morale e quella di soddisfare un desiderio la cui realizzazione & contraria alla
medesima legge. Nella prima egli pone al di sopra di tutto il movente morale, nella
seconda, per contro, il movente dell’amor di sé. Memori del rigorismo di Kant, di cui
abbiamo trattato sopra, dobbiamo ora constatare una contraddizione nel suo ragio-
namento: un agente non puo avere entrambe le massime, perché la seconda rende-
rebbe nulla la prima22. Percio la fragilith non & distinta dalla malvagita; e se lo fosse,

22 11 problema & aggravato dal fatto che 'acquisizione della massima suprema a favore della moralitd
dovrebbe avvenire «mediante una decisione unica e immutabile» (REL B55).

138



Marcus Kohler

sarebbe infondato il rigorismo. Sembra che Kant debba o abbandonare il concetto
di fragilita o allentare il rigorismo23.

Una via d'uscita da questa impasse viene indicata da Allison, il quale propone
come chiave di soluzione il concetto di auto-inganno2?4. Stando all’interpretazione di
Allison (cfr. KTF 159; IF 120 s.), la fragilita & compatibile con la liberta, a patto che
la si identifichi con la propensione verso il male. In tal modo la facilita con cui I'in-
continente soccombe alla tentazione puo esser vista come diretta conseguenza della
massima suprema a favore delle inclinazioni: la mancata perseveranza nel seguire
il supremo principio morale in concreto non ¢ altro che il mancato impegno a porre
il rispetto per la legge al di sopra di tutti gli altri motivi nella massima di fondo. Con
I'unica differenza che la persona cui manca l’autocontrollo mentisce anche a se
stessa, illudendosi di agire in preda a degli impulsi irresistibili. Qui entra in gioco
I'auto-inganno, il quale porta I’agente a confondere il proprio giudizio di valore con
una debolezza che si sottrae alla sua responsabilita.

Sulla base dell’argomentazione di Allison si puo pensare, grossomodo, a due tipi
di auto-inganno: a) I'agente sa di aver adottato la massima di preferire i propri inte-
ressi alla legge morale, ma s’illude di avere un’intenzione buona e di essere vittima
delle sue inclinazioni; b) 'agente non sa di aver adottato tale massima, e s’illude sia
di avere un’intenzione bhuona che di essere vittima delle sue inclinazioni. Il caso (a)
solleva pit1 problemi di quanti ne risolve. Come puo I’agente, da una parte, (crede-
re di) sapere di essere cattivo e, dall’altra, cercare seriamente di convincersi del
contrario? Si tratta di una situazione paradossale: al fine di compiere 1’atto dell’au-
to-inganno, 'agente deve (credere di) sapere il vero; chi mentisce, anche se a se
stesso, sa di non dire il vero2s.

Per quanto riguarda il caso (b), invece, I’obiezione di base si poggia sull’'impro-
babilita, se non impossibilita, che il soggetto rimanga all’oscuro delle proprie scel-
te. La massima, il principio soggettivo di ogni volere ed agire, sorge da un atto
cosciente, da una decisione. In quanto tale perd essa pertiene alla coscienza di sé.
Percid sembra impossibile che il soggetto di tale coscienza non sappia quale scelta

23 Che una concezione meno rigorosa della volonta buona sia possibile, & la tesi che Karl Ameriks difende
nel suo saggio Kant on the Good Will, in Grundlegung zur Metaphysik der Sitten: Ein kooperativer
Kommentar, a cura di Otfried Hoffe, Frankfurt a. Main 1989, 45-65. Avere una buona volonta significa
essere virtuosi nell'insieme, cioé possedere un alto grado di resistenza alla tentazione (ibid. 62).

2 Cfr. KTF 158-161 e IF 178-181, dove Allison sottolinea che tale concetto & legato a tutti e tre i gradi, a
dispetto di quanto afferma Kant, che lo associa solamente alla malvagita.

% Kant era comunque perfettamente consapevole di questo paradosso (cfr. MC-PMDV A85; PRANTEDA, 341-
347).

139



Contributi

abbia fatto. Malgrado cid, Allison insinua esattamente una situazione epistemica di
questo tipo: ’agente non & (fino in fondo) consapevole della sua scelta radicale a sfa-
vore del bene, credendosi nel giusto al punto tale da colpevolizzare la propria sen-
sibilitd per ogni trasgressione della legge morale. Pare che Allison, pur di rendere
il testo della Religione il piti coerente e convincente possibile, sia disposto a conce-
dere un significato di “massima” e “atto intelligibile” che si scosta dall’intellettuali-
smo kantiano — ma forse si tratta di un limite della razionalita, intesa come auto-
trasparenza, che ha intravisto anche lo stesso Kant26.

La soluzione di Allison non convince, innanzitutto perché non rende giustizia al
testo di Kant dove l'incontinente & descritto come una persona che, pur avendo la
massima buona, intenzionalmente e volontariamente fo il male. Ma la soluzione di
Allison non rende nemmeno giustizia al fenomeno dell’acrasia in generale: acrasia
significa compiere un’azione x (p. es. dire una bugia), credendo che un’altra azione
y (p. es. dire la verita) sia possibile e, tutto sommato, preferibile a x27. Sulla base
dell’interpretazione di Allison, perd, y non sarebbe affatto preferibile per un agen-
te che si & permesso, in linea di principio, di non fare cio che richiede la morale qua-
lora non gli risulti utile farlo.

Prendiamo ora in esame il fenomeno dell'impuritd. Impuro & un uomo che, pur
avendo deciso di mettere in pratica I'imperativo categorico, non ha la massima
«moralmente pura», in quanto «non ha accolto in sé [...] soltanto la legge come
movente sufficiente, ma assai spesso (e forse sempre) richiede altri moventi, oltre la
legge, per determinare il libero arbitrio come esige il dovere» (REL B22). A diffe-
renza di una persona colpita da acrasia, 'uomo impuro riesce si a seguire le sue
massime morali, ma solo a condizione che il motivo morale venga rinforzato da altri
moventi non morali. Egli agisce «conformemente al dovere, ma non esclusivamen-
te per il dovere» (ibid.). Ad ogni modo, I'impuro non si autorizza in precedenza a
trasgredire la legge qualora occorra farlo per salvare i propri interessi. Pertanto i
suoi atti contro la legge morale non sono premeditati.

Si nota un tentennamento nell’argomentazione che tradisce 'insicurezza di Kant
nello stabilire la natura morale dell’impurita: 'uomo impuro richiede altri moven-

26 Tespressione piti forte dello scetticismo, peraltro non nuovo nelle opere di Kant (cfr. CRP A551/B579; FMC
BAZ25s.), verso la possibilita di riconoscere la propria intenzione morale & contenuta nel passo della
Religione in cui il filosofo dice dell'uomo che «la profondita del suo cuore (il fondamento soggettivo supre-
mo delle sue massime) resta impenetrabile a lui stesso» (REL B61), senza spiegare perd il perché di tale
imperscrutabilita.

27 Cfr. D. Davinson, Com’e possibile la debolezza della volonta?, in Azioni ed eventi, Bologna 1992.

140



Marcus Kohler

ti, e lo fa «assai spesso (e forse sempre)» (ibid.). Forse sempre? Perché 'esitazione
da parte di Kant? Forse perché intuiva che il «sempre» difficilmente si poteva con-
ciliare con la presunta intenzione buona. Chi richiede sempre un movente non
morale, non & mai disposto ad agire solo per dovere. Il che significa che il rispetto
per la legge morale dipende dall’opportunita di perseguire i propri interessi. Il
movente morale viene quindi subordinato all’amor di sé. Ma questo & quanto Kant
definiva come malvagita.

Anche questa volta Allison tenta di salvare il fenomeno, richiamandosi all'irra-
zionalitd dell’agente (cfr. KTF 159). Limpuro s’illude di agire per dovere, mentre in
realta non fa altro che assecondare i propri interessi. La sua tendenza al male con-
siste nella propensione a non riconoscere la propria slealta nei riguardi della legge
morale. Se il fragile si appella a una presunta debolezza per giustificare le proprie
manchevolezze, I'impuro interpreta i suoi motivi d’azione in modo tale da nascon-
dere a se stesso il fatto che essi non sono morali.

Poiché le obiezioni fatte a Allison a proposito della sua interpretazione della fra-
gilith, sono perfettamente reiterabili riguardo al presente argomento, mi limito qui
a ribadire le estreme conseguenze della sua esegesi. Limpurita viene considerata
un male all'insegna dell’irrazionalita che abbina la mancata trasparenza verso se
stessi, sia alla volontd di non mettersi in cattiva luce, che al rifiuto di indagare sui
veri motivi che spingono alla propria azione. Tale irrazionalita limita considerevol-
mente la liberta dell’'uomo, la quale, se concepita in termini di autocoscienza e di
autocontrollo, sta nell'incorporare 1'effettivo movente dell’azione nella massima
relativa a questa, ciog in una decisione consapevole.

1l terzo grado, la malvagita consiste nella «tendenza del libero arbitrio a massi-
me che pospongono i moventi tratti dalla legge morale ad altri moventi (non mora-
li)» (REL B23). La malvagita corrisponde alla tendenza al male vera e propria, il cui
concetto & stato definito nel capitolo precedente. Essa «va considerata colpa pre-
meditata» (REL B37). E non potrebbe essere diversamente, visto che non si tratta di
un capriccio, bensi di una decisione consapevole.

Il malvagio, quando non si lascia andare a vizi, si accontenta di essere «un uomo
di buoni costumi» (REL B23) anziché «un uomo moralmente buono» (ibid.). Per sal-
vare le apparenze egli si preoccupa soltanto di non oltrepassare i limiti della lega-
lita. Kant dice addirittura che «la perversita di cuore [...] puo coesistere con una
volontd genericamente buona» (REL B36). Il concetto di buona velonta qui adope-
rato non & quello della Fondazione (cfr. EMC BA1). La buona volonta a cui allude
Kant nel passo citato & la legalita del comportamento contrapposta alla moralita
dell'intenzione. I'uomo, sebbene non possegga I'intenzione buona, pud conformare

141



Contributi

le proprie azioni e massime all’imperativo categorico. Evidentemente tale confor-
mita non & pitt motivata dal rispetto per la legge morale, bensi da altro, cioe dall’a-
mor di sé; «per esempio, se prendiamo la veracita come principio, siamo liberati
dall’ansieta di mantenere I'accordo fra le nostre menzogne e di non smarrirci nelle
loro pieghe ingannevoli» (REL B35). La malvagitad non porta necessariamente ad
azioni contrarie alla legge o alla tendenza verso tali azioni, che sono i vizi; «tutta-
via la mentalitd secondo cui la semplice assenza del vizio & come tale giudicata
conformita dell’intenzione alla legge del dovere [...] dev’'esser detta perversita radi-
cale del cuore umano» (REL B36).

Tale mentalitd & caratterizzata dal fatto che essa «trae 'uomo in inganno rispet-
to alle proprie buone o cattive intenzioni» (REL B37), facendo si che questi scambi
la fortuna morale per coscienziosita, non rendendosi conto che & stato tenuto lonta-
no dai vizi dal puro caso, «dall’impotenza, dal temperamento, dall’educazione, dalle
circostanze di tempo e di luogo che inducono in tentazione» (ibid.). I’atteggiamento
dell'uvomo da se stesso gabbato e truffato e slealta. «Questa slealta, questo non voler
vedere [...] ha le sue manifestazioni esterne nell'ipocrisia e nell'inganno verso gli
altri [...] e trova il suo fondamento nel male radicale [...]» (REL B38) Ecco di nuovo
il motivo dell’auto-inganno, il quale nasce dalla mancata volontad di riconoscere la
verita sulle proprie intenzioni. Il male radicale distorce il giudizio morale, renden-
do possibile 'auto-inganno e, conseguentemente, «incerta I'imputazione» (ibid.). Si
badi che I'auto-inganno & un effetto, non la causa del male radicale28. Inoltre esso
non viene concepito, nel passo citato, come un paradossale mentire a se stessi, bensi
come un oscuro desiderio di non riconoscersi fino in fondo. Tuttavia, qui come
prima, non e ben chiaro come la consapevolezza delle proprie massime e l'auto-
inganno possano essere conciliati. Insomma, 'uomo pervertitore dell’ordine morale
interiore & consapevole del suo misfatto? Dato che la colpevolezza del malvagio &
considerata premeditata, I'insistenza sull’auto-inganno suscita qualche perplessita:
com’é possibile ignorare e negare I'ovvio, cioe la propria intenzione morale?

Man mano il tono di Kant s’inasprisce. Se il malvagio & convinto che 'assenza
del vizio basti per essere moralmente buono, non la pensa cosi per ignoranza, bensi
per ipocrisia (cfr. KTF 160).

28 Prauss (98s.) obietta che Kant cade in un circolo vizioso, in quanto la spiegazione del male presuppor-
rebbe gia il male quale ipocrisia. I testi qui esaminati smentiscono perd questa critica; il male radicale &
la causa dell’ipocrisia.

142



Marcus Kohler

«Tutti gli attestati di rispetto verso la legge morale — che le rifiutano, pero, come
movente sufficiente per se stesso, la preponderanza nella propria massima su tutti
gli altri motivi di determinazione del libero arbitrio - sono ipocrisia, e la tendenza
a tali attestati rivela falsitd interiore, cioé la tendenza a mentire a se stessi nell’in-
terpretazione della legge morale a tutto svantaggio di questa [...]» (REL B45).

Ora, I'ipocrisia & piu che altro un’espressione di falsita nei confronti altrui, che
implica una per quanto fievole coscienza dei propri intenti. Come si pud dunque
essere ipocriti verso se stessi, cioé mentire a se stessi? Una risposta a questa
domanda, Kant non ce la da, benché insista sulla mendacita del paradossale auto-
inganno quale ingrediente del male radicale, arrivando, a tratti, a identificare la
bugia interiore con il male radicale (cfr. MC-PMDV A83-88; IF 179)29,

1.7. La tendenza al bene: rivoluzione dell’intenzione e riforma dei costumi

La tendenza al male & radicale, ma non tanto da impedire il ristabilimento delle
disposizioni originarie al hene. Tale ristabilimento consiste nell’atto opposto alla ten-
denza al male, cioe nella restaurazione della supremazia del movente morale (REL
B52). Tale atto non & da concepirsi come un processo graduale. Anzi, perché 'uomo
possa uscire dallo stato di malvagita, «& necessaria una rivoluzione dell’intenzione»
(REL B54), la quale avviene «mediante una decisione unica e immutabile» (REL
B55). Cosi I'uomo riconquista la propria bonta, la virtus noumenon (REL B54).

Ma la «santita delle massime» (REL B52) non basta; tutt’al piti essa avvia 'uo-
mo «verso la santita secondo un progresso indefinito» (REL B53), il quale consiste
nell’acquisire oltre all'intenzione buona anche la virtus phaenomenon (ibid.). Oltre
a mutare la sua intenzione da cattiva in buona, I'uomo deve cambiare anche i suoi
costumi, cioe cercare la massima «conformita dei suoi atti alla legge» (ibid.); oltre
che della moralita delle proprie massime egli deve preoccuparsi della legalita delle
sue azioni. Il progresso verso la santita dello homo phaenomenon & una lunga «rifor-
ma graduale» (REL B54), durante la quale ’agente dovra ripercorrere all’inverso i
tre gradi o stadi del male. Partendo dalla prima massima nuova, cioé dall’intenzio-
ne buona (= superamento della malvagita), egli cerchera di non far dipendere pit le

29 Prauss (99) sostiene che Kant abbandona la concezione autonoma dell’etica nell’affermare I'ipocrisia del-
I'uomo. A mio avviso, questa obiezione sarebbe valida, se e solo se I'ipocrisia fosse o la condizione di pos-
sibilita della tendenza al male o identica con essa. Anche Allison (IF 175) ritiene che la malvagita non sia
possibile senza I'ipocrisia. Nella Religione perd Kant non si esprime in questo senso (cfr. PRANTEDA, 339).
Tuttavia il latente problema dell’auto-inganno rende difficile, se non impossibile, I'analisi esaustiva delle
condizioni dell'imputabilta. La questione della responsabilita morale rimane pertanto incerta (cfr.
PRANTEDA, 347-350).

143



Contributi

sue decisioni dagli incentivi dell’inclinazione (= superamento dell’impurita) e di non
farsi pil1 tentare da situazioni che lo possano indurre ad azioni contrarie alla mas-
sima suprema (= superamento della fragilita).

Cosa garantisce pero la possibilitd di cambiare radicalmente la propria inten-
zione? Non si tratta forse di un’impresa impossibile?

«La caduta dal bene nel male (se si tiene presente che il male proviene dalla
liberta) non & qualcosa di pit comprensibile del risollevamento dal male al bene»
(REL B49).

E cosi, visto che la prima é stata possibile, dovrebbe essere attuabile anche il
secondo. I’adesione al bene o al male & un atto di liberta e in quanto tale inspiega-
hile. Se & possibile aderire all’'uno, allora anche all’altro. Perché negare questa
alternativa significherebbe negare la liberta e quindi anche, ex post, 1'esistenza
stessa del male morale. Né puo la liberta dell'uvomo, rimanendo intrinsecamente
legata alla disposizione al bene, corrompersi al punto tale da non venire piii rag-
giunta dalla voce del dovere. Il dovere pero comanda soltanto quello che e possibi-
le fare (REL B50, B54s.).

1.8. Il carattere nomologico e I'atemporalita dell’atto intelligibile

La tendenza al male, cosi come la rivoluzione dell’intenzione, «& un atto intelli-
gibile, conoscibile soltanto dalla ragione, senza alcuna condizione temporale» (REL
B26). Lorigine di un effetto, ovvero la sua causa, pud essere o razionale o tempo-
rale (REL B40). Nel primo caso si considera pertinente al tempo soltanto 1'effetto,
nel secondo anche la causa. Nel primo caso «I’effetto ¢ riferito a una causa con esso
congiunta mediante leggi di liberta» (ibid.); il libero arbitrio non & determinato da
uno o pitt eventi temporali, ma da una «rappresentazione razionale» (ibid.). Nel
secondo caso l'effetto segue «da uno stato anteriore» (ibid.). Cercare 'origine tem-
porale di un atto libero o morale sarebbe quindi una contraddizione in termini.

Tutta I'argomentazione ricorda molto la soluzione dell’antinomia fra liberta e
determinismo della prima critica (cfr. CRP A532-558/B559-586), cioe la distinzione

30 Tradizionalmente si riassume tale soluzione nel seguente modo: 'uomo in quanto appartenente al mondo
sensibile ovvero fenomenico & determinato; I'uomo in quanto appartenente al mondo intelligibile ovvero
noumenico & libero. La doppia cittadinanza & comunemente considerata ontologica (cfr. ScHULTE, 56-65;
anche M. Mori, Libertd, necessita, determinismo, Bologna 2001, 35-45 presenta Kant come dualista onto-
logico). Allison (K7T 3-61, 310-329; KTF 11-53) opta per un dualismo epistemologico: 'uomo in quanto
considerato o descritto facente parte del mondo fenomenico & determinato; in quanto considerato o
deseritto facente parte del mondo noumenico & libero.

144



Marcus Kohler

tra carattere intelligibile e carattere empirico30. Difatti Kant prosegue con un esem-
pio che sembra essere una versione breve del caso del bugiardo esaminato nella
prima critica (cfr. CRP A554-557/B582-585).

«Quando si cerca l'origine razionale di una cattiva azione bisogna vedere in essa
un fallo in cui 'uomo & caduto da uno stato di innocenza immediatamente prece-
dente. Infatti, qualunque sia stata la sua condotta precedente e quali che siano le
cause naturali che agiscono su di lui, cosi dall’interno come dall’esterno, la sua azio-
ne & libera e non determinata da nessuna di queste cause; di conseguenza essa puo
e deve sempre essere considerata come un uso originario del suo libero arbitrio.
Egli avrebbe dovuto non compierla, qualunque sia stata la circostanza o la condi-
zione in cui sia venuto a trovarsi, perché nessuna causa al mondo pud far si che egli
cessi di essere un soggetto che agisce liberamente» (REL B42).

L'atemporalita dell’azione morale & dovuta all'idea di un inizio radicale, come se
il condizionamento del passato (educazione, ambiente, carattere, esperienze) e del
presente (desideri, credenze), le cosiddette «concause occasionali» (CRP
A554/B582), non esistesse piii. Cid non vuol dire che I'uvomo agisca senza motivo.
Significa che agisce come se lo scegliesse — ex novo - al momento della decisione
(CRP A555/B583).

La spiegazione scientifica & basata sul concetto di causalita e su leggi empiriche;
I'ascrizione di liberta e responsabilita, per contro, avviene in un contesto normati-
vo. Il biasimo verso il bugiardo & fondato su «una legge della ragione, in base alla
quale la ragione e assunta come una causa che, al di fuori di tutte le suddette con-
dizioni empiriche, aveva la possibilita e il dovere di determinare il comportamento
dell’'uomo in modo diverso» (ibid.).

1l concetto kantiano di causalitd & nomologico, sia che venga applicato alla sfera
fenomenica, sia al potere dell’agente di produrre spontaneamente un effetto nel
mondo empirico: «ogni causa efficiente deve avere un carattere, ossia una legge
della sua causalita, senza la quale non sarebbe causa» (CPR A539/B567). Il carat-
tere della ragione & costituito dalle regole pratiche che essa si prescrive, dagli impe-
rativi, dal «dover essere» (CPR A547/575). L'esempio citato sopra mette in eviden-
zia che Kant pensa, in primo luogo, agli imperativi etici. Talvolta, pero, egli chiama
in causa anche gli imperativi prudenziali quali garanti della liberta umana (cfr. CRP
Ab548/B576, A802/B830). In base a quanto & stato detto circa I'importanza della
Incorporation Thesis, ormai non resta alcun dubbio che sia gli uni che gli altri deb-
bano la loro causalita al principio soggettivo d’ogni volere ed agire, cio alle massi-
me. Perché in ultima analisi gli imperativi sarebbero pratici solamente in teoria, se

145



Contributi

I'agente non li accogliesse nelle sue massime per poi metterli in pratica.

Basta la distinzione tra contesto descrittivo e contesto normativo per giustifica-
re la pretesa atemporalita delle azioni libere? Certo, la relazione intercorrente tra
motivi in forma di premesse all’interno di un sillogismo pratico e le rispettive azio-
ni in forma di conclusioni & di natura logica e, in questo senso, non primariamente
temporale (KTF 48). Ma si potrebbe essere a conoscenza di un ragionamento che
non avvenisse nel tempo? Ogni decisione in generale consiste nel formulare una
massima, che & un atto cosciente. Ora, il buon senso direbbe che I'agente puo esse-
re cosciente solo di qualcosa che accade nel tempo. Un atto atemporale sembra per-
tanto un controsenso.

Senza andare troppo nei particolari, possiamo dire che le decisioni dell’agente
sono atemporali solo in uno specifico senso: il concetto di causalita, il fondamento
della natura, & per Kant la condizione di possibilita del tempo oggettivo (cfr. CRP
A189-A211/B232-256). 11 tempo oggettivo si stabilisce applicando la categoria di
causa ed effetto ai fenomeni. Ogni evento nel tempo oggettivo, anche un’azione
umana, e causato da un altro evento; la successione causale garantisce la succes-
sione temporale. Ora, le decisioni dell’agente risultano atemporali in quanto non
fanno parte del tempo oggettivo, perché se ne facessero parte, non sarebbero piu
spontanee (cfr. KTF 52). Cido non toglie pero che le stesse decisioni siano temporali
in quanto attinenti al tempo soggettivo del senso interno non strutturato dalla cate-
goria di causa ed effetto. «Il tempo non & altro che la forma del senso interno, ossia
dell’intuizione di noi stessi e del nostro stato interno» (CRP A33/B49).

Un agente P, in un determinato momento ¢, prende la decisione D di fare x, per
un insieme di motivi M (desideri e credenze). M & emerso prima di ¢, diciamo a (-1.
L'azione, invece, si compie a ¢+1. Dal punto di vista scientifico-empirico, che & 1’otti-
ca della spiegazione causale e, in genere, la prospettiva della terza persona, I'og-
gettivita della sequenza temporale (M/P)i-1 — (D/P)t — (x/P)t+1 & garantita dalle rela-
zioni causali intercorrenti fra M, D e x. Dal punto di vista morale, che & I'ottica della
valutazione (giustificazione) e, in genere, la prospettiva della prima persona, tale
oggettivitd non viene garantita, ma nemmeno ambita. P ha una percezione tempo-
rale di tutte le fasi precedenti a x. Il pitt delle volte la sua percezione corrisponde
alla sequenza causale. Ma non potendo applicare il concetto di causa ed effetto al
processo decisionale vissuto da lui in prima persona, egli da solo relativa importan-
za all’effettivo susseguirsi delle tre fasi indicate nella sequenza oggettiva. Anzi, forse
e lecito parlare di una specie di nunc stans deliberationis quale fulcro dell’azione.
La valutazione definitiva di M avviene al momento di D, e D & un’autentica inten-

146



Marcus Kohler

zione di P se e solo se P tenta subito di realizzarla, cioé di fare x, oppure, nel caso
P abbia preso una decisione per ¢r>1, di fare tutto quanto necessario per essere poi
in grado di fare x a ¢n>1.

2. Realta e necessita del male radicale

2.1. L'universalita del male radicale

Colpisce la radicalita con cui Kant afferma la presenza del male radicale negli
uomini. Esso ¢ «strettamente connesso con la natura umana» (REL B23). Pertanto
la tendenza al male «& attribuita all’'uomo, compreso il migliore» (ibid.). Cio signifi-
ca che I'esperienza del male, esteriore o interiore che sia, & solo il punto di parten-
za per una generalizzazione senza limiti: «I'uomo (anche il migliore) & cattivo per-
ché nelle sue massime capovolge I'ordine morale dei moventi nel momento in cui li
accetta» (REL B34). Il male radicale negli uomini & universale (cfr. REL B39).

1l passaggio dal male radicale quale condizione del male morale al giudizio uni-
versale sull’innata malvagita degli uomini si mostra irto di incongruenze: il bene o
il male nell'uomo sono innati, ma nello stesso tempo anche imputabili. Essi sono
detti innati nel senso che precedono «ogni uso della liberta nel campo dell’espe-
rienza (risalendo alla primissima giovinezza e fino alla nascita) e sono rappresen-
tati come presenti nell'uomo fin dalla nascita, senza che la nascita ne sia la causa»
(REL B8). Avere l'intenzione buona o cattiva significa «che la sua acquisizione non
& avvenuta nel tempo (cioé che I'uvomo & fin dalla fanciullezza, costantemente, o
buono o cattivo). [...] E siccome non ci e possibile ricavare questa intenzione [...] da
qualche atto temporale originario del libero arbitrio, noi la diciamo una costituzio-
ne del libero arbitrio, derivante all’'uomo dalla natura (benché essa, in effetti, sia
fondata sulla liberta)» (REL B14).

Ora, sulla base di quanto e stato detto sopra circa I’atemporalita dell’atto intel-
ligibile, sembra ragionevole che I'intenzione, non avendo alcuna causa nel tempo ed
essendo una scelta talmente fondamentale che non dipende da altre massime del-
I'agente, venga concepita come afemporale relativamente al tempo oggettivo, e
innata nel senso che appartiene alla libertd dell’agente ancor prima che essa si
manifesti nel tempo oggettivo. Molto meno ragionevole, invece, pare il fatto che
Kant insista sull’atemporalita e naturalitda dell’intenzione anche relativamente al
tempo soggettivo, sottolineando che I'uomo & costantemente buono o cattivo fin
dalla nascita. Non vedo come si possa conciliare questa asserzione con la
Incorporation Thesis: la formazione di una massima & un atto razionale, certamen-

147



Contributi

te non attribuibile a lattanti o bambini piccoli. Forse si potrebbe giustificare questa
visione fin troppo “agostiniana”, ponendo 'enfasi sul kantiano come se: il bene e il
male sono rappresentati come se fossero innati - effettivamente Kant si dichiara
contrario a qualsiasi concezione ereditaria del male (REL B41s.).

Ma i problemi non finiscono qui. Qualche pagina dopo leggiamo che la tendenza
morale, «pur potendo essere innata, non richiede tuttavia di esser pensata tale, ma
pud esser considerata acquisita (se & buona), o contratta dall'uomo stesso (se & cat-
tiva)» (REL B21). Qui il come se di prima, che & stato aggiunto alle parole di Kant
nell’estremo tentativo di renderle plausibili e compatibili con il resto della sua teo-
ria, viene ribaltato; 'uomo non & rappresentato come se fosse cattivo per natura,
pur non essendolo, ma come se egli non lo fosse, pur potendolo essere.

L'uomo che ha l'intenzione cattiva esprime, per mezzo delle sue massime, «oltre
al proprio carattere, anche quello della specie» (REL B8). Cio significa che I'espe-
rienza del male negli altri o in noi stessi ci induce al giudizio secondo cui la specie
umana in quanto tale & corrotta.

«Ma che noi, quando diciamo che I'uomo & per natura buono o cattivo, inten-
diamo, a buon diritto, per uomo non 'individuo singolo (perché in tal caso equivar-
rebbe ad ammettere che 'uno & buono e I'altro cattivo per natura) ma l'intera spe-
cie umana, & cosa che potra essere dimostrata soltanto in seguito, qualora dall’in-
dagine antropologica risulti che le ragioni che ci autorizzano ad attribuire a un
uomo come innato uno dei due caratteri, sono tali da non ammettere I’esclusione di
un solo individuo, sicché cid che & detto dell'uomo vale per I'intera specie umana»
(REL B14s.).

Come si puo giustificare un giudizio di questa portata? Per la prova empirica
Kant ci fornisce una serie di osservazioni (cfr. REL B27-31). Kant intende per «inda-
gine antropologica» tali osservazioni empiriche? Se fosse cosli, il giudizio in questio-
ne risulterebbe ingiustificato, dato che la sola esperienza non basta per dimostrare
la validita di un giudizio sintetico a priori, che & universale e apodittico. Ad ogni
modo, sembra che per «indagine antropologica» Kant intenda tutto quanto detto
sulla tendenza al male (cfr. REL B39, nota). Ma anche cosi la situazione non si sbloc-
ca. Perché dal fatto che tale tendenza sia un concetto di notevole forza esplicativa
non segue automaticamente la validita della rispettiva proposizione universale.

Il culmine della dialetticita & raggiunto esattamente quando Kant, riassumendo
quanto ha detto circa la tendenza al male, introduce il concetto di male radicale.

148



Marcus Kohler

«La proposizione “I'uvomo & cattivo” non pud avere altro significato, per cio che
precede, che questo: 'uomo & consapevole della legge morale e, tuttavia, ha accet-
tato nella sua massima di allontanarsi (a volte) da tale legge. Sostenere che egli
cattivo per natura, significa che cio vale per l'intera specie umana: non pero nel
senso che tale qualitd possa esser ricavata dal concetto della specie umana (dal con-
cetto di uomo in generale) perché in tal caso sarebbe necessaria; ma nel senso che
I'uomo, per quanto se ne sa per esperienza, non puo essere giudicato diversamen-
te, 0 anche che & possibile supporre la tendenza al male in ogni uomo, anche nel
migliore, come soggettivamente necessaria. Ma siccome questa tendenza deve esse-
re considerata, a sua volta, come moralmente cattiva, quindi non come una dispo-
sizione naturale, bensi come qualcosa di imputabile all'uomo, percio tale da dover
consistere in determinate massime del libero arbitrio contrarie alla legge; e sicco-
me queste massime, a causa della liberta, devono essere ritenute per sé contingen-
ti — carattere, questo, incompatibile con I'universalita di tale male, a meno che il
principio soggettivo supremo di tutte le massime non sia in qualche modo stretta-
mente congiunto con 'umanita e, per cosi dire radicato in essa — questa tendenza
potra esser considerata una tendenza naturale al male; e poiché e tale da dover
sempre esser riprovevole essa stessa, la potremo definire un male radicale e inna-
to nella natura (e tuttavia procurato a noi da noi stessi)» (REL B26s.).

Kant tenta invano di conciliare due caratteristiche del male radicale diametral-
mente opposte tra di esse: universalita e necessita da una parte e liberta e imputa-
bilita dall’altra. Pur di riuscire nell’ardua impresa, egli introduce una terminologia
tutt’altro che chiara: cosa significa soggettivamente necessario? Che la necessita
non derivi da un concetto? Da cosa allora? Dall’impossibilita di pensare il contra-
rio? Ebbene, cosa ci impedisce di pensare il contrario, I'esperienza, una barriera
psicologica, un argomento trascendentale? Uno spunto offre forse la Fondazione
con la distinzione tra una volonta determinata dalla sola ragione, in cui coincidono
la necessita oggettiva e soggettiva del bene, e una volonta non sufficientemente
determinata dalla ragione, per la quale «le azioni riconosciute oggettivamente
necessarie, sono soggettivamente contingenti» (FMC BA36). Partendo da questa
distinzione, il male radicale consiste, al rovescio, in azioni e massime oggettiva-
mente contingenti, in quanto non scaturiscono dalla sola ragione, ma soggettiva-
mente necessarie, cioé necessarie per I'uomo, in quanto egli opta sempre per il
male. Chiediamoci ancora: & la sola esperienza a dirci che ['uomo si decide sempre
per il male, oppure & una certezza aprioristica ch’egli non pud non farlo - non posse

149



Contributi

non peccare? Nel primo caso la proposizione in questione non passa di essere un
giudizio sintetico a posteriori. Nel secondo caso la proposizione contraddice il fatto
che l'uomo é libero di scegliere fra il bene e il male.

Per dimostrare 'universalita del male radicale, 'esperienza, per quanto eviden-
te e veritiera, & troppo poca, visto che potrebbero esistere anche degli uomini moral-
mente buoni. E un argomento aprioristico, che Kant comunque non fornisce, sareb-
be troppo, perché contraddirebbe il principio fondamentale della teoria dell’agire,
la Incorporation Thesis: se I'uomo, a priori, non potesse usare la propria liberta se
non per fare, almeno inizialmente, il male, allora non avrebbe scelta e la formazio-
ne delle massime avverrebbe suo malgrado, invece di essere un atto di autodeter-
minazione. Si pud concludere che Kant si sbaglia quando dice che «non occorre
dare una prova formale» (REL B27). Perché sarebbe impossibile dare tale prova
sulla base della sua stessa filosofia pratica3!.

2.2. La deduzione trascendentale del male radicale

Allison tenta nientemeno di ricostruire una deduzione trascendentale del male
radicale (cfr. KTF 154-157). 1l giudizio sintetico a priori in questione seguirebbe da
due premesse: a) I'intenzione morale di un agente non & mai indifferente (= rigori-
smo); b) & impossibile attribuire una tendenza al bene ad un agente finito e patolo-
gicamente affetto. La premessa (a) e stata esaminata e, pur con qualche riserva,
difesa in precedenza. La premessa (b), invece, va giustificata.

Un essere che si decidesse spontaneamente per il bene, non sarebbe esposto a
tentazioni, né percepirebbe il supremo principio morale come imperativo. Un esse-
re finito come I'uomo, invece, non si decide spontaneamente per il bene; il supremo
principio morale rimane soggettivamente contingente e oggettivamente necessario.
Nella seconda critica Kant sostiene che la perfezione morale, la santita, non & rag-
giungibile per I'vomo (CRPR A220); «lo stato morale in cui pud trovarsi ¢ la virti,
cioe I'intenzione morale in lotta, non la santita nel presunto possesso di una perfet-
ta purezza delle intenzioni della volonta» (CRPR A151). La perenne tentabilita del-
I'uomo non gli impedisce di sottomettere i propri desideri e interessi ai comanda-
menti della legge morale. Ma gli impedisce di fare il suo dovere con cuore lieto. Che
I'uomo sia cattivo per natura significa quindi ch’egli non potra mai avere una
volonta santa. Il punto cruciale & che 'uomo obbedisce alla legge con riluttanza, il

31 Cfr. SCHULTE, 87.

150



Marcus Kohler

che non dimostra solo una mancanza di santita, ma una reale tendenza a subordi-
nare le considerazioni morali ai propri interessi, cioe una tendenza a lasciarsi
indurre in tentazione dall’inclinazione di violare la legge morale.

Allison ontologizza il male radicale, quasi si trattasse di un male metafisico. Pur
ammettendo che 'uomo, per via della sua sensibilita, sia perennemente tentabile,
non ne segue ch’egli abbia una tendenza al male. Nella stessa Religione leggiamo
che 'uomo pud rivoluzionare la propria intenzione morale per riformare, in segui-
to, progressivamente, anche i suoi costumi (REL B52-54). Durante tale processo di
riforma I'uomo rimarra suscettibile alla tentazione, perché non sara mai perfetta-
mente razionale. Tuttavia, se Allison avesse ragione, 1'uomo non potrebbe mai rivo-
luzionare o perseverare la propria intenzione. La mera sensibilita del suo essere lo
condannerebbe alla malvagita. Infine, anche se una certa riluttanza a fare il proprio
dovere & segno di depravazione morale, cid dimostra soltanto che I'uomo, tale quale
appare nell’esperienza, tende a mettere il proprio ego al di sopra della morale, ma
non che non avrebbe mai potuto comportarsi diversamente.

«More precisely, since this openness to temptation is not a mere consequence of
the fact that we have a sensuous nature but reflects an attitude that we take toward
this nature or, better, a value we place on its requirements, it may be imputed. And
since this evaluation stems from a concern with our well-being that is inseparable
from our nature as rational animals, it is “rooted in humanity itself” (the predispo-
sition to humanity) and is, therefore, universal» (KTF 157).

Sono perfettamente d’accordo con la prima frase, ma altrettanto convinto che la
seconda contenga un non sequitur. Perché dal fatto che la preoccupazione per la
propria felicita appartenga alla natura dell’agente razionale, non segue che I'egoi-
smo prenda universalmente il sopravvento sulle considerazioni morali. Certo, la
tendenza al male & resa possibile dalla disposizione all'umanita. Ma non ne scatu-
risce di necessita. Altrimenti avremmo una disposizione al bene che sarebbe, di per
sé, una tendenza al male, il che sarebbe una contraddizione di termini.

G



