Contributi l RTLu IX (1/2004) 153-170

Fidanzamento, preghiera e grammatica
del desiderio alla luce del Cantico dei Cantici

Franco Manzi
Facolta Teologica dell’Ttalia Settentrionale (Milano)

1. Fidanzamento e preghiera nella Bibbia

1.1. Esperienza singolare di filanzamento di Giuseppe e Maria

Nella Bibbia & difficile rintracciare la presentazione di una coppia di fidanzati
«comuni» in preghiera. Senza dubbio, ci sarebbe molto da apprendere dalla coppia
di Nazaret, Giuseppe e Maria, e dalla loro esperienza di preghiera immediatamen-
te precedente all’inizio della vita coniugale (cfr. Mt 1,18). Ma occorrerebbe leggere
attentamente tra le righe delle pagine evangeliche, vista la riservatezza degli evan-
gelisti Matteo e Luca sul fidanzamento di Giuseppe e Maria e sul modo particolare
con cui i due promessi sposi (cfr. Mt 1,18) hanno percepito la presenza provvidente
di Dio in quel periodo non facile della loro vita. Certo & che entrambi - sia pure in
maniera differente — si sono lasciati docilmente guidare da Dio. Sostanzialmente,
I'annunzio dell’angelo Gabriele a Maria - secondo I'attestazione di L¢ 1,26-38 - non
& che il primo di tanti altri segni di rivelazione, pili 0 meno straordinari, che Dio le
ha dato per sostenerla in quella sua vocazione del tutto unica di essere la madre del
«Figlio dell’Altissimo» (Lc 1,32). Similmente, nel Vangelo secondo Matteo, i sogni di
Giuseppe (Mt 1,20; 2,13.19.22) sono considerati come segni che Dio continuava a
donargli per aiutarlo (1,24; 2,14.21.22), di volta in volta, a scegliere da uomo «giu-
sto» (1,19). Ma appunto: I'esperienza di fidanzamento di Maria e di Giuseppe risul-
ta essere del tutto singolare.

1.2. Esperienza particolare di fidanzamento di Tobia e Sara

Un’esperienza di fidanzamento tutt’altro che ordinaria & pure quella di Tobia e
Sara, cosi come & raccontata nel libro anticotestamentario di Tobia. Certo, la Bibbia
narra la loro rapidissima vicenda di fidanzamento e riporta anche una preghiera

163



Contributi

che i due rivolsero a Dio nella prima notte di nozze (Tb 8,5-8). E un’invocazione
semplice, ma toccante, soprattutto perché — tenuto conto del contesto — & implicita-
mente carica di timore e tremore. Ancora oggi, i fidanzati potrebbero meditarla con
frutto, farla propria e ripeterla nella loro preghiera comune. Ma non & augurabile a
nessuna giovane la sorte di Sara: purtroppo, prima di conoscere Tobia, Sara aveva
gia avuto ben sette mariti, che, per I'intervento malefico di un demonio, erano rapi-
damente deceduti 'uno dopo I'altro!

1.3. «Cose nuove e cose antiche» del tesoro della Bibbia

Nella sacra Scrittura sono poi attestate varie storie di fidanzati, anche se non
sono ricordate le loro preghiere. Comunque, non sarebbe esatto pensare che la
sacra Scrittura non si soffermi mai a illuminare la stagione umana del fidanzamen-
to. Anzi, gia questo dato puo diventare un primo suggerimento per il cammino di
fede dei fidanzati cristiani: scoprire nella sacra Scrittura alcune pagine che narra-
no vicende legate al fidanzamento dei credenti di un tempo, cercando di individua-
re gli aspetti per cui questi racconti, ormai segnati dal tempo, continuano ad esse-
re parola di Dio per 'uomo e per la donna contemporanei. Non c¢’¢ dubbio che i
modi di vivere il fidanzamento e il matrimonio siano profondamente mutati da allo-
ra. Eppure, determinati valori, sentimenti, dinamiche del cuore umano tendenzial-
mente non cambiano nella loro sostanza. In ogni caso, noi crediamo che la parola
di Dio trasmessa nella sacra Scrittura dalla tradizione ecclesiale sia «vivente» e che
abbia la capacita di aiutare i fedeli a fare discernimento tra «le disposizioni e i pen-
sieri del cuore» (Eb 4,12). Attraverso le antiche pagine della Bibbia, Dio intende
parlare ancora all'uomo di oggi. Percio, sarebbe hello che i fidanzati tentassero di
scoprire insieme, lungo il loro cammino spirituale, alcune di quelle remote vicende
di amore e di fede. Cosi, queste antiche pagine potrebbero venire a costituire un
patrimonio comune da arricchire progressivamente nella loro vita di coppia. Forse,
un giorno, rileggendo da sposi questi passi biblici, potranno estrarre da questo teso-
ro comune «cose nuove e cose antiche» (Mt 13,52).

1.4.Esperienza «comune» di fidanzamento dei protagonisti

del Cantico dei Cantici

Comungue sia, nell’Antico Testamento & presente un breve scritto, il cosiddetto
Cantico dei Cantici, che pud aiutare a comprendere non solo la dinamica dell’inna-
moramento e dell’amore tipici del fidanzamento, ma anche il senso ultimo dell’esi-
stenza umana. Grazie alla capacita illuminante di queste parole umane ispirate da

154



Franco Manzi

Diol, la loro comprensione credente puo rendere pill autentica la preghiera dei
fidanzati cristiani, facendola sgorgare dall’interno stesso della loro esperienza affet-
tiva. Questo libro — affascinante ed eccentrico allo stesso tempo — racchiude I'inten-
sa esperienza affettiva di una coppia di fidanzati per nulla fuori del comune. Per di
pit1, 'opera si conclude senza parlare mai di matrimonio. Percio, immortala la sto-
ria di due «eterni» fidanzati. Certo, dipinti con tinte simili a quelle del «dolce stil
novo». Ma due fidanzati «comuni»... di ieri, di oggi e di sempre.

Puo stupire il fatto che questo libro di poesie d’amor profano sia accolto nel
canone della sacra Scrittura. E parola di Dio. Anzi, la sua qualita di parola di Dio
non ¢ messa per nulla in questione dalla Chiesa. Ne consegue che il Cantico, in
quanto parola divina, «stabile come il cielo» (Sal 119,89), & in grado di parlare
anche a noi oggi. E «utile per insegnare, convincere, correggere e formare alla giu-
stizia» (2 Tm 3,16). Percio, grazie ad una lettura credente, la parola di Dio attesta-
ta in questo scritto avra qualcosa di essenziale da comunicare ai fidanzati cristiani
di oggi e di sempre, per illuminarne? la particolare condizione esistenziale.

2.Fidanzamento: metafora esistenziale della vita umana
come desiderio d’amore

Cosa puo comunicare Dio, ancora oggi, per mezzo di questo libro da lui ispira-
to? Di per sé, il tema centrale dell’opera non & I’amore coniugale, ossia I’amore tota-
lizzante e definitivo su cui si fonda I'istituzione matrimoniale in ambito giudaico e —
in modo indissolubile ed esclusivo — anche in ambito cristiano3. Coincide piuttosto
con I'esperienza dell’'innamoramento e dell’amore, che — sia pure con le non irrile-
vanti diversita sociali, culturali e religiose esistenti tra il fidanzamento nel contesto
biblico-giudaico e il fidanzamento nel mondo occidentale contemporaneo — caratte-
rizzano in special modo questa condizione esistenziale immediatamente preceden-

1 Cfr. 2 Tm 3,16-17; 2 Pt 1,20-21; 3,15-16.
2 Cfr. Sal 119,98-100.194-105.130; Is 51,4.

3 Per un approfondimento sulla questione del matrimonio biblico, ci limitiamo a rimandare a: H.
BALTENSWEILER, Die Ehe im Neuen Testament. Exegetische Untersuchungen iiber Ehe, Ehelosigkeit und
Ehescheidung (Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen Testaments 52), Ziirich 1967; A.
Tosato, Il matrimonio israelitico. Una teoria generale (Analecta Biblica 100), Roma 1982; In., Il matri-
monio nel giudaismo antico e nel Nuovo Testamento. Appunti per una storia della concezione del matri-
monio (Studi e ricerche s.n.), Roma 1976.

155



Contributi

te al matrimonio. Percid, questa parola di Dio puo toccare con particolare intensita
chi sta vivendo questa stagione della vita.

2.1. Attaccamento e distacco: dialettica del desiderio nel fidanzamento

Non senza qualche semplificazione, si puo rilevare due caratteristiche fonda-
mentali dell'innamoramento e dell’amore vissuti dai protagonisti del Cantico.

La prima & che il legame affettivo dei due personaggi & una condizione di gran-
de attaccamento, ma allo stesso tempo anche di qualche ineliminabile distacco. E
una condizione di profondo attaccamento, perché ogni innamorato immagina di
essere sempre in qualche modo accanto all’altro, persino quando I’altro non & pre-
sente; anzi, soprattutto quando l'altro non e presente. Questa esperienza caratte-
rizza la condizione affettiva peculiare del fidanzamento. In esso capita di frequente
che il pensiero del fidanzato abbia per oggetto la persona amata. La mente & come
se si sdoppiasse. Una sua parte si dedica a cid che & necessario fare. L'altra parte,
invece, continua a pensare alla persona amata.

Con grande finezza psicologica il Cantico ricrea questa tensione permanente
degli amanti: «Una voce! - sussulta la protagonista — E il mio amato! [...] Eccolo, sta
dietro il nostro muro; guarda dalla finestra; spia attraverso le inferriate» (Ct 2,8-9).
E questa attesa — talvolta, davvero struggente — della persona amata permane, quasi
senza tregua, di giorno e di notte: «Sto dormendo - & come se dicesse a se stessa la
giovane nel dormiveglia —, ma il mio cuore veglia. Un rumore! E il mio amato che
bussal!» (Ct 5,2).

Nel contempo, il fidanzamento & una condizione di snervante incertezza. B uno
stato sospeso. Non c’e il pieno possesso della persona amata. Non ¢’@ la definitivita
e l'esclusivitd del legame affettivo. Permane una certa distanza tra i due innamora-
ti. Insomma, I'amante percepisce nella persona amata un «qualcosa» che, in manie-
ra difficilmente determinabile, continua a sfuggire.

E quanto capita, a un certo punto, all’innamorata del Cantico. & notte fonda. Lei
e gia a letto. Ma & inquieta. A un tratto, nel dormiveglia, sente bussare alla porta.
«E luil»: lei lo intuisce. Ma quasi per schermaglia amorosa, si fa attendere dall’a-
mato: «Ho tolto ormai il vestito; dovrei poi rimetterlo. Ho lavato i miei piedi; me li
sporcherei» (Ct 5,3). Alla fine, gli apre. E cosa capita? Un’amara sorpresa: «Ho
aperto al mio amato — racconta I'innamorata, ancora in preda allo sconforto —; ma
il mio amato gia se n’era andato, era scomparso. Mi & sembrato di morire per la sua
scomparsa. L'ho cercato, ma non I'ho trovato; I'ho chiamato, ma non mi ha rispo-
sto» (Ct 5,6). Che senso ha questa scena cosi evocativa? Forse, essa non allude sem-
plicemente alle incomprensioni, ai fraintendimenti, alle attese deluse, che pure si

156



Franco Manzi

verificano di frequente nel fidanzamento. E verosimile, invece, che questo episodio
lasci balenare poeticamente un’intuizione molto profonda: anche nell’attaccamento
tipico del fidanzamento, rimane sempre tra i due amanti un certo distacco. Tale
distanza & dovuta al fatto che non ¢’é ancora stato nella loro storia d’amore un atto
—un atto di fede, ultimamente — capace di fondare e di dare stabilita e definitivita a
quella dichiarazione che in vari modi e quasi senza interruzione i due si ripetono:
«Ti amo e ti amerd per sempre!». Il fatto stesso che la si ripeta cosi di frequente,
durante questo tempo sospeso che @ il fidanzamento, pud essere una spia — non
razionalmente inconfutabile, ma esistenzialmente non irrilevante — che indica che
questa reciproca promessa di amore eterno non puo in realta essere garantita da
nessuno dei due innamorati. Ma per i credenti, questa promessa esige di essere fon-
data e garantita da un amore eterno e infinito, che & ’'amore stesso di Dio.

In questo senso, la prima caratteristica della relazione amorosa dei fidanzati &
che si tratta di una condizione di attaccamento profondo, ma anche di distacco, di
instabilita, di non definitivita. Per questa ragione, I'innamoramento non & una con-
dizione destinata a durare per sempre. Prima o poi, muta: pur passando attraverso
diverse fasi, finisce per trasformarsi o in amore fedele, esclusivo, definitivo, oppure
in semplice indifferenza; proprio perché 'innamoramento non & una condizione
sicura. Chi & innamorato & costantemente in equilibrio instabile tra certezza e incer-
tezza. E questa instabilita pud scatenare molte volte anche paure, apprensioni,
ansie, crisi... Si comprende perché la protagonista del Cantico, a un certo punto,
quasi scherzando con le sue compagne, chieda loro: «Sostenetemi con focacce d’uva
passa [...] perché sono malata d’amore!» (Ct 2,5; cfr. 5,8). Quando si & innamorati,
si & come malati. Ma si pud rimanere a lungo euforici e malati, allo stesso tempo?

2.2. Attesa del compimento e appagamento parziale:

sproporzione del desiderio nel fidanzamento

A partire dalla considerazione di questa situazione di equilibrio instabile, gia si
pud pervenire alla seconda caratteristica fondamentale dell’innamoramento e del-
I'amore peculiari del fidanzamento: il desiderio dell'innamorato & sproporzionato
rispetto a ogni suo appagamento effettivo. Esiste una sproporzione tra cio che egli
desidera e cid che egli ottiene.

Da un lato, quando si & innamorati, si & soggetti — in maniera pilt 0 meno incon-
sapevole — ad un processo di idealizzazione della persona amata. Percio, per un
certo tempo, I’amato mantiene agli occhi della fidanzata i tratti del «principe azzur-
ro». E viceversa, naturalmente. In quest’ottica, si comprende il motivo per cui,
quando nel Cantico l'innamorato esalta la sua donna, paragonandola alle alire,

157



Contributi

giunge ad esclamare: «Sessanta sono le regine, [...] senza numero le damigelle. Ma
lei, la colomba mia perfetta, & I'unica e sola. [...] Chi & questa che sorge come I'au-
rora, bella come la luna, splendida come il sole, conturbante come una costellazio-
ne?» (Ct 6,8.10). Allo sguardo incantato dell'innamorato, la persona amata si tra-
sfigura un po’ sempre cosi. Sembra addirittura che sia perfetta, senza alcun punto
debole: «Tutta bella tu sei, amica mia, in te non c’e difetto» (Ct 4,7).

Dall’altro lato, nella relazione affettiva peculiare del fidanzamento si percepisce
—non senza rammarico, talvolta — una sproporzione tra cio che si desidera e cio che
si riesce ad avere. Non solo: ma tale sproporzione pud essere prevista in partenza,
soprattutto da chi non & accecato dalla passione amorosa. «Cos’ha mai il tuo amato
di diverso da un altro?»: chiedono, con una punta di ironia, le compagne alla pro-
tagonista del Cantico (Ct 5,9). Detto altrimenti: sempre il desiderio dell'innamorato
tende, in qualche modo, a essere compiuto in maniera sovrabbondante. Invece, ogni
volta daccapo, rimane incompiuto o soltanto parzialmente compiuto da ogni suo
appagamento terreno.

Questa strana logica di attaccamento e di distacco, ma anche di sproporzione tra
le attese del desiderio e le loro realizzazioni storiche, esprime la dinamica profon-
da del cuore umano. Meglio: definisce la persona umana in quanto tale. Ne conse-
gue che l'esperienza del fidanzamento permette di intuire come sia fatto il cuore
dell’'uomo. Consente di comprendere chi sia I’essere umano. In effetti, il fidanza-
mento mette allo scoperto il fatto che ogni persona sente riecheggiare imperiosa
nella propria carne una grande promessa di felicita, la quale perd non pud essere
mantenuta sulla «scena di questo mondo» (1 Cor 7,31), perché — come spiega san
Paolo - «la carne e il sangue non possono ereditare il regno di Dio» (1 Cor 15,50).
Tale promessa, che 'essere umano sperimenta in maniera particolarmente vivida
nel periodo dell'innamoramento, sembra dire: «Se conquisterai quella persona,
sarai felice!». Questo spiega l'attaccamento che con forza inizia a legare l'intero
essere dell’amante alla persona amata. Ma di fatto 'amato non & in grado di offri-
re all’amante se non un appagamento parziale di questo suo impellente desiderio di
felicita. Questa incapacita innegabile & in grado di rendere ragione di varie forme di
distacco dalla persona amata, percepite con mestizia, ansia e talvolta anche con sof-
ferenza, soprattutto nel periodo del fidanzamento.

Perché si verifica questo fenomeno? Perché, sulla faccia della terra, la creazio-
ne intera — persona amata inclusa — non riesce a soddisfare pienamente questa sete
di felicita che ognuno di noi e. Anzi, si potrebbe dire che, per certi versi, neppure
Dio puo riuscire in questa impresa, dato che egli stesso ha fatto in modo di lasciar-
si intravedere soltanto come «in uno specchio, in modo confuso» (1 Cor 13,12) da

158



Franco Manzi

noi che «camminiamo nella fede e non ancora in visione» (2 Cor 5,7; c¢fr. 1 Gv 3,2).
Ebbene, il Cantico, interamente incentrato sull’esperienza dell’innamoramento,
lascia poeticamente intuire questa dinamica del cuore umano, su cui vale la pena
meditare specialmente durante il fidanzamento. Tutto sommato, questo libro & in
grado di istruirci, mediante il linguaggio simbolico della poesia amorosa, sul desi-
derio di felicita sovrabbondante che «&» la persona umana. In ultima analisi, |'es-
sere umano non & altro che questo desiderio infinito di felicita. Il Cantico consente
di intuire che I'innamoramento e I'amore che animano essenzialmente il fidanza-
mento sono una figura dell’esistenza umana che, in quanto tale, & un anelito infini-
to di felicita. Anzi, si potrebbe dire di pili: questa esperienza affettiva — complessi-
vamente intesa — non & soltanto una delle tante immagini della vita terrena dell'uo-
mo, ma forse ne & I'immagine. Probabilmente, & la metafora dell’esistenza umana.
Non & escluso, allora, che proprio per tale motivo questo libro sia stato intitolato
«Cantico dei Cantici», cioe il pit1 bello di tutti i cantici, il cantico per eccellenza.

3. Grammatica del desiderio

In effetti, la vita umana & essenzialmente animata da innumerevoli forme d’in-
namoramento e d’amore. In fondo, per certi versi, ogni essere umano si innamora
di continuo durante la vita... e non solo delle persone! Ci si pud innamorare anche
della verita e della sapienza4. D’altronde, qualcosa di cid che avviene nell'innamo-
ramento vale anche per le amicizie pili autentiche. Persino con le cose materiali si
vive un rapporto caratterizzato dalla logica dell’attaccamento e dal distacco, simile
per certi aspetti all'innamoramento personale (Lc 12,34). Tant’@ vero che — come
insegna Gesu - le ricchezze possono assurgere ad alternativa reale addirittura
rispetto all’amore verso Dio5.

Ma & soprattutto nell'innamoramento e nell’amore tra I'uomo e la donna che si
pud intuire nitidamente il senso ultimo del desiderio umano; o meglio: & in questa
relazione che si scopre in che senso 'essere umano «&» un anelito illimitato a vive-
re eternamente felice. E - lo ribadiamo - di questo desiderio fondamentale dell'uo-
mo, I'innamoramento e 'amore — vissuti in maniera peculiare dai fidanzati — pos-
sono essere considerati come ’esperienza-principe.

4 Cfr. specialmente Prv 4,5-6; 8,17.21; 29,3; Sap 6,12; 8,2.7-9.16-18; Sir 4,12.14.

5 Cfr. Mt 6,24 (e il parallelo Lc 16,13); e anche Mt 13,22 (e i paralleli Mc 4,19 e L¢ 8,14); Mt 19,22-23 (e i
paralleli Mc 10,22-23 e Lc¢ 18,23-24).

159



Contributi

Una rapida — ma non superficiale - riflessione sull’esperienza quotidiana porta
a scoprire nella nostra coscienza e, prima ancora, nella nostra carne una specie di
«vocey, che in fondo continua a ripeterci, anche se in maniera piltt 0 meno esplici-
ta, questa sola verita: la vita & come una promessa, una promessa che qualcuno ci
ha fatto mettendoci al mondo. Non siamo stati noi a decidere di venire al mondo.
Ma se esistiamo, & perché qualcuno ci ha voluto bene «fin dall’eternita» (2 Tm 1,9),
«prima della creazione del mondo» (Ef 1.4; cfr. 1 Pt 1,20). Per noi cristiani, questo
qualcuno & il Dio di Gest Cristo (cfr. Rm 8,29-30). Intessendoci nel grembo di nostra
madreb, Dio & come se ci avesse fatto questa promessa: «Ti voglio bene e ti metto al
mondo per farti felice in eterno». Se Dio non ci avesse amato, non ci avrebbe nep-
pure creati (Sap 11,24). Invece, «la promessa che egli ci ha fatto & questa: la vita
eterna» (1 Gv 2,25; cfr. Sap 2,23). Una promessa di felicita, che Dio — se & «Dio e
non uomo» (Os 11,9) - dovra mantenere (cfr. Nm 23,19). Insomma, ¢’@ «qualcosa»
dentro di noi, che ci spinge, di solito, ad anelare alla felicita e alla «vita eterna, pro-
messa fin dai secoli eterni da quel Dio che non mentisce» (Tt 1,2). «Qualcosa» che,
ad esempio, ci fa rialzare da terra anche quando le difficolta e le disgrazie della vita
sembrano aver avuto la meglio su noi. Eppure, soprattutto in quei momenti di
disgrazia, noi risentiamo quella «voce», che — come nel caso paradigmatico di
Giobbe - si ribella e grida dentro di noi che il male che ci ha colpito & ingiusto; e che
comungue dobbiamo far di tutto per rialzarci e per rimetterci in cammino verso la
felicita.

E questa stessa «voce» che, attraverso variegati istinti, pulsioni e sentimenti, ci
spinge a cercare la nostra «dolce meta», appunto perché con questa persona potre-
mo — almeno parzialmente — essere felici durante 1'esistenza terrena. Questa stessa
«voce» si sente esultare in noi, quando — magari da un momento all’altro, quasi
fosse un colpo di fulmine - ci si innamora (cfr. Gn 2,23). Questa «voce», poi, diven-
ta piu chiara e gioiosa, a mano a mano che si procede nel fidanzamento e che
aumenta la certezza di amare I'altra persona e di essere ricambiati in questo amore
da lei. E la gioia incontenibile della giovane del Cantico che tiene a ripetere a se
stessa e al mondo intero: «Il mio amato & mio e io sono sua» (Ct 2,16; cfr. 6,3).

D’altra parte, il Cantico insegna anche che, soprattutto nel fidanzamento, la per-
sona amata & sempre trovata e sempre sfuggente. Lamante la cerca, la trova, la
raggiunge, poi la perde, ma poi la ritrova ancora. «Una notte — racconta la prota-
gonista del Cantico — insonne, nel mio letto cercavo I'amore della mia vita. Lo cer-

6 Cfr. 2 Mac 7,22-23; Gb 10,8-11; 31,15; Sal 139,13; Ger 1,5; e anche Sal 22,10; Is 44,2.24; 66,9.

160



Franco Manzi

cavo, ma non lo trovavo. “Voglio alzarmi - dice —; andro per la citta a cercare nelle
piazze e per le strade; 'amore della mia vita voglio trovare”. Lo cercavo, ma non lo
trovavo. Mi incontrarono le guardie di ronda nella citta: “Avete visto I’amore della
mia vita?”. Vado oltre. Da poco le ho oltrepassate... L'amore della mia vita & sulla
strada. L'abbraccio; non lo voglio piu1 lasciare [...]» (Ct 3,1-4).

Invece, il giovane sembra sfuggirle anche questa volta. E questa dinamica di
appagamento soltanto parziale del desiderio d’amore continua sino alla conclusio-
ne del libro, che cosl pare rimanere a finale aperto. Persino nell’ultima battuta del
Cantico si ha I'impressione che la fidanzata sia costretta quasi a inseguire con lo
sguardo il suo amato, ancora una volta in fuga: «Fuggi, amore mio, simile a una
gazzella o a un cerbiatto [...]» (Ct 8,14).

Questa logica dell’attaccamento e del distacco rintracciabile nel desiderio dei
due amanti del Cantico - e di ogni amante che in essi si rispecchia — appare davve-
ro strana dal punto di vista prettamente razionale. Comunque, questa speranza di
un definitivo compimento dell’amore, benché animi il cuore umano, non ha nell’uo-
mo la propria ragione d’essere. Cos’® mai questa «voce» che spinge i due innamo-
rati a cercarsi all’infinito e a non arrendersi mai di fronte alle variegate difficolta,
alle reciproche incomprensioni e alle vere e proprie crisi relazionali? Non & che que-
sta «voce» provenga in qualche modo da Dio? Non & che questa dinamica del cuore
umano sia una scintilla di rivelazione divina? Pare proprio di si. Tutto questo pud
addirittura lasciare trasparire chi & Dio e, di conseguenza, chi & I'uomo come figlio
di Dio. Insomma, il desiderio di felicitd che «&» I'essere umano emerge soprattutto
da questa tensione dell'uomo verso la donna (e viceversa). Ma qualcosa di analogo
si verifica — anche se con un differente coinvolgimento emotivo - nel rapporto del-
I'essere umano con tutto ¢id che nel creato & buono, bello e vero. D’altro canto, da
questa stessa tensione della persona umana traspare pure il volto benevolo del Dio
creatore e «amante della vita» (Sap 11,26), che solo pud soddisfare tale desiderio.

Queste osservazioni ancora preliminari suggeriscono, dunque, di continuare 1'in-
dagine su questa «immagine» divina impressa in ogni «Adamo» (Gn 1,26-27). Piit
esattamente: cerchiamo di analizzare, alla luce del Cantico, questo desiderio d’a-
more che definisce I'essere umano in quanto tale? e che Dio stesso ha impresso in
lui come un’«immagine» di sé.

7 Per una riflessione di carattere teologico-fondamentale sul desiderio umano, rinviamo alle pagine dense
ma illuminanti di P. Sequeny, I Dio affidabile. Saggio di teologia fondamentale (Biblioteca di teologia con-
temporana 85), Brescia 1996, 398-406.

161



Contributi

3.1. Attaccamento e distacco: dialettica del desiderio nella vita umana

Prima di tutto, il desiderio che ogni essere umano «e» esige da lui che si attac-
chi liberamente alle altre creature, compresa la propria amata (o il proprio amato).
Se I'essere umano non si attaccasse alle cose e — pit1 ancora — alle persone, il desi-
derio non gli si accenderebbe nel cuore. Per questo motivo - similmente ad Adamo
nel paradiso terrestre (cfr. Gn 1,26.28-29; 2,15.20) —, I'uomo lavora, coltiva la terra,
da nomi alle altre creature... Pilt ancora: & per questo motivo che I'innamorato del
Cantico, a un certo punto, si accorge di essere rapito dalla bellezza dell’amata e le
confessa senza rimpianti: «Tu mi hai rapito il cuore con un solo tuo sguardo!» (Ct
4,9). Un po’ sempre, nella vita, il desiderio umano ha bisogno di «essere rapito».
L'essere umano, se non alimentasse cosi il proprio desiderio, semplicemente non
sarebbe tale. Sarebbe una statua di argilla inanimata (cfr. Gn 2,7). Ma non sarebbe
una persona vera e propria. L essere umano di fatto desidera; e, per vivere, ha biso-
gno di alimentare di continuo il desiderio che egli &, attraverso i beni che Dio gli
dona.

Eppure, il desiderio esige anche di andare al di 1a del possesso di ogni ben di Dio
e di trascendere ogni oggetto da cui & stato momentaneamente attratto, alimentato
e appagato. Tant’® vero che, se la persona umana si intestardisse nell’attaccamen-
to alle creature — compresa la propria amata (o il proprio amato) —, finirebbe, prima
o poi, per mortificare il proprio desiderio. Il desiderio diventerebbe, progressiva-
mente ma inesorabilmente, meschino, ottuso e, alla fine, morirebbe di inedia. In
fondo, non & forse questo I'egoismo che porta al peccato? E «il salario del peccato»
non & forse «la morte» (Rm 6,23)? Quante persone mortificano il desiderio, lascian-
dosi soffocare dalle preoccupazioni per le cose materiali (cfr. Mt 6,32; Lec 12,30) e
finendo per adorare la creatura al posto del creatore (Rm 1,25)! Quanti uomini non
credono pill nell’amore autentico, perché sono passati da una donna all’altra (cfr.
Sir 23,17-18)!

Quindi, la sopravvivenza del desiderio ha bisogno che I’essere umano non si rin-
chiuda egoisticamente nel possesso dei beni conquistati (cfr. 1 Cor 7,31); ma che,
rivitalizzato per mezzo di essi, aspiri ad altro. Ha bisogno che I'uomo non si accon-
tenti della vita che sta sorseggiando, ma abbia di nuovo sete: sete di beni, di gioia,
di affetto, di amore, di «acqua che zampilla per la vita eterna» (Gv 4,14),... Dio ci
ha creati cosi! In questo senso Qoelet dice il vero, quando, nonostante la sua visio-
ne pessimistica dell’esistenza umana, riconosce che Dio «ha messo la nozione del-
I'eternita nel cuore» degli uomini (Qo 3,11)! Per questa ragione, I’essere umano, se
vive in maniera conforme a quello per cui & stato creato da Dio, non riesce ad accon-
tentarsi della vita presente, ma sente il bisogno imperioso di tendere verso una vita

162



Franco Manzi

che e quella stessa di Dio. Il desiderio necessita di sperare un compimento di que-
sto tipo: una vita che non sfoci nell’estuario del nulla, ma che consenta di amare e
di essere amati per 'eternitd, senza «pitt morte, né lutto, né lamento, né affanno»
(Ap 21,4). In fondo, il motivo per cui gli innamorati tengono a ripetersi senza tregua
«Ti amero per sempre!» e che sono animati da questa profonda — anche se talvolta
non pienamente consapevole — aspirazione: sperano che il loro amore non finisca
mai.

Ma questo desiderio inesauribile di vita e di amore, questa «voce» che continua
a ripeterci senza sosta: «Se l'avrai, sarai felice; se conoscerai quella persona — o
quella verita —, sarai felice; se ’'amerai e sarai amato, sarai felice», non hanno un’o-
rigine umana. In effetti, perché I'uomo desidera? Perché desidera conoscere sem-
pre cose nuove? Perché «non si sazia 'occhio di guardare né mai 1’orecchio & sazio
di udire» (Qo 1,8; cfr. Pro 27,20)? Perché «chi ama il denaro, non si sazia mai di
denaro [...]» (Qo 5,9)? Perché ogni persona, da mattino a sera, non fa altro che desi-
derare di possedere tutto cid che & — o che almeno le sembra (cfr. Gn 3,6) — buono,
vero e bello? Perché, da quando viene alla luce — anzi, fin dal grembo materno —,
I'essere umano cerca di amare e di essere amato? Perché nell’essere umano questo
desiderio non si estingue mai, fino al suo ultimo respiro? Perché 'uomo desidera
tutto questo in eterno e sente che sarebbe ingiusto se questa sete fosse inesorabil-
mente e definitivamente estinta a causa della morte? Insomma, 1'uomo non si
potrebbe accontentare di cid che basta agli altri animali? No, perché questo desi-
derio di amore e di felicita gli viene da altrove. Piu esattamente: secondo la rivela-
zione hiblica, la fonte del nostro desiderio di amore illimitato e di felicitd eterna non
e altri che Dio, il quale & 'unico che pud prometterci senza inganno: «A colui che
ha sete dard gratuitamente acqua della fonte della vita» (Ap 21,6). Percid, I'essere
umano, creato dal Dio eterno «a sua immagine e somiglianza» (Gn 1,26), sente —
volente o nolente - I’attrazione verso questa felicity infinita ed eterna. Tanto che, se
si rendesse conto di non poterla ottenere, ne morirebbe. L'essere umano @ fatto per
ricevere in dono questo compimento e, se smette di sperare in esso, muore; muore
«dentro», anche se fisicamente & vivo e vegeto. Ma «in confronto, & preferibile la
tombal» (Sir 28,21).

Ebbene, se I'innamoramento e I'amore che caratterizzano in special modo il
fidanzamento sono la parabola della vita umana, cosa rivelano dell’essere umano?
Rivelano che I'essere umano, in ultima istanza, & proprio questo desiderio infinito
di felicita.

In sintesi: I'esperienza del fidanzamento consente agli amanti di giungere alla
consapevolezza profonda di quello che sono in quanto persone. Meglio: ai fidanzati

163



Contributi

cristiani il fidanzamento rivela che I'essere umano & inquieto, perché e stato creato
«a immagine e somiglianza» di Dio. A motivo di questa dipendenza creaturale, 'uo-
mo & una nostalgia permanente del Totalmente-Altro, il quale, mediante il Figlio
suo, si e rivelato in maniera definitiva (cfr. Eb 1,1-2) come il Padre infinitamente
buono. Ed & per puro amore che il Dio di Gesu Cristo ha creato gli uomini, animato
dal grande desiderio di renderli tutti felici. Di conseguenza, finché gli uomini non
entrano in comunione completa con Dio, sono preda di un’inquietudine struggente,
che spinge il salmista a pregare: «Come la cerva anela ai corsi d’acqua, cosi I'ani-
ma mia anela a te, o Dio» (Sal 42,2; cfr. 63,2). E sant’Agostino confessa a Dio un’a-
naloga inquietudine «metafisica», quando scrive: «[...] Fecisti nos ad te et inquie-
tum est cor nostrum, donec requiescat in te»$.

3.2. Attesa del compimento e appagamento parziale:

sproporzione del desiderio nella vita umana

In effetti, 'analisi del desiderio porta a scoprire nell'uomo I'esigenza di sperare
un compimento che non sia meno che divino. La fame di vita eterna ha bisogno di
essere saziata. Ma stranamente questo desiderio di felicita senza fine non si acquie-
ta mai, almeno sulla faccia della terra. «Se avrai quello, sarai felice»: ci promette la
suddetta «voce». Ed & vero. Ma solo per un po’, per un giorno, per un istante. Una
volta saziato, il desiderio ben presto rinasce. Una volta raggiunta una meta, subito
I'uomo se ne propone un’altra; o, per lo meno, vorrebbe proporsene un’altra. Si
capisce, allora, che ¢’ una sproporzione tra ogni soddisfacimento parziale del desi-
derio e il suo compimento pieno e definitivo. £ come se ogni realta buona, vera e
bella che I’'essere umano riesce a fare propria gli suggerisse: «lo sono in grado di
offrirti solo questa gioia. E gia qualcosa, ma non & tutto cid che vorresti. Comunque,
continua a cercare, attraverso me, ma anche al di 1a di me. Prima o poi, troverai
quanto desideri». Cosi, ogni realta cercata, una volta trovata, rimanda oltre se stes-
sa: «Non di solo pane vivra 'uomo [...]» (Mt 4.4; Lc 4,4; cfr. Dt 8,3).

Questo scarto, percepibile in qualsiasi appagamento terreno del desiderio, pud
essere sperimentato con una chiarezza del tutto particolare dai fidanzati. Non solo
perché in partenza si sogna sempre la donna «pii1 bella del reame». Non solo per-
ché da innamorati si continua a vedere 'amata come «la piu bella del reame»,
anche a dispetto dei pareri pil1 disincantati degli altri. Ma soprattutto perché la ten-
sione permanente tipica dell’innamoramento sembra non doversi acquietare mai.

8 AGosTINO, Confessioni, Libro I, capitolo 1,1, in Sant’Agestino, Le confessioni. Testo latino dell’edizione di
M. Skutella riveduto da Michele Pellegrino [...] (Nuova Biblioteca Agostiniana. Testi s.n.), Roma 1965, 4.

164



Franco Manzi

Vorrebbe sempre di pit. Il desiderio cerca, raggiunge, si alimenta, si sazia, si riac-
cende, si rimette di nuovo a cercare... e questo all’infinito. In questo senso il Cantico
& molto istruttivo, perché i due protagonisti vivono precisamente all’insegna di que-
sta specie di moto perpetuo. E proprio cosi, ciascuno dei due continua ad essere per
I'altro un rimando verso un amore assoluto, non semplicemente umano, in grado di
trasformare il loro innamoramento essenzialmente instabile e caduco in un amore
definitivo ed eterno. Confessando — anche se non esplicitamente — di non essere
all’altezza della sete di amore della persona amata, ciascuno dei due giovani pud
diventare per I'altro un rimando verso Dio, perché — come conferma I'intera rivela-
zione hiblica — soltanto Dio & il compimento assoluto del desiderio di felicithd eterna
di ogni essere umano.

4. Preghiera nel kairés del fidanzamento cristiano

Nella vita dell'uomo - riconosce Qoelet — «per ogni faccenda sotto il cielo ¢’& un
momento favorevole (kairds)» (Qo 3,1b, versione dei Settanta). Anche per amare —
ammette il saggio, nonostante la sua visione antropologica piuttosto oscura - ¢’@ un
kairds (Qo 3,8a). Sulla base dei rilievi precedenti, constatiamo come il Cantico, letto
alla luce dell'intera rivelazione biblica, lasci intuire che il modo di amare tipico del
fidanzamento & un kairds in vista della salvezza (cfr. 2 Cor 6,2) dei due amanti.
Sviluppando in ottica pastorale questa prospettiva di lettura del Cantico, si pud sug-
gerire ai fidanzati cristiani qualche utile indicazione concreta per il loro cammino
spirituale e, in specie, per la loro preghiera.

4.1. Tempo di rivelazione della visione teologica dell’amore umano

Anzitutto, se sta quanto abbiamo sostenuto sopra, il fidanzamento risulta essere
un tempo di grazia perché consente ai fidanzati di scoprire il senso ultimo dell’a-
more umano. Pili esattamente: in un’esperienza autenticamente cristiana di fidan-
zamento i due amanti ricevono in dono da Dio la possibilita di assaporare il signifi-
cato profondo - «teo-logico» — dell’affetto che si vogliono. Quindi, nella visione cri-
stiana della vita, la scoperta che i fidanzati possono fare in maniera particolarmen-
te viva e gioiosa del senso ultimo dell’amore umano & primariamente una rivelazio-
ne di Dio.

A questo proposito, pud apparire curioso che nel Cantico non si parli quasi mai
di Dio. Il nome sacro di YHWH - in forma abbreviata (YH) - compare una volta sola
in tutto il libro. Nell'ultimo capitolo, al vertice quindi della tensione amorosa che

165



Contributi

pervade l'intero scritto, la fidanzata chiede all'amato: «Mettimi come sigillo sul tuo
cuore, come sigillo sul tuo braccio, perché forte come la morte & I'amore, tenace
come gli inferi & la passione: le sue vampe sono vampe di fuoco, una Jiamma del
Signore» (Ct 8,6). Da questo passo molto suggestivo pare che, in ultima analisi, sia
Dio ad accendere I'amore, ad alimentarne la fiamma, a dargli forza, tenacia, eter-
nita. B 'amore umano, proprio per questo suo legame originario con il Signore, pos-
siede una forza pari addirittura a quella della morte. Nel Cantico & solo cosl e solo
a questo punto che si parla di Dio. Forse, questo particolare puo sembrare strano.
Tanto pil che nessuno, lungo la storia d’Israele, ha osato inserire la menzione di Dio
in qualche altro passo del libro, nel tentativo di renderlo meno profano e pit confor-
me al resto della sacra Scrittura. Di per sé, in questo libro si canta la relazione affet-
tiva di due innamorati ed & proprio all’interno di questa esperienza — semplicemen-
te ma autenticamente umana — che essi giungono a Dio. Al vertice dello scritto, la
relazione amorosa dei protagonisti e il loro rapporto con Dio finiscono per intrec-
ciarsi. Questo intreccio conclusivo lascia intendere che i due innamorati scoprono,
proprio mentre si amano, che queste due relazioni sono radicalmente inscindibili.
Tuttavia, pur tenendo conto di questo dato testuale fondamentale, sarebbe sem-
plicistico immaginare che un gesto di affetto fatto alla propria fidanzata o al proprio
fidanzato sia gia in quanto tale preghiera. Emerge piuttosto I'idea che la relazione
affettiva dei fidanzati, per essere vissuta in tutta la sua profonda autenticita, sia da
introdurre all'interno della loro preghiera personale e di coppia. Il rapporto amo-
roso non & da vivere separatamente dalla relazione con Dio, nella convinzione pre-
giudiziale di evitare cosi un illecito sconfinamento del profano nell’ambito del sacro.
Un atteggiamento del genere rischierebbe di essere «schizofrenico» e, in ogni caso,
non apparterrebbe per nulla alla visione cristiana della vita! In realta, & spiritual-
mente arricchente per i fidanzati mettere a tema nel dialogo con il Signore la loro
relazione affettiva, chiedendogli di donare loro una rivelazione sempre piu profon-
da del senso autentico dell’amore. La preghiera dei fidanzati pud cosi assumere la
forma della richiesta di essere aiutati a capire — non solo a livello intellettuale — in
che senso I'amore provenga da Dio. Lasciandosi illuminare anche dal Cantico, i
fidanzati possono chiedere al Signore di comprendere in che senso 'amore, per
essere vero, buono e bello, debba portare a lui; in che senso solo Dio sia capace di
rendere 'amore di due creature mortali «forte come la morte» (Ct 8,6); anzi, grazie
alla risurrezione di Cristo, ancora piti forte della morte (1 Cor 15,26). Percio, il sug-
gerimento di collocare il fidanzamento nell’orizzonte del rapporto con Dio si con-
cretizza pure nell’invito a domandare a lui - anche quando la relazione di coppia &
serena — di custodire e alimentare, giorno dopo giorno, la flamma dell’amore e di

166



Franco Manzi

renderlo pit forte dei fiumi di difficolta, che forse in futuro tenteranno di spegner-
Loty G587 )

Infine, se i fidanzati si mettono in questo ordine di idee, si accorgono essi stessi
che non & per nulla affrettato, sognando la futura vita coniugale, domandare con-
cretamente a Dio un cuore capace di una fedelta tenace ed esclusiva alla sposa o
allo sposo di domani, «nella buona e nella cattiva sorte». Anzi, pud nascere sponta-
neo in loro chiedere a Dio un cuore capace di donare la vita, cosi da essere pronti
a diventare responsabili genitori cristiani; un cuore capace di sacrificarsi per I’altra
persona, fino al dono della vita — se necessario —, perché non c’e amore piu grande
di quello di chi, a partire dalle realta piu quotidiane, da la vita per la persona amata
(cfr. Gv 15,13). Insomma, tra le intenzioni di preghiera che i fidanzati possono rivol-
gere al Signore, nella fiducia tenace di essere esauditi (cfr. Mt 18,18), pud sgorgare
spontaneamente I'implorazione che Dio doni loro tutte quelle qualita che anime-
ranno poi il loro amore nella vita matrimoniale; tutte quelle qualita, grazie alle quali
il loro desiderio reciproco riuscira a non inaridirsi con il passare del tempo, ma con-
tinuera a riaccendersi e a riscaldare l'esistenza di entrambi. Del resto, si tratta di
capacita che i fidanzati sono in grado — almeno in parte - di esercitare fin d’ora.

4.2. Tempo di rivelazione della visione teologica della vita umana

Ma pil in radice, il fidanzamento & un tempo favorevole che gli amanti hanno a
disposizione per chiedere a Dio di rivelare loro il senso ultimo, ossia il senso «teo-
logico», della vita umana. Come? Proprio partendo dalla scoperta che la dinamica
del desiderio, inestricabilmente coinvolto nell'innamoramento e nell’amore tipici
del fidanzamento, possa essere considerata come la parabola della vita. Istruiti
dalla meditazione su tale dinamica, i fidanzati sono sollecitati a domandare al
Signore di aiutarli a scoprire all'interno del loro modo specifico di vivere 'amore il
senso ultimo dell’esistenza: la vita & un desiderio insaziabile di amore, che solo Dio
riuscira ad appagare in modo pieno e definitivo.

Certo, Dio gia adesso — anche se in maniera soltanto parziale — sta appagando,
proprio grazie al rapporto amoroso del fidanzamento, la sete di felicita che arde
negli innamorati. Ma, animati da questa consapevolezza di fede, i fidanzati si tro-
vano nella condizione ideale per un atto di affidamento di sé a Dio, che solo & in
grado di saziarli di felicita, nella sua gloria eterna. In effetti, la tensione dialettica
tra I'attaccamento e il distacco tipica del loro modo di amarsi e la presa di coscien-
za che I'attesa di un compimento pieno e definitivo del loro desiderio illimitato d’a-
more trova nel fidlanzamento un soddisfacimento soltanto momentaneo, consentono

167



Contributi

ai fidanzati di appropriarsi di questa verita di fede: Dio ci hai fatti per essere sem-
pre pit uniti a lui e il nostro cuore & inquieto fin quando non riposa in lui.

4.3. Tempo di rivelazione della visione cristologica di Dio

La terza ragione per cui il fidanzamento pud essere un tempo di grazia e che, in
questa stagione della vita, gli amanti, da un lato, possono accogliere da Dio una
manifestazione di quello che egli & e, dall’altro, possono diventare essi stessi suoi
strumenti di rivelazione.

Anzitutto, ribadiamo che i fidanzati si trovano in una situazione propizia per
comprendere nitidamente chi & il Dio di Gesu Cristo, proprio alla luce del loro reci-
proco amore. Dio pud lasciarsi scoprire attraverso I'affetto che ciascuno dei due
fidanzati vuole all’altro. A Dio non dispiace far balenare una scintilla del suo amore
nell’affetto che essi stanno vivendo.

Ha scritto sant’Efrem il Siro (circa 306-373), il pitt importante dei Padri della
Chiesa siriaca e, probabilmente, il pili grande poeta dell’epoca patristica: «[Dio] si &
vestito con i loro nomi [= i nomi delle cose] per la nostra debolezza [...]. Se non si
fosse vestito dei nomi delle cose, non avrebbe potuto parlare con noi uomini [...]J.
Dato che la sua essenza e invisibile, egli si & vestito di immagini visibili»9. Quindi, si
pud dire che, durante il fidanzamento, a Dio & gradito «rivestirsi», agli occhi degli
innamorati, del loro stesso amore, per far loro intuire che egli non & altro che
«amore». D'altronde, & proprio in questi termini che la Prima Lettera di Giovanni
parla del Dio rivelatoci definitivamente da Cristo: «Nessuno mai ha visto Dio. Ma se
ci amiamo gli uni gli altri, Dio rimane in noi. [...] Dio ¢ amore! Chi vive nell'amore
dimora in Dio e Dio dimora in lui» (4,12.16).

Si sa: ¢’e modo e modo di amare, anche da fidanzati. Ma se I'amore & autentico,
limpido, pronto al dono della vita, in qualche modo Dio si rivela in esso. In questa
esperienza cosi umana si verifica una «epifania» del Dio di Gesu Cristo: ubi caritas
et amor, Deus ibi est10! Anzi, si potrebbe osare di piii, sostenendo che, in qualche
modo, nella persona amata il fidanzato cristiano puo intravedere alcuni tratti del
volto di Cristo, in maniera simile — almeno per certi aspetti — a quanto capita nel

9 Per la traduzione tedesca, cfr. E. BEck (ed.), Des heiligen Ephraem des Syrers, Hymnen De fide (Corpus
scriptorum christianorum orientalium 155. Seriptores Syri 74), Louvain 1955, 85-86. La traduzione in ita-
liano & nostra.

10 (i riferiamo al testo tradizionale del noto inno del giovedi santo nel Rito romano. Cfr. Missale Romanum
ex Decreto sacrosancti oecumenici Concilii Vaticani II instauratum auctoritate Pauli PP. VI promulgatum
Ioannis Pauli PP. Il cura recognitum. Editio typica tertia, Romae 2002, 303.

168



Franco Manzi

rapporto con i bisognosi ai quali si porta soccorso: «Ho avuto fame — ha spiegato
Gesl a questo proposito — e mi avete dato da mangiare [...]» (Mt 25,35). I fidanzati
vivono in un momento favorevole per «attualizzare» queste parole del Signore,
applicandole alla loro situazione concreta: «Ho avuto sete di affetto — potrebbero
sentirsi dire dal Signore, meditando sul loro rapporto amoroso alla luce della para-
bola matteana del giudizio finale — e tu mi hai dissetato. Ho avuto desiderio di com-
prensione e tu mi hai compreso. Ho avuto bisogno di essere perdonato e tu mi hai
concesso misericordia».

Non & escluso che — soprattutto quando ci sono in gioco istinti potenti come quel-
li della sessualita — si possa constatare con amarezza di non riuscire sempre ad
avere lo sguardo di fede adeguato (cfr. Tt 1,15) per intravedere i tratti di Cristo nella
persona amata. «Quando, Signore — chiedono i giusti della parabola evangelica -, ti
abbiamo visto affamato e ti abbiamo dato da mangiare [...]?» (Mt 25,37). Para-
dossalmente, & possibile vivere nel divertissement — di pascaliana memoria - e
dimenticarsi del Signore, persino quando si compiono gesti bellissimi d’amore
autentico. Anche per questa ragione, & importante che una coppia di fidanzati cri-
stiani recuperi nella preghiera il senso della prossimita trascendente del «Dio con
noi» (Mt 1,23; efr. 28,20). In concreto, i fidanzati tengano molto alla preghiera di
coppia, partecipando insieme alla messa e alle celebrazioni dell’anno liturgico, ma
ritrovandosi anche, ad esempio, a pregare in una chiesa silenziosa, sicuri della pro-
messa di Cristo: «Dove sono due o tre riuniti nel mio nome, io sono in mezzo a loro»
(Mt 18,20).

Ma il fidanzamento non & soltanto un tempo di rivelazione del Dio di Gest Cristo
perché egli si rivela ai due fidanzati, ma anche perché essi stessi diventano uno
strumento della sua rivelazione. In quest’ottica, i fidanzati, maturando insieme nella
capacita di scorgere i tratti di Cristo nella persona amata, possono giungere a chie-
dere fin d’ora al Signore - e questo & lo specifico del matrimonio cristiano, verso cui
essi stanno camminando - la disponibilita di mettere a servizio del suo vangelo I'in-
tera loro relazione in vista della salvezza propria ed altrui. Del resto, la sacra
Serittura li rassicura che al «Dio dell’amore» (2 Cor 13,11) piace rendersi visibile e
credibile ancora adesso sulla faccia della terra, «rivestendosi» del loro amore
autenticamente umano: del loro amore attuale di fidanzati e soprattutto del loro
amore futuro di sposi. In effetti, il Dio-agdpé rivelatoci da Cristo puo rendersi visi-
bile primariamente a ciascun fidanzato, il quale, grazie all’esperienza di essere
amato dalla persona amata, & messo nella condizione di apprendere da questa rela-
zione sentimentale sempre nuovi aspetti del mistero di Dio. Pud imparare cosa
significa che Dio & amore incondizionatamente fedele e, in quanto tale, sa mante-

169



Contributi

nere la promessa di felicita che gli ha fatto, mettendolo al mondo. Nel fidanzamen-
to si & gia in grado di percepire, con singolare immediatezza, questa felicita dovuta
al fatto che la persona con cui si vuol condividere la vita & al mondo. Ma precisa-
mente perché questo semplice dato di fatto dell’esistenza della persona amata & un
dono gratuito di Dio, ogni fidanzato & sollecitato ad assaporare la bellezza di espri-
mere a Dio la propria riconoscenza.

Secondariamente, ciascun fidanzato puo chiedere al Signore un cuore capace di
mettere il suo affetto a servizio del vangelo, cosi che anche la persona amata possa
comprendere sempre pil1 da tale affetto I’amore che Dio stesso «&». Ogni fidanzato
pud diventare cosi uno strumento di rivelazione di Dio agli occhi della persona
amata.

Senza dubbio, il Dio di Gesit Cristo rimarra sempre invisibile (cfr. Col 1,15; 1 Tm
1,17; Eb 11,27). Ma molto del suo «mistero» puo essere intravisto nella comunione
dell’'uomo con la sua sposa (cfr. Ef 5,31-32); una comunione che i fidanzati stanno
imparando a vivere un po’ alla volta, convinti dalla sacra Scrittura che chi ama «fa
vedere» il Dio invisibile (cfr. 1 Gv 4,12). Chi, amando, trasmette la vita «fa vedere»
Dio. Chi non tiene per sé la vita, ma la da a favore dell’amato (cfr. Gv 15,13), rivela
Dio. Per questa ragione, nelle pagine piu belle della sacra Scrittura, Dio non ha
avuto vergogna di farsi immaginare come un innamorato del suo popolo, capace di
rimanergli fedele «nella buona e nella cattiva sorte», malgrado i continui tradimenti
di quest’ultimoll. Dio sapeva bene che, al di la delle crisi e delle cadute che posso-
no verificarsi nel fidanzamento e persino nel matrimonio, la relazione di affetto
autentico tra I'nomo e la donna & una scintilla di rivelazione dell’amore che egli
prova per ciascun essere umano.

Tutto sommato, il Cantico comunica un messaggio di speranza in grado di sor-
reggere il cammino di fede dei fidanzati cristiani: agli amanti che iniziano a vivere
cosi la loro relazione affettiva il Signore non neghera la grazia di trasformare il loro
amore in una «fiamma» divina, che nessuna difficolta riuscira mai a spegnere!

11 Cfr. specialmente Os 1-3; Is 50,1; 54,1-10; 61,10-62,5; Ger 2,2; 31,22; Ez 16; 23.

170



