(

Contributi RTLu IX (1/2004) 171-186

La lettera enciclica di Giovanni Paolo II
«Ecclesia de Eucharistia»:
aspetti teologico-pastoralit

Ettore Malnati
Facolta Teologica dell’Italia Settentrionale (Ts, Ud, Go) e Universita di Trieste

Introduzione

Le parole con le quali inizia e viene titolata questa enciclica, «La Chiesa vive
dell’Eucaristia», danno gia il senso e il significato del documento del Magistero di
Giovanni Paolo II.

Si tratta di un voler riaffermare la centralita dell’Eucaristia nella vita stessa del
Popolo di Dio e di cogliere lo stile di questa nell’ambito del vissuto della realta eccle-
siale.

Da tale obiettivo parte la motivazione con la quale Giovanni Paolo II ha voluto
offrire alla Comunitd cristiana cattolica questo suo documento, affinché tutti sap-
piano «sempre farne rinnovata esperienza» (n. 7).

Loccasione dell’enciclica & sia il XXV anno di ministero petrino di Giovanni Paolo
11, sia il giorno del Giovedi Santo, nel quale ormai & assodata consuetudine che il
Papa invii una riflessione teologico-pastorale ai ministri ordinati sul loro impegno
nei confronti di cio che & proprio del loro appartenere ed espletare la ministerialita
di Cristo-Capo.

Ma leggiamo al n. 10 la motivazione per la quale il Papa ha voluto questo docu-
mento, che & la eco della Lettera Apostolica Dominicae Cenae da lui sottoscritta il
24 febbraio 1980, dove indicava «alcuni aspetti del mistero eucaristico e della sua
incidenza nella vita di chi ne & ministro».

Nella presente enciclica Giovanni Paolo II riscontra «una crescita interiore della
Comunita cristiana» grazie alla riforma liturgica del Concilio Vaticano II che ha offer-

1 1l presente articolo & apparso sull'Osservatore Romano del 28 giugno 2003.

il



Contributi

to «grandi vantaggi per una pil1 consapevole, attiva e fruttuosa partecipazione dei
fedeli al Santo sacrificio dell’altare. In tanti luoghi poi l'adorazione del SS.
Sacramento trova ampio spazio quotidiano e diventa sorgente inesauribile di san-
tita... Purtroppo accanto a queste luci non mancano le ombre. Infatti vi sono luoghi
dove si registra un pressoché completo abbandono del culto di adorazione eucaristi-
ca... Emerge talvolta una comprensione assai riduttiva del mistero eucaristico.
Spogliato del suo valore sacrificale viene vissuto come se non oltrepassasse il senso
e il valore di un incontro conviviale-fraterno. Inoltre, la necessita del sacerdozio mini-
steriale, che poggia sulla successione apostolica, rimane talvolta oscurata, e la sacra-
mentalita dell’Eucaristia viene ridotta alla sola efficacia dell’Annuncio... 'Eucaristia
& un dono troppo grande per sopportare ambiguita e diminuzioni» (n. 10).

Nell'introduzione Giovanni Paolo II ricorda il luogo dell’istituzione dell’Eu-
caristia (n. 2) e il tempo che & il Triduum sacrum, «’ora della nostra redenzione»
alla quale «ogni presbitero spiritualmente si riporta insieme con la Comunita cri-
stiana quando celebra I'Eucaristia» (n. 4).

I ricordi del Pontefice, che percorrono il suo lungo ministero sacerdotale, passa-
no dal presiedere le celebrazioni eucaristiche nei piccoli villaggi della Polonia (n. 8)
0 «su un piccolo altare di una chiesa di campagna o nelle cappelle poste sui sentie-
ri di montagna o su altari costruiti nelle piazze o negli stadi delle citta o nella
Basilica di San Pietro» (n. 8).

Significativo e commovente insieme & il richiamo che il Pontefice fa al fatto di
aver potuto «nel corso del grande Giubileo dell’anno 2000, celebrare I'Eucaristia nel
Cenacolo di Gerusalemme» (n. 2), luogo tra i pilt santi e tra i piu significativi della
Cristianita, che ancor oggi non porta alcun segno della Pasqua consumata dal Cristo
con i Suoi.

L'enciclica Ecclesia de Eucharistia ¢ composta da sei capitoli pitt un’introduzio-
ne e una conclusionez2.

Lintento di questo Documento & quello di esporre la dottrina cattolica
sull’Eucaristia alla luce di cido che la Chiesa ha definito nei vari Concili sino al
Vaticano II, cercando di offrire anche letture dottrinali chiare, al fine di essere di
aiuto sia per una corretta concezione di questo mysterium fidei, sia per un cammi-
no ecumenico volto ad una larga ma vera comunione, nella consapevolezza di cid

2 Composizione del documento: introduzione (nn. 1-10); mistero della fede (nn. 11-20); I'Eucaristia edifica
la Chiesa (nn. 21-25); apostolicita dell'Eucaristia e della Chiesa (nn. 26-33); Eucaristia e comunione eccle-
siale (nn. 34-46); decoro della celebrazione (nn. 47-52); alla scuola di Maria, Donna eucaristica (nn. 53-
59); conclusione (nn. 60-62).

172



Ettore Malnati

che & patrimonio di fede di ogni Chiesa e Comunita cristiana. Proprio la grande con-
siderazione del cammino ecumenico che pit volte Giovanni Paolo II ha espresso? sia
nei confronti della Chiesa d’Oriente che con i fratelli della Comunione anglicana e
delle Comunita ecclesiali nate dalla Riforma, esige oggi un adulto atteggiamento in
rapporto al Depositum Fidei, che & fondamento al nostro essere di Cristo.

Il tutto non certo per mortificare il cammino verso I'unita, ma perché questo si
faccia nella carita che non puo realizzarsi senza la verita.

Lirenismo non giova alla vera comunione.

«La preghiera di Cristo ci ricorda che questo dono ha bisogno di essere accolto
e sviluppato. L'invocazione «ut unum sint — afferma Giovanni Paolo Il — & insieme
imperativo che ci obbliga, forza che ci sostiene, salutare rimprovero per la nostra
pigrizia e ristrettezza di cuore»4.

«Prendiamo cid che ci unisce e lasciamo da parte quello che ci divide», ebbe a
dire il Beato Giovanni XXIII. Quel lasciare da parte cio che ci divide significa appun-
to non costruire sull’equivoco, ma mediante lo studio comune ed il discernimento di
cid che & fondamentale costruiamo la nostra koinonia nella carita della verita.

Gia nel primo capitolo dell’enciclica Ecclesia de Eucharistia vengono sottolinea-
ti alcuni aspetti dell’Eucaristia che sono propri della riflessione teologica e che noi
intendiamo sviluppare

- I'aspetto sacrificale;

- la presenza reale;

- Bucaristia, fonte, criterio e apice della comunione;

- Eucaristia e ministero ordinato.

A questi va premessa la considerazione che lo stesso Pontefice ha fatto nella
Dominicae Cenae sulla sacralita cristocentrica della Fractio Panis.

1. Sacralita cristocentrica

Il concetto di sacro che diamo all’BEucaristia sta nell'immutata essenza del
Mysterium, istituito dal Redentore del mondo durante I’'Ultima Cena... E dall’azione
cristica che deriva all’Eucaristia il carattere di sacrum, cioé di azione santa perché
in essa & continuamente presente ed agisce il Cristo, «il Santo» di Dio (Lc 1,35; Gv

3 Glovannt PaoLo 11, Lett. ap. Novo Millennio Ineunte, n. 48.
4 Ibid.

173



Contributi

6,69, Ap 3,7), «Consacrato dal Padre» (Gv 10,36)..., «Sommo Sacerdote della Nuova
Alleanza» (Eb 3,1; 4,15)... E Lui che «& l'offerente e ’offerto, il consacratore e il con-
sacrato»s.

«Il Sacrum della Messa non & dunque una “sacralizzazione”, cioé un’aggiunta
dell'uomo all’azione del Cristo nel Cenacolo, giacché la Cena del Giovedi Santo &
stata di per se stesso un rito sacro, liturgia primaria e costitutiva con cui Cristo... ha
celebrato sacramentalmente il mistero della sua Passione e Risurrezione, cuore di
ogni Messa»6. La sacralita della celebrazione eucaristica & legata al gesto cristico
voluto per perfezionare la Pasqua antica preludendo al suo sacrificio redentore
posto presso il Padre quale azione del Mediatore unico e gradito per la «restaura-
zione» dell'uomo impoverito e segnato dalla colpa adamitica. Questa sacralita
I’Eucaristia la riceve intrinsecamente da Cristo e la Chiesa ne custodisce e ripre-
senta il senso sia nella celebrazione che nella custodia del pane e del vino sui quali
@ ripetuta 1’«ostensione memoriale» (n. 12).

1l Sacrum della celebrazione eucaristica & istituito da Cristo? e le parole e I'azio-
ne di ogni ministro ordinato alle quali corrisponde la partecipazione cosciente ed
attiva di tutta I'assemblea eucaristica, fanno eco a quelle dell’'Ultima Cena. Il mini-
stro ordinato presiede ed offre il sacrificio eucaristico in persona Christi capitis, non
solo nel nome o nelle veci di Cristo.

In persona significa sacramentale identificazione con Cristo Sommo ed eterno
sacerdote della Nuova Alleanza, che & I'Autore e il principale soggetto di questo suo
proprio sacrificio nel quale in veritad non puo essere sostituito da nessuno.

Il ministero di coloro che hanno ricevuto il sacramento dell’Ordine, nell’econo-
mia di salvezza scelta da Cristo, manifesta che I'Eucaristia, da loro celebrata, & un
dono che supera radicalmente il potere dell’Assemblea ed & comungque insostituibi-
le per collegare validamente la consacrazione eucaristica al sacrificio della Croce e
all'Ultima Cena»8.

Solo Cristo poteva e sempre pud essere vera ed effettiva «vittima di espiazione
per i nostri peccati... e anche per quelli di tutto il mondo» (1 Gv 2,2).

«Solo il suo Sacrificio - ricorda la Dominicae Cenae — e nessun altro poteva e puo
avere vim propitiatoria davanti a Dio, alla Trinita, alla sua trascendente santita. La

5 GIOVANNI PaoLo 11, Lett. ap. Dominicae Cenae, 1. 8.
6 Ibid.
7 Ibid.

8 Giovanni PaoLo 11, Lett. enc. Ecclesia de Eucharistia, n. 29.

174



Ettore Malnati

presa di coscienza di questa realta getta una certa luce sul carattere e sul signifi-
cato del Sacerdote-celebrante che, compiendo il santissimo sacrificio e agendo in
persona Christi, viene in modo sacramentale e insieme ineffabile, introdotto ed inse-
rito in quello strettissimo Sacrum, nel quale egli a sua volta associa spiritualmente
tutti i partecipanti all’assemblea eucaristica»®.

Non si tratta dunque di creare artificiose sacralizzazioni.

Ci viene chiesto di riconoscere il mysterium fidei che ci & stato tramandato pro
mundi vita.

1l Sacrum ¢ dunque un tutt’'uno con la ripresentazione del sacrificio della Croce,
che diviene fonte di santita e di grazia perché é lo stesso mistero pasquale di Cristo
che ha realizzato per 'umanita, Redenzione e Salvezza. E il mysterium, ciod
I'Eucaristia presenza di tutto Cristo, che rafforza quel Sacrum (cioé la vita divina in
noi) che il Battesimo ci ha offerto e grazie al quale noi siamo stati in Cristo giustifi-
cati.

2. Aspetto sacrificale

La Pasqua cristiana ha le sue radici di lettura, di metodo e di evento nella Pasqua
antica perpetuata nel tempo con la memoria di fede e di cultura del Popolo
dell’Antica Alleanza. In tale contesto si annuncia 'impegno liberatore del Dio di
Abramo nei confronti del suo Popolo che compie una gestualita sacrificale (I'agnel-
lo immolato) significativa (il sangue sul portale della casa) che diviene volonta
espressa che salva dall’angelo della morte.

Il Rabbi Galileo, consapevole di svolgere la sua missione di Redentore e
Salvatore, si pone in un atteggiamento di ascolto vero ed efficace nei confronti della
volonta del Padre, facendo sua la via della kenosi (umiliazione) che lo portera dalla
gestualita quasi sacramentale della lavanda dei piedi nell’'Ultima Cena (Gv 13,1-20)
all’«obbedienza» sino alla morte e alla morte di croce (Fil 2,8) sua glorificazione e
«causa» della sua Resurrezione.

I’Apostolo Paolo percepisce e fa sua la fede della Comunita post-pasquale quan-
do con cosciente veridicita afferma alla Comunita di Corinto cio che egli ha ricevu-
to dal Signore, riportando alla notte in cui venne tradito l'istituzione da parte di
Cristo del «memoriale» della sua Pasqua di morte e resurrezione (1 Cor 11,23) che

9 Giovanni PaoLo 11, Lett. ap. Dominicae Cenae, n. 8.

175



Contributi

& una delle dimensioni di specificita della Comunita dei discepoli del Risorto (At
2,42).

«Le parole di Paolo — afferma 'enciclica Ecclesia de Eucharistia - ci riportano
alla circostanza drammatica in cui nacque I'Eucaristia. Essa ha indelebilmente
inscritto ’evento della Passione e della Morte del Signore. Non ne e solo I'evocazio-
ne, ma la ripresentazione sacramentale. E il sacrificio della Croce che si perpetua
nei secoli. Bene esprimono questa verita le parole con cui il popolo, nel rito latino,
risponde alla proclamazione del “mistero della fede”... “annunziamo la tua morte
Signore e proclamiamo la tua Resurrezione”» (n. 11).

La fede della Chiesa di oggi nell’Eucaristia celebrata ha gli stessi criteri che tro-
viamo nel II secolo espressi nella I Apologia di Giustino19, negli scritti dei Padri della
Chiesa indivisa, come Ireneo, Tertulliano, Clemente Alessandrino, Cipriano,
Giovanni Crisostomo e Cirillo di Gerusalemme.

La Fractio Panis che la Comunita cristiana vive & pregna «della consapevolezza
di essere messa a parte della sacramentalita del gesto di Cristo e di consumare il
banchetto della nuova Pasqua, avente come fondamento il Sacrificio del Signore»11,

La presenza e I'azione stessa della Chiesa di tutti i tempi «vive continuamente
del sacrificio del Redentore e, ad esso accede non soltanto per mezzo di un ricordo
pieno di fede, ma anche - afferma I'Enciclica — in un contatto attuale, poiché que-
sto sacrificio ritorna presente, perpetuandosi sacramentalmente... In questo modo
I’Eucaristia applica agli uomini d’oggi la riconciliazione ottenuta, una volta per tutte
da Cristo per I'umanita di ogni tempo» (n. 12).

Quasi volendo un gesto «rafforzativo» circa la fede comune nello stretto legame
tra il sacrificio del Golgota e I'Eucaristia, Giovanni Paolo II, nel primo capitolo del-
I’enciclica Ecclesia de Eucharistia ricorda che «1'Eucaristia & sacrificio in senso pro-
prio e non solo in senso generico, come se si trattasse di semplice offrirsi di Cristo
quale cibo spirituale ai fedeli. Il dono infatti del suo amore e della sua obbedienza
fino all’estremo della vita (Gv 10,17-18) & in primo luogo un dono al Padre suo.
Certamente & dono in favore nostro, anzi di tutta 'umanita (Mt 26,28; Mc 14,24; Lc
22,20; Gv 10,15)» (n. 13).

La sottolineatura piu qualificata del Magistero contemporaneo della dimensione
sacrificale dell’Eucaristia intesa come parte dello stesso sacrificio del Golgota, la
troviamo sia nel Concilio Vaticano II, dove si afferma che «Partecipando al sacrifi-

10 GiusTiNo, I Apologia, 65.
11 Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1382.

176



Ettore Malnati

cio eucaristico, fonte e apice di tutta la vita cristiana, offrono a Dio la vittima divi-
na e se stessi con essa»12, sia nella Mysterium Fidei di Paolo VI, dove si sostiene che
«nel Mistero Eucaristico & ripresentato in modo mirabile il sacrificio della Croce una
volta per sempre consumato sul Calvario; vi si richiama perennemente la memoria
e ne viene applicata la virtit salutare in remissione dei peccati»13.

Sacrificio efficace dunque offerto da Cristo all’obbedienzialita della Chiesa per-
ché con la libera adesione dei singoli si possa beneficiare di cid che Cristo «Uomo
Nuovo» e «Creazione Nuova» ha acquistato una volta per sempre a favore di tutta
I'umanita.

3. Presenza reale

L'Istruzione Eucharisticum Mysterium della Congregazione dei Riti, gia nel 1967
poneva alla riflessione dell’intera Comunita cattolica all'indomani del Concilio
Vaticano I e dell’enciclica Mysterium Fidei di Paolo VI, la diversa modalita della
presenza del Cristo nella Chiesa. L'obiettivo era ed e che «i fedeli conseguano una
pitt profonda comprensione del mistero eucaristico, anche riguardo ai principali
modi con cui il Signore stesso & presentato alla sua Chiesa nelle celebrazioni litur-
giche. E infatti sempre presente nell’assemblea dei fedeli riuniti nel suo nome (Mt
18,20). E presente sia nella persona del ministro, perché «colui che ora offre per
mezzo del ministero dei sacerdoti & il medesimo che allora si offri sulla croce» (DS
1743); sia e soprattutto sotto le specie eucaristichel4.

In questo sacramento, infatti, «in modo unico & presente il Cristo totale... Dio e
uomo, sostanzialmente e ininterrottamente»15.

Il paragrafo si chiude citando la Mysterium Fidei che sottolinea tale presenza di
Cristo sotto le specie eucaristiche definendola «reale (speciale) non per esclusione,
quasi che le altre non siano reali, ma per antonomasia, perché & sostanziale e in
forza di essa Cristo, Uomo-Dio, tutto intero si fa presente»16.

12 Conciuio Varicano II, Cost. dog. Lumen Gentium, 1. 11.

13 PaoLo VI, Lett. enc. Mysterium Fidei, in PaoLo VI, Tutti i principali documenti, Citta del Vaticano 2002,
doc. 16, n. 27.

14 ConciLio Varicano 11, Cost. lit. Sacrosanctum Concilium, n. 7.
15 CONGREGAZIONE DEI RiTi, Istruzione Eucharisticum Mysterium, n. 9.

16 PAoLo VI, Lett. enc. Mysterium Fidei, in PaoLo VI, Tutti i principali documenti, Citta del Vaticano 2002,
doe. 16, n. 40.

177



Contributi

Giovanni Paolo Il ritorna in questa sua enciclica a riportare non solo 1'elaborato
della teologia cattolica e del Magistero, ma quel depositum fidei che grazie alla
riflessione dei teologi, all’approfondimento dell’ascesi cristiana-cattolica, alla vita
spirituale e liturgica delle comunita ecclesiali e di istituti ¢ movimenti & il tesoro piu
grande che la Chiesa cattolica d’Oriente e d’Occidente possiede.

La consapevolezza che il pane e il vino «dopo la preghiera di ringraziamento
fatta da Colui che presiede la Sinassi, formata dalle parole di Cristo!? divengono la
sua carne e il suo sanguel$ & patrimonio della Chiesa indivisa. Sara il secondo mil-
lennio cristiano che approfondira con i concetti della filosofia del tempo, cio che noi
conosciamo come la dottrina della transustanziazione»9.

Commuove leggere nelle catechesi di Cirillo di Gerusalemme la raccomandazio-
ne che egli fa ai suoi fedeli di «non vedere nel pane e nel vino dei semplici e natu-
rali elementi, perché il Signore ha detto espressamente che sono il suo corpo e il suo
sangue: la fede te lo assicura, benché i sensi ti suggeriscano altro»20.

Paolo VI, senza nulla tradire né della Tradizione né della speculazione teologica
non solo del grande Tommaso d’Aquino, ci propone il termine di «presenza reale
speciale» lasciando cosi ampio rispetto anche all’antica dottrina della Chiesa
Orientale.

Se ci si lascia galvanizzare da questa profonda convinzione di una logica-altra,
I'Eucaristia non pub che essere vista come il mysterium fidei, «mistero cioe che dav-
vero sovrasta i nostri pensieri e pud essere accolto solo nella fede»21.

Se dunque tale realta si realizza & chiaro che non pud che avvenire nella dimen-
sione della sostanza degli elementi contingenti del pane e del vino in Corpo di Cristo,
la quale rimane e permane ininterrottamente in questa novita sacramentale sino al
perdurare delle specie. Diverrebbe difficilmente comprensibile per la specificita del-
I’agire divino una presenza precariamente transeunte solamente in ragione del
significato (transignificazione) o del fine (transfinalizzazione).

Lagire di Dio & un agire che segna definitivamente e nella sostanza chi ne &
destinatario, come avviene per la conversione e la fede.

17 GiusTiNo, I Apologia, 66.

18 Jbid.

19 DS 1642.

20 CIRILLO DI GERUSALEMME, Catechesi mistagogiche, 1V, 6.

21 Giovannl Paoro I, Lett. enc. Ecclesia de Eucharistia, n. 15.

178



Ettore Malnati

Se si accetta tale dottrina come fa la Chiesa, non solo cattolica, diventa logico
allora il culto reso all’Eucaristia anche fuori dalla celebrazione.

Certo «questo culto — afferma Giovanni Paolo II - & strettamente congiunto
con la celebrazione del sacrificio eucaristico... e tende alla comunione, sacramen-
tale e spirituale. Spetta ai Pastori incoraggiare, anche con la testimonianza perso-
nale, il culto eucaristico... esposizione del Santissimo Sacramento e la sosta ado-
rante davanti a Cristo presente sotto le specie eucaristiche»22.

4. Eucaristia, fonte, criterio e apice della comunione

Spesso quando si sente parlare di comunione o koinonia si pensa ad una dimen-
sione orizzontale.

Tanto importante certo & quella umana solidarieta che per noi cristiani & e deve
essere frutto dell’esercizio della virti teologale della carita.

Giustamente & doveroso pero lasciarsi coinvolgere in una lettura gerarchica dei
valori e delle verita anche, oserei dire, soprattutto per il cristiano. La prima koino-
nia che si dovrebbe cercare e realizzare & la nostra incorporazione a Cristo, che il
Battesimo ontologicamente ha realizzato nel credente.

Ma non dobbiamo dimenticare — ci ricorda I’enciclica Ecclesia de Eucharistia —
che tale incorporazione «si rinnova e si consolida continuamente con la partecipa-
zione al sacrificio eucaristico, soprattutto con la piena partecipazione ad esso, che
si fa nella comunione sacramentale. Possiamo dire che non soltanto ciascuno di noi
riceve Cristo, ma che anche Cristo riceve ciascuno di noi... Nella comunione euca-
ristica si realizza in modo sublime il dimorare 1'uno nell’altro di Cristo e del disce-
polo: “Rimanete in me e io in voi” (Gv 15,4).

Unendosi a Cristo il popolo della Nuova Alleanza diventa sacramento per 'uma-
nitd — come afferma il Vaticano 1123 - segno e strumento della salvezza operata da
Cristo... per la redenzione di tutti24.

La missione della Chiesa & in continuita con quella di Cristo: “Come il Padre ha
mandato me, cosi anch’io mando voi” (Gv 20,21). Percio dalla perpetuazione
nell’Eucaristia del Sacrificio della Croce e della comunione col Corpo e con il Sangue

22 [bid., n. 25.
2 Conciuio VATICANO 11, Cost. dog. Lumen Gentium, n. 1.
24 Ibid., n. 9.

179



Contributi

di Cristo, la Chiesa trae la necessaria forza spirituale per compiere la sua missione»
0:22);

E proprio in tal senso che giustamente il Concilio Vaticano II ci presenta
I’Eucaristia come fonte e culmine di tutta ’'evangelizzazione, in quanto 1'obiettivo di
quest'ultima & proprio la comunione degli uomini con Cristo e in Lui con il Padre e
lo Spirito Santo25.

L'Enciclica Ecclesia de Eucharistia ci offre 'opportunita come Comunita eccle-
siale di riflettere su quelle che sono le fondamenta sulle quali poggia il nostro esse-
re Chiesa, e gli obiettivi che la pastorale si prefigge al fine di essere presenza per
una evangelizzazione nella societd post-moderna. Bisogna ripartire da Cristo e
prendere il largo: Duc in altum (Lc 5,4).

Si, abbandonare una logica narcisistica e implosa e realizzare invece lo stile
della spiritualitd di comunione che & propria del mistero dell'Incarnazione, dove il
Verbo si compromette sino ad assumere umana carne per sanare ed elevare I'uomo
alla comunione familiare con il suo Creatore, che si rapporta a Lui come Salvatore
e Padre. 1l cristiano che cerca questa koinonia pud viverne il senso facendo spazio
allo stile cristico e lasciandosi profondamente cogliere dalla dinamica che & propria
del mistero eucaristico che ha in sé la tensione verso Dio e verso i fratelli.

Giovanni Paolo II, esponendo il concetto di spiritualita di comunione, lo ha pre-
sentato come «lo sguardo del cuore portato sul mistero della Trinita che abita in noi
e la cui luce va anche colta sul volto dei fratelli che ci stanno accanto.

E ancora. Spiritualita di comunione significa capacita di sentire il fratello di fede
nell’unita profonda del Corpo Mistico... come uno che mi appartiene»26.

Oggi pitt che mai e necessario «Fare della Chiesa la casa e la scuola della
Comunione, intesa come la grande sfida che ci sta davanti nel millennio che inizia,
se vogliamo essere fedeli al disegno di Dio e rispondere anche alle attese profonde
del mondo»27.

L'Eucaristia & il gesto sacramentale cristico pil alto ed efficace per realizzare e
consolidare la Chiesa nella sua unita di Corpo Mistico (n. 23). Le radici di questa effi-
cacia unificante le troviamo nelle raccomandazioni di Paolo alla Comunita di
Corinto: «Il pane che noi spezziamo non & forse comunione con il Corpo di Cristo?

25 ConciLo Vaticano 11, Decr. Presbyterorum Ordinis, nn. 5 e 6.
26 CONGREGAZIONE PER GLI ISTITUTI DI ViTA CONSACRATA, Istr. Ripartire da Cristo, n. 29.

27 GIOVANNI PaoLo I, Esort. ap. post-sinodale Vita Consecrata, n. 28.

180



Ettore Malnati

Poiché c¢’e un solo pane, noi pur essendo molti siamo un corpo solo: tutti infatti par-
tecipiamo all'unico pane» (1 Cor 10,16-17).

E difficile in teoria ricusare questa efficacia unificante che I’'Eucaristia opera ex
opere operato. Ma il dono deve essere valorizzato e realizzato mediante I'ex opere
operantis. Diversamente non renderemo testimonianza alla dynamis del Sacra-
mento. Edificare I'unita ab intra e ad extra della Chiesa oltre a trovare la sua signi-
ficativita e forza dall’Eucaristia8, ci deve seriamente orientare a costruire nei sin-
goli e nell'intera Comunita cristiana una comunione «sia nella dimensione invisibi-
le, che in Cristo, per I'azione dello Spirito Santo ci lega al Padre e tra noi; sia nella
dimensione visibile, implicante la comunione con la dottrina degli Apostoli, nei
sacramenti e nell’ordine gerarchico»29.

Giovanni Paolo II richiama che la celebrazione eucaristica perd non puo essere
il punto di avvio della comunione, in quanto questa gia presuppone la comunione
sia invisibile che visibile «per consolidarla e portarla a perfezione»30.

Qui si innesca dunque tutta la problematica della necessita, oltre alla fede, della
perseveranza nella grazia santificante e nella carita (Gal 5,6), rimanendo in seno
alla Chiesa «col corpo e col cuore»31.

«...Lintegrita dei vincoli invisibili & un preciso dovere morale del cristiano, che
vuole partecipare pienamente all’Eucaristia comunicando al Corpo e al Sangue di
Cristo»32,

Ma la comunione ecclesiale deve essere anche visibile.

I criteri di questa visibilita ce li offre il Concilio Vaticano II: «Sono pienamente
incorporati nella societa della Chiesa coloro che, avendo lo spirito di Cristo, accet-
tano integra la sua struttura e tutti i mezzi di salvezza in essa istituiti e nel suo orga-
nismo visibile sono uniti con Cristo, dai vincoli della professione di fede dei
Sacramenti, della sacra potestas e della comunione»33.

Ecco allora presentate le ragioni che ci donano la possibilita di completare la
nostra celebrazione al mysterium fidei con il ricevere il Corpo del Signore.

Per lo stato di grazia viene ricordato il dono grande del sacramento della

28 ConcILIo VATICANO 11, Cost. dog. Lumen Gentium, n. 1.

29 Giovanni Paoro 11, Lett. enc. Ecclesia de Eucharistia, n. 35.
30 fbid.

31 ConciLio Varicano 11, Cost. dog. Lumen Gentium, n. 14.

32 Grovannt Paoro I1, Lett. enc. Ecclesia de Eucharistia, n. 36.

33 ConciLio Varicano 11, Cost. dog. Lumen Gentium, n. 14.

181



Contributi

Riconciliazione (n. 37) e la valutazione di coscienza del soggetto che fa testo davan-
ti a Dio (n. 38).

Per la comunione visibile 'enciclica fa presente che «essendo I’Eucaristia la
suprema manifestazione sacramentale nella Chiesa esige di essere celebrata in un
contesto di integrita dei legami anche esterni di comunione...

Non & possibile dare la comunione alla persona che non sia battezzata o che
rifiuti I'integra verita di fede sul mistero eucaristico. Cristo & la verita — afferma
Giovanni Paolo II — e rende testimonianza alla verita (Gv 14,6; 18,37); il Sacramento
del suo corpo e del suo sangue non consente finzioni» (n. 38).

5. Eucaristia e ministero ordinato

Il rapporto tra Eucaristia e Ministero ordinato & analogo alla consequenzialita
che vi & tra Cristo e Salvezza.

Senza la duttilita e ’azione del Verbo di Dio e la sua Incarnazione, noi non
avremmo avuto I’economia salvifica, alla quale oggi 'umanita intera puo accedere.

Il ministro ordinato & presente da sempre nella Chiesa perché questa, attraver-
so I’Annuncio, la conversione e la fede in Cristo morto e risorto, sia speranza per
I'intera umanita che cerca la realizzazione di un vero rapporto tra 'uomo e Dio e
tra 'uomo e se stesso e I'intera famiglia umana.

La Chiesa & edificata ed & stata fondata sugli Apostoli, nel senso che il Cristo stes-
so cosi ha voluto e ad essi ha affidato I’Annuncio e I'implantatio Ecclesiae.

Egli I'ha voluta perché, fondata sugli Apostoli, fosse il sacramento di salvezza
per tutti gli vomini e per tutto l'uomo.

Cid si realizza in quanto in essa & presente Lui, Cristo, e agisce nella Storia,
attraverso di Essa come Salvatore, divenendo cosi vero servo della verita sull'uomo
e dell'uomo.

Colui che aduna e fa dell'umanita dispersa il Popolo di Dio & Cristo, unico
Mediatore nostro.

Tale ministerialita consumata sostanzialmente ed in modo esaustivo da Cristo
nel suo evento salvifico, deve — secondo la sua volonta — essere realizzata in ogni
tempo e ad ogni realtd umana (Mt 28,19).

«Per questo gia durante il suo ministero pubblico (Mt 16,18) e poi in pienezza
dopo la morte e la resurrezione (Mt 28, 16-20; Gv 20,21) Gestu conferisce a Pietro e
ai Dodici poteri del tutto particolari nei confronti della futura Comunita e per I'e-
vangelizzazione di tutte le Genti. Dopo averli chiamati alla sua sequela, li tiene

182



Ettore Malnati

accanto a sé e vive con loro, impartendo con 1’esempio e con le parole il suo inse-
gnamento di salvezza e, infine, li manda a tutti gli uomini. Per il compimento di que-
sta missione Gesil conferisce agli Apostoli, in virti1 di una speciale effusione pasqua-
le dello Spirito Santo, la stessa autorita messianica che gli viene dal Padre e che gli
& conferita in pienezza con la resurrezione.

“Mi & stato dato ogni potere in cielo e in terra. Andate dunque e ammaestrate
tutte le Genti, battezzandole nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo,
insegnando loro ad osservare tutto cid che vi ho comandato. Ecco, lo sono con voi
tutti i giorni, sino alla fine del mondo” (Mt 28,18-20).

Gesit stabilisce cosi uno stretto collegamento tra il ministero affidato agli
Apostoli e la sua propria missione: “Chi accoglie voi, accoglie me” (Mt 10,40); “Chi
ascolta voi, ascolta me” (Le¢ 10,16)... Cosi, non per qualche loro merito particolare,
ma soltanto per la gratuita partecipazione alla grazia di Cristo, gli Apostoli prolun-
gano nella storia... la stessa missione di salvezza di Gesl»34.

Il ministero ordinato che la Chiesa tramanda e di cui beneficia, ha le sue origini
nella volonta cristica in funzione dell’edificazione della comunita quale sacramento
dell’amore di Dio per 'intera umanita.

E il ministro ordinato nel grado dell’episcopato e presbiterato che, attraverso
I'imposizione delle mani viene a perpetuare la gestualita specifica di Cristo-Capo,
cioé di Colui che pud e realmente rigenera il popolo della nuova Alleanza mediante
il suo si al Padre.

«Con I'imposizione delle mani al fedele cristiano viene comunicato il dono dello
Spirito (2 Tim 1,6) che configura e consacra a Cristo sacerdote il ministro ordinato
e lo rende partecipe della missione di Cristo sacerdote nel suo duplice aspetto, di
autorita e di servizio. Questa autoritd non & propria del ministro: essa & infatti la
manifestazione della exousia, ciod della potesta del Signore, in virtu della quale il
sacerdote svolge il ruolo di ambasciatore nell’opera escatologica della riconciliazio-
ne (cfr. 2 Cor 5,18-20)... La permanenza per tutta la vita di questa realta che impri-
me un segno... serve ad esprimere il fatto che a Cristo si & associata irrevocabil-
mente la Chiesa per la salvezza del mondo e che la Chiesa stessa & consacrata a
Cristo in modo definitivo. Il ministro (ordinato), la cui vita reca il suggello del dono
ricevuto attraverso il sacramento dell’Ordine, ricorda alla Chiesa che il dono di Dio
e definitivo»35.

34 GIOVANNI PaoLo 11, Esort. ap. post-sinodale Pastores Dabo Vobis, n. 14.

35 Documento post-sinodale (1971) Ultimis Temporibus, n. 5.

183



Contributi

Nel capitolo terzo dell’enciclica Ecclesia de Eucharistia, titolato «Apostolicita
dell’Eucaristia e della Chiesa», Giovanni Paolo II, dopo aver indicato tre aspetti del-
I’apostolicita dell’Eucaristia (nn. 27 e 28), parafrasando la nota dell’apostolicita
della Chiesa, presenta lo stretto legame tra «ministero ordinato ed Eucaristia».

«Se I’Eucaristia & centro e vertice della vita della Chiesa, parimenti lo & del mini-
stero sacerdotale. Per questo, con animo grato a Gesi Cristo Signore nostro, riba-
disco che I’Eucaristia e la principale e centrale ragion d’essere del Sacramento del
sacerdozio, nato effettivamente nel momento dell’istituzione dell’Eucaristia e in-
sieme con essa» (n. 31).

Il primo paragrafo del decreto conciliare Presbyterorum Ordinis pone chia-
ramente il sacerdozio ordinato nel ministero di Cristo stesso.

La vita sacerdotale & ripresentazione della ministerialita di Cristo-Capo. Come
sacerdote della realtd sacra, il ministro ordinato agisce in persona Christi, quindi
ripresenta il Cristo nella sua missione e nel suo evento salvifico, ridonando a Dio un
popolo e al popolo il segno dell’appartenenza a Dio, mediante quelle gestualita effi-
caci proprie del Cristo glorioso, che sono i sacramenti.

L'Annuncio stesso e I'edificazione dell’Ecclesia non possono prescindere dalla
ministerialita di coloro che presiedono la Fractio Panis in persona Christi, renden-
do presente la volonta salvifica del Padre e cio che ha reso possibile tale salvezza,
che & 'obbedienzialita cristica, vissuta e consumatasi nel mistero pasquale.

Cristo dunque vive ed & presente in modo reale-speciale nell’Eucaristia, che edi-
fica la Chiesa, solo grazie alla ministerialita di coloro che Egli ha incorporato a sé
in modo-altro dal sacerdozio battesimale.

L'imposizione delle mani, infatti, gesto proprio per trasmettere il ministero ordi-
nato (presbiterato, episcopato), abilita ontologicamente il fedele cristiano a diveni-
re per la Comunita il realizzatore dell’attenzione di Colui che ha riportato I'umanita
alla familiarita con Dio, Cristo, sacerdote e vittima della Nuova Alleanza.

La sua identita & finalizzata a edificare la Chiesa attraverso la potestas sul Corpo
eucaristico di Cristo.

Lefficacia concreta del ministero ordinato sta proprio nel fatto che il soggetto
viene ad essere costituito e incorporato in questa specifica ministerialita cristica,
che si differenzia ontologicamente dal sacerdozio comune, senza della quale non si
sarebbe potuto avere il riscatto e la salvezza di cui noi oggi usufruiamo grazie
all’annuncio e alla fede.

La ministerialita specifica ed identitativa del ministero ordinato & la realizzazio-
ne della disponibilita cristica a «storicizzare» la Redenzione in obbedienza al pro-

184



Ettore Malnati

getto salvifico del Padre, proprio perpetuando il gesto di Cristo e la sua volonta
espressa «Fate questo in mio memoriale».

Con la ministerialita propria dei due gradi del sacramento dell’Ordine (Presbiteri
ed Episcopi) I'Eucaristia edifica la Chiesa e ci sottolinea il legame inscindibile che vi
@ tra Essa e ministro ordinato.

La fede della Chiesa d’Oriente e cattolica d’Occidente ha sempre affermato il
legame costitutivo ed essenziale esistente tra il sacerdozio ministeriale e 1'Euca-
ristia.

Questa dottrina che — come abbiamo visto - ha la sua radice nella volonta cristi-
ca espressa nella chiamata e nel mandato dei Dodici sia prima che dopo la Pasqua,
fu definita dal Concilio Lateranense IV (1215)36, riaffermata dal Concilio Vaticano
137 e dalla lettera Sacerdotium ministeriale della Congregazione per la dotirina
delle Fede (6 agosto 1983). Cio che la Tradizione ed il Magistero recente sottolinea-
no circa il rapporto tra Eucaristia e ministro ordinato & che solo nella Comunita cri-
stiana, dove vi @ il sacerdozio ministeriale ordinato nella continuitad ininterrotta
della successione apostolica, c¢’e Eucaristia e di conseguenza vi & realizzazione e
presenza piena del mistero della Chiesa.

11 Concilio Vaticano IT non manca di ricordare che dove non vi & il ministero ordi-
nato con i criteri appena citati, & assente la «genuina ed integra sostanza del mini-
stero eucaristico»38 e di conseguenza manca la realizzazione piena ed integrale
della comunione3?.

Conclusione

Questo sguardo che abbiamo dato ad alcune tra le pili importanti tematiche che
Giovanni Paolo II ha voluto consegnare alla Chiesa Cattolica, dovrebbe indurre cia-
scuno di noi e la Comunita ecclesiale a rapportarsi nei confronti del «Mistero della
fede», in modo pensoso ed adulto.

La figura di Maria indicataci come donna «eucaristica» (nn. 53-59), dovrebbe
esserci di sprone. Infatti la grandezza della Vergine di Nazaret & nel suo «sb» (n. 55),

36 DS 802,
37 CoNciLIo Vaticano 11, Cost. dog. Lumen Gentium, nn. 10; 17; 28; 41.
38 ConciLio VAticano II, Decr. Unitatis Redintegratio, n. 22.

39 ConcILIo Vaticano T1, Cost. dog. Lumen Gentium, n. 15.

185



Contributi

cioe in quella fede che la spiritualita della visitazione ci ha tramandato (Lc 1,45).

L’arte che & scaturita lungo i secoli attorno al mistero dell’Eucaristia, paragona-
ta da Giovanni Paolo II all'unzione di Betania (Mt 26,8; Mc 14,4; Gv 12,4) deve far
sorgere nel nostro animo non i sentimenti di perplessita dei discepoli (n. 47), ma
I’atteggiamento della donna identificata da Giovanni con Maria, sorella di Lazzaro,
che seppe onorare la presenza del Signore che si apprestava a dare la vita per i
Suoi.

Come la donna di Betania e come la «Chiesa che lungo i secoli ne ha temuto di
sprecare... il meglio delle sue risorse per esprimere il suo stupore adorante di fron-
te al dono incommensurabile dell’Eucaristia» (n. 48), cosi anche noi diamo il meglio
della nostra fede e della nostra pieta perché I’'Eucaristia sia sacramento di comu-
nione e di vita.

186



