Luigi Agustoni era nato a
Kreuzlingen, nel Canton
Turgovia, nel 1917.
Ordinato sacerdote nel
1941, divenne parroco di
Orselina nel 1957, incari-
co mantenuto sino alla
morte, sopravvenuta il 31
marzo 2004. A lui la co-
munita civile di Orselina
ha riconosciuto meriti
particolari, sottolineati
con attribuzione della
cittadinanza onoraria nel
7993




Dibattiti RTLu IX (1/2004) 237-247

Dialogare con Dio, I'impegno di una vita
(Luigi Agustoni apostolo del Canto Gregoriano

In Memorianb

s (Giovanni Conti
Musicologo e gregorianista

«Psallam nomini Tuo, Altissime»
Ps 93

Un’esistenza spesa al servizio della Liturgia, quella di Luigi Agustoni, presbitero
della Chiesa luganese tornato alla Casa del Padre lo scorso 31 marzo all’eta di 87
anni compiuti nel mese di gennaio. Le innumerevoli tappe scientifiche e artistiche
di cui lo scorrere dei suoi anni & scandito, sono testimonianza inconfutabile di un
profondo amore, volto a valorizzare la Liturgia in ciascuno dei suoi aspetti con il
sommo scopo di favorire la crescita della spiritualita cristiana. In questo ideale la
musica & stata per Agustoni fedele compagna, nella convinzione profonda che
Liturgia significa anche Musica sacra.

In occasione del conferimento del Dottorato Honoris Causa da parte del Ponti-
ficio Istituto di Musica Sacra di Roma lo si ebbe a definire «Uomo con la passione
della verita coniugata con le altre proprietd trascendentali del pulchrum e del
bonum, nello splendore dell’Unum»1. Una definizione di Luigi Agustoni tra le meglio
riuscite e capace, come non altre, di evidenziare il suo ardente desiderio di coniu-

i 118 gennaio 2001, a Roma, assente il laureato per motivi di salute e alla presenza del Segretario di Stato
Card. Angelo Sodano, il Senato Accademico del Pontificio Istituto di Musica Sacra consegnava solenne-
mente 'onorificenza riconoscendo: «impegno profuso da Luigi Agustoni in primo luogo nel Canto
Gregoriano che egli ha sempre considerato come esegesi della Parola sacra e restituzione orante e sono-
ra del dialogo tra I'uomo e I'’Assoluto». La Laudatio venne affidata alla finezza espressiva di uno dei pitt
illustri discepoli di Agustoni, Felice Rainoldi, musicista e liturgista internazionalmente riconosciuto e suo
stretto collaboratore nelle questioni legate alle nuove composizioni musicali con testo italiano. Rainoldi,
parafrasando Sir 44,1 intitold il suo intervento: Laudemus viros gloriosos in generatione sua. 1l testo inte-
grale apparira nel volume Obsculta o fili praecepta Magistri. Raccolta di studi in onore di Luigi Aguston,
a cura di G. Conti (di prossima pubblicazione per Cantus Gregoriani Helvetici Cultores).

287



Dibattiti

gare sapientemente 1’essenza della spiritualitd al rigore della ricerca scientifica, la
funzionalita celebrativa all’estetica, mettendo in atto uno scrupoloso studio perso-
nale, costantemente verificato nella e insieme alla comunita scientifica. Uno stile
sempre vissuto nella direzione di cio che & migliore, aspirazione caratterizzata da
un atteggiamento di semplicita e stupore, ma non per questo senza tendere al per-
fezionamento, la cui lunga scala egli ha salito con la capacita di conversione propria
degli umili e con I'ascesi a cui la sua scelta di consacrazione lo ha chiamato2.

E praticamente impossibile cogliere singolarmente i molteplici aspetti che carat-
terizzano la personalita di Luigi Agustoni, a partire da quello del credente per con-
tinuare con quelli del liturgista, del biblista, del celebrante, del mistagogo, del
pastore, del musicista, del musicologo, del docente, dell’animatore, dell’organizza-
tore3, tutte situazioni vissute ed attraversate con quella liberta interiore che lo ha
sempre accompagnato: una libertd nata dall’amore alla veritd. Spinto da quella
curiosita intellettuale che Aristotele definisce «madre della filosofia», Agustoni ha
sempre voluto approfondire ogni argomento non trovando pace se non di fronte ad
una risposta persuasiva agli interrogativi che hanno originato ogni sua ricerca. Tra
i molteplici aspetti della personalita di Luigi Agustoni, se uno puo essere definito
come riferimento costante all’interno di tutti gli altri, questo & la Musica. Un’arte
verso cui aveva dato seri segni di predisposizione gia negli anni dell'infanzia vissu-
ti a Sciaffusa dove un maestro lo segui sino all’eta di 12 anni. Fu in quel momento,
infatti, che decise di entrare in seminario scegliendo — anche su suggerimento pater-
no — quello di Lugano anziché quello di Basilea. Nel seminario luganese solo la bene-
vola tolleranza dei Superiori gli consenti di salvaguardare la sua preparazione pia-
nistica, non senza pagare lo scotto di qualche dubbio sulla serieta della sua voca-
zione, a causa di quella pronunciata propensione per I’arte musicale che «sapeva di
mondo»4.

In quel seminario Luigi Agustoni fu allievo e, una volta ordinato sacerdote, pro-
fessore per 15 anni, posizione che gli consenti di infondere un entusiasmo che fu

2 Entrato nel Seminario di Lugano nel 1931, & stato ordinato sacerdote nel 1941,

3 Cfr. nota 1.

4 Cfr. Card. G. Agustoni, Per Ritus et Preces, discorso tenuto in occasione dei festeggiamenti per 1'80mo
compleanno di Luigi Agustoni, Milano, Seminario Arcivescovile 20 maggio 1997. 1l testo integrale appa-
rira nel volume Obsculta o fili praecepta Magistri, cit. sopra.

5 Una testimonianza che accomuna il sentimento di molti & quella resa da mons. Giuseppe Torti, Vescovo
di Lugano, che in occasione degli 80 anni di Luigi Agustoni, in una lettera a lui indirizzata, scrisse:
«Carissimo Don Luigi (...) mi hai fatto provare il gusto del bello, pregando col canto il Signore. Ritorno
pure con i ricordi alle celebrazioni solenni in Cattedrale quando facevamo scendere sui fedeli attenti e

238



Giovanni Conti

alla base della formazione di intere generazioni di sacerdoti del clero diocesano’ le
quali hanno avuto I'onore di vivere una stagione che con gli occhi di oggi non pos-
siamo che definire unica ed irripetibileé.

Ripercorrere quasi 90 anni di una vita tanto intensa impone, per il limite di que-
ste pagine, lo sviluppare un percorso necessariamente sommario il che, se da una
parte offre il beneficio della schematicita e della chiarezza, dall’altra impedisce,
almeno in parte, di cogliere come la molteplicita dei campi d’azione hanno potuto
tra loro interagire, andando di fatto a costituire il tutt'uno della straordinaria espe-
rienza del maestro, del quale grandi restano gli apporti sia nel settore liturgico-
musicale e pastorale, sia negli aspetti scientifici del Canto Gregoriano e della pras-
si esecutiva.

Doveroso @ iniziare dalla Chiesa locale, la Diocesi di Lugano, dove l'apporto
rimane ineguagliabile?, in primo luogo nella funzione che gli venne affidata nell'im-
minenza della sua ordinazione sacerdotale, ossia di insegnante di musica, al quale
si sarebbe affiancato di li a poco 'insegnamento formativo alla teologia e all'ars
celebrandi impartito ai seminaristi. Dal punto di vista musicale fondamentale rima-
ne il suo impegno quale organista della Cattedrale di Lugano, incarico al quale si
era intensamente preparato nei lunghi anni che lo videro allievo di Luigi Picchi,
maestro di Cappella della Cattedrale di Como e insegnante presso il seminario luga-
nese dal 19358. Grazie a Picchi Luigi Agustoni sviluppd le proprie potenzialita musi-
cali e trovo forte stimolo nell’attivita della Schola Cantorum del Seminario la quale
poté cosi, presto, abbandonare I'imperante musica perosiana che in quegli anni
costituiva il punto di riferimento degli ambienti ceciliani. L'incontro tra i due diede

ammirati 'esecuzione che tu avevi preparato. (...) Il mio cordiale ringraziamento personale e a nome
della Diocesi, per tutto quanto hai profuso della tua capacita nel campo musicale attraverso la ricerca e
I'insegnamento anche fuori dei nostri confini, portando ovunque il frutto migliore della tua scienza e ono-
rando altamente la nostra Chiesa luganese».

6 Per uno sguardo riassuntivo e dettagliato sulla figura e 'opera di Luigi Agustoni cfr. G. Conti, Jubilate
Deo, in Gli eventi di Symphonia, n. 4, Bologna 1998. In esso, tra I'altro, figura un’articolata intervista allo
studioso che rivela particolari inediti del suo impegno musicale e dei rapporti con molti dei protagonisti
della musica e della liturgia sulla scena internazionale.

7 Cfr. nota 5.

La presenza di Luigi Picchi nel Corpo docente del Seminario della Diocesi luganese si deve all'impegno di
Don Ernesto Jelmorini, professore del Seminario stesso il quale, il 30 marzo del 1934, assistendo nella
Cattedrale di Como all'esecuzione de I'Agonia del Redentore di Franco Vittadini, rimase ammirato dei
risultati ottenuti dal Picchi che accompagnava il canto di 130 seminaristi comaschi. Non trascorse molto
tempo che il Rettore del Seminario luganese, don Giulio De Maria, inoltrd la richiesta di invitare Picchi al
vescovo Aurelio Bacciarini, Fu cosi che il maestro, nel febbraio del 1935, diede avvio alla sua opera di
insegnante al Seminario di Lugano dove rimase fino al 1968.

239



Dibattiti

vita ad un rapporto di amicizia che si riveld di reciproco scambio, nel senso che se
Picchi ha fatto sentire lo spessore della sua arte compositiva nel campo della musi-
ca religiosa e liturgica, il merito va ascritto a Luigi Agustoni la cui raffinata sensi-
bilita per I'azione liturgica partecipata, forni gli strumenti per una profonda rifles-
sione su questioni sino ad allora mai toccate, quali la priorita del testo sulla musi-
ca, il dialogo tra coro e assemblea e la funzione fondamentale del canto finalizzata
a favorire la partecipazione attiva al rito. Dal punto di vista musicale si trattava di
adottare ritmo libero e modalita gregoriana, tenendosi lontano dalla banale sovrap-
posizione di melodie latine largamente conosciute a testi in italiano. Era in gioco la
possibilita di tracciare nuove strade per la partecipazione attiva di un’assemblea
celebrante, valorizzando il canto, sino a quel momento appannaggio esclusivo di
formazioni corali. Cosa fare, dunque, se non dar vita a nuovi repertori capaci di
essere accessibili al popolo e nel contempo conservare la dignita della grande tra-
dizione gregoriana? La risposta nacque proprio nella Diocesi di Lugano, dapprima
con la messa in atto di tentativi sperimentati nella comunitd seminaristica ed in
qualche parrocchia e, di li a qualche anno, con la lungimirante creazione del Centro
di Liturgia Pastorale? che realizzo la struttura di una celebrazione con intervento
del popolo in lingua italiana, accompagnata da canti tematizzati allo svolgersi del-
I’azione liturgica. Quell’esperimento — per i tempi decisamente coraggioso — trovo
anche veste editoriale sotto il titolo Il popolo alla Messal?, costituendo una delle
conquiste importanti di cui la Chiesa luganese poté fregiarsi grazie all’azione di
Luigi Agustoni. Una delle numerose vette raggiunte grazie al lavoro senza requie
messo in atto in quella fucina che fu il Centro di Liturgia Pastorale il quale, oltre alla
formazione, si occupo di sperimentazioni che costituirono il bagaglio di scienza ed

9 Al Centro di Liturgia - costituito giuridicamente dal vescovo Jelmini — Luigi Agustoni impresse da subito
una vigorosa linea pastorale desideroso di evitare il rischio di degenerare in quello sterile archeologismo
che Pio XII aveva denunciato nel 1947 promulgando la Mediator Dei.

10 ]} libretto, edito con successo nel 1953 da Vita e Pensiero per i tipi di Ricordi, costituisce un imprescindi-
bile riferimento nel contesto della riforma liturgica che verra sancita dal Concilio Vaticano II, per il non
secondario fatto che la presentazione in apertura del libretto verra ripresa — a 10 anni dalla sua pubbli-
cazione — in alcune frasi alla lettera, nella Costituzione conciliare sulla Liturgia, Sacrosanctum Concilium.
L'opera proponeva per la prima volta un repertorio che non perseguiva 'effetto della melodia, ma face-
va proprio il carattere autentico di una vera musica liturgica. La vera forza di quel repertorio fu quella
di avere la capacita di farsi interprete dei sentimenti del popolo dei fedeli, prendendo a modello 1'unico
vero modello considerabile musica sacra nell’accezione stretta del termine, ossia il Canto Gregoriano.
Luigi Agustoni definiva quel repertorio: «Una preghiera trasformata in accento commosso e lirico che
diventa musica: anzi preghiera cantata».

240



Giovanni Conti

esperienza che prepararono Agustoni a lavorare in prima persona nelle Com-
missioni conciliari di cui diremoll. A Il popolo alla Messa vanno aggiunte nel 1956
La Novena di Natale, e in seguito una serie di proposte di preghiera per I'Unita dei
cristiani, La Novena di Pentecoste, nel 1966/67 Uniti nella lode, pubblicazione di
Salmi per la celebrazione popolare attuata nell’evoluzione della riforma del Concilio
Vaticano II, che costitui la base per I'edizione del 1971 prima e poi del 1986 di
Lodate Dio, raccolta ricca ed organicamente strutturata che costituisce ancora oggi
un riferimento anche per la realta cattolica italiana. Figlie dello sperimentalismo
agustoniano - sul piano pratico messo in atto nella parrocchia di Orselina - sono
pure le melodie del celebrante e dei ministri e del Canone romano per I'edizione in
italiano del Missale Romanum, rispettivamente approvati nel 1965 e nel 196812,
Conquiste, si diceva, frutto anche della maturazione di esperienze come fu per Luigi
Agustoni il Il Convegno internazionale di Studi Liturgici che ebbe luogo a Lugano
nel settembre del 1953 dopo quelli del 1951 a Maria-Laach e a S. Odile nel 1952. A
quell'incontro furono presenti il cardinale Alfredo Ottaviani, Prefetto della Suprema
Congregazione del Sant’Uffizio (oggi per la Dottrina della Fede), e numerosi vesco-
vi dall’Europa e da fuori Europa a dimostrazione che i temi del rinnovamento litur-
gico riflettevano un problema di Chiesal3. Pietra miliare della fase di rinnovamento
furono gli Atti del Convegno la cui pubblicazione, curata da Luigi Agustoni, portava
a guisa di Voti le conclusioni a cui si era giunti, conclusioni che risuonavano come
audaci che, nel contempo, erano state espresse di fronte a esponenti autorevoli della
gerarchia.

11 Un capitolo a parte meriterebbe la descrizione del rapporto di amicizia e sinergia instauratosi tra Luigi
Agustoni e il celebre liturgista Johannes Wagner, anima dell'Istituto liturgico di Treviri il quale, impegna-
to nella riattivazione - dopo la guerra — di un rinnovamento della Liturgia nella Chiesa latina, stava tes-
sendo una rete di collaborazione tra Istituti come quello da lui diretto e con personalita singole, rappre-
sentative del Movimento liturgico sia a Nord sia a Sud delle Alpi. La loro intensa opera ha contribuito in
maniera determinante al raggiungimento della maturazione preconciliare del rinnovamento liturgico.

12 Nell'estate del 1956 Agustoni venne inviato ad Orselina dove fino alla morte & stato parroco nella chiesa
di San Bernardo il cui presbiterio porta i segni dell’intelligente e scrupoloso adattamento architettonico
degli spazi celebrativi, frutto delle sperimentazioni liturgiche che hanno fatto da guida nella redazione
delle indicazioni postconciliari alla Chiesa Universale. In conseguenza della lunga presenza nel villaggio,
il 23 maggio 1993, 'autoritad comunale ha insignito Luigi Agustoni della cittadinanza onoraria.

13 11 Convegno di Lugano si fece notare per I'accurata scelta dei relatori, in maggior parte vescovi impegnati
nel campo liturgico, ma anche per i personaggi invitati con una scelta selezionata che comprese i Paesi
di missione. Non ultima, efficace risultd I'organizzazione interamente a carico di Agustoni. Le ricadute
del Convegno non tardarono a farsi sentire e, soprattutto in materia musicale, va ricordata nel 1955 1'en-
ciclica Musicae Sacrae Disciplina che, tra le altre cose, riconobbe il valore apostolico del canto liturgico
anche in lingua parlata.

241



Dibattiti

L'esperienza liturgica che veniva riconosciuta a Luigi Agustoni lo porto nell’im-
mediato post-concilio a far parte della Commissione Ad exsequendam Constitu-
tionem de Sacra Liturgia. Divenne membro autorevole del Coetus X dal delicatissi-
mo compito di riformare il Messale Romano. Delle numerose riunioni una “genera-
le” ebbe luogo persino ad Orselina dal 24 al 30 gennaio del 1967. Ma questo non fu
I'unico gruppo di lavoro al quale collaboro, basti ricordare quello per la Liturgia
Horarum, quello per la Confermazione e quello per la Messa con la presenza di fan-
ciulli. L'impegno liturgico, in verita, fu spesso connesso a realta di natura musicale
e musicologica come fu il caso del gruppo per la Riforma dei libri di Canto
Gregoriano di cui fu segretario: il lavoro si concretizzd nella pubblicazione del
Kyriale e del Graduale simplex nel 196714, cui segui il nuovo Graduale Romanum
che costitul la base per la diffusissima edizione Triplex. Da non dimenticare la pre-
senza di Agustoni, a partire dal 1965, nella quarantina di esperti che elaborarono
I’Istruzione Musicam Sacram. Furono quelli anni che lo videro impegnato anche su
fronti meno “ufficiali” come fu il caso del libero gruppo internazionale di studiosi di
problemi musicali liturgici che, dopo una fase sperimentativa, si costitui assumen-
do nel 1966 a Lugano il nome di Universa Laus15.

Se la liturgia lo ha visto dunque protagonista, il lavoro che lo ha reso celebre in
tutto il mondo & quello legato alla Musica Sacra, campo in cui si & sempre contrad-
distinto quale «uomo della prima ora» come piu volte & stato definito. In particola-
re il Canto Gregoriano ha costituito la sua grande ragione di vita. Un amore shoc-

14 La pubblicazione per i tipi della Libreria Editrice Vaticana del Graduale simplex - in usum minorum eccle-
siarum, fu uno dei lavori piu significativi usciti dalla Commissione per la riforma dei libri di canto, ma il
suo valore non venne compreso immediatamente. La dilagante ignoranza in materia e la superficialita
portd aleuni liturgisti e sedicenti gregorianisti a muovere critiche ed accuse di invenzione delle melodie:
non ebbero coscienza del fatto che Agustoni e gli altri avevano attinto al fondo pili antico e autentico del
repertorio. In ogni caso la pubblicazione del Simplex vide per la prima volta abbandonato il criterio della
fissita delle antifone in nome dell’intercambiabilita. In esso, infatti, non vi sono antifone proprie per ogni
domenica, ma schemi per ogni periodo dell’anno liturgico, da cui attingere liberamente. Al proposito forte
& la testimonianza dello stesso maestro: «La pubblicazione rimase bloccata per due anni. Conservo anco-
ra la bozza ricevuta di ritorno dalla Congregazione dei Riti senza il permesso di pubblicare. Quando giun-
se la concessione (dopo che fu provata I'infondatezza delle critiche, ndr) ormai il gregoriano era gia defi-
nitivamente scomparso dalle liturgie, soppiantato dalle lingue nazionali anche nel canto. In questo modo
il gregoriano & caduto tutto d’un colpo, in nessun seminario si & pil1 fatto il Gregoriano, tutto & stato
abbandonato anche nei conventi per lasciarsi andare a melodiette insignificanti». Cfr. G. ConTi, Jubilate
Deo, cit.

15 Di Universa Laus Agustoni fu padre fondatore e come tale fece parte del Praesidium. Notevole 'apporto
dato dal gruppo alla causa del rinnovamento liturgico attraverso Agustoni stesso che firmera interventi
aventi per oggetto il Salmo responsoriale, la Cantillazione delle letture, le Forme della celebrazione, le
Melodie gregoriane adattate a testi italiani ed altro ancora.

242



Giovanni Conti

ciato negli anni di seminario nei quali si era immerso nella lettura di opere fonda-
mentali come Le Nombre musical di André Mocquereau e La scuola di Solesmes di
Norbert Rousseau. Opere che, tuttavia, mostravano l'incertezza su una unita di
intenti della ricercal¢. Iluminante fu I'incontro, nel Seminario di Lugano, con
I’Abate benedettino Gregorio Maria Sufiol7 il quale, in seguito, nonostante le diffi-
colta dovute alla Guerra, gli permise il conseguimento del Magistero in Musica
Sacra presso il Pontificio Istituto di Musica sacra di Roma con una dissertazione sui
Toni recitativi, tematica preconizzatrice delle importanti scoperte raggiunte da
Agustoni approfondendo i rapporti tra testo e melodia.

Nel frattempo l'insegnamento del Canto Gregoriano presso il Seminario di
Lugano aveva gia preso il via nel 1941, anno in cui nacquero a Zurigo anche le
“Settimane Gregoriane” finalizzate alla formazione di maestri di coro. Nel 1946, a
conflitto terminato, giunse la tanto desiderata visita all’Abbazia francese di
Solesmes allora centro irradiatore degli studi gregoriani dove incontrd Eugene
Cardine, monaco dalla mente raffinatissima che — come lui - aveva dedicato I'esi-
stenza alla decifrazione dei significati pitt profondi degli antichi manoscritti: la
scienza semiologica. Grazie a questa, Agustoni fu in grado di abbandonare la vec-
chia strada per una nuova intuizione, attraverso cui & ormai possibile la lettura del
significato profondo dei neumi di tutte le famiglie scrittorie medievali. Una lettura
che ha consentito il consolidarsi di una diversa e pi1 consapevole scuola interpre-
tativa che, secondo I'insegnamento di Agustoni, deve saper coniugare il dato semio-
logico all’approfondimento spirituale ed artistico-musicale della simbiosi parola-
suono. Insegnamento impartito a generazioni di studenti a partire dal 1955 quando
assunse la cattedra al Pontificio Istituto Ambrosiano di Musica Sacra a Milano.

Il progredire delle ricerche e la bonta dei risultati favori poi il moltiplicarsi delle

16 i Agustoni stesso a ricordare quei momenti: «(...) Mi sono reso conto di quanto non si comprendesse bene
quale strada intraprendere». Cfr. G. ConTl, Jubilate Deo, cit.

17 Ibid.: «(...) Mi fece accomodare e trascorremmo intere ore durante le quali mi espose talmente tante que-
stioni che la mia passione, gia grande, non poté che uscirne ancora pin rinvigorita». Erano quelli gli anni
immediatamente prima della Seconda guerra mondiale e I'abate benedettino, proveniente dal monaste-
ro spagnolo di Montserrat, prestava la sua opera di ricercatore e docente a Milano nel contesto degli studi
sul Canto Ambrosiano. Di li a poco venne chiamato a Roma per assumere la presidenza del Pontificio
Istituto di Musica Sacra.

18 Lugano non ha cessato di essere punto di riferimento per il Canto Gregoriano. I Corsi hanno assunto oggi
carattere istituzionale presso la locale Scuola Universitaria di musica. Si noti che la Scuola luganese & 'u-
nica, in tutta la Confederazione Elvetica, in cui la materia viene affrontata alla luce della Semiologia
Gregoriana e dei dati recenti della ricerca ad essa connessa.

19 Nel 2004 i Corsi cremonesi tagliano il felice traguardo dei 25 anni di vita e conservano, sin dalle origini,
il carattere di internazionalita annoverando tra i docenti esperti di fama mondiale provenienti dai diver-

243



Dibattiti

sedi didattiche con corsi a Luganol8, Cremonal? in Italia, Miinsterschwarzach, St.
Ottilien ed Essen in Germania, poi in Giappone e in Venezuela. La sua attivita di
docente si & sviluppata parallelamente a quella di ricercatore i cui frutti sono con-
fluiti in pubblicazioni come il Primo corso di Canto gregoriano secondo la scuola
solesmense del 1946 al quale fecero seguito La modalita del canto liturgico occi-
dentale nel 1948; Il Codice 95 di Sciaffusa: studio storico, paleografico, semiologico
come Tesi dottorale nel 1949; Linterpretazione dei neumi tramandata dalla loro
stessa grafia, in Musica Sacra, Milano 1968; Elementi di Canto Gregoriano, Padova
1959, testo che nella sua versione aggiornata verra edito a Friburgo nel 1963 in
tedesco sotto il titolo Gregorianischer Choral e ancora pill aggiornato nel 1969 nella
versione francese Le Chant Grégorien. Mot et neume.

Tralasciando la miriade di contributi in riviste specializzate quali “Revue grégo-
rienne”, “Musica Sacra”, “Beitrdge zur Gregorianik” e “Studi Gregoriani”, giungia-
mo all’'ultima imponente opera in due volumi e tre tomi realizzata in collaborazio-
ne allo studioso tedesco Johannes Berchmans Goschl Einfiihrung in die
Interpretation des Gregorianischen Chorals datata 1992, della quale & attualmente
in via di completamento la traduzione italiana e francese. Un lavoro che non ha pre-
cedenti, dal cui valore inestimabile emerge lo spessore dell’opera della maturita nel
senso pill nobile del termine, nella quale Agustoni precisa i contenuti dei concetti
pit raffinati e sottili della sua esperienza di studioso, di docente e di interprete. Una
“summa gregoriana” in cui tutto il messaggio dell'insegnamento agustoniano &
espresso con forza e chiarezza. La stessa forza con cui ha sempre appoggiato serie
iniziative legate alla diffusione, sotto diverse forme, del Canto Gregoriano.

Strumento privilegiato, nelle sue mani, & stata la Nova Schola Gregoriana, for-
mazione vocale che riuniva suoi ex-allievi allo scopo di mettere in pratica i risulta-
ti della ricerca scientifica percorrendo una esigente via interpretativa, tesa nell’im-

si stati d'Europa. Per lunghi anni faro di questi appuntamenti e stato Luigi Agustoni al quale & subentra-
to nell'insegnamento Giovanni Conti in rappresentanza anche della Svizzera.

20 L'occasione per dar vita ad una formazione corale di una decina di cantori, che in seguito assunse il nome
di Nova Schola Gregoriana, fu data dalla Televisione della Svizzera italiana — TSI, intenzionata alla rea-
lizzazione di un documentario che venne intitolato Cantate Domino, prodotto da Carlo Piccardi, e regi-
strato nella cornice romanica della chiesa dei Santi Pietro e Paolo a Biasca. Per I'occasione il maestro
programmod alcune giornate di studio negli spazi del Convento cappuccino di S. Maria a Bigorio sottopo-
nendo ai cantori la versione melodica in notazione quadrata, la versione neumatica secondo la scrittura
di San Gallo e — per la prima volta — la versione con i neumi francesi di Metz contenuti nel Codice Laon
239. Immediatamente, tutti avvertirono che quest’ultimo manoscritto dischiudeva aspetti inattesi dell'in-
terpretazione. Era il 1973, sei anni prima della pubblicazione da parte dell’Abbazia di Solesmes del

244



Giovanni Conti

pegno di recuperare all’oggi finezze e particolarita del passato20. Una presenza
sulla scena della prassi esecutiva che ha coinvolto fortemente anche I’attivita di un
altro sodalizio che vide la sua partecipazione alla fondazione: I’Associazione
Internazionale Studi di canto Gregoriano (AISCGre), creata a Cremona nel 1975 e
da lui presieduta sino al 1999. Attorno all’AISCGre si sono coagulati, sulla scia degli
insegnamenti di Eugéne Cardine, i migliori studiosi attivi sul campo, in area ger-
manofona e in area italofona21: da questi ambienti di studiosi presero il via le rivi-
ste specializzate gia citate, corsi e congressi in un fermento oggi pitt che mai vivo
tanto da identificare nell’AISCGre una realta irrinunciabile per la stessa Abbazia di
Solesmes al fine di proseguire con consistenza la propria attivita. Una nota va spesa
per il contesto svizzero, dove paradossalmente, a differenza del resto del mondo, le
realtd musicologiche universitarie e le comunita delle storiche abbazie in cui anco-
ra sopravvive — a fatica — il Canto Gregoriano, adottano criteri di studio obsoleti22.
Anche per far fronte ad un dilagante equivoco che va a discapito dei giovani studiosi
e attivo da qualche anno Cantus Gregoriani Helvetici Cultores, sodalizio con sede a
Lugano, che si & fatto carico di proseguire, sotto diverse forme, 'opera di Luigi
Agustoni a favore del Canto Gregoriano che egli ha sempre considerato Parola sacra
e restituzione orante nella trasparenza sonora del dialogo della Salvezza23. Opera
che, seppur da leggersi in una unica ottica evolutiva, ha attraversato fasi diverse,
dettate dallo svolgersi degli eventi, soprattutto all'interno della Chiesa sulla quale
gia soffiavano deboli venti di rinnovamento gia a partire dal Pontificato di Pio X. Va
interpretato in questo senso il celeberrimo Motu Proprio sul quale Luigi Agustoni
fondd i propri ideali di “gregorianista” ossequioso dei principi della scuola di
Solesmes. La stessa Abbazia che una volta visitata, al termine del conflitto mondia-
le, generd in lui una serie innumerevoli di interrogativi causati dalle incongruenze
tra la teoria del metodo e la prassi nel contesto liturgico24. Ad aiutarlo nel “cercare

Graduale Triplex, con i segni neumatici sangallesi e metensi, oggi strumento indispensabile, sin dalle fasi
propedeutiche, allo studio e all’interpretazione del Canto Gregoriano.

1 Tra gli studiosi di queste due aree vanno soprattutto ricordati Rupert Fischer +, Godeard Joppich,
Johannes Berchmans Goschl, Alberto Turco, Nino Albarosa, Fulvio Rampi, Guido Milanese.

22 Cfr. nota 17.
23 Cfr. nota 1.

24 «La teoria era principalmente quella che imponeva al Gregoriano un ritmo misurato (...). Ed era quanto
noi applicavamo gia nell’ambito delle Settimane Gregoriane di Zurigo. (...) Eppure applicando alla perfe-
zione le istruzioni da manuale non si otteneva quanto poi si ascoltava a Solesmes». Cfr. G. Contl, Jubilate
Deo, cit.

245



Dibattiti

la luce” fu il gia citato provvidenziale sostegno di Cardine — che pitl tardi sarebbe
stato chiamato a Roma per prestare la sua opera di docente al Pontificio Istituto di
Musica Sacra — con il quale avvio uno studio, il primo dei molteplici che seguirono,
finalizzato ad indagare i segreti interpretativi in rapporto al ritmo, alla modalita ed
al testo25. Ricerca dopo ricerca, i due dimostrarono sempre piit chiaramente la pre-
carietd della teorizzazione ritmica basata su figure binarie e ternarie, subendo ten-
sioni e incomprensioni da parte di coloro che intendevano la ricerca scientifica ed
estetica, un campo dove applicare il dogmatismo. Gli stessi che dovettero cedere di
fronte ad indagini pazienti, meticolose, documentate e comparate, creatrici di uno
stile capace di una espressivita musicale all’altezza delle riscoperte ricchezze este-
tiche di un canto non fine a sé stesso26,

I frutti di quelle ricerche, che presero il via con una indagine riguardante i grup-
pi neumatici con la nota iniziale disgiunta, trasferirono il riscontro del dato semio-
grafico nella nascente ricerca semiologica, che fortemente appassiond Luigi
Agustoni al punto da renderlo inquieto nel desiderio di soluzioni, di chiavi di inter-
pretazione: per questo lo abbiamo saputo alzato fino alle prime ore del giorno
nuovo, rubando ore e ore al riposo, sempre chino su problematiche gregoriane.
Problematiche trapiantate nel contesto del suo ruolo di docente a Milano27, deter-
minando un diverso approccio pedagogico e un ampliamento dei terreni di ricerca,
ponendo in ogni caso il punto di partenza dall’approfondimento dei dati conseguenti
I'osservazione analitica dei neumi, tenendo sempre in grande considerazione quel-
li di famiglia sangallese. A questa fase si aggiunse, quale logica conseguenza, 1'ar-
ricchimento derivante dall’analisi comparativa delle costanti e delle varianti pre-
senti nei medesimi contesti neumatici, ma in famiglie paleografiche diverse. Furono
passi determinanti per comprendere cid che fino ad allora rimaneva incomprensi-
bile ovvero il significato pili profondo della espressivita insita nella notazione neu-
matica, il lasciarsi condurre dalla intenzionalita del segno paleografico per fare pro-
pria la duttilita del ritmo gregoriano, servo del testo sacro: quel testo divenuto da

25 Per una descrizione attenta e puntuale del processo innescato da Cardine e del lavoro da lui svolto in sin-
tonia con Agustoni si veda N. ALBAROSA, La scuola gregoriana di Eugéne Cardine, in Rivista italiana di
Musicologia 1974 e 1977.

26 Cfr. nota 4.

27 A coronamento di oltre 35 anni di insegnamento al Pontificio Istituto Ambrosiano di Musica sacra di
Milano e in occasione del compimento dell’80mo anno, I’Arcivescovo della Chiesa ambrosiana, card.
Carlo Maria Martini, inviando il 16 maggio 1997 una lettera a Luigi Agustoni, scriveva: «(...) Il suo mini-
stero ha consentito di sperimentare la bellezza della musica gregoriana quale massima elevazione della
preghiera e tutto il popolo di Dio & stato ed & aiutato a comprendere in profondita il mistero liturgico».

246



Giovanni Conti

tempo il primario punto di partenza di ogni indagine.

Gli scambi di esperienze tra Milano e Roma andarono dunque intensificandosi e
i risultati dei discepoli, sia di Agustoni sia di Cardine, sono divenuti in grado di costi-
tuire importanti contributi e tra questi non possono non essere menzionati la sinte-
si dell’insegnamento cardiniano Semiologia Gregoriana messa a punto nel 1979 da
Godehard Joppich e Rupert Fischer e i molteplici studi che portano la firma di
Alberto Turco quale conseguenza dell’attenzione agustoniana ai problemi modali di
cui fece fortemente partecipe I'allievo che si specializzo nel settore?s. Momenti
importanti, quelli appena citati, dai quali sono scaturite e continuano 0ggi nuove,
coraggiose e sempre pill stimolanti ricerche in entrambe le direzioni: quella che si
muove sulle teorie e regole della Modalita e quella dell’aspirazione verso un rap-
porto felice fra dati semiologici ed esigenza di approfondimento spirituale ed arti-
stico-musicale della simbiosi parola-suono, testo-melodia. Il frutto straordinario di
questa enorme e articolata pianta & dunque giunto a maturazione nell'imponente
opera citata in precedenza nella quale tutto appare sorretto da questa aspirazione
al punto da vedere coniata una nuova terminologia capace di aprire nuovi orizzon-
ti e nel contempo rispondere a tutti i casi — anche quelli complessi e sottili — in cui
& possibile imbattersi. Il lavoro di una vita!

Per chi considera il Canto Gregoriano solo come “musica da chiesa” sara sem-
pre incomprensibile come sia possibile spendere un’esistenza per sviscerarne ogni
aspetto. Se il Canto Gregoriano viene invece considerato anche solo quale dimen-
sione altissima e raffinatissima di un’espressione spirituale, con tutte le implicazio-
ni culturali ad essa connesse, da quella storica a quella biblica e teologica, ecco che
se ne avverte la grandezza. Una grandezza capace di coinvolgere totalmente la per-
sona, I'individuo, il credente, la Chiesa che attraverso la Parola cantata — recupera-
ta alla luce del genio di Luigi Agustoni - trova compimento alla sua aspirazione pit
alta: dialogare con I’Altissimo.

28 A Turco insieme al francese J. Claire sono da considerare i maggiori esperti dei problemi legati alla
Modalita gregoriana. Grazie ai loro studi — per numero e ampiezza impossibili da menzionare in questa
sede — & sempre in fieri un lavoro che ha permesso e permette di fare luce nel contesto degli aspetti com-
positivi del repertorio gregoriano, evidenziando i limiti e le forzature della teorizzazione dell'Octoechos.

247



