Dibattiti I RTLu IX (1/2004) 249-260

I cristiani e la comunita politica

Giorgio Campanini
Universita degli Studi di Parma

Premessa

1l rapporto fra i cristiani e la comunita politica & stato ed &, da sempre, proble-
matico e conflittuale. Primi e sostanzialmente unici tra gli appartenenti alle grandi
religioni monoteistiche essi hanno, sin dall’inizio, affermato l'esistenza di due citta,
rifiutando coerentemente — e pagando, per questo, un prezzo pesante per tutto il
corso della storia, dalle persecuzioni delle comunita giudaiche a quelle degli impe-
ratori romani, sino ai martiri dei vari totalitarismi e ai coraggiosi testimoni della
giustizia in America latina - I'identificazione fra regno di Dio e regno di Cesare.

Il rapporto fra i cristiani e la comunita politica si & sempre collocato nella dia-
lettica fra i due poli, tendenzialmente conflittuali, rappresentati da un lato dal prin-
cipio della provvidenzialith del potere e dunque della doverosa obbedienza alle
autorita costituite, sulla base del principio Omnis potestas a Deo (Rm 13), ma dal-
l'altro lato dall’egualmente centrale principio secondo cui «& meglio obbedire a Dio
piuttosto che agli uomini» (At 5,29). Di qui 'appartenenza, di li il distacco; di qui
l'accettazione dell’autorita, di li il rifiuto del potere prevaricatore; di qui, lealismo e
obbedienza, di Ii coscienza critica e dunque potenziale disobbedienza.

Come affermava uno dei primi scrittori cristiani, I'ignoto autore del trattatello A
Diogneto, quella dei cristiani & una paradossale cittadinanza, e tale & e permarra
in ogni epoca della storia, dal momento che «ogni terra straniera é la loro patria e
ogni patria & una terra straniera» (Diogn. V, 5).

In talune stagioni della storia, nella scia dell’Agostino del De Civitate Dei, & stata
accentuata la dimensione della estraneita; in altre stagioni, come nella lunga vicen-
da del Sacro Romano Impero e poi degli Stati cattolici, & stata sottolineata la dimen-
sione della appartenenza, e dunque del convinto lealismo; ma in realtda mai vi &

249



Dibattiti

stata una piena identificazione fra i cristiani e la cittd degli uomini. Quella dei cri-
stiani & sempre stata, e sempre sara, una cittadinanza, appunto, paradossale, fatta,
insieme e inscindibilmente, di leale impegno per la costruzione della citta e di
memoria sovversiva! dal momento che nessun ordinamento umano puo esaurire la
tensione escatologica del Vangelo.

In ogni epoca della storia, dunque, il cristiano deve vivere la sua paradossale cit-
tadinanza e si colloca percio in un atteggiamento di ambivalenza e di potenziale
conflittualita con i poteri costituiti, ben sapendo che ogni ordine reca con sé un
potenziale disordine e che, nei confronti dell’eventuale disordine costituito? il suo
tendenziale lealismo verso 'autorita deve sapere cedere il passo al coraggio della
contro-testimonianza.

E in questo contesto, e su questo sfondo, che si situa il problema del rapporto fra
i cristiani e la comunita politica.

1. I nuovi scenari della democrazia

In questa quasi bimillenaria storia di conflittualita fra Cristianesimo e potere si
& inserito, da circa un secolo a questa parte, con ’avvento delle moderne democra-
zie, un grande elemento di novita, sia pure, per ora, circoscritto ai paesi gravitanti,
in senso lato, nell’area della cultura occidentale (e con una non casuale coinciden-
za fra I’area dei regimi democratici e I’area culturalmente e spiritualmente influen-
zata dal Cristianesimo).

Per la prima volta nella storia, dopo una lunga dominazione di regimi autorita-
ri (ora favorevoli ora contrari alla Chiesa), si & affermata una forma di governo che
ha a poco a poco riconosciuto, non senza contraddizioni e ritorni all’indietro, alcu-
ni fondamentali valori evangelici, quali la distinzione fra Chiesa e Stato (e, in gene-
rale, fra religione e politica, per lungo tempo commiste e confuse), il principio della
liberta religiosa (e non della semplice liberta di culto), I'affermazione della centra-
lita della persona e conseguentemente dei diritti dell'uomo, i grandi valori della giu-

1 Per un’analisi dei due poli, quello del lealismo nella costruzione della citta e quello della fede come memo-
ria pericolosa, cfr. rispettivamente V. PossenTI, La buona societa. Sulla ricostruzione della filosofia politi-
ca, Milano 1983, specialmente il cap. su “Cristianesimo e potere”, pp. 206 ss., e J. B. Merz, Sulla teolo-
gia del mondo, Brescia 1969.

2 E. MoOUNIER, Rivoluzione personalista e comunitaria (1936), Milano 1949. Sulla centralita, in Mounier,
della critica al disordine costituito abbiamo richiamato I'attenzione ne Il pensiero politico di Mounier,
Brescia 1984; ma cfr. altresi N. Bomeaci, Una vita, una testimonianza: E. Mounier, Messina 1999.

250



Giorgio Campanini

stizia sociale, della sussidiarieta, della solidarieta3. Senza idealizzare oltre misura, i
regimi democratici, si deve riconoscere che, al loro interno, la paradossale cittadi-
nanza del cristiano & divenuta piu facilmente praticabile e si e fatta progressiva-
mente meno conflittuale.

Si & verificato in tal modo un significativo avvicinamento fra Chiesa e regimi
democratici, pur senza che la Chiesa si identifichi per sé con una qualsiasi forma di
governo4, nel presupposto che la democrazia, in quanto regime rispettoso dei dirit-
ti della persona, sia il regime che pil si avvicina (o, se si vuole, meno si allontana)
dai principi fondamentali dell’etica evangelicas.

Deriva di qui uno scenario sostanzialmente inedito nella travagliata vicenda del
rapporto fra i cristiani e lo Stato: per la prima volta nella storia & possibile una par-
tecipazione dei credenti alla vita sociale liberata dagli equivoci, dalle ambiguita, dai
compromessi che spesso I'’hanno caratterizzata in passato. Il processo di auto-puri-
ficazione delle democrazie moderne che ha portato al graduale superamento dei
dogmatismi, dei pregiudizi anti-cristiani e spesso anti-religiosi, dei settarismi che
avevano a lungo, almeno nel continente europeo, tenuto i credenti lontani dalla poli-
tica ha fatio si che, permanendo la riserva escatologica, tuttavia la partecipazione
alla vita della citta sia non solo lecita e possibile ma addirittura doverosa.

La spinta alla partecipazione dei cristiani alla vita politica — una volta terminate
sia la stagione della delega in bianco allo Stato cattolico, sia quella dell’esclusione
dei credenti, in quanto sospetti ed inaffidabili, dalla vita della citta - si & realizzata
nelle democrazie, soprattutto da un secolo a questa parte, secondo due fondamen-
tali direttrici, che potrebbero essere definite rispettivamente come partecipazione
da dissenso e come partecipazione da consenso.

L'esigenza di partecipare alla vita politica, avvertita come necessaria dalle com-
ponenti pit1 lucide ed aperte del cattolicesimo dell’Ottocento, é stata motivata, all’i-
nizio del cammino delle democrazie occidentali, soprattutto dalla necessita di fron-
teggiare la minaccia recata dallo Stato laico non solo alla Chiesa, alle sue istituzio-

In forma sintetica, si poirebbe definire la democrazia come la forma di governo che assume come suo
compito fondamentale la salvaguardia e la promozione dei diritti umani; ma appunto questo & il fulero
della partecipazione dei cristiani alla vita della comunita politica, come posto in evidenza da una serie di
importanti documenti del magistero della Chiesa: efr. G. FILBECK (a cura di), I diritti dell’'uomo, Citta del
Vaticano 2001,

Per un’analisi di questo progressivo sviluppo del pensiero della Chiesa sulla democrazia, cfr. A. ACERBI,
Chiesa e democrazia, Milano 1991 e G. Campanini, Cristianesimo e democrazia, Brescia 1980.

In questo senso Maritain ha potuto affermare, nella scia di Bergson, che «la democrazia & per essenza
evangelica e ha per motore 'amore» (J. MARITAIN, L'uomo e lo State [1951], Milano 1953, 249-250).

251



Dibattiti

ni, alle sue strutture, ma talvolta agli stessi valori religiosi. La storia dell’Ottocento,
dal Kulturkampjf di Bismarck alla legislazione anti-ecclesiastica di non pochi paesi
europeit & tutta costellata di interventi legislativi, di atteggiamenti politici, di pre-
giudiziali culturali avvertiti dai cattolici come una minaccia ai loro valori. E, questa,
I'epoca della secolarizzazione della societd occidentale” e dei permanenti conflitti
fra Stato e Chiesa.

Di qui, (accanto ad atteggiamenti di radicale rifiuto della modernita, che non
mancarono nelle correnti intransigenti) la spinta ad operare nella societa per modi-
ficarne il corso. Di qui la nascita e I’affermarsi dei sindacati cristiani e dei partiti
democratico-cristiani, cristiano-sociali e simili in pressoché tutti i paesi dell’Europa
occidentale: componenti, queste, di quel Movimento cattolico guardato dapprima
con qualche sospetto dalle gerarchie ecclesiastiche ma alla fine sostenuto, incorag-
giato, e qualche volta direttamente e decisamente sostenuto dalla Chiesa. Il duro
confronto con i totalitarismi, mettendo in luce la sostanziale debolezza di un catto-
licesimo che affidasse soltanto alle gerarchie ecclesiastiche la sua difesa e non riu-
scisse a coinvolgere le masse popolari, avvalorava ulteriormente I'esigenza di que-
sta forma di partecipazione, al fine di evitare possibili ricadute autoritarie.

Lentamente e progressivamente, quella che agli inizi era stata, appunto, una
partecipazione da dissenso, mirante ad evitare derive laicistiche e totalitarie delle
democrazie, si trasformava in partecipazione da consenso nel momento in cui si
passava da un atteggiamento difensivo ad uno propositivo. Non si trattava pit di
difendere la Chiesa, le sue istituzioni, i suoi valori, dalle prevaricazioni del potere
politico ma di costruire quella che — in un progetto di insieme che aveva i suoi incu-
naboli delle prime formazioni di democrazia cristiana e si sarebbe poi sviluppato
per gran parte del Novecento — veniva chiamata ora una nuova democrazia, ad ispi-
razione cristiana, ora la civilta cristiana o una societa ad ispirazione cristiana, in
sintesi, una nuova cristianita che avrebbe dovuto prendere il posto dell’antica, ed
ormai irripetibile, cristianita medievale8.

6 Si veda, per quanto riguarda specificamente paesi come I'Italia, la Francia, la Svizzera, P. CAVANA,
Interpretazioni della laicita. Esperienza francese e esperienza italiana a confronto, Roma 1998 e U.
ALTERMATT, Cattolicesimo e mondo moderno, Locarno 1996 (in particolare 143 ss. su “La lotta del cattoli-
cesimo contro lo spirito del tempo”).

7 Un lucido profilo di insieme in R. REMOND, La secolarizzazione. Religione e societa nell'Europa contempo-
ranea, Roma-Bari 1999.

8 Per una valutazione di insieme di queste proposte, cfr. G. CAMPANINI — P. NEPI, Cristianita e modernitd,
Roma 1992, ove vengono presentati, a partire da quello maritainiano, i diversi progetti di cristianita. Sul
tema cfr. anche P. Scoproia, La nuova cristianita perduta, Roma 1985 e V. PossenTI, Secolarizzazione e
nuova cristianita, Bologna 1986.

252



Giorgio Campanini

A Novecento ormai concluso, si deve costatare che entrambe queste spinte par-
tecipative sono venute meno. E meno avvertita (salvo particolari problematiche e in
presenza di scelte legislative che appaiono antitetiche ai valori evangelici) la solle-
citazione alla partecipazione da dissenso, perché ormai lontana appare la minaccia
totalitaria e nello stesso tempo i valori di fondo cui si ispira la presenza dei creden-
ti nella societa sono solennemente sanciti nei testi costituzionali e promossi dalla
legislazione: in particolare la liberta religiosa ed i valori ad essa connessi vengono
generalmente riconosciuti; se ricorrentemente appaiono, nei rapporti fra Stato e
Chiesa, elementi di frizione, si pud affermare che non si tratta piu di guerre, come
& avvenuto per gran parte dell’Ottocento e del Novecento, ma quasi soltanto di sca-
ramucce (o di battaglie di retroguardia di residuali laicismi).

Nello stesso tempo & meno forte anche la partecipazione da consenso in quanto
lideale direttivo della nuova cristianita — per riprendere i termini di uno dei mag-
giori teorici di questa figura storica, J. Maritain — sembra essere ormai definitiva-
mente alle nostre spalle. Al di la delle alterne vicende dei partiti e dei sindacati di
ispirazione cristiana - i quali in pressoché tutta Europa hanno conosciuto, negli ulti-
mi decenni, un sensibile arretramento — 9 I'impressione diffusa e che, sotto la spin-
ta del processo di secolarizzazione in atto, i valori religiosi tendano ormai ad esse-
re rimossi dalla vita pubblica e consegnati alla sola sfera privata.

A Novecento concluso, si deve constatare che le antiche ragioni della partecipa-
zione dei cattolici alla vita della comunita politica sono in larga misura venute
meno. E meno forte la spinta alla partecipazione da dissenso perché ormai lontana,
almeno apparentemente, risulta la minaccia laicistica, o addirittura totalitaria; &
meno avvertita la sollecitazione alla partecipazione da consenso, perché & caduta la
speranza che, esauritasi la stagione dei totalitarismi, si aprissero finalmente gli
spazi per la costruzione di una societa ad ispirazione cristiana. E se questo obietti-
vo non e piu realizzabile, che senso avrebbe ancora partecipare alla vita della
comunita civile?

2. La permanente doverosita di un impegno

Contro il rischio di questa caduta partecipativa sta il forte impegno del magiste-
ro della Chiesa, attraverso I'elaborazione della sua Dottrina sociale, per un’attiva

9 Un quadro di insieme di questa presenza nel volume collettivo, a cura di E. LamBerts, Christian
Democracy in the European Union (1945-1995), Leuven 1997,

253



Dibattiti

presenza dei cristiani nella societa e per garantire alla democrazia quel fondamen-
to di valori comuni e condivisi senza il quale essa rischia di diventare soltanto un
insieme di regole del gioco (né, per difendere o per cambiare le regole del gioco,
sembra che valga la pena di spendere la propria vita)10.

E in questo nuovo orizzonte che si situa, nella stagione post-conciliare, il rap-
porto fra il cristiano e la comunita politica.

Si tratta di un rapporto che, come gia si & rilevato, si & posto nelle diverse epo-
che della storia in forme e con modalita diverse ma che in nessuna stagione della
storia i credenti possono eludere, pena la rinunzia alla loro vocazione ad essere —
secondo I'indicazione della gia citata opera dell’eta apostolica, I'A Diogneto — I’ani-
ma del mondo, dal momento che cio che é nel corpo I'anima, questo sono nel mondo
i cristiani (Diogn. V1, 1). E cido non nella presunzione di essere gli unici portatori
della verita, e tanto meno dell’'umile e parziale verita della politica, ma piuttosto
nella consapevolezza che ogni forma e manifestazione dell’agire umano, politica
compresa, ha bisogno di uomini e donne che sappiano assumerla e viverla nella pro-
spettiva del Regno che viene, dal momento che nulla di ¢io che accade nella storia
degli uomini e estraneo alla prospettiva della salvezza.

Da questo punto di vista, il confronto con la politica & ineludibile, almeno nelle
sue forme minimali, quale che sia la collocazione e la concreta situazione nella
quale vive il cristiano. Non vi & posto, in questa prospettiva, per un astratto e disin-
carnato spiritualismo.

Quanto questo rapporto sia ritenuto importante, emerge con chiarezza dai ripe-
tuti pronunciamenti del magistero della Chiesall. Costante, in questo insieme di
documenti, & il riconoscimento del valore e della dignitd — e, conseguentemente,
della doverosita -, della partecipazione dei cristiani alla vita pubblica. Gia la Rerum
novarum elogiava i sacerdoti e i laici che si dedicavano a quello che veniva defini-
to, con un termine religiosamente pregnante, 'apostolato sociale (n. 45). Dal canto
suo la Quadragesimo anno stabiliva uno stretto collegamento fra il dovere della

10 Sui rischi e le ambiguita di una concezione puramente procedurale della democrazia cfr. AA.VV., Homo
politicus. I dilemmi della democrazia, a cura di M. NicoLerti, Padova 1998. Si veda inoltre la rassegna di
R. Garri, Ripensare la democrazia. Itinerari del pensiero politico contemporaneo, Roma 1989,

11 Sulla profonda intenzionalita di questo magistero, e cioe la centralita della persona umana, ha richiamato
I'attenzione M. Toso, Umanesimo sociale. Viaggio nella dottrina sociale della Chiesa e dintorni, Roma
2001. Sullo stretto collegamento fra dottrina sociale ed etica evangelica insiste anche M. CozzoL, Chiesa,
Vangelo e societa, Milano 1996. Per un approceio critico alla dottrina sociale della Chiesa, incentrato sul-
Iinscindibile rapporto fra impegno cristiano e liberazione, cfr. E. Benvenuto, /1 lieto annunzio ai poveri.
Riflessioni storiche sulla Dottrina sociale della Chiesa, Bologna 1997.

254



Giorgio Campanini

carita cristiana e I'impegno in ambito sociale (n. 5); e Pio XII richiamava i fedeli -
in un anno decisivo per la storia dell’Occidente, il 1941 — al «dovere morale di coo-
perare all’ordinamento della societa»12. Le citazioni si potrebbero moltiplicare.

Punto in qualche modo conclusivo di questa preoccupazione — che, come si &
visto, viene da lontano - pud essere considerato la costituzione conciliare Gaudium
et Spesi1s.

1l discorso della Gaudium et Spes sulla comunita politica & articolato attorno a
tre affermazioni fondamentali, che possono essere considerati altrettanti punti di
riferimento per una corretta impostazione del rapporto fra il cristiano e la politica.

La prima tesi & che la societa politica & strutturalmente orientata ad affermare
e garantire i diritti della persone (n. 73). Ne consegue, in negativo, il rifiuto di ogni
politica che non sia finalizzata alla valorizzazione della persona umana (e dunque
la necessitd di un’attenta vigilanza sulle possibili deviazioni dell’agire politico); in
positivo la necessita dell'impegno del cristiano per la promozione dei diritti della
persona.

La seconda tesi © che la politica, nella linea della valorizzazione della persona
umana, & orientata alla realizzazione del bene comune, definito come «l'insieme
delle condizioni della vita sociale con le quali gli uomini, le famiglie e le associazio-
ni possono ottenere il conseguimento pi1 pieno e pitt rapido della propria perfezio-
ne» (n. 74). Il bene comune & un valore talmente elevato che il credente non pud sot-
trarsi alla responsabilita di concorrere alla sua realizzazione.

La terza tesi & che la promozione della persona e 'attuazione del bene comune
vanno perseguiti, nella vita della comunita, sempre nel rispetto dell’ordine morale
(«I'esercizio dell’autorita politica, sia da parte della comunita come tale, sia da
parte degli organismi rappresentativi dello Stato, deve sempre svolgersi nell’ambi-
to della legge morale», n. 74): Ma lo stretto legame che qui si instaura fra politica e
morale esclude che il cristiano possa estraniarsi dalla vita della citta, perché in que-
sto modo favorirebbe il prevalere di una visione separatistica della politica e di
un'utilizzazione strumentale del potere, non in vista dell’attuazione dei diritti della
persona e del bene comune, ma ai fini di una politica di potenza e a favore degli
egoismi nazionali e di gruppo.

12 Per questo insieme di testi cfr. R. Spiazzi (a cura di), Le grandi encicliche sociali, Milano 1991. La cita-
zione da Pio XII fa riferimento al Messaggio per il 50° della “Rerum novarum” (1941), cit., 143, n. 24.

13 Le successive citazioni fanno riferimento all'edizione con testo latino a fronte, introduzione e commento
da noi curata, della Gaudium et Spes, Casale Monferrato 1986. Una sintesi del documento e indicazioni
bibliografiche sono reperibili in G. CampaniNi, La compagnia della storia. Il messaggio sociale della
Gaudium et Spes, Roma 1996.

255



Dibattiti

Del tutto logica e coerente appare dunque la conclusione cui il Concilio pervie-
ne, e cioé che I'impegno nella comunita civile & dovere e responsabilita di tutti e che
per questo «la Chiesa stima degna di lode e di considerazione 1'opera di coloro che
per servire gli uomini si dedicano al bene della cosa pubblica e assumono il peso
delle relative responsabilita» (n. 75). La visione conciliare della politica come servi-
zio pud apparire ingenua ed astratta ma rappresenta un essenziale punto di riferi-
mento del cristiano: al di fuori di questa logica non vi & spazio per la partecipazio-
ne dei cristiani alla vita della citta14.

Le forme di questa partecipazione possono essere, e sono state in effetti, diver-
se a seconda del contesto storico e delle specifiche situazioni. In questa sede ci si
limitera ad affrontare la questione soltanto sotto un aspetto, quello cioe dell’attitu-
dine del cristiano a rispondere con la sua attiva presenza alle sfide che ricorrente-
mente gli pone la storial5,

3. La quarta sfida

Dando per acquisito - e non potrebbe essere altrimenti, alla luce dello stesso
magistero della Chiesa - il dovere della partecipazione alla vita della comunita poli-
tica, si tratta di vedere quali forme specifiche tale partecipazione potrebbe e
dovrebbe assumere nei nuovi scenari del XXI secolo. La risposta a questo interro-
gativo puo essere fornita in termini di risposta alle grandi sfide che ricorrentemen-
te la storia propone. Le sfide di ieri sono ormai alle nostre spalle: ma qual & la mag-
giore sfida che la cultura post-moderna pone al credente che intenda essere attivo
costruttore della cittad degli uomini? Questo, appunto, & il problema.

Le sfide del passato sono ormai dietro di noi, ma non & inopportuno richiamarle.

La prima sfida e stata rappresentata dal difficile confronto con la modernita,
soprattutto nella sua forma storica rappresentata dalla democrazia politica. Nel

14 Questa stretta connessione fra etica e politica particolarmente messa in luce da G. LazzaTi, La citta del-
F'uomo. Costruire, da cristiani, la citta dell'uomo a misura d’'uomo, Roma 1984. Senza il riferimento ai
valori la politica rischia di ridursi a pura prassi, rinchiudendosi «nei soffocanti confini di un pragmati-
smo che finisce per mostrare, abbastanza rapidamente, le proprie insufficienze e per generare situazio-
ni di degrado politico e di conseguente indifferenza o, peggio, di disistima o disprezzo da parte di cre-
scenti porzioni di cittadini» (op. cit., p. 20).

15 Rimane sullo sfondo (senza che in questa sede sia possibile affrontarlo) il problema dei soggetti di que-
sta partecipazione alla vita della cittd; la Chiesa gerarchica, nel suo ambito; i presbiteri soprattutto in
quanto formatori delle coscienze; i laici in quanto costruttori delle citta. Su queste problematiche rinvia-
mo a G. FrosiNg, In politica da cristiani, Fossano 1994, 119 ss.

256



Giorgio Campanini

secolo successivo alla rivoluzione francese, e proprio per le forme inquietanti che la
democrazia aveva assunto in non pochi paesi del continente europeo, diffusa e radi-
cata @ stata la diffidenza dei cattolici verso la democrazia; ma quella che in origine
& stata la piccola pattuglia dei cattolici democratici & riuscita alla fine a diventare
posizione maggioritaria, sino alla finale accettazione da parte del magistero delle
istituzioni della democrazia, riconosciuta come forma ottimale di governols.

La seconda sfida & stata rappresentata, nel corso del Novecento, e soprattutto
negli anni fra il 1914 ed il 1945 - dall’emergere impetuoso dei nazionalismi prima
e dei totalitarismi poi, gli uni e gli altri esercitanti in taluni periodi una forte sugge-
stione sugli stessi cattolici. Alla fine, tuttavia, furono soprattutto i cattolici politica-
mente impegnati a concorrere, con la loro partecipazione alla Resistenza prima e al
processo di integrazione europea poi, a superare le tentazioni nazionalistiche ed
autoritariel?.

La terza sfida & stata rappresentata dal socialismo prima e dal comunismo poi:
culture, 'una e I'altra, alle quali i cattolici si sentivano insieme affini e distanti: affi-
ni per la passione per la giustizia e per il riscatto delle grandi masse popolari da
un’atavica condizione di poverta e di emarginazione; ma anche distanti, per I'inac-
cettability della sovrastruttura ideologica di cui il movimento socialista si & rivesti-
to e che & apparsa a lungo incompatibile con i valori della coscienza religiosa. Alla
fine, tuttavia, le radici autenticamente cristiane di questo processo di emancipazio-
ne del proletariato sono state riscoperte e le antiche ferite tra cattolici e socialisti
sostanzialmente sanate!s.

In tutte queste tre stagioni il rapporto fra comunita cristiana e comunita politi-
ca & stato sostanzialmente conflittuale: cosi & avvenuto nella fase laicista dello Stato
liberale, nell’era dei nazionalismi, all’'interno dei paesi comunisti. Vi sono stati qua
e la tentativi di riconciliazione o avvii del compromesso; ma in questi tre momenti
della storia dell’occidente la comunitd si & sentita sostanzialmente estranea allo
Stato e la rivendicazione di un proprio spazio di autonomia & largamente prevalsa
sulla spinta alla partecipazione.

16 Centrale, in questo passaggio, & stato il ruolo svolto da Pio XII, come abbiamo posto in evidenza in G.
CampaniN La democrazia nel pensiero politico dei cattolici (1942-1945), in G. DE Rosa, Cattolici, Chiesa,
Resistenza, Bologna 1977, 491-511.

17 Sul contributo dei cattolici al superamento delle pulsioni nazionalistiche, cfr. A. CANAVERO — J. D. DURAND
(a cura di), Il fattore religioso nell’integrazione europea, Milano 1999.

18 Un esemplare documento di questo difficile e sofferto rapporto fra cattolici e mondo del lavoro e rappre-
sentato dal volume di J. CArpLIN, Lavoratori e Vangelo, a cura di G. FOrRNERO e R. AUBERT, Fossano 1994.

257



Dibattiti

Dal crollo dei regimi autoritari (1945) alla caduta del muro di Berlino (1989) lo
scenario @ profondamente mutato. Le antiche sfide sono state superate: la riconci-
liazione fra cristianesimo e Stato democratico, il superamento dei nazionalismi, il
recupero della radici umanistiche del socialismo contro le sue sovrastrutture irreli-
giose hanno determinato in tutto I'occidente la creazione di uno spazio politico aper-
to alla presenza di tutti, e dunque anche dei cristiani (anche se, come gia si & ricor-
dato, la fine di una partecipazione intesa con modalitd essenzialmente antagonisti-
che e di contrapposizione ideologica ha in non pochi casi determinato il ritrarsi dei
credenti dalla vita pubblica).

Si profila tuttavia una quarta sfida, rispetto alla quale la comunita cristiana
appare in larga misura impreparata e che costituira il banco di prova del possibile
incontro fra i credenti e la cultura, che ormai si annunzia, della post-modernita!?.

Questa sfida riguarda non tanto la forma delle istituzioni democratiche, presso-
ché da nessuno messa seriamente in discussione, quanto la sostanza del regime
rappresentativo, e dunque la sua gualita, soprattutto in relazione ai valori di cui
esso &, o dovrebbe essere, portatore. La minaccia che si profila all’orizzonte & infat-
ti quella di una democrazia puramente procedurale, intesa come sistema di regole,
per la quale non si pone nemmeno il problema della verita: e non gia delle ultime
veritd, che sicuramente trascendono 1’ambito relativamente limitato della politica,
ma delle verita penultime, quelle cioé che fanno riferimento all’insieme di valori che
stanno a fondamento della democrazia e dei quali essa storicamente, sin dalle sue
origini, si © alimentata. E in questo senso che da parte del magistero si & potuto
affermare che «un’autentica democrazia & possibile solo in uno stato di diritto e
sulla base di una retta concezione della persona umana... Una democrazia senza
valori si converte facilmente in un totalitarismo aperto oppure subdolo, come dimo-
stra la storia»20.

Su questo terreno si misura la qualita della democrazia e la sua attitudine a fon-
dare ed insieme realizzare i diritti dell'uomo, nella linea di un autentico pluralismo;

19 Su queste nuove prospettive dell'impegno politico dei credenti ha richiamato I'attenzione P. DONATI,
Pensiero sociale cristiano e societa post-moderna, Roma 1997, specialmente nelle pagine su “come rin-
novare la democrazia?” (257 ss.), in cui si mette in evidenza la crisi di partecipazione che minaccia le
basi dello Stato democratico, anche in relazione alla crisi di «tutte le ideologie che identificavano la demo-
crazia con la partecipazione dei cittadini alle istituzioni pubbliche e sociali attraverso organismi rappre-
sentativi» (284).

20 GIovANNI Paoro I, Centesimus annus, n. 46 (ma cfr. anche la ripresa del tema che viene fatta in In.,
Evangelium vitae, nn. 69-70). Oggetto delle riserve del pontefice & la concezione puramente “procedura-
le” della democrazia, quale emerge ad esempio da H. Keisen, I fondamenti della democrazia, Bologna
1966 o da N. Bossio, Il futuro della democrazia, Torino 1984.

258



Giorgio Campanini

ma vi & da domandarsi se questa societa democratica di alto profilo sia concreta-
mente realizzabile senza il contributo di quanti hanno una visione globale della
democrazia, primi fra tutti i credenti.

Ecco dunque delineata la nuova frontiera dell'impegno dei cattolici nella comu-
nita politica: dotare di senso e riempire di contenuti la democrazia, fondandola su
valori che non siano il puro e semplice rispetto delle regole del gioco. 1l grande
campo di lavoro che attende i credenti del XXI secolo & appunto questo: non perché
da nessun regime politico, e dunque nemmeno da una democrazia aperta ai valori,
possa provenire la salvezza, ma perché istituzioni giuste sono la condizione neces-
saria per la realizzazione di una buona societa nella quale sia piu facile (o almeno
meno difficile) essere autenticamente cristiani o porsi comunque le serie domande
di senso.

Posto questo obiettivo finale, relativamente meno importanti appaiono le moda-
lita concrete di esercizio di questa presenza e vi & posto per le due opzioni fonda-
mentali che il movimento cattolico ha compiuto negli ultimi due secoli, quella cioé
di una presenza organizzata in formazioni politiche di esplicita o implicita ispira-
zione cristiana, oppure di una presenza realizzata a titolo individuale all'interno di
formazioni politiche il cui orientamento fosse compatibile con la fede2!.

Ai fini di questa presenza dei cristiani nella citta, un compito di orientamento e
di guida spetta al magistero della Chiesa (che del resto, come si & avuto modo di
porre in evidenza, non & stato certo avaro di indicazioni in materia) e un’importan-
te funzione di sensibilizzazione e di formazione spetta alla comunitd cristiana in
quanto tale, chiamata a fare di ogni battezzato insieme un cristiano e un cittadino,
e cioe un membro attivo della Chiesa e insieme un attore responsabile della societa
civile. Ma un compito preminente spetta al laicato cattolico, su cui incombono il pri-
vilegio e la responsabilita di costruire una citta degli uomini aperta ai valori del
Vangelo?22.

21 Per un essenziale profilo di insieme cfr. J. M. MaYEUR, Movimento cattolico italiano e movimenti cattolici
europei, in F. TRANIELLO — G. CAMPANINI (a cura di), Dizionario storico del movimento cattolico, vol. 1.2,
Casale Monferrato 1981, 158-168. Per sviluppi recenti cfr. Christian Democracy in European Union, cit.
Una riflessione d’insieme sul rapporto fra cattolicesimo e cultura europea & reperibile in AA.VV., L’Europa
sfida e problema per i cattolici, Bologna 1999.

22 Sul ruolo e le responsabilita del laico nella vita della citta abbiamo richiamato I'attenzione in G. CAMPANINI,
Il laico nella Chiesa e nel mondo, 11 ediz. ampliata e aggiornata, Bologna 2004 (ma cfr. anche la voce
Laicato, in Dizionario di pastorale vocazionale, Roma 2001, 591-596).

259



Dibattiti

4. A servizio dell’'uomo

Le forme di questo impegno dei credenti nelle comunita all’interno delle quali
sono chiamati ad operare sono molteplici, dalla diretta partecipazione alla vita poli-
tica alla presenza negli ambiti del sociale e del volontariato: Non & compito né
responsabilita del magistero della Chiesa individuare le linee di azione e stabilire le
possibili priorita; al contrario «spetta alle comunita cristiane analizzare obiettiva-
mente la situazione del loro paese, chiarirla alla luce delle parole immutabili del
Vangelo, attingere principi di riflessione, criteri di giudizio e direttive di azione nel-
I'insegnamento sociale della Chiesa», e cio al fine di individuare «con 1'assistenza
dello Spirito Santo, in comunione coi Vescovi responsabili e in dialogo con gli altri
fratelli cristiani e tutti gli uomini di buona volonta, le scelte e gli impegni che con-
viene prendere per operare le trasformazioni sociali, politiche ed economiche che si
palesano urgenti e necessarie in molti casi23.

La politica non & tutto; ma senza una buona politica non si ha una buona societa.
Ecco perché & importante costruire un «ordine temporale mantenuto, per quanto
possibile, nella giustizia e nell’amore delle energie cristiane»24. Senza queste «ener-
gie cristiane», segrete ed insieme manifeste, fatte dalla preghiera dei contemplativi
nei monasteri ma anche dell’operoso impegno dei laici nelle istituzioni della citta,
non si pud dare una societa giusta e fraterna. In questo senso la presenza dei cri-
stiani & essenziale alla vita della citta degli uomini.

23 PaoLo VI, Octogesima adveniens, n. 4.

24 J. MARITAIN, Du régime temporel et de la liberté (1933), tr. it. Strutture politiche e liberta, Brescia 1969,
80.

260



