Articoli RTLu IX (2/2004) 283-294

rl\ilf,u"ia: punto focale dei misteri della fede*

memsm (Card. Leo Scheffezyk
Arcidiocesi di Miinchen und Freising (Germania)

Dopo il Concilio Vaticano II, I'importanza e l'efficacia della mariologia e della
devozione mariana sono diminuite all’interno della Chiesa e della teologia — nono-
stante le affermazioni positive del Concilio su Maria e nonostante I'impegno dei Papi
postconciliari. Questo fatto sarebbe un motivo sufficiente per riconsiderare il tema
mariano. Chi affronta una tale sfida, pud incontrare 1'obiezione che nella situazio-
ne attuale della fede cristiana e cattolica ci sono problemi piti importanti della que-
stione marianal, ad esempio le questioni del Dio unico, della Trinita, di Gesu Cristo,
della grazia, della Chiesa e del compimento celeste. Tuttavia possiamo porre ai cri-
tici del tema una domanda: che cosa avverrebbe se tutte le verita indicate fossero
implicite nel mistero mariano? Implicite o persino incluse, messe in luce in modo
particolare e piii forte? Se fosse cosi, nella attuale crisi della fede dovremmo rivol-
gere al mistero mariano un’attenzione maggiore perché la fede cattolica risultereb-
be compresa pii profondamente, illuminata di una luce piu intensa e corroborata.

Infatti questo contributo vuole mostrare Maria come punto focale delle verita di
fede. In Lei si uniscono tante linee della fede la quale riceve cosl una irradiazione
Tnuova. Sviluppare il nostro tema, comungue, non @ facile. Le difficolta si presenta-
1o in modo pil1 insistente quando si discute il tema soprattutto al livello della teolo-
gia ecumenica. Ecco dunque un primo spunto di riflessione.

* 1l testo riproduce la lectio magistralis tenuta il 13 ottobre 2003 per I'inizio dell’anno accademico della
Facolta di Teologia di Lugano.

L Cosi tra l'altro K. RIESENHUBER, Maria im theologischen Verstindnis von Karl Barth und Karl Rahner
{Quaestiones disputatae 60), Freiburg i. Br. 1973, 7s.

283



Articoli

1.Pro e contro di questa concentrazione delle verita di fede
in Maria

Nel dialogo ecumenico, Maria non & ancora un tema ampiamente sviluppato,
malgrado qualche tentativo recente, tra cui soprattutto la dichiarazione comune di
luterani e cattolici statunitensi The One Mediator, the Saints and Mary (1992)2, il
documento del Gruppo di Dombes Marie dans le dessein de Dieu et la communion
des saints (1997-98)3 e il testo bilaterale tedesco Communio sanctorum (2000)4. 11
tema mariano viene comungque toccato molte volte all’interno della teologia prote-
stante, accanto alla tematica speciale del nesso di altre verita di fede con la dottri-
na mariana. Nonostante cid e malgrado qualche apertura, prevale nell'insieme il
rifiuto di questa connessione tipicamente cattolica tra Maria e tutta la fede. Tale
rifiuto non deriva soltanto dalla tradizione dottrinale tipicamente protestante, bensi
anche dalla modalita essenzialmente diversa di parlare e di pensare della teologia
protestante rispetto a quella cattolica; la forma di pensiero nella teologia prote-
stante ha un carattere dialettico e discontinuo, mentre quella della teologia cattoli-
ca & di tipo analogico e continuo, procedendo in una maniera piui organica.

La posizione fondamentale di tipo dialettico e discontinuo - in base alla quale &
decisivo il solus Christus e Maria non va inserita nel mistero di Cristo in modo costi-
tutivo —, che un tempo si esprimeva in forma particolarmente drastica in Karl Barth,
oggi la si ritrova invece in Gerhard Ebeling, uno dei «pensatori pii chiari e conse-
guenti della teologia riformatrice»5. La critica fondamentale alla fede mariana cat-
tolica da parte di questo teologo comincia gia riguardo al dogma della Theotokos,
sospettato di monofisismo in quanto esalterebbe Maria come portatrice di salvezza
accanto a Cristo. Da cid risulterebbe 'intero legame di Maria con veritd di fede
essenziali. Maria verrebbe connessa poi in maniera illegittima con lo Spirito Santo,
collocata al posto della Chiesa ed innalzata come mediatrice; in lei si anticiperebbe

2 H. G. ANDERSON — J. F. StAFroRD — J. A. Burcess (edd.), The One Mediator, the Saints, and Mary. Lutherans
and Catholics in Dialogue VI, Minneapolis-Augsburg 1992; tr. it. in Enchiridion Oecumenicum 1V,
Bologna 1996, nn. 3083-3360. Cfr. A. DitTRICH, Protestantische Mariologie-Kritik. Historische Entwicklung
bis 1997 und dogmatische Analyse (Mariologische Studien XI), Regensburg 1998, 257-260.

3 GrouPE DE DoMBES, Marie dans le dessein de Dieu et la communion des saints, 2 voll., Paris 1997-1998;
tr. it. in Gruppo DI DomBEs, Maria nel disegno di Dio e nella comunita dei santi, Magnano 1998.

4 BILATERALE ARBEITSGRUPPE DER DEUTSCHEN BISCHOFSKONFERENZ UND DER KIRCHENLEITUNG DER VEREINIGTEN
EVANGELISCH-LUTHERISCHEN KIRCHE DEUTSCHLANDS, Communio sanctorum. Die Kirche als Gemeinschaft der
Heiligen, Paderborn-Frankfurt a. M. 20002,

(3

Cosi A. BRANDENBURG, Maria in der evangelischen Theologie der Gegenwart, Paderborn 1965, 45.

284



Leo Scheffczyk

il giudizio finale. Persino la santita e U'infallibilita della Chiesa sono messe in rela-
zione con il dogma mariano e percid vengono continuamente contestate®. La critica
di Ebeling ebbe una forte risonanza, influenzando persino il documento ufficiale
della Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschlands [Chiesa unificata
evangelico-luterana della Germania] del 1991 su Maria, Madre del nostro Signore;
in questo testo Maria viene definita una «officina passiva» (passive Werkstatt), «in
cui agisce Dio»7.

D’altra parte uno sguardo sulla teologia protestante nel suo insieme mostra che
non viene interamente abbandonato il rapporto di Maria con altre verita di fede.
Questo avviene nel documento appena citato e ovunque si riconosca I'importanza
costitutiva di Maria per I'Incarnazione del Verbo. Nella documentazione menziona-
ta, la Theotokos rimane «un’importante affermazione a servizio della cristologia»®
e salvaguarda il mistero dell'Incarnazione. Percio anche Peter Meinhold, un lutera-
no aperto all’esigenza ecumenica, pud ammettere che Maria @ il tipo del popolo di
Dio. A suo giudizio, si pud comprendere Maria con Lutero come esempio di fede e
segno della grazia%. Similmente anche Heinrich Ott, un teologo svizzero riformato
ed allievo di Barth, riconosce che Maria & in rapporto con la missione della Chiesa
e con 'uomo dotato della grazialo.

Una conferma particolarmente ampia di questo principio di connessione tra
Maria e la fede cristiana (possiamo anche dire: di questa inclusione o pericoresi in
senso analogo) viene dal vescovo luterano Ulrich Wilckens che riconosce Maria
come tipo ed esempio dei credenti, come madre dei fedeli e come esempio per I'at-
teggiamento fondamentale della Chiesa, cioé per la fedell.

E notevole che tutte queste testimonianze a favore del principio di connessione
mettano in rilievo soprattutto il legame tra Maria e la Chiesa. A volte viene accen-

6 G. EBELING, Zur Frage nach dem Sinn des mariologischen Dogmas, in Wort Gottes und Tradition, Gottingen
1964, 182.

7 M. KigssiG (ed.), Maria. die Mutter unseres Herrn. Eine evangelische Besinnung, Lahr 1991, 18.
8 Ibid., 14.

9 P. MEuoLD, Die Konstitution «De Ecclesia» in evangelisch-lutherischer Sicht, in G. BARAUNA (ed.), Beitrdge
zur Konstitution «Uber die Kirche» des Zweiten Vatikanischen Konzils I, vol. II, Freiburg i. Br. 1966, 548.

10 H. Ott, Gedanken eines reformierten Theologen zur Constitutio dogmatica «De Ecclesia», in G. BARAUNA,
op. cit., 565,

11 U, WiLckens, «Jesus Christus, empfangen durch den HI. Geist, geboren von der Jungfrau Maria»
(Theologische Mediation zu Lk 1,26-55), in J. SCHREINER — K. Wirtstapt (edd.), Communio sanctorum.
Einheit der Christen. Festschrift P-W. Scheele, Wiirzburg 1988, 68-81.

285



Articoli

tuata anche I'importanza esemplare di Maria per la giustificazionel2. Tuttavia non
possiamo eliminare la domanda: quale tipo di Chiesa o di giustificazione si intende?
(in ogni caso non si tratta della Chiesa visibile gerarchica e della giustificazione con
la cooperazione umana). Inoltre rimane aperta un’altra questione: il legame o 1'o-
smosi tra Maria e la Chiesa ha veramente un significato ontologico? Oppure si rima-
ne piuttosto al livello paradigmatico, simbolico 0 morale? Le testimonianze riferite,
comungue, non sono state riportate per provare una convergenza ecumenica, bensi
soltanto quale conferma del principio cattolico d’inclusione; questo principio catto-
lico viene riconosciuto in parte anche dalla teologia ecumenica [protestante], men-
tre in parte viene respinto, pur essendo compreso come tipicamente cattolico.

Pili importante dell’atteggiamento ambivalente della teologia ecumenica prote-
stante di fronte a questo principio mariologico & la sua motivazione positiva, che rin-
via alla Tradizione.

2. Le radici nella Tradizione

Nei primi tempi, il nesso del mistero mariano con le altre verita di fede non pote-
va ancora essere considerato esplicitamente perché Maria non era ancora compre-
sa nell'interezza della sua figura teologica. Tuttavia & gia notevole il breve cenno
fatto da Ignazio d’Antiochia (+ dopo il 110) ai «tre misteri clamorosi» i quali «rima-
sero nascosti al principe di questo mondo»: «verginita [di Marial, nascita e morte
del Signore» cui segui I'annichilamento della morte [per mezzo della risurrezio-
nell3. Benché non si possa sopravvalutare questo cenno nella sua portata dottrina-
le, si tratta comunque di un inserimento di principio di Maria nel nexus mysterio-
rum della salvezza.

Nella descrizione breve, ma importante di Maria come causa salutis in Ireneo di
Lione (f verso il 202)14, si mostra il coinvolgimento della Vergine Maria nell’opera
redentrice. Segue immediatamente una relazione con la Chiesa, perché Maria
durante la Visitazione presso Elisabetta esulto «a nome della Chiesa»!5. In seguito,
soprattutto dopo Ambrogio (+ 397), l'idea di Maria come «tipo della Chiesa» assu-

12 Cfr. A. DITTRICH, op. cit., 25, 33, 249.
13 TGNAZIO D’ANTIOCHIA, Ad Eph. 19,1.

14 [RENEO DI LIONE, Adv. Haer. 111,22 4.
15 Jbid., 111,10,2.

286



Leo Scheffczyk

me una posizione dominante; la maternita non vale soltanto per Cristo, bensi anche
per la Chiesa, perché nel grembo di Maria non viene formato solamente il corpo fisi-
co di Cristo, ma altresi «le spighe di grano circondate da gigli»16, vale a dire i fede-
li e la Chiesa. Sin d’allora molto di quanto succede nella Chiesa & legato anche a
Maria e a Lei viene ricondotto (cosi ad esempio in Agostino la fecondita della Chiesa
come vergine e madre; la verginitd della Chiesa consiste anzitutto nell’integrita
della fedel?).

Nel contesto del concilio di Efeso, Cirillo d’Alessandria (+ 444) riconobbe al rap-
porto di Maria con la fede della Chiesa un’importanza ancora maggiore, quando egli
chiamd Maria Theotokos con un’espressione simbolica «lo scettro della vera fede»18.
Quest’'immagine riconduce il potere spirituale nell’ambito della verita, un potere
che risplende nell’appellativo di Theotokos e che proviene dal Dio-uomo!?. Questa
posizione della Madre di Dio, dotata dell’elemento nuovo della lotta vittoriosa, si
manifesta nell’elogio liturgico di Maria come «vincitrice di tutte le eresie» (sec. VIII-
IX). Gia prima, in ambito orientale, I'Inno acatisto elogia Maria come sorgente e
principio della dottrina di Cristo oltre che «bocca degli Apostoli», riaffermando il
rapporto della figura di Maria con la verita della fede. Questa convinzione torna in
Giovanni Damasceno (+ prima di 754), quando egli vede rappresentato nel titolo di
«Madre di Dio» «I’intero mistero della salvezza»20,

La teologia scolastica rivolge lo sguardo soprattutto ai privilegi di Maria. A volte,
tuttavia, viene sviluppata anche 'abbondanza dei rapporti della Madre di Dio con i
misteri della fede. Anselmo, ad esempio, paragona la maternita di Maria con la
paternita di Dio: mentre Dio Padre & I'origine di tutte le realta create, Maria e la
madre di tutte le realth ricreate2l. Non mancano delle esagerazioni, ad esempio
quando Riccardo di San Lorenzo (+ dopo il 1245) trasferisce I'unita tra Cristo e
Maria anche all’Eucaristia e ne deduce in modo inammissibile la comunione anche
al corpo di Maria22. Tommaso d’Aquino (+ 1274), pero, unisce alla maternita divi-

16 AMBROGIO, De instit. virg. 94.
17 AGosTING, Sermo 188,3,4.
18 CIRILLO D’ALESSANDRIA, Hom. div. 4 (PG 77, 992A-996C).

19 Cfr, A. ZieGENAUS, Maria in der Heilsgeschichte. Mariologie (Katholische Dogmatik, a cura di L. Scheffezyk
e A. Ziegenaus, V), Aachen 1998, 215.

20 GIovANNI DAMASCENO, De fide orthodoxa 111,12 (PG 94, 1029).
21 ANSELMO D’A0STA, Oratio 7.

22 RICCARDO DI SAN LORENZ0, De laudibus sanctae Mariae 12,1,12.

287



Articoli

na, fondata cristologicamente, delle riflessioni sulla redenzione e sulla grazia23.
Tuttavia non si pud dire che I'idea di Maria come punto focale della fede fosse gia
presentata secondo una dottrina chiara ed esplicita. Cido ¢ avvenuto solo in tempi
recenti, quando comincia a svilupparsi una mariologia distinta e poi la questione di
un principio mariologico unificativo o fondamentale?4. Soprattutto nella scia di M. J.
Scheeben (1 1888), la mariologia tentava di dimostrare che i dogmi mariani trova-
no il loro fondamento unitario nella verita della maternita divina. Sul fondamento
della maternita, importante per la mediazione della salvezza, era assicurato siste-
maticamente anche il significato cristologico e soteriologico della verita mariana.
Inoltre si apriva il rapporto con altre verita essenziali della fede. Questa base siste-
matica permetteva alla teologia di dire, come fece per esempio Michael Schmaus,
che «nella mariologia si intrecciano quasi tutte le linee teologiche... Percio nella
mariologia si trovano spunti decisivi per tutta la teologia»25. Questo giudizio & stato
spesso ripetuto (con altre formulazioni) e ha trovato la sua conferma nell’espressio-
ne del Vaticano II: «Maria..., per essere entrata... intimamente nella storia della sal-
vezza, in qualche modo compendia in sé e irraggia le principali verita della fedex»2e.
Nel medesimo senso, Maria viene chiamata da Paolo VI «un catechismo vivente»27
e da Giovanni Paolo II una «sintesi del vangelo»28.

Questo principio dell’inclusione e della connessione & entrato anche nell’insegna-
mento della Chiesa. Tuttavia la sua precisazione & rimasta finora un compito piutto-
sto disatteso e poco sviluppato. Vogliamo qui affrontare questa sfida, seppur breve-
mente, ben consapevoli che non & possibile offrirne una trattazione esauriente.

3. La precisazione del principio

La precisazione del principio?? deve cominciare al punto cruciale, dove Maria
tocca il mistero salvifico: questo & il mistero dell’Incarnazione del Verbo nella madre

23 Sulla mariologia di Tommaso si veda I'ampio articolo di R. ScHENK, Thomas von Aquin, in L. SCHEFFCZYK —
R. BAUMER (edd.), Marienlexikon V1, St. Ottilien 1994, 399-405.

24 I, ScHEFFCZYK, Fundamentalprinzip, in Marienlexikon 11, St. Ottilien 1989, 565-567.
25 M. ScHMAUS, Katholische Dogmatik V, Miinchen 1955, 7.

26 Lumen gentium, 65.

27 Catechesi Tradendae, 73.

28 Allocuzione a dei campesinos della Colombia, 3.7.1986: cfr. A. ZIEGENAUS, op. cit., 29.

29 Cfr. gli approcei in L. ScHEFFCZYK, Maria Exponent des katholischen Glaubens, in Ib., Schwerpunkte des

288



Leo Scheffczyk

umana Maria la quale viene cosi innalzata come Madre di Dio. Il fatto e la verita
della maternita divina di Maria garantiscono 1'unita indissolubile tra natura divina
e umana nella persona del Verbo, perché la maternita si riferisce sempre alla per-
sona di un figlio. Cio significa che Maria & parte costitutiva del mistero di Cristo per-
ché ella vi serve come base essenziale. Siccome 'Incarnazione del Verbo fu gia un’a-
zione della redenzione — un fatto che riceve un accento particolare nella teologia
ortodossa —, la Madre di Dio fa parte anche del mistero della redenzione e conferi-
sce a questo mistero una luce nuova tramite il suo servizio di cooperazione.
Limportanza di questo fatto appare con la massima evidenza quando facciamo un
confronto con l'opinione contraria degli gnostici, i quali disprezzavano il corpo.
Secondo loro Maria partori soltanto un semplice uomo sul quale discese pit tardi il
Verbo o la Sapienza, per ritirarsi da lui prima della morte sulla croce. Questa teo-
ria elimina 'unita personale tra divinita e umanita in Cristo, ma rinnega anche la
redenzione tramite il Dio-uomo nella morte e risurrezione. Cio implica che quando
si nega la maternitd di Maria nei confronti del Dio-uomo, I'intero mistero di Cristo
crolla.

Di questo contesto fa parte anche la verginita, cioe il concepimento della madre
operato dallo Spirito. I Padri la spiegavano soprattutto come segno della vera divi-
nita di Cristo e come dimostrazione dell'inizio di una nuova creazione secondo la
grazia. La verginita della madre, perd, permette una motivazione cristologica anco-
ra piu profonda. Essa sta nella consapevolezza che la concezione verginale, opera-
ta dallo Spirito, manifesta con la massima evidenza la singolare figliolanza frinita-
ria del Verbo e accoglie tale relazione trinitaria gia all’origine esclusivamente nel
Dio-uomo. Anche riguardo alla verginith Maria rappresenta quindi il mistero di
Cristo in un modo particolare e conferma la sua unicita. Cosi Maria rafforza quello
che Hans Urs von Balthasar chiama il «principio teandrico» nel cattolicesimo30.

Poiché I'Incarnazione di Dio (come exinanitio del Figlio ed orientata alla croce)
era gia un avvenimento salvifico, I'inclusione costitutiva di Maria nell’Incarnazione
significava anche in un certo modo il suo coinvolgimento nell’evento della reden-
zione di cui ella manifesta soprattutto il lato umano. L'accentuazione del lato umano

Glaubens, Einsiedeln 1977, 306-323 [un articolo simile & tradotto in italiano: In., Maria come esponente
della fede cattolica, in Ip., Maria, crocevia della fede cattolica (Collana di Mariologia 1), Lugano 2002,
41-491; A. ZIEGENAUS, Die Mariengestalt: Kurzformel des Glaubens, in Forum Katholische Theologie 19
(2003) 1-13.

30 H. U. voN BALTHASAR, Der antiromische Affekt, Freiburg i. Br. 1974, 12ss. (tr. it. Il complesso antiromano,
Brescia 1974).

289



Articoli

della redenzione inizia gia nella corretta valutazione soteriologica dell’'umanita del
Redentore.

11 fatto che Cristo, con la sua umanita come strumento salvifico della divinita,
opero attivamente una satisfactio e non assunse su di sé soltanto — come afferma
Lutero — una satispassio, & un dato fondamentale della soteriologia cattolica. Questa
veritd della cooperazione dell’'uomo Gesu alla redenzione viene teologicamente
amplificata e confermata tramite la cooperazione di Maria, persona umana, all’o-
pera del Redentore. Per questo motivo la Chiesa sottolinea I'importanza decisiva del
fiat di Maria all’'Incarnazione come forma della mediazione di salvezza per 1'uma-
nita, una cooperazione che secondo la Tradizione fondata sulla Bibbia (Gv 19,26) &
rafforzata e compiuta dal consenso di Maria all’evento della croce. La cooperazione
senza dubbio si realizza sempre sotto I'influsso della grazia redentrice di Cristo,
anche se non avviene mai senza un assenso da parte della persona umana di Maria
con la sua liberta.

Cosi Maria non ha dimostrato soltanto la propria partecipazione individuale alla
redenzione, ma anche in un certo modo la partecipazione dell’intera umanita alla
salvezza in Cristo. Da san Tommaso deriva I'idea, rimasta viva nella tradizione cat-
tolica, che Cristo ha assunto da Maria la natura umana come tale, anzi che Egli ha
contratto un matrimonio spirituale con l'intera umanita: quest’ultima era toccata
dalla redenzione, ma nel suo insieme non poteva decidersi ad accoglierla. Percio
Maria diede il consenso adatto a ottenere una redenzione libera loco totius huma-
nae naturae3l: la sua azione non era pensata soltanto a favore dell’'umanita intera,
bensi anche al suo posto.

Quest’idea porta con sé una conseguenza enorme per il rapporto della singola
persona umana con la redenzione. Certamente il fiat della Madre di Dio non pote-
va costringere ogni uomo ad accogliere la redenzione, tuttavia presentava la reden-
zione come offerta davanti a cui decidersi secondo la propria liberta. Questa deci-
sione, con cui 'uomo accoglie personalmente la redenzione e la fa fruttificare, lo
rende in un certo modo partecipe della redenzione. In altre parole: il principio di
cooperazione, cioé della cooperazione quale risposta fondata nella mariologia cat-
tolica, continua nell’azione di ogni fedele. Cosi Maria diventa uno strumento vivo
della soteria cristiana in cui va presa sul serio la cooperazione responsabile.

Il carattere soteriologico della figura di Maria fa sorgere secondo la teologia pro-
testante ’enorme pericolo del sinergismo tra Dio e uomo. Cooperazione, pero, non

31 STh 1L, q. 30, a. 1.

290



Leo Scheffczyk

significa «sinergismo» [cioé una cooperazione di due parti sullo stesso pianol.
Questo pericolo pud essere evitato tramite lo sguardo al frutto della redenzione,
quindi alla grazia nel senso generale e complessivo. Da sempre, sotto l'influsso del
richiamo biblico al gratia plena (Lc 1,28), Maria & stata compresa come quintes-
senza della somma santificazione e dotazione di grazia in una creatura consistente
di anima e di corpo. La Tradizione, insieme a san Tommaso, non ha esitato a par-
lare dell’esaltazione di Maria nella grazia persino al di sopra degli angeli32. Maria
diventa il segno eminente della grazia redentrice e della santita.

Nell’alto medioevo, Riccardo di San Lorenzo spiegd la pienezza di grazia in
Maria persino come principio di tutte le verita mariologiche. Dio avrebbe voluto
creare in Maria solo la creatura con la grazia suprema e perfettamente redenta per
dimostrare la sua volonta prodiga di amore e la massima esaltazione possibile di un
essere creato33. In realta, la dotazione perfetta di grazia, di cui fanno parte
I'Immacolata Concezione all’inizio e 1’Assunzione corporale alla fine, accadde per
un motivo cristologico, perché Maria era secondo Tommaso la propinquissima auc-
tori gratiaes.

Maria, pienamente ricolma di grazia e redenta, non rappresenta soltanto I'in-
tensita e il vigore della grazia divina in senso quantitativo, bensi manifesta anche
qualcosa di qualitativo, ciod 1'essenza stessa della grazia. Partendo da Maria, la gra-
zia va intesa nella sua essenza pil1 profonda in una maniera personale come unio-
ne con Cristo e come intimitd con Dio. Percid la grazia non appare soltanto come
dono accidentale, sebbene anch’esso fu certamente comunicato a colei che era dota-
ta della maternitd divina. Allo stesso tempo, la comunicazione di grazia a Maria
mostra alcuni importanti punti fondamentali della dottrina sulla grazia: I'inizio del
dono della grazia nell'Tmmacolata Concezione rinvia alla dotirina oggi trascurata
del peccato originale senza il quale non si potrebbe capire il singolare dono della
grazia; la preservazione gratuita dal peccato originale riporta lo sguardo alle leggi
della grazia, in particolare al fatto che la prima grazia non & meritata e non puo
essere meritata, ma che nella grazia, e per lo pit nella grazia della fede, & possibi-
le e necessaria una cooperazione con la grazia, un aumento di essa e persino un
merito nella grazia. Colei che & perfettamente colmata di grazia non rappresenta
soltanto un mezzo per comprendere pit profondamente il mistero della grazia, ma

32 In II Sent. 16, 1, 3 ad 5.
33 (PSEUDO-ALBERTO), Mariale super Missus est, q. 34, 1.
S SThIL . 27, a-5-ad 1.62.

291



Articoli

si rivela anche, soprattutto nella sua cooperazione, come forza attiva della comuni-
cazione e distribuzione della grazia dalla sua sovrabbondante pienezza. In Maria, la
divina grazia si mostra come forza della comunicazione e della partecipazione.

Dove la grazia si manifesta come gratia increata, cioé come Dio che si comuni-
ca all'uomo, si riconosce anche il legame particolare del mistero mariano con il
mistero del Dio trino, un aspetto gia ricordato. In questo rapporto si vede un punto
oggi poco considerato, vale a dire quel lato della figura di Maria aperto a Dio.
Abbiamo poche immagini forti e poche analogie felici per illustrare la realta trini-
taria nella vita di fede, soprattutto quando vogliamo indicare lo specifico dei rap-
porti della creatura nella grazia con le persone divine. Sin dal medioevo si & forma-
to un insieme di tre elementi per indicare la relazione di Maria con la Trinita, un
ternario in forza del quale Pietro Canisio dice: «Maria & veramente la dimora in cui
riposa tutta la Santissima Trinita»35. Piu precisamente, Maria viene descritta come
«figlia del Padre, sposa del Figlio e santuario dello Spirito Santo»36. Cosi il rappor-
to personale della creatura nella grazia con le tre persone divine trova la sua
espressione piu chiara.

Senz’altro tutti questi nessi della figura di Maria con i misteri centrali della fede
portano sempre con sé la dimensione antropologica. Per il pensiero cattolico, la
figura di Maria, riempita della Trinita, & il segno pitt alto dell'uomo voluto da Dio in
santita e giustizia, dell'uomo pienamente ricolmo di Dio, dell'uomo che si mette al
servizio di Dio e della salvezza.

Il carattere umano e la dimensione di grazia nella figura di Maria la mettono
senz’altro anche in un rapporto diretto con la Chiesa, il soggetto centrale delle opere
salvifiche di Dio. Partorendo I'autore della grazia e il capo della Chiesa, Maria,
secondo Agostino, ha cooperato «per mezzo dell’amore alla nascita dei fedeli nella
Chiesa»37. La Chiesa che partorisce spiritualmente le membra di Cristo & percio
Mariae simillima. Essa compie quanto Maria ha fatto all’inizio e continua sempre a
fare per inserire membra vive nel corpo di Cristo. Nella sua attiva dedizione mater-
na a Cristo, Maria rappresenta I’essenza della Chiesa che riceve e comunica la sal-
vezza. Rispetto all’originalita di quest’azione, ella pud essere chiamata anche
«Madre della Chiesa». Un’importanza particolare va qui assegnata al rapporto con

35 Perrus Canisius, Maria, die unvergleichliche Jungfrau und hochheilige Gottesgebdrerin (tr. ted. di K.
Telch), Warnsdorf 1933, 236, 262.

36 M. J. ScHEEBEN, Handbuch der katholischen Dogmatik V/1, § 240b, n. 772.

37 AGOSTINO, De virginitate 6,6.

292



Leo Scheffczyk

lo Spirito Santo. La relazione singolare ed esclusiva dello Spirito Santo con Maria ha
portato a chiamarla «icona dello Spirito Santo»; alcuni teologi hanno persino par-
lato di una quasi-incarnazione dello Spirito Santo in Maria. Cosi Maria rappresenta
in sé l'intera realta salvifica, compreso I'evento escatologico dell'assumptio corpo-
ralis.

4. Importanza e significato del mistero mariano

Da quanto detto finora possiamo dedurre che il mistero mariano non é soltanto
una singola verita che puo essere aggiunta alla dottrina della fede come un pezzo a
se stante. No, la fede & sempre un insieme ben strutturato, una realtad “organica”.
Maria porta in sé tutta questa realtad organica come un germe, la rappresenta e la
influenza. Senz’altro anche le altre verita di fede hanno la capacita di illuminarsi a
vicenda a causa dell’analogia fidei e di rinviare I'una all’altra. Tuttavia nessun’al-
tra verita porta con sé una tale rappresentanza dei misteri centrali della fede, una
tale inclusione ed abbondanza quanto la verita mariana. Percio Maria non puo esse-
re chiamata, come avviene talora da parte protestante, una «figura secondaria a
servizio» (dienende Nebenfigur)3s, un semplice ornamento che potrebbe essere
anche tolto dal nucleo della fede. Ella porta in sé questo nucleo e gli conferisce un’e-
spressione singolare sia divina sia umana.

Partendo da questo principio di inclusione e di irradiazione, siamo anche in
grado di chiarire la questione del significato pilt profondo del mistero mariano. Se
prendiamo lo spunto dal raggio pit luminoso di questo punto focale, vale a dire dal
mistero di Cristo, possiamo dire che Maria ricollega sia il mistero di Cristo sia il
mistero di Dio alla realta creata, umana e storica. Ella conferisce a questo mistero
la suprema forma di incorporazione, indispensabile per una fede orientata anche
allo scopo del compimento corporale.

Nonostante cio, la critica protestante continua a sollevare la consueta obiezione:
tutto quello che la teologia e la devozione cattolica collegano a Maria — la sua liberta
dal peccato, la sua grazia, la sua cooperazione, soprattutto la sua intercessione in
cielo - lo abbiamo gia in Cristo e con Cristo. Percid possiamo rinunciare a Maria.
Questa & una delle obiezioni pitt semplici e decise contro il dogma mariano. Tuttavia
essa puo essere confutata in maniera altrettanto semplice: certamente Cristo pos-

38 W. DELIUS, Geschichte der Marienverehrung, Miinchen 1963, 23.

293



Articoli

siede tutto quello di cui dispone Maria, persino in sovrabbondanza, tranne la mater-
nita verginale. La maternita verginale non va attribuita a Cristo, ma soltanto a sua
madre. La maternita verginale, intesa in senso integrale o universale, dotata di un
elemento redentore, serve ad incorporare ancora pitt profondamente la realta divi-
na, ma anche viceversa a divinizzare in un certo modo la realta corporea, in quan-
to 'uomo viene interamente coinvolto in una cooperazione responsabile nell’evento
divino della redenzione. Cosi Maria come Madre di Cristo dona a noi e alla Chiesa
qualcosa che Cristo non poteva darci in questa forma; in cid consiste la missione
specifica di Maria. Si tratta di un autentico consolidamento e approfondimento della
struttura teandrica della realtd salvifica; senza Maria, il mistero salvifico non
potrebbe coinvolgerci in questa perfezione.

Il rapporto intrinseco dell'intera fede e della Chiesa con Maria impedisce di attri-
buire alla Madre di Dio un ruolo secondario nell’ordine salvifico. Questo fatto evi-
dentemente non rende piu facile il dialogo ecumenico con la teologia riformatrice,
ma preserva I’ecumenismo cattolico dalla perdita della propria identita.

294



