Contributi I RTLu IX (2/2004) 421-431

La devozione alla Vergine Immacolata
nell’arte ticinese{/spunti per un percorso

Paola Viotto
Storica dell’arte (Varese)

Il dogma dell'Tmmacolata Concezione venne proclamato da Pio IX I'8 dicembre
1854, ma la devozione alla Vergine Immacolata era gia assai viva nei secoli prece-
denti. Soprattutto nel Seicento e nel Settecento, sull’'onda della grande fioritura di
pieta mariana dell’epoca post-tridentina, e con il sostegno di ordini come i
Francescani e i Gesuiti, le chiese e le cappelle a lei intitolate si erano moltiplicate in
tutti i paesi cattolici. Anche nell’area ticinese é facile notare la presenza di questa
espansione, a cui si possono ricondurre, ad esempio, le cappelle di Valdorta presso
Verdabbio (1696), di Gaggio presso Bioggio (1709), di Lurengo presso Quinto (intor-
no al 1730) o la parrocchiale di Besazio, eretta a partire dal 1777. Spesso accade-
va che nel momento della ricostruzione di una chiesa preesistente secondo le indi-
cazioni conciliari si associasse alla dedicazione originale proprio quella
all'lmmacolata, evidentemente avvertita come pitt moderna e pit vicina allo spirito
dei tempi. Cosi ad Origlio una cappella quattrocentesca dedicata a San Giorgio, dopo
essere stata ampliata tra il 1608 e il 1640, divenne parrocchiale con la doppia inti-
tolazione al Santo guerriero e a Maria Immacolata. Piti radicalmente a Tezzeghino,
minuscolo villaggio a nord di Lottigna, in occasione della ristrutturazione barocca
della cappella locale, I'antico titolo di San Michele venne completamente sostituito
dalla nuova dedicazione mariana in occasione della ristrutturazione baroccal.

Ancor piltt numerosi furono gli altari dell'Immacolata eretti all’interno di edifici
gia esistenti per ospitarvi effigi, sia scolpite sia dipinte, che talora sostituirono pre-
cedenti immagini di Santi o addirittura soppiantarono pilt antiche devozioni maria-

1 Cfr. L. Mazzerm, Itinerari mariani nel Ticino, Lugano 1987; B. ANDERES, Guida d’arte della Svizzera
Italiana, Lugano 1998. Anche nel caso di Bioggio, costruita intorno al 1709, non si puo escludere che I'e-
dificio settecentesco sia la ristrutturazione di una cappella preesistente gia dedicata a Maria.

421



Contributi

ne. Cib avvenne soprattutto nelle chiese francescane: ci sono infatti cappelle
dell’Immacolata nella chiesa di Santa Maria delle Grazie a Bellinzona, in quella dei
Santi Rocco e Sebastiano a Locarno, un tempo appartenente ad un convento cap-
puccino, e nel complesso del santuario della madonna del Sasso a Orselina, fonda-
to dal francescano Bartolomeo d’Ivrea. Esse contengono immagini di notevole valo-
re artistico: a Locarno una statua del 1727 di bottega milanese, a Bellinzona una
pala seicentesca, attribuita al milanese Carlo Francesco Nuvolone.

Questa straordinaria diffusione di edifici e di immagini & paragonabile solo a
quella che nei medesimi anni si riscontra per la Madonna del Rosario o per la
Madonna Addolorata2. E un dato che colpisce ancora di pii1 se si pensa che queste
devozioni avevano un carattere pitt popolare e immediato, legato a gesti concreti
come la recita del Rosario, oppure a riti dal forte impatto emotivo, come le proces-
sioni della Settimana Santa. L'Immacolata invece aveva una carattere piu spiccata-
mente dottrinale, tanto che la diffusione del suo culto, e di conseguenza quello delle
sue immagini, si accompagno sin dalle origini ad accese dispute teologiche che ne
condizionarono fortemente I'iconografia.

1. Le pil antiche rappresentazioni dell’Immacolata

La necessita di tradurre visivamente la dottrina secondo cui la Vergine Maria era
stata concepita senza peccato originale sorse alla fine del Quattrocento, dopo che il
papa francescano Sisto IV aveva autorizzato nel 1477 la celebrazione della festa,
approvandone I'Ufficio composto da Leonardo Nogarolo e concedendo una speciale
indulgenza a chi avesse partecipato alla liturgia. La decisione sembrava mettere
termine a secoli di discussioni, ma cid nonostante la tesi immacolista, sostenuta dai
Francescani, continud a essere messa in dubbio da alcuni teologi, in particolare dai
Domenicani. Elaborare delle immagini dell'Tmmacolata divenne ben presto uno
strumento per diffonderne il culto tra i fedeli e sostenerne la legittimita nei confronti
degli increduli, secondo una modalita assai diffusa alla fine del Medioevo. Per i
Francescani questo faceva parte di una articolata strategia, che comprendeva

2 Mater dolorosa. Sculture e rilievi in Ticino dal XIV al XVIII secolo, Catalogo della mostra a cura di A
GiLarDI e A. CrIVELLI, Mendrisio 1998. Una interessante contaminazione tra il tipo dell’Addolorata e quel-
lo dell'lmmacolata si pud vedere nella scultura lignea della chiesa del Sacro Monte Addolorato di
Brissago, in cui la figura della Vergine, con gli occhi volti al cielo, poggia su un basamento di nuvole.

422



Paola Viotto

anche la costruzione di cappelle dedicate alla Concezione all’interno delle loro chie-
se o I'erezione di confraternite destinate a promuoverne la devozione.

Se costruire una cappella era relativamente facile, individuare una iconografia
adeguata per i dipinti o le statue che avrebbero dovuto ornarla presentava tanto ai
committenti quanto agli artisti difficolth non indifferenti. Infatti non si trattava di
illustrare un testo narrativo, come nel caso della Vergine Annunciata o dell’Assunta,
anche se alcuni trovarono nei Vangeli Apocrifi episodi dell'infanzia di Maria, come
I'incontro di Anna e Gioacchino alla porta d’oro, che potevano sia pure con qualche
forzatura essere ricondotti alla tematica immacolista. Nemmeno si trattava di ripro-
durre un prototipo antico e venerato, come accadeva per la Madonna della cintura,
o di riproporre immagini miracolose come la Madonna di Loreto, oppure — per stare
nell’ambito locale — la Madonna di Re. Occorreva invece rendere chiaro e compren-
sibile un concetto di per sé arduo rispettando fedelmente 'ortodossia e nello stesso
tempo dar vita ad un’immagine efficace, cioé facile da ricordare e tale da suscitare
nell’osservatore quei sentimenti di partecipazione e di commozione che i teologi
indicavano come caratteristica irrinunciabile di ogni arte sacra. La tormentata
vicenda della Vergine delle Rocce di Leonardo, di cui esistono due versioni, oggi
rispettivamente a Parigi e a Londra, da una misura eloquente della complessita del-
I'impresa. La pala era stata commissionata dalla confraternita della Concezione in
San Francesco Grande a Milano, ma l'interpretazione che Leonardo diede del tema
era cosi innovativa da contribuire alle incomprensioni tra artista e committenti. Per
la verita la composizione leonardesca fu subito celebre, ma soltanto grazie alla sua
perfezione formale, mentre la sua profondita dogmatica venne del tutto trascurata
anche dai numerosi artisti lombardi che la imitarono nelle loro opere.

Maggior fortuna ebbero invece quelle rappresentazioni dell'Immacolata che si
basavano sulla rielaborazione e I'adattamento di tipi iconografici gia esistenti, che
potevano essere facilmente riconoscibili dal pitt vasto pubblico dei fedeli. Allo stes-
so tempo, in un momento in cui la controversia era ancora molto vivace, questa
soluzione comunicava l'idea che la dottrina immacolista non costituisse una novita
rivoluzionaria ma si collocasse piuttosto nel solco ampio e sicuro della tradizione
secolare della chiesa. I modelli molto amati della Madonna dell’Umilta, seduta a
terra invece che sul piti consueto trono, e della Madonna della Misericordia, che
accoglie e protegge sotto il manto il popolo cristiano, furono la base di partenza per
alcune delle prime rappresentazioni esplicite dell’Immacolata. Anche I'Assunzione
e I'Incoronazione di Maria, due scene in cui la Madonna compare senza il Bambino
in braccio, in un contesto che ne esalta la virtu, furono spesso usate come falsariga
da artisti alla ricerca di soluzioni nuove.

423



Contributi

Questi spunti visivi furono integrati da richiami testuali tratti dal Cantico dei
Cantici e dall’Apocalisse, gli stessi di cui si erano serviti i teologi per elaborare le
loro tesi. Passi del Cantico come «hortus conclusus» (4,12), «fons hortorum, puteus
aquarum viventium» (4,15) e soprattutto «sicut lilium inter spinas» (2,2), erano
espressioni facilmente traducibili in termini pittorici famigliari ai fedeli, perché gia
utilizzati dagli artisti gotici. Le stesse espressioni risuonavano inoltre nelle litanie
mariane, nei libri d’ore e nelle antifone: «Sicut lilium» era anche l'incipit dell’Ufficio
del Nogarolo e di quello di Bernardino de’ Busti, ad uso particolare dei Francescani.
Dall’Apocalisse si ricavo I'immagine altreftanto pregnante della «mulier amicta
sole» (Ap 12) con la luna sotto i piedi e una corona di dodici stelle, gia ampiamente
presente nelle rappresentazioni dell’Assunta e della Madonna dell’Umilta.

In alcuni casi I'aderenza al testo venne spinta fino al punto da inserire la paro-
la entro 'immagine, utilizzando cartigli o tabelle che riportavano passi non facil-
mente traducibili in figure. Si tratta di versetti della scrittura, come «tota pulchra
es amica mea, et macula non est in te» (Ct 4,7) ma anche di formulazioni piu pro-
priamente dottrinali come la scritta «ut in mente Dei ab initio concepta fui ita et
facta sum» che si legge nella Madonna di Carlo Crivelli eseguita nel 1492 per la
chiesa di San Francesco a Perugia. Nella maggior parte dei casi questo accosta-
mento tra parola e immagine ha forti legami con i libri miniati o con i pitt moderni
e popolari libri silografici. E un fenomeno che si riscontra frequentemente in opere
nate entro ambienti colti, in specie monastici, ma che all’opposto si ritrova anche
nella produzione di carattere devozionale, spesso collegata alla pratica di recitare
preghiere davanti a specifiche immagini per lucrare indulgenze.

Un caso di questo genere e la Madonna della Misericordia affrescata verso il
1483 da un pittore lombardo nella Badia di Ganna, situata lungo un percorso mon-
tano che conduce da Varese verso Ponte Tresa3 (cfr. fig. 1). In basso, in mezzo alla
folla di fedeli inginocchiati, un grande cartiglio ricorda che Papa Sisto IV ha con-
cesso un’'indulgenza a coloro che reciteranno una preghiera da lui composta in
onore della Vergine Immacolata. Questa orazione, che inizia con «Ave sanctissima
Maria», & oggi ritenuta apocrifa, ma ebbe una grande fortuna nel Rinascimento, e
appare con qualche variante in numerosi quadri. A Ganna il richiamo
all'lmmacolata & rafforzato dalla figura del Padre Eterno dipinta sulla volta sopra
I'immagine principale, che regge una tabella con i due versetti «tota pulchra» e
«sicut lilium». Altre scritte sui filatteri retti dagli angeli contengono richiami ad

3 A. DALLAL, Orazione e pittura tra «propaganda» e devozione al tempo di Sisto IV: il caso della Madonna
della Misericordia di Ganna, in Revue Mabillon 8 (1997) 237-262.

424



Paola Viotto

L]
.

Fig. 1

425



Contributi

alcune antifone ben note come «Regina coeli» e alle litanie, sottolineando in parti-
colare il ruolo di Maria «mater gratiae» e «mater misericordiae». Quest'ultimo
aspetto, gia implicito nella tipologia stessa della Madonna della Misericordia, e ulte-
riormente rafforzato dai cartigli che la figura della Vergine reca in mano, nei quali,
parlando in prima persona, ella si presenta esplicitamente come «peccatorum medi-
cina».

2. Le Immacolate barocche

Questo ben calcolato intreccio di motivi teologici, devozionali e liturgici, di inno-
vazione e di tradizione, & tipico della fase di formazione dell’iconografia dell'Im-
macolata. Nel corso del Seicento, esauritesi le dispute teologiche pil accese, si esauri
anche la necessita di difendere esplicitamente attraverso le immagini la verita della
dottrina, ormai pacificamente accettata. Infatti '8 dicembre 1661 una bolla di
Alessandro VII solennizzava il culto dell’'ITmmacolata mentre nel 1708 Clemente XI ne
stabiliva la festa comandata per tutta la cristianita. Per le nuove rappresentazioni
dell'Immacolata vennero quindi individuate alcune tipologie «moderne», che rispon-
dessero ai dettami del Concilio di Trento sulle immagini sacre in materia di decoro,
di verosimiglianza e di naturalezza, oltre che di aderenza alla scrittura, abbando-
nando definitivamente iconografie medioevali come quella della Madonna della
Misericordia. Mentre i riferimenti alla «tota pulchra» delle Litanie divennero via via
meno numerosi, grande fortuna ebbero i filoni gia visti della Immacolata-Assunta e
della Donna dell’Apocalisse. Ad essi si aggiunse quello della Immacolata vista come
nuova Eva, basandosi sul passo della Genesi (3,15), in cui si parla della inimicizia tra
il serpente e la donna che gli schiaccera il capo, da sempre interpretata come prefi-
gurazione di Maria. Era una sottolineatura che ben si accordava con la sensibilita sei-
centesca, in quanto presentava Maria come protettrice del popolo cristiano non sol-
tanto dal peccato, ma da tutti i pericoli che lo insidiavano, elemento del resto pre-
sente anche nella devozione del Rosario dopo la battaglia di Lepanto.

Il serpente, talvolta sotto forma di drago, pud comparire semplicemente sotto i
piedi della Vergine, associandosi a qualche attributo iconografico ormai consolida-
to, come le stelle o la falce di luna: & il caso ad esempio del rilievo sulla copertina
di un messale mariano conservato nella chiesa di Bioggio. In pittura questa tipolo-
gia si accompagna ad un cambiamento del colori dell’abito della Vergine, poiché al
tradizionale rosso, simbolo della porpora e del sangue, si sostituisce il bianco, sim-
bolo della purezza, con un’innovazione che parte dall’area iberica, dove I'iconogra-

426



Paola Viotto

fia della Purissima si diffuse in modo straordinario anche grazie al sostegno degli
Asburgo. Il bianco della veste e il blu del mantello, quest’ultimo presente fin dalle
pill antiche rappresentazioni della Vergine per evocare il cielo, diventarono cosi i
colori dell'lmmacolata e si ritroveranno fino alle rappresentazioni moderne della
Madonna di Lourdes.

Una preoccupazione teologica, quella di non rappresentare la Vergine da sola,
ma associata al Figlio, onde evitare devozioni mariane che sviassero il fedele dalla
centralita di Cristo, fece nascere all'interno di questo tipo un secondo filone, in cui
la Madonna schiaccia la testa del serpente insieme con il Bambino. Questa tipologia
era gia presente, con grande originalita figurativa e allo stesso tempo con assoluta
fedeltd teologica nella Madonna dei Palafrenieri dipinta da Caravaggio intorno al
1605. Lo stesso motivo fu ripreso in un gran numero di pale d’altare e di statue a
carattere devozionale, in cui lo scrupolo teologico cedeva il passo a una rappresen-
tazione pill teatrale e pitt immediatamente fruibile. Un compendio di tutti i motivi
citati, reinterpretati in una chiave stilistica squisitamente settecentesca, si trova
nella pala affrescata da Bartolomeo Rusca a Gaggio di Bioggio, opera non a caso di
un artista che fu attivo anche per la corte spagnola (cfr. fig. 2). In un tripudio di colo-
ri chiari e di forme sinuose ed aggraziate, la Vergine, vestita di bianco e avvolta in
un mantello blu incede sulle nuvole mentre due angioletti reggono sopra il suo capo
la corona di dodici stelle. Il suo piede sinistro poggia sulla falce di luna, quello
destro sul drago. Per mano conduce il Bambino che alza il piede per colpire il mali-
gno brandendo nella mano libera una piccola croce.

Quest’ultimo dettaglio rimanda ad un’ulteriore variante, di derivazione ancora
una volta francescana, quella in cui & il Bambino stesso che, sorretto dalla madre,
trafigge il drago. E un’iconografia che associa al tema dell'Tmmacolata quello di
Cristo vincitore del male e che ebbe una grande diffusione nell’area alpina. La si
riscontra in una bella pala che il Legnanino esegui ad olio per I'altare della Madonna
nella chiesa abbaziale di San Gallo nel 1691 e che ebbe grande successo, perché
venne replicata in seguito per una cappella dell'Tmmacolata a Como e per il Collegio
degli Oblati a Rho. La Madonna, con il capo coronato di dodici stelle, alza gli occhi
al cielo con un moto tipico della gestualita barocca, mentre un piccolo Gest aggra-
ziato e riccioluto colpisce il drago con la eroce trasformata in lancia (cfr. fig. 3).

4 M. GREGORI, Pittura a Como e nel Canton Ticino dal Mille al Settecento, Milano 1994, mostra un’ulteriore
variante, con il piccolo Gesit, che reca in mano sia la croce sia una freccia per colpire il drago, in una tela
eseguita per Santa Cecilia di Como da Filippo Abbiati, noto per gli affreschi mariani in Santa Maria dei
Miracoli di Morbio Inferiore (1680). Nello stesso santuario si trova anche una pala dell'Tmmacolata del
ticinese Francesco Torriani (1647).

427



Contributi

[ar)
2
&3

428



Paola Viotto

La fortuna di questa tipologia non fece venir meno la consuetudine di rappre-
sentare I'Immacolata da sola: un esempio & la notevole tela della prima meta del
Seicento attualmente nella cappella meridionale della parrocchiale di Riva San
Vitale. Vi si ritrovano i consueti elementi delle nuvole, degli angeli, della luna e delle
stelle, come pure il motivo dello sguardo rivolto al cielo. Questo gesto, che ricorda
che Maria non & I'oggetto di un culto fine a se stesso, ma colei che mostra ai fedeli
la via della salvezza invitandoli ad alzare lo sguardo verso Dio, & tipica delle icono-
grafie barocche in cui la figura della Vergine non & accompagnata da quella di
Cristo, come I'’Assunta e appunto I'Tmmacolata. Questo schema semplice ed efficace
verra replicato per tutto il secolo successivo, come ben dimostrano le molte versio-
ni dell'Immacolata dipinte nel Settecento dal varesino Pietro Antonio Magatti, pitto-
re attivo anche nel Canton Ticino.

La figura dell’'Immacolata poteva anche essere inserita nel contesto pitt ampio di
pale d’altare che ripropongono in termini moderni la tipologia canonica della
Vergine con Santi, nelle varianti della sacra conversazione o dell’apparizione. Nel
quadro di Giovanni Battista Bagutti sull’altar maggiore della parrocchiale di
Besazio, Maria, vestita di bianco e di blu, appare tra le nubi a quattro santi, tra cui
Filippo Neri e Francesco Saverio. La presenza di un gran libro aperto messo in evi-
denza in primo piano & ancora un’eco, alla data estremamente avanzata del 1777,
delle dispute sulla dottrina immacolista e sul suo radicamento nella Scrittura.

3. L'Ottocento e il Novecento

La fortuna della devozione all'Immacolata continud nell’Ottocento, come ben
dimostra la cappella di Scona, nei Grigioni, dove una cappella a lei dedicata venne
eretta dopo I'alluvione del 1834 addossata ad un edificio precedente. Ma fu la pro-
clamazione del dogma a dare ulteriore impulso al culto. Gia nel 1860 venne edifi-
cata la chiesa di Mascengo in Leventina, e pitt 0 meno nella stessa data veniva ini-
ziata a Lugano la chiesa di via Peri, sul luogo dove anticamente sorgeva il mona-
stero medievale delle Umiliate di Santa Caterina. L'edificio, progettato da Antonio
Francesco Aglio, si rifa ai modi della tarda architettura neoclassica, ma conserva
testimonianze artistiche pilt antiche. Un quadro situato a sinistra del presbiterio,
apparentemente degli inizi del Settecento, ripropone il consueto tipo
dell'lmmacolata tra nuvole e angeli, ma presenta il motivo dello sguardo rivolto
verso il basso, ad abbracciare i fedeli. La stessa caratteristica presenta la statua col-
locata sull’altare che, nonostante le ridipinture e la corona di dodici stelle realizza-

429



Contributi

ta con la luce elettrica, mostra una fattura sapiente e raffinata che permette di
datarla al XVIII secolo. Vi si ritrovano i motivi del drago e della falce di luna, men-
ire le braccia sono conserte sul petto nello stesso gesto di umilta e di accettazione
tipiche dell’Annunciata. Nonostante il drago calpestato, questa Vergine non ha nulla
di trionfalistico e il suo atteggiamento materno & probabilmente alla base di una
devozione che dura ininterrotta fino ad oggi (cfr. fig. 4).

Le apparizioni di Lourdes contribuirono allo sviluppo di una nuova iconografia,
che riprendeva dall’antico alcuni elementi come i colori bianco e blu dell’abito o la
corona di stelle, integrandoli con i resoconti di Bernadette. Esse furono anche alla
base di una fioritura di nuove cappelle che continud per tutto il Novecento: si pos-
sono ricordare tra le altre quelle di Loco (1881), Cusnigo (1907), Camignolo (1916),
Vogorno (1926), Capolago (1936), Monti Motti presso Gordola (1958) e poi Chiasso,
Niva, Someo... Contemporaneamente si diffondeva una tipologia del tutto nuova e
destinata ad avere grande fortuna, quella della grotta di Lourdes, intesa a ripro-
durre il luogo delle apparizioni. Ne furono costruite a decine, spesso in materiali
moderni e poveri, come il cemento per la costruzione e il gesso per le statue, ripro-
dotte in serie. Si tratta tuttavia di manufatti che entrano a pieno titolo nella storia
della devozione e non in quella dell’arte.

Di tutt’altro genere & il tentativo di creare un’opera d’arte contemporanea dedi-
cata all'Tmmacolata realizzato nel 1993 con I'installazione di Reto Rigassi nella cap-
pella di Valdorta nei Grigioni. Due specchi con i colori che la tradizione medievale
assegnava alla Madonna, rosso nella navata e blu nel coro, rifrangono i raggi sola-
ri sulla pala d’altare. Nel giorno dell'Immacolata i due fasci luminosi si sovrappon-
gono per alcuni istanti, dando vita ad un raggio bianco che illumina il volto di Maria.

430



Paola Viotto

ig. 4

iE

431



