Dibattiti I RTLu IX (2/2004) 457-476

Le norme codiciali sull’attivita missionaria
della Chiesa e ’evangelizzazione
dei non credenti all’inizio del terzo millennio*

Libero Gerosa
Facolta di Teologia (Lugano)

Non solo i suoi innumerevoli viaggi apostolici e le sue 14 encicliche?, ma anche
il fatto di aver promulgato due codici di diritto canonico, il primo nel 1983 e il secon-
do nel 1990, documenta ampiamente come Papa Giovanni Paolo II abbia posto delle
basi solide al compito missionario che la Chiesa deve assumere e svolgere nel terzo
millennio appena iniziato.

Gia il fatto in sé, ossia che all'inizio del terzo millennio la Chiesa Cattolica pos-
sieda due diversi codici di diritto canonico, mostra chiaramente che, da una parte
la sua bimillenaria attivita missionaria ha fatto si che 0ggi in essa si trovi realizza-
to il principio del pluralismo giuridico e che, dall’altra, il suo ius universale o com-
mune non possa essere automaticamente identificato con uno dei suoi due codici,
vale a dire con quello della Chiesa Cattolica latina. Vi potrebbero infatti essere
anche in futuro delle nuove concretizzazioni, rispondenti al principio conciliare
della molteplicita nell’'unita. In ogni caso, i due codici 0ggi in vigore non possono piu
essere visti ¢out court come il diritto universale della Chiesa Cattolica, ma come
leggi quadro dei due grandi rami delle tradizioni canoniche.

Va inoltre rilevato fin da subito che I'ordine sistematico di ambedue i codici di
diritto canonico & molto diverso da quello del Codex [uris Canonici del 1917, la cui
sistematica era ancora strettamente legata alla classica tripartizione Personae-res-
actiones ed era quindi poco adatta ad esprimere la correlazione tra la legislazione

! Il presente contributo costituisce la conferenza tenuta il 19 marzo 2004 al Convegno di Assisi su “La par-
tecipazione dei movimenti e delle nuove comuniti alla missione della Chiesa”.

# Per una rapida ed autorevole panoramica che metta in rilievo i temi centrali di queste encicliche cfr. J.
RATZINGER, Le 14 encicliche di Giovanni Paolo 11, in Rivista Internazionale di Teologia e Cultura. Communio
190/191 (2003) 8-16.

457



Dibattiti

canonica e il mistero della Chiesa3. Il legislatore ecclesiastico si & quindi giusta-
mente deciso per un’altra soluzione, che corrisponde piuttosto all’indirizzo metodo-
logico indicato dal Concilio Vaticano II. In prospettiva sistematica Parola e
Sacramento appaiono infatti nei libri centrali del CIC (II-1I-IV) come gli elementi
portanti dell'intera struttura giuridica della Chiesa4, mentre il CCEO suddivide la
materia non in libri, ma in titoli, per ricollegarsi cosi alla tradizione delle antiche
raccolte del diritto ecclesiastico orientale, di origine sostanzialmente conciliares.

Infine si deve sottolineare che anche in una prospettiva contenutistico-fattuale
ambedue i codici di diritto canonico presentano non poche novita rispetto ai conte-
nuti normativi del CIC del 1917. In particolare il CIC del 1983 contiene due noviti
tanto importanti da giustificare la sua redazione e promulgazione, almeno in parte
e post factum, contro le resistenze di coloro che, durante il lavoro di riforma, soste-
nevano I'idea che anche la Chiesa doveva decidersi a operare una “decodificazione”
delle proprie leggi¢. La prima innovazione consiste nel fatto che la nuova codifica-
zione delle leggi canoniche non & pii1 prevalentemente guidata dalla preoccupazio-
ne di formulare in maniera sistematica e “razionale” le norme canoniche, ma dal-
I'intenzione di svilupparle corrispondentemente ai loro nessi con i contenuti della
fede. 11 principio della certezza teologica ha dunque almeno in parte prevalso su
quello della certezza giuridica. La seconda innovazione & data dal fatto che il sog-
getto principale dell’intera struttura giuridica della Chiesa non & pit il chierico,
bensi il Christifidelis, ossia il fedele; & questa la figura giuridica primaria, che sta
alla base di quella dei laici, dei chierici e dei religiosi. Ambedue le innovazioni costi-
tuiscono anche dei principi fondamentali della dottrina postconciliare sull’interpre-
tazione ed applicazione delle leggi canoniche?.

# Questa tripartizione della materia venne introdotta nel diritto canonico da Paolo Lancellotti (1522-1590),
un erudito giurista di Perugia, che aveva concepito 'impianto sistematico del suo compendio di diritto
canonico (De personis, de rebus, de iudiciis, de criminibus et poenis) sulla base della codificazione del-
I'imperatore Giustiniano (527-564); cfr. G. MAY — A. EGLER, Einfiihrung in die kirchenrechtliche Methode,
Regensburg 1986, 67-68.

# Per una approfondita valutazione dell'impianto sistematico del nuovo Codice, cfr. H. Scumrirz, De ordina-
tione systematica novi Codicis Iuris Canonici recogniti, in Periodica 68 (1979) 171.200.

@

Cfr. G. NEDUNGATT, Presentazione del CCEO, in Enchiridion Vaticanum, vol. 12, Bologna 1992, 889-903.

© Sui problemi che si posero a causa dell’avvio di una nuova codificazione delle leggi della Chiesa, cfr. E.
Corkcco, Die kulturellen und ekklesiologischen Voraussetzungen des neuen CIC, in In., Ordinatio Fidei.
Schriften zum kanonischen Recht, hrsg. von L. GEROSA — L. MULLER, Paderborn-Miinchen-Wien-Ziirich
1994, 85-108.

7 A tale riguardo cfr. L. Gerosa, Linterpretazione della legge nella Chiesa. Principi, paradigmi, prospetti-
ve, Lugano 2001, soprattutto 99-138.

458



Libero Gerosa

Il rinnovamento teologico intrapreso a opera del Concilio Vaticano II, che ha per-
messo di riscoprire sia il valore dell’'unita come Communio, sia I'importanza e la ric-
chezza dei diversi riti®, emerge dunque anche nei contenuti normativi del CCEO. Nei
manuali preconciliari di diritto canonico, il diritto delle Chiese cattoliche orientali
veniva normalmente presentato come uno ius speciale o personale, quindi come un
diritto relativo o derivato da quello latino, ragion per cui non gli si attribuiva la stes-
sa importanza delle norme del CIC, che erano viste come il “diritto generale”. Oggi
invece, alla luce degli insegnamenti conciliari, al diritto canonico orientale & rico-
nosciuta la stessa dignita. Ambedue - diritto canonico orientale e latino — costitui-
scono le parti di un tutto, come si rende evidente nell'immagine dei due polmoni,
utilizzata da Giovanni Paolo II nell’atto di promulgazione del Codex canonum eccle-
siarum orientalium?.

Tutto cio ha delle conseguenze per 'interpretazione e I'applicazione del diritto
canonico missionario in senso stretto? Inoltre, se & certamente possibile considera-
re tutto il diritto canonico come «missionario» in senso latol9, ossia al servizio della
missione della Chiesa, cosa significa concretamente questa osservazione in ordine
alla «cooperazione missionaria»11 a cui tutti i vari soggetti ecclesiali, vecchi e nuovi,
istituzionali e carismatici, sono chiamati?

1. Le norme codiciali sull’attivitd missionaria

Il nuovo slancio missionario, impresso dal Concilio Vaticano II a tutta la compa-
gine ecclesiale, & percepibile fin da subito nella terminologia usata dal legislatore
ecclesiastico per rielaborare e riordinare le norme giuridiche relative alla missione
della Chiesa. Se gia nella riforma della Curia Romana di Papa Paolo VI il dicastero
preposto al coordinamento delle attivith missionarie non & pitt designato con il ter-
mine ambiguo di Propaganda Fide ma con quello pit1 appropriato di Congregatio pro

 Cfr. OE 2 e il commento di R. Mz, Le nouveau code de droit canonique des églises orientales catholi-
gues, in Revue de droit canonique 42 (1992) 99-117, soprattutto 99-100.

? Cfr. la CA Sacri canones del 18 ottobre 1990, in AAS 82 (1990) 1030-1044, qui 1037,

10 la giusta osservazione di 0. FUMAGALLI CARULLI, 1] governo universale della Chiesa e i diritti della per-
sona, Milano 2003, 289-304, qui 291.

11 | appello centrale dell’Istruzione Cooperatio missionalis, pubblicata il 1° ottobre 1998 dalla Congrega-
zione per I'evangelizzazione dei popoli con I'intento di dare un’attuazione pratica ai principi ribaditi dalla
lettera enciclica di Giovanni Paolo 11 Redemptoris missio; il testo dell'enciclica si trova in AAS 83 (1991)
324-333 e quello dellistruzione in AAS 91 (1999) 306-324.

459



Dibattiti

Gentium Evangelizatione!2, analogamente nel Codice per le Chiese Cattoliche orien-
tali (CCEO) i canoni che disciplinano il diritto missionario in senso stretto (cann.
584-594) sono raccolti nel titolo XIV De evangelizatione gentium. Nel Codice per la
Chiesa Cattolica latina (CIC) le norme canoniche sull’azione missionaria della Chiesa
sono raggruppate nel secondo titolo De actione Ecclesiae missionali del libro III,
secondo il seguente ordine sistematico: dopo un richiamo al carattere missionario
di tutta la Chiesa (can. 781), vengono formulati i criteri per le diverse responsabi-
lita nella realizzazione del mandato missionario (cann. 782-785 e can. 792) ed infi-
ne le diverse norme che regolano 'azione missionaria propriamente detta e le sue
attivita pil specifiche (cann. 786-791).

Fin dal primo can. 781 di questa sezione risulta chiaro come il legislatore eccle-
siastico del 1983 abbia pienamente recepito la lezione conciliare sia sulla Chiesa
pellegrinante, cioe «missionaria per sua natura, in quanto essa trae origine dalla
missione del Figlio e dalla missione dello Spirito Santo, secondo il disegno di Dio
Padre» (AG 2,1), sia sull'opera di evangelizzazione quale diritto-dovere primario di
tutto il Popolo di Dio e di ogni suo singolo membro13. Dall’organizzazione sistemati-
ca della materia, e non solo dal can. 787 § 1, emerge pure la consapevolezza che la
fonte sia dell’azione missionaria in genere, sia dell’azione missionaria propriamen-
te detta, & la testimonianza della vita e della parola di uomini e donne rigenerati
nelle loro umanita dal battesimo, con il quale sono incorporati nella Chiesa come
communio'4. L'insistenza del legislatore ecclesiastico sul «dialogo sincero con i non
credenti in Cristo» (can. 787 § 1) e sull’ammissione al battesimo solo di coloro che
I’hanno richiesto «liberamente» (can. 787 § 2), dopo aver ricevuto I'annuncio evan-
gelico, documenta pure ampiamente come le nuove norme codiciali sull’attivita mis-
sionaria della Chiesa siano ben lontani dai contenuti normativi dei tre canoni che il
CIC del 1917 dedicava all’argomento!5, nonché integralmente informate dal princi-
pio conciliare della liberta religiosa.

Al centro di queste norme si trovano giustamente le disposizioni riguardanti I'a-

12 A tale riguardo cfr. I. PErez DE HEREDIA Y VALLE, Die Romische Kurie, in HdbkKR (Regensburg 1983), 281-
295, qui 288; per i cambiamenti intervenuti con la CA Pastor bonus del 28 giugno 1988, cfr. H. ScHmITZ,
Die Romische Kurie, in HdbkKR (Regensburg 1999), 364-385, qui 373.

13 Cfr. soprattutto AG 11; 35 e 36.
14 Cfr. LG 14 e AG 11,1.

15 Nel CIC/1917 il can. 1349 & dedicato alle “missioni popolari”, quale iniziativa pastorale parrocchiale; il
can. 1350 contiene la riserva a favore della Santa Sede relativa all’organizzazione delle missioni vere e
proprie; il can. 1351 afferma lapidariamente il principio Ad amplexandam Jfidem catholicam nemo invi-
tus cogatur.

460



Libero Gerosa

spetto pitt importante e delicato dell’azione missionaria propriamente detta, ossia
I'incorporazione nella Chiesa di coloro che hanno liberamente accolto ’annunzio
cristiano. A norma dei cann. 787-789 dopo il pre-catecumenato, consistente nel
primo annuncio o kerygma, coloro che avranno manifestato la volonta di abbrac-
ciare la fede in Cristo vengono ammessi con una cerimonia liturgica al catecume-
nato. Questo periodo di impegnativa istruzione nella dottrina cristiana, di prepara-
zione a ricevere i sacramenti e di vero e proprio tirocinio della vita cristiana & ordi-
nato secondo statuti e regole emanati dalle Conferenze episcopalilé.

Attorno a questo nucleo centrale il legislatore ecclesiastico formula anche alcu-
ne norme concernenti i missionari (can. 784) e i catechisti laici (can. 785), quali
attori principali dell’azione missionaria propriamente detta (can. 786). Quest’ultima
ha uno scopo preciso: «impiantare la Chiesa stessa in mezzo ai popoli e ai gruppi
che ancora non credono in Cristo» (AG 6,3). La formula plantatio Ecclesiae del can.
786, da san Tommaso d’Aquino in poi ripresa in molti documenti pontifici sull’atti-
vita missionaria della Chiesa, da un lato descrive la responsabilitd che di tale com-
pito «ricade sulla Chiesa universale e sulle Chiese particolari»1?, dall’altro rinvia a
quel lungo e complesso processo di inserimento della Chiesa nelle culture di diver-
si popoli, denominato inculturazione. Questo processo non & un «puro adattamento
esteriore», ma implica un’«intima trasformazione degli autentici valori culturali
mediante I'integrazione nel cristianesimo e il radicamento del cristianesimo nelle
varie culture»18. Nel compiere questo lungo e lento cammino con i popoli, la Chiesa
deve sostenere la sua azione missionaria anche con una specifica attivita formativa
nelle singole Chiese particolari, alle quali a norma del can. 791 spetta il compito di
«promuovere le vocazioni missionarie», sia fra i chierici che fra i laici e i fedeli con-
sacratil?.

A proposito del profilo giuridico di questi fedeli “missionari” in senso stretto, due
sono i tratti fondamentali messi in luce dalle nuove norme codiciali. Innanzitutto, a
norma del can. 784, non & “missionario” colui che lavora nella cosiddette terre di
missione, bensi il fedele (chierico, laico o consacrato che sia!) che ha ricevuto il
“mandato” di compiere un’opera missionaria da parte dell’autorita competente. In
secondo luogo, a norma del can. 785, anche se laici questi fedeli svolgono la loro

16 Su questo nucleo centrale delle norme codiciali sull’attivita missionaria della Chiesa, cfr. 0. STOFFEL, Der
missionarische Aufirag, in HabkathKR (Regensburg 1983), 547-553, soprattutto 551-553.

17 GlovanNt PaoLo 11, Redemptoris missio, in AAS 83 (1991) 249-340, n. 49.
18 Ibid., n. 52; cfr. anche PaoLo VI, Evangelii nuntiandi, in AAS 68 (1976) 17-22, n. 20.
19 Cfr. Communicationes 15 (1983) 100 e il commento al can. 791 di H. MUSSINGHOFE, in MK, 791/1 e 791/2.

461



Dibattiti

opera missionaria a tempo pieno e i loro compiti sono dei veri e propri ministeri che,
nelle Chiese pienamente costituite, sono normalmente esercitati da chierici. Ora, in
un’epoca in cui in molti paesi europei gli effetti della secolarizzazione si sono fatii
devastanti e la necessita delle Chiese particolari di impegnarsi nell’'opera missiona-
ria di rievangelizzazione delle culture in cui viviamo si & fatta pit marcata, & legit-
timo chiedersi se il contenuto normativo di questi canoni non sia da applicare anche
al di fuori dei tradizionali territori di missione. Sono gli stessi Padri del Coneilio
Vaticano Il a suggerirlo, quando con lucidita profetica in LG 33 affermano: «I laici
sono soprattutto chiamati a rendere presente e operosa la Chiesa in quei luoghi e in
quelle circostanze, in cui essa non pud diventare sale della terra se non per loro
mezzo»20,

2. Diversi e nuovi significati pastorali del diritto missionario

Le conseguenze pastorali di una corretta applicazione del diritto commissiona-
rio codiciale a livello di tutte le Chiese particolari, segnatamente in quelle operanti
in societd totalmente secolarizzate, saranno diverse e pitt 0 meno feconde a secon-
da della maturita ecclesiale dei soggetti interessati, della loro disponibilita ad intra-
prendere un cammino di «conversione missionaria», che non si di senza un’espe-
rienza autentica di comunione. Cio vale sia per le comunita istituzionali come le par-
rocchie, sia per quelle d’origine carismatica, come i Movimenti ecclesiali e le Nuove
Comunita.

Per quanto riguarda la parrocchia, basta ricordare quanto affermato dal cardi-
nale Camillo Ruini nella sua prolusione iniziale della 52a Assemblea generale della
CEI, tenuta lunedi 17 novembre 2003 proprio ad Assisi: «In questa prospettiva la
domanda cruciale — annota il Presidente della CEI — riguarda l'attitudine della par-
rocchia ad accogliere e attuare quella grande svolta che va sotto il nome di conver-
sione missionaria della nostra pastorale, evitando di rimanere invece prigioniera di
due tendenze, tra loro parzialmente contrastanti ma entrambe poco aperte alla mis-
sionarieta: quella di concepirsi come una comunita piuttosto autoreferenziale, nella
quale ci si accontenta di trovarsi bene insieme, e quella di una stazione di servizio
per I'amministrazione dei sacramenti, che continua a dare per scontata in coloro

20 A tale riguardo cfr. anche il commento di S. BERLINGD, [ Jedeli laici nella missione della Chiesa, in Ius in
vita et in missione Ecclesiae, Citta del Vaticano 1994, 839-854.

462



Libero Gerosa

che li richiedono una fede non di rado assente»21. In altri termini cio significa che
all'interno dell’ecclesiologia di comunione evidenziata dal Concilio Vaticano II e
recepita nei cann. 515-552 del CIC sulla parrocchia22, la comunita parrocchiale, in
conformita all’evoluzione semantica del suo nome — derivante dal verbo greco
paroikéo che nella letteratura cristiana assume il significato mistico di “abitare un
luogo senza diritto di cittadinanza”, “essere pellegrini” — ritorni ad essere se stessa,
ossia non primariamente una “circoscrizione” o un “distretto”, ma un soggetto di
missione; tale peculiarita & altresi messa in evidenza dalla tesi storica — ormai
comunemente accettata — secondo cui 'origine della parrocchia rurale, spesso orga-
nizzata secondo criteri patrimoniali, & da collocarsi nell’ampio processo di evange-
lizzazione delle campagne condotto a cavallo tra il IV e il V secolo, mentre quella
della parrocchia urbana, spesso organizzata con criteri corporativi e personali, risa-
le a un’epoca molto piti tarda, ossia all’XT secolo2s.

Per quanto riguarda i Movimenti Ecclesiali e le Nuove Comunita d’origine cari-
smatica, nonché la loro collaborazione con le comunita istituzionali nell’azione mis-
sionaria, oltre a quanto detto al precedente Colloquio di Roma24, vale la pena in
questa sede ricordare che proprio queste nuove aggregazioni ecclesiali costituisco-
no 0ggi una notevole forza di penetrazione missionaria della Chiesa in ambiti socia-
li e culturali del tutto secolarizzati o atei, dove non di rado si assiste a delle vere e
proprie “conversioni”25, di fronte alla quali il fondatore (o la fondatrice) & pit che
legittimato a riprendere le parole di san Paolo: «vi ho generato in Cristo Gesu!» (1
Cor 4,15). Tuttavia la paternita o maternita di chi ha ricevuto un carisma, pur riflet-
tendo in qualche modo la specialissima grazia della maternita di Maria esemplar-

*1 LOsservatore Romano, lunedi-martedi 17-18 novembre 2003, 13.

* Per un’analisi di questi canoni alla luce dell'insegnamento conciliare sulla parrocchia, efr. L. GERosA,
Parrocchia, in Digesto, vol. X Pubblico, Torino 1995, 688-692.

# Cft. A. LoNGuITano, La parrocchia Jra storia, teologia e diritto, in AAVV., La parrocchia e le sue struttu-
re, Bologna 1987, 5-27 e in partic. 7, nota 2.

M Cir. L. Grrosa, Mouvementes ecclésiaux et Eglise institutionelle: concurrence ou co-essentialité?, in
L'Eglise dans la mondialisation. L'apport des communautés nouvelles, a cura di H. CATTA, Paris 2001,
107-149,

® Da tempo il Cardinale G, Danneels ha riconosciuto: «Sta di fatto che la maggior parte delle “conversioni”
dei nostri giorni si registrano in questi movimenti, mentre le nostre strutture classiche sembrano relega-
te al ruolo di mantenimento e di servizio» (Evangelizzare l’Europa secolarizzata, in 11 Regno-Documenti
30 [1985] 585). Prende atto dell'importanza di queste conversioni nella formazione dell'identita, dei movi-
menti ecclesiali anche C. DAGENS, Les mouvements spirituals contemporains. Jalons pour un discerne-
ment, in NRT 106 (1984) 885-899.

463



Dibattiti

mente costitutiva di ogni dono carismatico26, non si esaurisce nella generazione alla
fede in Cristo. Normalmente, infatti, tale generazione ha pin il carattere di una
introduzione o accompagnamento verso la piena maturita della fede2?. Questa
maturita implica I'irrinunciabile esigenza di un continuo e fecondo scambio tra isti-
tuzione e carisma, che non lascia spazio ad una concezione di tale rapporto in ter-
mini di alternativa dialettica. Anzi, come afferma papa Giovanni Paolo 11, se il sor-
gere del corpo ecclesiale come istituzione ha la sua radice nel dinamismo della gra-
zia sacramentale, questa stessa complessa realti sacramentale istituzionale «...
trova pero la sua forma espressiva, la sua modalitd operativa, la sua concreta inci-
denza storica mediante i diversi carismi che caratterizzano un temperamento ed
una storia personale [...] Un autentico movimento esiste percid come un’anima ali-
mentatrice dentro I'Istituzione. Non & una struttura alternativa ad essa. B invece
sorgente di una presenza che continuamente ne rigenera I’autenticiti esistenziale e
storica»28,

Se entrambe le forme giuridiche di comunita eucaristica - quelle di tipo istitu-
zionale, fissa e gerarchica della parrocchia, e quella di tipo variabile e d’origine
carismatica, propria dei Movimenti ecclesiali e delle Nuove Comuniti — non sono
alternative I'una all’altra, allora il loro autentico impegno missionario non pub che
sfociare in diversi modelli di collaborazione pastorale, integrali o settoriali, a secon-
da della natura e delle finalita specifiche delle nuove aggregazioni ecclesiali.

Un caso particolare potrebbe essere costituito dal rinnovamento pastorale-mis-
sionario delle parrocchie prodotto dal Cammino Neocatecumenale, riconosciuto il 2
giugno 2002 dal Pontificio Consiglio per i laici appunto non come «Movimento eccle-
siale» 0 «Nuova comunita», bensi semplicemente «come un itinerario di formazio-
ne cattolica, valida per la societa e per i tempi moderni»29.

26 La grazia della maternita di Maria, essendo donata alla Vergine non primariamente per la salvezza per-
sonale ma per la salvezza del mondo intero, pud essere considerata come il prototipo di ogni carisma e
Maria stessa pud essere definita come la “Urcharismaterin”; cfr. a questo preciso riguardo I'ampio ed
interessante saggio di H. MUEHLEN, Der Aufbruch einer neuen Verehrung Marias. Der Heilige Geist und
Maria: Zur Struktur der charismatischen Grunderfahrung, in Catholica 29 (1975) 145-163.

27 San Paolo stesso & un esempio di questo tipo di paternita, quando afferma: «Figlioli miei, che io di nuovo
partorisco nel dolore finché non sia formato Cristo in voi» (Gal 4,19). A tale proposito, cfr. J. M. LoZANO,
El fundador y su familia religiosa, Madrid 1978, 81-83.

28 GlovAnNI PaoLo I, Ai partecipanti ad un corso di Esercizi spirituali per sacerdoti promosso da Comunione
e Liberazione (12 settembre 1985), in AAS 78 (1986) 254-257, qui 255 e 256.

29 Grovanni PaoLo I, Lettera Ogniqualvolta, in AAS 82 (1990) 1513-1515, qui 1515; per il testo del Decreto
di approvazione ad experimentum, cfr. 0sservatore Romano, 1-2 luglio 2002, 10. Un’analisi canonisti-
ca delle conseguenze pastorali di tale riconoscimento si trova in L. Gerosa, Il riconoscimento del Cammino

464



Libero Gerosa

Di primo acchito si potrebbe semplicemente pensare che anche per il Cammino
Neocatecumenale vale quanto gia affermato a proposito dei problemi sollevati a
livello parrocchiale dalla presenza attiva di nuove associazioni e movimenti eccle-
siali, ossia che spesso la soluzione di tali problemi dipende unicamente dalla sensi-
bilita e flessibilita pastorale di entrambe le parti nell’applicazione di alcuni criteri
generali, come ad esempio quello della eucaristia domenicale30. Infatti, per lo meno
nelle parrocchie di piccola o media grandezza, tale principio pud essere ovungue
salvaguardato attraverso disposizioni analoghe a quelle emanate dalla Conferenza
dei Vescovi tedeschi: la celebrazione eucaristica domenicale dovrebbe di norma
essere riservata a questo scopo, e di conseguenza le celebrazioni eucaristiche di
movimenti o altre comunita dovrebbero di regola aver luogo nei giorni feriali31; tut-
tavia per il Cammino Neocatecumenale il discorso potrebbe essere ad un tempo pilt
facile e piu difficile.

Piu facile perché il Cammino Neocatecumenale non & né un’associazione, né un
movimento ecclesiale nato da un carisma originario, fonte di diritti e doveri per ogni
membro della stessa aggregazione ecclesiale. Esso & un catecumenato post-battesi-
male e I'aggregazione in piccole comunita che esso inevitabilmente implica & para-
gonabile al gruppo dei catecumeni, implicato dal catecumenato vero e proprio, e
dunque ad un’aggregazione non di tipo associativo, bensi scolastico, nel senso che
anche gli alunni di una determinata scuola si trovano in un sistema di rapporti uma-
namente significativi, senza perd essere necessariamente di natura giuridica.

Piu difficile, per almeno due motivi. Innanzitutto, il Cammino Neocatecumenale
- in quanto itinerario di riscoperta dell’iniziazione cristiana e di educazione alla
fede avente come fonte e culmine I'Eucaristia - a differenza dei Movimenti ecclesiali
«e attuato di norma nella parrocchia»32. Anzi, proprio come «processo di educazio-
ne permanente della fede», si propone quale possibile «via di rinnovamento della
parrocchia»33 ed inoltre in considerazione di specifiche esigenze formative e pasto-
rali «la piccola comunita neocatecumenale, con I'autorizzazione del Vescovo dioce-
sano, celebra I'Eucaristia domenicale, aperta anche ad altri fedeli, dopo i primi

Neocatecumenale: una nuova chance pastorale per le Chiese particolari in Europa?, in Nuova Umanita.
Rivista himestrale di cultura 25 (2003) 387-406.

# Tale principio & dedotto dai cann, 528 § 2 e 530, 7° del CIC,

31 Cfr. DBK, Richtlinien Jfiir Messfeiern kleiner Gruppen, in Nachkonziliare Dokumentation, Bd. 31, Trier
1972, 54-64.

32 StaTUTO del Cammino Neocatecumenale, Art. 6 § 1; cfr. pure Art. 9, 3a.
33 Cfr. ibid., Art. 22 e Art. 23.

465



Dibattiti

vespri»34. In secondo luogo, proprio la parrocchia & una comunita eucaristica di tipo
istituzionale, o meglio la forma istituzionale, fissa e gerarchica, delle comuniti
eucaristiche di una Chiesa particolare. Sotto il profilo strettamente costituzionale
cid significa che la parrocchia & quella forma giuridica di aggregatio fidelium nata
dalla specifica forza aggregante non di un carisma originario, ma dell’Eucaristia,
celebrata in un dato luogo o in un dato ambiente socio-culturale. Ora, la concomi-
tanza o meglio 'omogeneita della caratteristica di fondo delle due realta pud para-
dossalmente rendere piu difficile, anziché semplificare, la strada della collabora-
zione sempre piu stretta ed interagente. Infatti, il Cammino Neocatecumenale pro-
movendo «nuovi metodi e nuove strutture», capaci di evitare che le celebrazioni
eucaristiche scadano nell’anonimato, provoca la parrocchia a riscoprire la propria
identitd missionaria, il suo essere una «comunita di comunita»35, E ¢id non avviene
senza cambiamenti, senza crisi di crescita. E comunque fuori di dubbio che I'inse-
rimento del Cammino Neocatecumenale nella parrocchia quale innesto per il suo
rinnovamento sara tanto pili fecondo quanto piu tutti gli interessati, facendo pro-
pria la dinamica fondamentale della comunione e della missione, sapranno coglie-
re adeguatamente la realtd “parrocchia” in tutti i suoi elementi costitutivi e nel suo
essere una «comunita organica»36, informata anche nei suoi aspetti giuridici dal
principio conciliare della communio.

In particolare, i contenuti normativi del can. 517 § 2 del CIC potrebbero risulta-
re davvero “provvidenziali” nel futuro per I'attuazione di questo rinnovamento delle
parrocchie attraverso I'innesto del Cammino Neocatecumenale e la collaborazione
missionaria con i Movimenti ecclesiali e le Nuove Comunita.

3.1l contributo di catechisti e altri fedeli laici al rinnovamento
pastorale-missionario di una parrocchia

Riprendendo la Propositio 11 del Sinodo dei Vescovi sulla vocazione e missione
dei laici nella Chiesa e nel mondo, in cui si sollecitava «un pii1 deciso rinnovamen-
to» delle parrocchie, nell’Esortazione apostolica Christifideles Laici Giovanni Paolo
II dopo aver definito «immane» il compito di rievangelizzazione a cui la Chiesa &

34 Jbid., Art. 13 § 3.

35 GIovANNI PaoLo II, EA Eeelesia in America, n. 41 (testo orig. in AAS 91 [1999] 737-815, qui 776). Cfr. anche
Staruto del Cammino Neocatecumenale, Art. 23 § 1.

36 Grovannt PaoLo 11, EA Christifideles Laici, n. 26.

466



Libero Gerosa

chiamata afferma: «Molte parrocchie, sia in regioni urbanizzate sia in territorio
missionario, non possono funzionare con pienezza effettiva per la mancanza di
mezzi materiali o di uomini ordinati, o anche per I'eccessiva estensione geografica
e per la speciale condizione di alcuni cristiani (come, per esempio, gli esuli e gli emi-
granti). Perché tutte queste parrocchie siano veramente comunita cristiane, le auto-
rita locali devono favorire: a) l'adattamento delle strutture parrocchiali con la fles-
sibilita ampia concessa dal Diritto Canonico, soprattutto promuovendo la parteci-
pazione dei laici alle responsabilita pastorali; b) le piccole comunita ecclesiali di
base, dette anche comunita vive, dove i fedeli possano comunicarsi a vicenda la
Parola di Dio ed esprimersi nel servizio e nell’amore: queste comunitd sono vere
espressioni della comunione ecclesiale e centri di evangelizzazione, in comunione
con i loro Pastori»37,

Sono dunque tre i fattori principali di un piti deciso rinnovamento pastorale e
missionario delle parrocchie: 1) 'adattamento delle strutture parrocchiali; 2) la pro-
mozione della partecipazione dei laici alle responsabiliti pastorali; 3) la valorizza-
zione della forza missionaria ed evangelizzatrice delle piccole comunita. Le basi giu-
ridiche di questo rinnovamento sono gia fissate dalla normativa codiciale sulla par-
rocchia. Meno chiara ed efficace & la loro attuazione a livello pastorale, in partico-
lare se si considerano le importanti novita normative introdotte dal can. 517, ossia
la possibilita di affidare in solidum la cura pastorale di una o pii1 parrocchie a diver-
si presbiteri e la possibilita di affidare la cura pastorale di una parrocchia ad un
diacono o addirittura a un fedele laico, a condizione che sia designato un presbite-
ro quale moderatore della stessa cura pastorale3s,

Per un’applicazione pastoralmente chiara e missionariamente efficace di queste
possibilita concesse dal legislatore ecclesiastico, occorre innanzitutto rendersi conto
della loro diversita e non omogeneita, evidenziate dalle diverse clausole a cui & sot-
toposta la loro attuazione3?. Mentre la possibilita di affidare una o pit parrocchie in

37 Ibid., n. 26.

38 Non a caso la letteratura canonistica in merito & sempre pili copiosa e cosi pure I'elaborazione di nuovi
modelli pastorali; cfr. ad esempio M. BOEHNKE, Pastoral in Gemeinden ohne Pfarrer. Interpretation von c.
317 § 2 CIC/1983, Essen 1984: H. ScumiTz, ‘Gemeindeleitung’ durch ‘Nichipfarrer-Priester’ oder
'Nichzpriester—Pfarrer', in AfkKR 161 (1992) 329-361; S. HAERING, Die Austibung pfarrlicher Hirtensorge
durch Diakone und Laien, in AfkKR 165 (1996) 353-372; P. STOCKMANN, Ausserordentliche
Gemeindeteitung. Frankfurt 1999; K. HARTELT, Von der Pfarrei zur Seelsorgeeinheit? Rahmenbedingungen
und Zukunftsperspektiven aus kirchenrechtlicher Sicht, in S. DEMEL — L. GEROSA — P. KRAEMER — L. MUELLER
(Hg), Im Dienst der Gemeinde. Wirklichkeit und Zukunftsgestalt der kirchlichen Aemter, Miinster-
Hamburg-London 2002, 243-248,

39 A tale riguardo cfr. V. MurGano, I laici partecipi all’esercizio della cura pastorale di una parrocchia: can.

467



Dibattiti

solidum a piu presbiteri & subordinata alla condizione generica «quando le circo-
stanze lo richiedono» (can. 517 § 1), la possibilita di affidare la cura pastorale di
una parrocchia a un diacono, a una comunita o a un fedele laico ¢ subordinata ad
una condizione specifica, piti precisa e restrittiva: «La scarsita di sacerdoti» (can.
517 § 2). 1l carattere di eccezionalita di questa possibile soluzione & evidentemente
pilt marcato nel caso di un fedele laico. Non a caso nel paragrafo che I’Esortazione
apostolica Christifideles Laici dedica ai servizi o ministeri laicali, Giovanni Paolo II
rivolge ai vescovi la seguente pressante esortazione: «E necessario allora, in primo
luogo, che i pastori, nel riconoscere e nel conferire ai fedeli laici i vari ministeri, uffi-
ci e funzioni, abbiano la massima cura di istruirli sulla radice battesimale di questi
compiti. E necessario poi che i pastori siano vigilanti perché si eviti un facile e abu-
sivo ricorso a presunte “situazioni di emergenza” o di “necessaria supplenza”, la
dove obiettivamente non esistono o la dove & possibile ovviarvi con una program-
mazione pastorale pill razionale»40.

La sottolineatura di questo carattere di eccezionalita & comunque da interpreta-
re positivamente come una provocazione all’esercizio del discernimento nella pro-
mozione dei ministeri laicali in ordine al compito missionario e di rievangelizzazio-
ne di tutta la Chiesa. Lo conferma l'insistenza con cui Giovanni Paolo II, sempre in
merito ai servizi laicali, usa a pit riprese questa duplice modalitd per promuovere
gli stessi: riconoscere e istituire*l. Dapprima ancora nell’Esortazione apostolica
Christifideles Laici: «La missione salvifica della Chiesa nel mondo & attuata non solo
dai ministri in virtu del sacramento dell’Ordine ma anche da tutti i fedeli laici: que-
sti, infatti, in virtu della loro condizione battesimale e della loro specifica vocazio-
ne, nella misura a ciascuno propria, partecipano all’ufficio sacerdotale, profetico e
regale di Cristo. I pastori, pertanto, devono riconoscere e promuovere i ministeri, gli
uffici e le funzioni dei fedeli laici, che hanno il loro fondamento sacramentale nel
Battesimo e nella Confermazione, nonché, per molti di loro, nel Matrimonio» (ChL
23,1-2). E poi nella lettera apostolica Novo millennio ineunte, dove il tono profetico
e I'importanza data all’annuncio e alla catechesi si fanno ancora piui incisivi: «B
necessario... che la Chiesa del terzo millennio stimoli tutti i battezzati e cresimati a

517 § 2, in I laici nella ministerialita della Chiesa, a cura del Gruppo italiano docenti di diritto canoni-
co, Milano 2000, 161-189, qui 172-173.

40 GIOVANNI PAoLo 11, EA Christifideles Laici, n. 23,8.

41 Sull'importanza canonistica e pastorale dell'uso di questi verbi cfr. L. GErosa, Aemter und Charismen fiir
den Gemeindeaufbau. Kirchenrechtliche Aspekte der liturgischen Laiendienste, in IKZ Communio 31
(2002) 215-223.

468



Libero Gerosa

prendere coscienza della propria attiva responsabilita nella vita ecclesiale. Accanto
al ministero ordinato, altri ministeri, istituiti o semplicemente riconosciuti, possono
fiorire a vantaggio di tutta la comunitd, sostenendola nei suoi molteplici bisogni:
dalla catechesi all’animazione liturgica, dall’educazione di giovani alle piu varie
espressioni della carita» (NMI 46,1).

Tutto cio significa che non solo i laici con una formazione teologica accademica,
ma anche quei fedeli laici che attraverso il dono di un carisma o in forza di uno spe-
cifico itinerario formativo sono diventati particolarmente «adatti e pronti ad assu-
mersi vari incarichi e uffici utili al rinnovamento e alla maggiore espansione della
Chiesa» (LG 12,2) possono essere presi in considerazione dal Vescovo diocesano per
l'affidamento, in via eccezionale e con mandato esplicito, della cura pastorale di una
parrocchia. Anzi, in una prospettiva missionaria e di rievangelizzazione una simile
scelta pud addirittura essere particolarmente opportuna ed efficace, perché 1'obbli-
go della testimonianza e dell’annuncio impegna maggiormente i laici proprio «in
quelle situazioni in cui gli uvomini non possono ascoltare I'Evangelo, né riconoscere
Cristo se non per mezzo loro» (can. 225 § 1). Se nel passato cid & stato ampiamen-
te documentato dal ruolo, talvolta eroico, dei catechisti laici nelle cosiddette terre di
missione#2, non si vede per quale ragione cid non possa essere altrettanto valido
anche in futuro, soprattutto nelle regioni europee fortemente o talmente scristia-
nizzate e per catechisti laici formati vuoi nel Cammino Neocatecumenale, vuoi nelle
Nuove Comunita.

Infatti, non solo «al centro di tutto il percorso neocatecumenale vi & una sintesi
tra predicazione kerigmatica, cambiamento della vita morale e liturgia», ma i cate-
chisti laici del Cammino Neocatecumenale sono particolarmente adatti per un simi-
le servizio per almeno tre ragioni fondamentali: 1) Tutta la loro formazione & incen-
trata sulla riscoperta del significato del Battesimo e quindi tesa a favorire la ripre-
sa di ogni forma di vocazione cristiana ed in particolare quella presbiterale; 2) il
loro itinerario formativo dura ben piti di dieci anni ed & ritmato da molte verifiche
della loro educazione alla fede e della loro disponibilita a svolgere gratuitamente
o0gni servizio ecclesiale; 3. In tutte le fasi del loro cammino formativo sono allenati
ed abituati a lavorare in équipe43. Inoltre, lo stesso «Neocatecumenato & guidato, in

# Cr. AG 17 e il commento di V. Murcano, I laici partecipi all’esercizio della cura pastorale di una parroc-
chia, 177.

# Cfr. Statuto del Cammino Neocatecumenale, Art. 8 § 3 e Art. 21 (Riscoperta del Battesimo); Art. 29
(Formazione dei catechisti); Art. 4 § 1 (Gratuitd dei servizi ecclasiali); Art. 17 § 3, Art. 28 e Art. 31
(Abitudine al lavoro in équipe e alla collaborazione con il parroco).

469



Dibattiti

comunione con il parroco e sotto la sua responsabilita pastorale, da un’équipe di
catechisti»44. Limplicito obbligo stabilito dal can. 517 § 2, ossia la disponibilita del
fedele laico (“catechista”) incaricato della cura pastorale di una parrocchia di ricer-
care costantemente la collaborazione e la comunione con il preshitero che, munito
dei poteri e delle facolta di parroco, dirige la cura pastorale di questa stessa par-
rocchia & dunque anche statutariamente garantito. Dato poi che i dettagli di tale col-
laborazione sono lasciati al diritto particolare, & piu che mai opportuno — sia che si
tratti di un catechista formato nel Cammino Neocatecumenale, sia che si tratti di un
consacrato di una nuova Comunita - fissare per iscritto mansioni, diritti e obblighi
del fedele “incaricato” nel decreto vescovile di nomina. Anzi, a livello delle mansio-
ni, che vanno dal servizio della Parola a quello liturgico, dal servizio caritativo ad
alcuni compiti amministrativi, oltre alla normativa codiciale e particolare & neces-
sario rispettare il principio che le stesse non possono essere conferite in cumulo,
onde evitare 'insorgere di possibili confusioni fra sacerdozio ministeriale e sacer-
dozio comune, nonché favorire la consapevolezza che la parrocchia & «una comu-
nita organica», ossia una comunita al cui costituirsi concorrono diversi ministeri e
Servizi4s.

Il «mandato vescovile», contenuto in questo decreto, analogamente a quanto
avviene per altri ministeri laicali46, non viene concesso mediante I'ufficio ma diret-
tamente alla persona#7, il fedele prescelto in base a criteri legati alla sua prepara-
zione o al suo essere investito di un particolare carisma. Il catechista del Cammino
Neocatecumenale o il fedele (laico o consacrato) di una Nuova Comunita che riceve
il mandato vescovile della cura pastorale di una parrocchia non pud esercitarlo oltre
i limiti fissati dal mandato stesso, che sempre e in qualunque momento pud essere
revocato dall’autorita ecclesiastica competente. Con l'istituto canonico del mandato
vescovile & dunque possibile sia favorire un effettivo discernimento circa la soluzio-
ne pastorale scelta, sia disciplinarne il retto esercizio al servizio del bene di tutta la
comunita e della crescita della comunione ecclesiale. Inoltre, vista I'eccezionalita
della soluzione pastorale causata «dalla scarsita di sacerdoti», il decreto vescovile
dovrebbe fissare la durata del mandato per un tale affidamento, a tutela di tutti i

44 Jhid., Art. 8 § 4. Sulla formazione dei catechisti e sulle modalita di esercizio della loro funzione in costan-
te collaborazione con il parroco, cfr. Art. 29 e Art. 28 dello Statuto.

45 A tale riguardo cfr. Giovanni PaoLo II, EA Christifideles Laici, n. 26,2 e SC 42.

46 A tale riguardo cfr. L. GERosA, Il laico: “ministro” di guarigione? Aspetti canonistici, in RTLu 6 (2001) 475-
491, qui 490.

47 Cfr. can. 131 § 1 del CIC.

470



Libero Gerosa

soggetti implicati e non da ultimo per verificare concretamente alla scadenza del
mandato la bonta della scelta pastorale e missionaria. In questa verifica il Vescovo
diocesano deve prestare particolare attenzione anche al fatto che, per il bene di
tutta la Chiesa, non sia snaturata la specificita dell’esperienza originaria e dell’iti-
nerario formativo seguiti dal fedele incaricato di un dato ministero. Cid mette in
questione anche il metodo pedagogico-didattico delle istituzioni preposte alla for-
mazione accademica, spirituale ed umana dei nuovi evangelizzatori.

4.L'unita fra sapere ed esperienza nella formazione dei nuovi
missionari

La riflessione sulla formazione dei fedeli (chierici, consacrati, laici) alla missio-
ne va collocata all’interno del nuove orizzonte ecclesiologico aperto dal Concilio
Vaticano II alla Teologia dei carismi e dei ministeri con la sua stupenda lezione sulla
funzione ecclesiale del sacerdozio comune, in mutua correlazione con quello mini-
steriale, nell’edificazione della Chiesa come communio48. In questo modo diventera
sempre pitt chiara non solo «'unita di missione della Chiesa, alla quale partecipa-
no tutti i battezzati»49, ma anche il fatto che questo comune obbligo di rendere
«ovunque testimonianza di Cristo» implica un instancabile impegno a superare quel
divorzio fra fede e vita, denunciato nel 1975 da Papa Paolo VI quale «dramma della
nostra epoca»s9; ¢io pud avvenire — secondo Papa Giovanni Paolo II — solo recupe-
rando una sintesi profonda ed autentica tra fede e cultura: «Una fede che non diven-
ta cultura & una fede non pienamente accolta, non interamente pensata, non fedel-
mente vissuta»>i,

Nel contesto attuale questo richiamo del Papa al nesso intrinseco fra fede e cul-
tura, fra esperienza di fede e sapere teologico non & di immediata comprensione,
perché da una parte il solo parlare di sapere, dottrina, ortodossia rischia di essere

48 Cfr. i paragrafi “La comune origine eristologica del sacerdozio comune e ministeriale” e “La dimensione
penumatologica del sacerdozio cristiano” in L. GERosA, Carisma e diritto nella Chiesa, Milano 1989, 127-
155.

49 GIovANNI PaoLo T1, EA Christifideles Laici, . 23.
50 PaoLo VI, Evangelii nuntiandi, n. 20. 1l testo dell’esortazione apostolica si trova in AAS 68 (1976) 5-76.

51 Glovasnt Paoro II, Discorso ai partecipanti al Congresso nazionale del Movimento ecclesiale di impegno
culturale, in U'Osservatore Romano, 17 gennaio 1982, 4.

471



Dibattiti

inteso come espressione di un animo angusto, rigido, potenzialmente intollerantes2:
dall’altra nel periodo post-conciliare proprio il sapere teologico si & cosi esaspera-
tamente parcellizzato che nella stragrande maggioranza dei fedeli & diventato quasi
impossibile recuperare sia I'unita organica del cosiddetto intellectus fidei della fede
cristiana, sia il rapporto di reciprocita fra Vangelo e cultura53. Eppure se da un lato
«non esiste una prassi semplicemente giusta, a prescindere da una conoscenza di
cio che @ giusto», perché «la volonta senza conoscenza & cieca», dall’altro lato «la
verita & concreta»54. Tra fede e vita ¢’& dunque una stretta relazione di reciprocita.
Come & stato giustamente ed autorevolmente affermato: «Nella fede cristiana cono-
scenza e vita, veritd ed esistenza sono intrinsecamente connesse. La verita donata
nella rivelazione di Dio sorpassa evidentemente la capacitd di conoscenza dell’uo-
mo, ma non si oppone alla ragione umana. Essa piuttosto la penetra, la eleva e fa
appello alla responsabilita di ciascuno (cfr. 1 Pt 3,15) ...»35,

Questa duplice convinzione, che fede e ragione non si oppongono e che sapere
teologico ed esperienza di fede sono intrinsecamente legati 'uno all’altra, ha gui-
dato liniziativa coraggiosa e lungimirante del Vescovo Eugenio Corecco, quando
dodici anni or sono ha fondato la Facolta di Teologia di Lugano (FTL) e ha pure ispi-
rato e sorretto l'iniziativa - sostenuta dal Vescovo Giuseppe Torti e dalle autorita
pubbliche - di trasferirla durante I'anno accademico 2001-2002 nel Campus dell’U-
niversita della Svizzera Italiana (USI), garantendone integralmente 1'autonomia giu-
ridica, finanziaria ed accademica. Anche se ¢’ ancora molto da fare per sviluppa-
re concretamente un nuovo modello di Universita, tuttavia con questo trasferimen-
to «un primo importante passo nella giusta direzione & stato compiuto: la realizza-
zione di un solo Campus universitario su cui agiscono ed interagiscono soggetti
accademici distinti, autonomi e pronti a dialogare e collaborare per la crescita non
solo del Paese in cui si trova, ma anche e soprattutto delle scienze e della sapienza
o ricerca della verita in quanto tale»56,

Le caratteristiche specifiche e fondamentali del cammino di questa facolta,

52 Cfr. J. RATZINGER, Eucaristia, comunione e solidarietd, in Rivista Internazionale di Teologia e Cultura.
Communio 183-184 (2002) 131-146, qui 131-132.

53 Cfr. J. RATZINGER, Unterwegs zu Jesus Christus, Augsburg 2003, 41-51.
54 J. RATZINGER, Eucaristia, comunione e solidarieta, 132,

55 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istruzione Donum Veritatis, in AAS 82 (1990) 1550-1570, qui
1550.

36 7. GROCHOLEWSKL, La Facolta di Teologia nel Campus dell'Universita della Svizzera Italiana: una presen-
za autonoma al servizio del dialogo scientifico e culturale, in RTLu VII (2/2002) 181-189, qui 186-187.

472



Libero Gerosa

«importante e di grande interesse anche per la Chiesa Cattolica»57, sono state
recentemente messe in luce dalle “Giornate delle porte aperte” e dal film del regi-
sta Manuel de Teffé: la FTL & un luogo di formazione dei nuovi evangelizzatori, dei
nuovi missionariss. Infatti, fin dall’inizio non solo il dialogo ecumenico e I'apertura,
alle Chiese dell’Est sono stati profili forti della FTL, ma anche e soprattutto la par-
ticolare attenzione al recupero dell'unita nell'intelligenza della fede, secondo un
registro teologico nuovo, quello dettato dalla pluralitd di carismi e itinerari spiri-
tuali, presupposta da ogni esperienza autentica di comunione ecclesiale. Anzi, forse
proprio quest’ultima caratteristica ha permesso alla FTL di segnare — anche a livel-
lo statistico, perlomeno negli ultimi tre anni5 - una presenza per alcuni versi con-
tro corrente nell'insieme delle facolta teologiche nord-europee, in gran parte per lo
piu scettiche di fronte alle nuove aggregazioni ecclesiali ed in particolare alle nuove
forme di vita consacrata60.

In che cosa consiste questo registro teologico nuovo grazie al quale e possibile
recuperare in modo convincente I'unitd nell’intelligenza della fede cristiana e for-
mare nuovi missionari?

In una duplice convinzione di fede: innanzitutto nella convinzione che il recupe-
ro dell'unita del cosiddetto intellectus fidei a livello esistenziale e didattico non si da
senza il recupero simultaneo dell’unita fra fede e vita; in secondo luogo che questo
reciproco legame organico fra unith nell’'intelligenza della fede e la vita spirituale &
messo in luce — sempre a livello esistenziale ed ecclesiale — da una sinfonia comu-
nionale di doni e carismi. Sia al primo livello che al secondo 'unita & opera dello
stesso soggetto: lo Spirito Santo. Infatti, come insegna il Catechismo della Chiesa
Cattolica (= CCC), se «le parole divine crescono insieme con chi legge»6l e questa
crescita nell’intelligenza della fede & frutto della «assistenza dello Spirito Santo»
(CCC 94), cid & dovuto al fatto che «tra i dogmi e la nostra vita spirituale ¢’é un lega-
me organico» (CCC 89) e questo legame & un riflesso del nexus misteriorum edifica-

57 Ibid., 187,

8 A tale riguardo cfr. Saluti e rassegna stampa pubblicati nella quarta sezione “Dibattiti” della Rivista
Teologica di Lugano: RTLu VII (2/2002) 265-288.

* 1 dati statistici dell'ultimo quadriennio sono pubblicati e commentati in RTLu VII (3/2002) 508-509.

60 Nella FTL accanto ai seminaristi dei Seminari diocesani San Carlo e Redemptoris Mater sono presenti ed
attivi membri di diverse nuove comunita d’origine carismatica (Fraternita francescana di Betania,
Comunita delle Beatitudini, Comuniti Cattolica Shalom, Palavra Viva, ecc.) e movimenti ecclesiali.

61 «Divina eloquia cum legente crescunt» (SAN GREGORIO MacNo, Homilia in Ezechielem 1,7,8: PCL, 834D, in
CCC 94).

473



Dibattiti

to e testimoniato in modo sempre nuovo dallo Spirito Santo «che conserva e fa pro-
gredire nell’'unita della fede tutto il gregge di Cristo» (LG 25,3). In altri termini,
come ricorda ancora il Catechismo della Chiesa Cattolica, «cid che & opera dello
Spirito Santo, non viene pienamente compreso se non sotto I’azione dello Spirito
Santo»62, e cid significa anche all’interno di un contesto ermeneutico adeguato,
quello della comunione ecclesiale, essendo quest'ultima in tutte le sue svariate
forme istituzionali e carismatiche I'opera specifica o opus proprium dello Spirito
Santo63.

Alla FTL il nesso organico fra unita dell'intellectus fidei e della communio, tra
verita di fede e vita ecclesiale, tra sapere teologico e formazione spirituale non solo
non & disatteso nell'insegnamento e nella ricerca, ma si documenta sensibilmente
attraverso un’intensitd di rapporti di collaborazione, di rispetto delle reciproche
autonomie e di amicizia davvero straordinaria. Al crearsi e al permanere di questa
atmosfera, di questo contesto ermeneutico indispensabile per un lavoro scientifico
serio, non ¢ estraneo il fatto che nella FTL convergano seminaristi, membri di isti-
tuti di vita consacrata, preti e laici di diversa estrazione culturale e soprattutto
ecclesiale. La FTL non & né un seminario, né una facolta di un ordine religioso o di
un movimento ecclesiale, bensi un luogo di insegnamento e di studio, di incontro e
di dialogo per uomini e donne che hanno la loro “dimora spirituale” altrove, ma in
comunicazione costante con questa palestra accademica per una comune ed appas-
sionata ricerca della verita. In questo luogo, all’inizio del terzo millennio come gia
nel Medioevo, questa ricerca e questa riscoperta dell’unita intrinseca della Teologia
non si da al di fuori di una pluralita di approcci metodologici. Cid che Jean Leclercq
affermava nel suo bellissimo libro L'amour des letires et le désir de Dieu (1957) a
proposito dei due metodi principali della teologia medievale: «Le differenze tra
monaci e scolastici appartengono meno all’ambito dottrinale che a quello della psi-
cologia. Sono la conseguenza di due stati di vita diversi, entrambi legittimi nella
Chiesa», dovrebbe renderci attenti al fatto che anche oggi & necessario e possibile
ricercare e trovare una certa complementarieta fra approcei metodologici diversi,
sostenuti ed alimentati da percorsi spirituali ed itinerari educativi diversi. A condi-
zione pero che si sappia sempre coniugare la comunione ecclesiale con la pluraliti,
I'unita dell’obbedienza alla Verita con la liberta dell’atto di fede.

62 ORIGENE, Homiliae in Exodum, 4,5; CCC 137.

63 Sull'argomento cfr. J. RATZINGER, Der Heilige Geist als communio. Zum Verhiltnis von Pneumatologie und
Spiritualitdt bei Augustinus, in C. HErrMANN — H. MunLeN (hrsg.), Erfahrung und Theologie des Heiligen
Geistes, Miinchen 1974, 223-238.

474



Libero Gerosa

Se & vero, come ci insegna tutta la storia della teologia, che fra ricerca intellet-
tiva ed esperienza di vita spirituale, tra speculazione e devozione, fra scrutatio e
admiratio, tra “universita” e “chiostro”, ci sono profondi legami di reciprociti orga-
nica, & altrettanto vero che questi legami diventano proficui per la crescita dell’'uno
e dell’altra, del sapere e dell’esperienza, attraverso la libertd. Non solo la Sacra
Scrittura non ha mai separato la verita dalla libertd: «Se rimanete fedeli alla mia
parola, sarete davvero miei discepoli, conoscerete la verita e la verita vi fara liberi»
(Gv 8,31-32), ma anche la Tradizione e la vita dei missionari santi non hanno mai
separato la conoscenza dall’amore64.

In altri termini, alla FTL come in altre facolta o universita la risposta alla
domanda circa I'unita intrinseca della teologia, ricercata attraverso una pluralita
legittima di approcci metodologici ed itinerari spirituali, presuppone un quadro
comune di riferimento, un consenso sicuro su alcune categorie di fondo, senza il
quale diventa difficile capirsi. Alla FTL due sono i romina o comuni denominatori
che accompagnano e sostengono il faticoso lavoro dei suoi docenti e studenti: il dia-
logo e I'amicizia.

La ricerca della veritd & per sua natura un procedimento dialogico, perché «La
teologia come scienza postula sempre — come afferma giustamente il Cardinale
Joseph Ratzinger — un nuovo inizio nel pensare, che non & prodotto dalla nostra pro-
pria riflessione, ma dall’incontro con una Parola che ci precede»65. Proprio per que-
sta ragione anche I'esperienza di un’amicizia vera non & qualcosa di semplicemen-
te aggiuntivo rispetto alla teologia cristiana, perché questa & per sua natura eccle-
siale, comunionale e percid «Appetendo alla Grazia attraverso il desiderio, attivan-
do con la comunione la sua intrinseca bonta, significa - occorre sottolinearlo — non
fare qualche cosa di suppletivo, di aggiuntivo alla teologia, ma corrispondere ade-
guatamente e coerentemente alla sua identita di verita desiderabilex»66.

Lefficacia di questi due strumenti di lavoro teologico, il dialogo e I'amicizia, &
costantemente alimentata alla FTL dalla consapevolezza che per accordare la
grammatica del sapere teologico con il lessico della vita spirituale occorre “comu-
nicarsi” o alimentarsi alla comune mensa eucaristica, perché «nella liturgia lo
Spirito Santo & il pedagogo della fede del Popolo di Dio» (CCC 1091).

64 «’amore stesso & conoscenza», amava affermare san Gregorio Magno, cfr. L. GErosa, Introduzione alla

tavola rotonda “Teologia e amicizia”, in Sapere teologico ed esperienza di Sfede, Atti del Convegno inter-
nazionale di AMATECA (Lugano, 10-11 settembre 2001), a cura di A. ToOMBOLINI, Lugano 2002, 10-12.

6 J. RaTzINGER, Wesen und Auftrag der Teologie, Einsiedeln-Freiburg 1993, 51.

% I. Birrl, Grazia, Ragione e Contemplazione, Milano 2000, 74.

475



Dibattiti

Tutto questo e sintetizzato simbolicamente nel fatto che la FTL ha statutaria-
mente due patroni, entrambi dottori della Chiesa: san Tommaso d’Aquino e santa
Teresa di Lisieux, quasi a voler richiamare costantemente docenti e studenti tutti al
fatto che non c’e ricerca autentica della verita senza amore alla verita, conoscenza
effettiva della verita senza esperienza concreta della verita. Nel suo commento al
Cantico dei Cantici, una vera e propria summa della teologia monasticat?, san
Bernardo di Chiaravalle afferma: «Mi pare che la vostra esperienza vi insegni nel
vostro foro interno, quello che io vi annuncio all’esterno». Anche alla FTL l'annun-
cio esterno o insegnamento accademico rimane praticamente quasi inefficace se
non & accompagnato, o perlomeno non risveglia l’esperienza interiore o spiritualita
originaria di ogni studente, propria della comunita carismatica ispiratrice o appar-
tenenza ecclesiale da cui proviene e che funziona da evidenziatore esistenziale del-
I'unita iscritta intrinsecamente nell'intelligenza della fede, fonte di missionarieta
autentica.

67 | il giudizio di A. CHiappINI, Sapere teologico ed esperienza di fede: Bernardo di Chiaravalle e Gioacchino
da Fiore, in Atti del Convegno internazionale di AMATECA, cit., 95-107, qui 97.

476



