RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Articoli RTLu X (1/2005) 9-22

Umstrittene Themen der Eschatologie

Anton Ziegenaus
Universitdt Augsburg

Hans Urs von Balthasar nennt die Eschatologie den Wetterwinkel der Theologie.
Wenn es in der Theologie irgendwo kracht und blitzt, wird die Eschatologie mitver-
handelt. Wegen der inneren Zusammenhinge der Geheimnisse gilt diese
Feststellung in etwa auch fiir die iibrigen dogmatischen Bereiche. So stellt z.B. M.
Schmaus fest, dass in der Mariologie «fast alle theologischen Linien zusammenlau-
fen, die christologische, ekklesiologische, die anthropologische und die eschatologi-
sche... In der Mariologie fallen daher theologische Entscheidungen, die fiir das
ganze unseres Glaubens aufschlussreich sind. Umgekehrt enthiillen die theologi-
schen Erkenntnisse in der Christologie, in der Ekklesiologie, in der Gnadenlehre
ihre Tragweite in der Mariologie»1.

Ahnlich nah hingen die Schépfungslehre (Erstschopfung) und die Eschatologie
(Endschépfung) zusammen. In ihr wird das in der Anfangsschopfung Grundgelegte
zur Vollendung gebracht.

Vor allem besteht aber eine Ndhe zwischen Christologie und Eschatologie.
Markiert jene die «Fiille der Zeit» (Gal 4,4), aber noch in der Geschichte, so diese
ihren Abschluss und ihre Vollendung. Die Mitte der Theologie, der Heilsgeschichte
und der gesamten Schopfung ist die Gestalt Jesu Christi: «Alles ist durch ihn und auf
ihn hin erschaffen» (Kol 1,16). Diese Gestalt Christi offenbart sich in der
Heilsgeschichte in einem zweimaligen Kommen: Das erste Mal in Leiden und
Erniedrigung, das zweite Mal in sichtbarer Macht und Herrlichkeit. So ist die
Geschichte durch diese zweimalige Parusie besonders markiert. Beide Ereignisse
gehoren aber zusammen, gleichsam wie ein Kern und seine Ausfaltung. Dies lédsst
sich schon an der sehr frithen Aussage von 1 Thess 4,14 belegen: «Wenn wir ndm-

1 M. Scumaus, Katholische Dogmatik V. Mariologie, Miinchen 1955, 7.



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Umstrittene Themen der Eschatologie

lich glauben, dass Jesus gestorben und auferstanden ist, dann wird ebenso Gott
auch die Entschlafenen durch Jesus heranfiihren mit ihm».

Dieser innere Zusammenhang zwischen erster und zweiter Parusie ist bei der
Kldarung eschatologischer Fragen von besonderem Gewicht.

1. Angebliche Divergenz zwischen biblischem Monismus
und hellenistischer Leib-Seele-Dualitit

Die traditionelle katholische Theologie sieht den Menschen als leib-seelische
Einheit. Diese Sicht wird in der neuzeitlichen Eschatologie aus verschiedenen
Perspektiven in Frage gestellt.

Einmal wird zunéchst in der reformatorischen Theologie die These vertreten,
das biblische Denken kenne keinen Leib-Seele-Dualismus, auch nicht die
Vorstellung von einer unsterblichen, den Tod iiberdauernden Seele, sondern sehe
den Menschen als einheitliches Wesen. Die Hoffnung des Menschen angesichts des
Todes ziele deshalb nicht auf das Fortleben der unsterblichen Seele, sondern auf die
Auferstehung. Die Vorstellung von einer leibfreien Seele sei hellenistisch, vor allem
platonisch. Beide Standpunkte, Unsterblichkeit der Seele und Auferstehung, seien
unvereinbar. Das belegt schon der Titel einer Abhandlung O. Cullmanns:
«Unsterblichkeit der Seele oder Auferstehung der Toten»2. Ahnlich behauptet H.
Thielicke3: «Auferstehung: das ist das gesprengte Grab... Unsterblichkeit: das ist
das verleugnete Grab».

Dabei muss allerdings bedacht werden, dass diese allgemein vorgetragenen
Verdikte sich nicht, wie oft behauptet, direkt gegen die platonische Seelenlehre und
gegen die traditionelle — nicht mit Platons Lehre konforme — Auffassung von der
Unsterblichkeit der Seele richtet, sondern gegen die Platondeutung von Moses
Mendelssohn (+ 1786). Dieser, ein Philosoph der Aufkldrung, leugnete die
Auferstehung. Zum Ausgleich rekurrierte er auf Platons Unsterblichkeitslehre, des-
sen Phaidon er iibersetzte4. Wiahrend jedoch Platon noch ein Totengericht kannte
und deshalb ein Weiterleben an sich nicht unbedingt wiinschenswert ist, wird die-

2 Stuttgart 1962.
3 H. THIELICKE, Tod und Leben. Studien zur christlichen Anthropologie, Genf 1945, 100.

4 Vgl. J. PiepER, Unsterblichkeit — eine nichtchristliche Vorstellung?, in DErs., Tradition als Heraus-
Jforderung, Miinchen 1963, 92-122.

10



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Anton Ziegenaus

ses Gericht von Mendelssohn gestrichen, denn seiner Aufkldrungsmentalitdt zufol-
ge ist Gott einerseits ein giitiges Wesen, kein Richter, und die Siinde des Menschen
entspringt keiner Bosheit, sondern einem mangelnden - nicht aufgeklirten -
Wissen. Wegen des Ausfalls des Totengerichts wird der Tod zur Befreiung der Seele
von den Beengungen des Leibes, so dass der Dichter Tiedge 1801 das Geschehen
des Sterbens in die Worte kleiden konnte: «Ein Mensch, ein miider Pilger schlie3et,
ein Gott beginnet seinen Lauf»5. Christus ist nach Lessings «Erziehung des
Menschengeschlechts» «der erste zuverldssige praktische Lehrer der
Unsterblichkeit der Seele».

Wenn sich nun im 20. Jahrhundert allgemein ein starker Widerspruch gegen die
Unsterblichkeitslehre erhob, so ist letztlich diese Lehre Mendelssohns gemeint.
Kritisiert werden der Ausfall des Auferstehungsglaubens, das Verstdndnis des Todes
als Befreiung — «ein Gott beginnet seinen Lauf» —, der doch biblisch als Stindenfolge
und als Unheilsereignis zu sehen ist, die Vorstellung, dass die Seele aufgrund ihrer
eigenen Potenz den Tod iiberwindet und letztlich nur ein Teil, ndmlich der Leib,
stirbt, wihrend die Seele unsterblich ist. L. Feuerbach beméngelt an dieser «flachen
Unsterblichkeitslehre», dass der Tod dann zum «Scheinproblem» werde®.

In Reaktion auf eine solche Unsterblichkeitslehre wurde vor allem in der prote-
stantischen Theologie des 20. Jahrhunderts hervorgehoben, dass der
Unsterblichkeitsgedanke und die Leib-Seele-Dualitdt hellenistischen Ursprungs
seien, wihrend das biblisch-semitische Denken diese Dualitéit nicht kenne, sondern
ein einheitliches und ganzheitliches Menschenbild vertrete. Es kenne eine
Zukunftshoffnung nur in der Weise der Auferstehung. In engem Zusammenhang
damit steht die von C. Stange und P. Althaus, auch von K. Barth vertretene
Ganztodtheorie: Das einheitlich gesehene Wesen Mensch stirbt demzufolge ganz
und wird auch ganz von Gott am Jiingsten Tag auferweckt. Bis dahin iiberdauert
der Verstorbene den Tod nur im Gedenken Gottes. Wo die Existenz einer unsterbli-
chen Seele abgelehnt wird, gibt es auch keine Zwischenzeit und keinen
Zwischenstand (zwischen Tod und Jiingstem Tag). Wenn jedoch ein Fortleben in der
Form der anima separata als unbiblisch abgelehnt wird, aber auch die
Ganztodtheorie, da sie der materialistischen Sicht (dass mit dem Tod alles aus ist)
nahe kommt, bleibt nur noch die Theorie der Auferstehung im Tod. Dieser Theorie
zufolge stirbt der Mensch zwar auf dieser geschichtlichen Zeitachse, jedoch, wie die

5 Ebd. 98.
6 Vgl. ebd. 95.

11



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Umstrittene Themen der Eschatologie

Begriindung héufig lautet, in die (nach dem Tod einsetzende) Zeitlosigkeit hinein.
Jeder stirbt somit zu seiner Zeit, steht aber zur gleichen Zeit auf.

Je nach dem Standpunkt in der Unsterblichkeitsfrage werden in der
Eschatologie heute verschiedene Schwerpunkte gesetzt. Doch bleibt zu priifen, ob
der behauptete Gegensatz zwischen biblischem und hellenistischem Denken
tatsidchlich so unversohnlich besteht. Auch zeigt jede Kultur ihre Lebendigkeit in
der Fihigkeit, Fremdes zu assimilieren, ohne dabei die eigene Identitdt preiszuge-
ben. So wird der Gegensatz sicher liberzogen, wenn von einem griechischen Leib-
Seele-Dualismus oder von einem hebréischen Monismus gesprochen wird.

Auch das jiidische Denken war urspriinglich nicht monistisch. Zwar findet sich
in weiten Strecken des Alten Testaments, bis zum zweiten vorchristlichen
Jahrhundert herab, nichts oder wenig von einer den Tod iiberdauernden Hoffnung
— Israel befiirchtete den Einfluss heidnischen Totenkults und verdringte deshalb
diese Aspekte —, doch ist auch nach israelitischer Auffassung mit dem Tod das Leben
nicht total beendet. Die bekannten Formeln, der Verstorbene werde mit seinen
«Vorfahren vereint» (vgl. Gen 25,8-17; 35,29; 49,33; Num 20,24; 27,13; 31,2; Dtn
32,50) oder «entschlafe zu seinen Vitern» (1 Kon 1,21; 2,10; 11,21; 2 Kon 14,16;
15,38; 21,18; vgl. 2 Chr 32,33 mit 33,20) meint zwar z. T. die Beisetzung im
Familiengrab. Aber oft lagen die Grédber des Verstorbenen und der Vorfahren weit
voneinander entfernt, so dass eher an die Scheol als an ein Familiengrab zu denken
ist. Als Jakob die Nachricht vom Tod Josefs iiberbracht wurde, sagte er: «Ich will
trauernd zu meinem Sohn in die Unterwelt hinabsteigen» (Gen 37,35). Die Toten
sind nach israelitischer Vorstellung nicht «ganz» tot, sie gleichen jedoch Schatten.
Der Mensch wird durch den Tod nicht vollig aufgelost, doch fehlen ihm die
Qualititen, die das Leben auf der Erde auszeichnen, ndmlich Kraft, Freude, die
Heilsgiiter des erwihlten Volkes und die Gemeinschaft mit Jahwe. Deshalb kann der
vom Tod bedrohte Beter Jahwe mit dem Hinweis um Rettung anflehen, dass in der
Unterwelt niemand an ihn denken oder ihn preisen wird (vgl. Ps 6,6; Job 14,21;
17,13ff). Trotzdem wire es falsch diesen Schattenbildern alle personlichen
Merkmale abzusprechen: Es gibt nach alttestamentlicher Auffassung
Versammlungen nach Familien und Sippen, und Saul ldsst Samuel durch die
Totenbeschworerin aus der Erde heraufsteigen, um ihn zu befragen (1 Sam 28,8-
19).

Obwohl die Unterwelt Jahweferne bedeutet, ist sie nicht dem Machtbereich
Jahwes entzogen, denn er konnte auf das Gebet des Elias bzw. des Elischa
Verstorbene zum Leben zuriickkehren lassen (vgl. 1 Kon 17,22; 2 Kon 4,32ff). Wie
konkret ein solches Schattenbild vorzustellen ist, wird nicht reflektiert: Es lebt nicht

12



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Anton Ziegenaus

eine Seele als geistiger Teil des Menschen fort, sondern ein kraftloser Schatten des
ganzen Menschen.

Das frithe Griechentum dachte dhnlich. Im 11. Buch der Odyssee werden die
Erlebnisse des Odysseus in der Unterwelt geschildert: Es ist ein Ort ohne Freude,
Licht und Sonne. Odysseus erkennt die Psyche seiner verstorbenen Mutter, die laut-
los dasitzt und nicht die Kraft hat, dem Sohn ins Gesicht zu sehen. Sie ist «ein Traum
nur, ein Schatten» (V 205f).

Jiidisches und griechisches Denken sind sich also in der ersten Phase ziemlich
dhnlich; zwar herrscht keine Leib-Seele-Dualitéit, aber auch kein Monismus, denn
im Tod zerféllt der Mensch nicht total. In beiden Kulturbereichen steht das post-
mortale Leben allerdings am Rand der Uberlegungen; das Leben konzentriert sich
auf das Diesseits. Zum Umschwung fithrten ethische Uberlegungen: Im Alten
Testament herrschte zunéchst die Vorstellung von einem innerweltlichen Ausgleich:
Der Gute erhilt in diesem Leben schon seinen Lohn: Wohlergehen, Gesundheit, lan-
ges Leben, Kinderreichtum usw. Jedoch stie3 dieser Tun-Ergehens-Zusammenhang
immer mehr auf Skepsis. So im Buch Qohelet. Vor allem aber musste man ab dem
zweiten vorchristlichen Jahrhundert feststellen, dass gerade der Jahwetreue ver-
folgt wurde. Die Verfolgung der sieben makkabdischen Briider und ihrer Mutter
(vgl. 2 Makk 7) und des Rasis (2 Makk 14,37-46) erschiitterte das Prinzip des inner-
weltlichen «Tun-Ergehen-Zusammenhangs». Am Mértyrer wird bewusst, dass gera-
de der Gesetzestreue leiden muss und der Ausgleich nicht hier, sondern nach dem
Tod erfolgen muss, wenn nicht die Guten und die Schlechten gleichgestellt bzw. die
raffinierten Ubeltéiter bevorzugt sein sollen.

Auch im Buch der Weisheit aus dem ersten Jahrhundert v. Chr. ist der inner-
weltliche Tun-Ergehens-Zusammenhang erschiittert. Der Gerechte wird von den
Gottlosen grausam verfolgt (vgl. 2,12-22). Der Gerechte ist aber in Gottes Hand, wo
ihn keine Qual mehr beriihrt (3,1ff). Beim Endgericht erfahren Gute und Bose die
entsprechende Vergeltung (4,20-5,18). In dem Tun-Ergehens-Zusammenhang wird
also auch das Leben nach dem Tod einbezogen. Das bedeutet: Der Schwerpunkt des
Lebens, das entscheidende Gewicht verlagert sich vom Diesseits auf das Jenseits.

Wie ist dieses Leben vorzustellen? 2 Makk denkt an die Auferstehung: Der
Schopfer der Welt konne auch die Neuschopfung des Leibes verwirklichen (vgl. 7,11;
14,46). Doch lassen verschiedene Texte an ein Fortleben in der Form der Seele den-
ken. Der Martyriumsbericht des Eleazar (2 Makk 6,23) spricht vom Gang in die
Unterwelt. Der Gedanke an die Auferstehung fehlt (sie miisste dann ans Ende, an
den Tag Jahwes gesetzt werden). Ob im griechisch verfassten Weisheitsbuch
«Seele» (3,1; vgl. 9,15; 8,19f: Prédexistenz) im traditionellen hebriischen

13

—



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Umstrittene Themen der Eschatologie

Verstdndnis den ganzen Menschen meint oder im hellenistischen Sinn nur einen
Teil, ist umstritten. Dan 3,86 («preist den Herrn, ihr Geister und Seelen der
Gerechten») meint wohl die leibfreien Seelen der Verstorbenen. Im Gegensatz zu Ps
6,6 sollen also auch Verstorbene Jahwe preisen?. Auch das jiidische Denken konn-
te sich also mit einem dicho- oder trichotomischen Menschenbild abfinden.

Die Bedeutung des jenseitigen Ausgleichs in Form von Lohn oder Strafe, der in
fritheren Schriften auer Acht blieb, setzt nun die Seele als Identitédtstrager voraus.
Ohne identische Seele wire eine jenseitige Vergeltung fiir hier auf Erden begange-
ne Taten unversténdlichs.

In Griechenland gab es zur Zeit der homerischen Sédnger auch elitire
Mysterienkulte. Die Mitglieder versprachen sich gesteigerte Hoffnungschancen.
Umstritten ist allerdings, ob es sich etwa bei den eleusinischen, der Getreidegottin
Demeter geweihten Mysterien um eine personliche oder eine kollektive
Unsterblichkeit handelt. Das Bild vom Weizenkorn, das stirbt und andere, neue
Korner hervorbringt, lassen an ein Kreislaufgeschehen der nichtindividuellen
Wiederholung denken: Nur das Geschlecht, nicht die Person des Eingeweihten lebt
fort. Doch wurde die Frage: personliche oder kollektive Unsterblichkeit in dieser
Deutlichkeit nicht gestellt.

Dem Geheimkult der eleusinischen Mysterien zufolge erfiillte sich die Sehnsucht
nach einem anderen Leben nur fiir eine elitire Gruppe. Die andersgeartete
Bewegung der Orphik verkiindete die Mdoglichkeit eines erfiillten Lebens fiir alle
Menschen: Die Seele sei gottlichen Ursprungs, musste aber aufgrund einer negati-
ven Wahl in der Priexistenz in einen irdischen Korper eintreten. Sie kann sich aber
nach mehr oder weniger vielen Reinkarnationen wieder emporldutern. Diese mora-
lische Bewertung, die bei der homerischen Religiositit und den Mysterienkulten
noch keine Rolle gespielt hat, hat entscheidend dazu beigetragen, dass erstens die
personale Unsterblichkeit (statt der kollektiven) und zweitens die allgemeine
Méoglichkeit eines lichtvollen Lebens (Belohnung!) nach dem Tod (statt eines
Schattendaseins im Hades) ins Bewusstsein getreten ist. Die Orphik fiihrte schlief3-
lich zu einer totalen Bedeutungsinderung der Begriffe: Soma wird nur mehr als Teil
des Menschen verstanden, ebenso Psyche, die den héheren und goéttlichen und
unsterblichen Teil bildet. Der Tod ist nun die Trennung der Seele vom Leib. Genau

7 Vgl. A. ZIEGENAUS, Die Zukunft der Schopfung in Gott. Eschatologie, in L. SCHEFFCZYK — A. ZIEGENAUS, Kath.
Dogmatik, Bd. VIII, Aachen 1996, 39ff.

8 Die Ganztodtheorie, der zufolge der Mensch total aufgeldst, nur von Gott im Gedédchtnis behalten und
nach diesem Erinnerungsbild neu geschaffen wird, krankt am Fehlen eines Identitdtstragers.

14



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %i:

Anton Ziegenaus

betrachtet ist die Orphik nicht leibfeindlich im dualistischen Sinn, denn das Bose
liegt in der Entscheidung und der Leib ist Verwahrungsort zur Sithne und zum
Aufstieg. Wiederum wahrt die Seele die Identitdt {iber die verschiedenen
Reinkarnationen hinweg.

Die orphische Sicht des Menschen, die dann von Platon denkerisch vertieft
wurde, ist von der christlichen Theologie in einem entscheidenden Punkt modifiziert
worden: Der Tod ist nicht die Befreiung der Seele vom Leib (wie die
Aufkldrungsphilosophie, vor allem M. Mendelssohn angenommen hat), sondern
Trennung einer natiirlichen Einheit, denn der Leib ist nicht Folge einer
Fehlentscheidung, sondern vom Schopfer als Wesensbestandteil des Menschen
gewollt. Leib und Seele bilden eine Zweieinheit des Menschen, weshalb der escha-
tologische Zielpunkt die Auferstehung ist.

Das richtige Verstdndnis der Seele ist entscheidend fiir die gesamte
Eschatologie. Griechisches und hebriisches Denken sind nicht Gegensiitze, wie es
oft dargestellt wurde, sondern als Ausdruck lebendiger Kulturen assimilationsfahig.
Die Seele ist auf den Leib und die Auferstehung hingeordnet und keineswegs im
dualistischen Sinn zu verstehen. Aber ohne Seele fehlt der Identititstriger, der ein
personales Fortleben ermdglicht.

2.Die Offenbarung der Herrlichkeit Christi
bei seiner Wiederkunft

Der Erniedrigung oder EntduBerung (vgl. Phil 2,7) des Sohnes bei seiner ersten
Parusie steht seine Verherrlichung bei der zweiten gegeniiber. Seine Macht und
Herrlichkeit offenbart er durch die Erweckung der Toten und sein Richtermacht
(vgl. Mt 25,31; Apg 10,42; 2 Kor 5,10). Die allgemeine Auferweckung ist im Neuen
Testament an die Wiederkunft Christi gebunden (vgl. 1 Thess 4,15f; Phil 3,20f; 1 Kor
15,52). Das im Zusammenhang mit der Theorie von der Auferstehung im Tod vor-
getragene Argument, eine anima separata sei nicht dem Wesen des Menschen
gemdl, ist zwar insofern richtig, als es zur menschlichen Vollendung der Einheit
von Leib und Seele bedarf, aber die Begriindung des Neuen Testaments ist nicht in
erster Linie anthropologischer Art, sondern christologischer.

Die Auferstehung im Tod wiirde auch implizieren, dass Jesus vom Kreuz weg
auferstanden wire. Das widerspricht jedoch der ganzen neutestamentlichen

15



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Umstrittene Themen der Eschatologie

Auskunft, derzufolge Jesus am dritten Tag und aus dem Grab erstanden ist9. Schon
bei Jesus sind somit Zwischenzeit und Zwischenstand anzunehmen.

Dariiber hinaus finden sich im Neuen Testament klare Aussagen iiber das Leben
in Gemeinschaft mit Christus vor der Auferstehung, also iiber den Zwischenstand.
Aufschlussreich ist hier Phil 1,21-24: «Denn fiir mich ist Christus das Leben und
Sterben Gewinn. Wenn ich aber weiterleben soll, bedeutet es fiir mich fruchtbare
Arbeit. Was soll ich wéhlen?... Es zieht mich nach allen Seiten: Ich sehne mich
danach, aufzubrechen und bei Christus zu sein... Aber euretwegen ist es notwendi-
ger, dass ich am Leben bleiben». Der Apostel ist also iiberzeugt, unmittelbar nach
dem Tod und nicht erst bei der Parusie bei Christus sein zu konnen. Auf diese
Gemeinschaft richtet sich seine Hoffnung. Eine Anlehnung an hellenistische
Gedankenginge braucht hier nicht angenommen zu werden.

Paulus war iibrigens kein Sadduzider, die behaupteten, «es gebe weder
Auferstehung noch Engel oder Geistwesen», sondern ein Pharisder, die «beides
annehmen» (Apg 23,8). Insofern kann es nicht verwundern, Hinweise auf den
Zwischenstand im Neuen Testament zu finden. Das ist der Fall im Gleichnis zwi-
schen dem reichen Mann und dem armen Lazarus (Lk 16,19-31), in dem die spiit-
jidische Auffassung von der jenseitigen Vergeltung in der Form des verschiedenen
Loses in den getrennten Bereichen der Unterwelt zum Ausdruck kommt. Stephanus
betet vor seinem Sterben: «Herr Jesus, nimm meinen Geist auf» (Apg 7,59; vgl. Lk
23,46). Das Leben nach dem Tod beginnt also mit der Gemeinschaft seines Geistes
mit Jesus. Dem reuigen Schéicher wird verheiB3en, er werde noch am selben Tag mit
Jesus im Paradies, am Ort der Gerechten sein. Nach dem &dhtiopischen Henochbuch
sind diese mit dem Messias im himmlischen Garten Eden.

So ist klar: Sowohl das Triduum zwischen Jesu Tod und Auferstehung als auch
verschiedene Texte des spiten Alten Testaments und ebenso des Neuen zeigen, dass
keineswegs generell von einem hebriischen Monismus gesprochen werden kann. Es
gibt ein ersehnenswertes Leben nach dem Tod und vor der Auferstehung.

3. Die reale Moglichkeit der ewigen Verdammung

Die Aussage von der ewigen Verdammnis, d.h. dass eine in diesem endlichen
Leben begangene und nicht bereute Todsiinde die ewige Verdammnis nach sich

9 Vgl. J. Josk ALVIAR, Escatologia, Pamplona 2004, 329.

16



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Anton Ziegenaus

zieht, gehort zu der schwer vermittelbaren Glaubenslehre. Sie gehort zu den «dun-
klen Geheimnissen»10. Johannes Chrysostomos z#dhlt sie zu den «ernsten und
erschiitternden Wahrheiten»11. M. J. Scheeben!2 bezeichnet die Holle als «ein wah-
res Mysterium, das in seiner Furchtbarkeit ebenso die Erkenntnis der natiirlichen
Vernunft iibersteigt wie der unaussprechliche Reichtum der Verkldrung». Schon an
diesen Aussagen kann man erkennen, dass jene, die an der realen Moglichkeit der
ewigen Verdammnis festhalten, keineswegs die damit verbundene Problematik
iibersehen.

Doch muss bedacht werden, dass dieselben Schriften des Neuen Testaments, die
von der Liebe Gottes, vom Vater, der die Sonne iiber Guten und Bosen aufgehen lisst
(Mt 5,45; Joh 3,16; 1 Joh 4,8), oder vom Paradies sprechen, das dem reuigen
Schicher in der letzten Stunde verheilen wird, auch von der Hélle, von der
Scheidung am Ende der Welt zwischen Guten und Bosen, Weizen und Spreu spre-
chen. Zu fiirchten ist nicht jener, der nur den Leib toten kann, sondern der «Seele
und Leib ins Verderben der Hoélle stiirzen kann» (Mt 10,28)13.

Wer nun die im Neuen Testament hidufig genannte reale Moglichkeit der ewigen
Verdammnis wegen verschiedener denkerischer Schwierigkeiten (Liebe Gottes,
Ewigkeit der Verdammnis, solchen Folgen einer in der Zeit geschehenen Handlung)
in Frage stellt, muss dafiir Griinde nennen. Zum einen wird gesagt, das griechische
aionios (z.B. Mt 25,46) bedeute eine Strafe, «die einen Aion dauert» und nicht ewig.
Rein philologisch ist eine solche Ubersetzung manchmal méglich; gerade die Stoa
und auch Origenes haben in ihrem zyklischen Denken an eine Weltperiode gedacht.
Jedoch wird der Terminus auch auf den «ewigen» Gott und das «ewige» Leben,
etwa bei Gegeniiberstellungen (vgl. Mt 25,46) gebraucht. Im Ubrigen gibt es viele
Umschreibungen («nie erléschendes Feuer», «Wurm, der nicht stirbt»). Insgesamt
ist also eine ewige und nicht nur eine aionlange Hollenstrafe anzunehmen.

Ferner versucht man die Schriftworte vom doppelten Ausgang dadurch zu ent-
schérfen, dass man sie als pddagogische Drohung ausgibt, d.h. als Erziehungsmittel
Gottes fiir jene, die nicht aus reiner Liebe handeln, sondern noch der Nachhilfe
durch die Angst vor Strafe bediirfen. «Holle» besagt dann ein «riskantes

10 .. SCHEFFCZYK, Allverséhnung oder endgiiltige Scheidung. Zum Glauben an den doppelten Ausgang der
Geschichte, in F. BReD, Die letzten Dinge, Steyr 1992, 98.

11 PG 62, 477.
12 Die Mysterien des Christentums, Freiburg 1932, 591.
13 Vgl. Die vielen Warnungen im Neuen Testament. A. ZIEGENAUS, Die Zukunft der Schopfung in Gott, 191ff.

17



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Umstrittene Themen der Eschatologie

Unternehmen, das auch misslingen kann»14, eine Bedrohung, die aber wenigstens
fiir das Leben nach dem Tod nicht besteht, Angst hat nur, wer in einer Naivitét die
Worte Jesu oder der Bibel noch ernst nimmt und ihren appellativen Charakter nicht
durchschaut. Was ist das aber fiir ein Gott (oder fiir ein Neues Testament), der mit
der ewigen Verdammnis droht, wenn dazu keine Gefahr besteht!

Die ewige Verdammnis wird auch mit dem psychologischen Hinweis bestritten,
dass sie immer als «Hélle fiir die anderen» verstanden wird15. Damit ist gemeint,
dass jeder in erster Linie die eigene Verdammnis fiirchten und ihr vorbeugen soll-
te; wer aber an einen anderen als ewig Verlorenen (und nicht an sich) denkt, ist in
Gefahr, nicht vorbehaltlos zu lieben. Jedoch erweist sich dieser Denkansatz als ein-
seitig. So verwerflich und siindhaft es auch ist, einem anderen die Holle gleichsam
zu wiinschen und Gott als Rdcher am personlichen Feind einsetzen zu wollen, so
darf durchaus nicht allgemein an der Liebe dessen gezweifelt werden, der mit der
Méglichkeit eines auf ewig Verlorenen rechnet: Der Gedanke an den méglichen ewi-
gen Tod kann namlich auch zur Herausforderung werden, sich aus liebender Sorge
(und nicht aus Freude iiber die Strafe!) durch Gebet, Opfer und Beispiel ganz fiir die
Rettung eines Bedrohten einzusetzen, einer Mutter fiir ein «verirrtes» Kind, eines
Priesters fiir die Versohnung eines Sterbenden mit Gott oder eines Heiligen fiir die
Errettung einer Seele. Der Gedanke an die Verdammnis eines anderen kann nicht
von vornherein als mangelnde Liebe oder sogar als Schadenfreude angeprangert
werden. Im Ubrigen ist zu bedenken, dass Jesus und die seine Worte iibermitteln-
den Evangelisten durchaus die Mdglichkeit eines auf ewig Verlornen auBer sich
selbst nicht ausschlieen, ohne damit den Vorwurf mangelnder Liebe zu verdienen.

Die existentielle Interpretation der Holle, d.h. die innere Vergegenwirtigung der
totalen eigenen Verwerflichkeit und Hoffnungslosigkeit bei gleichzeitiger Hoffnung
fiir alle anderen, kann nicht iiberzeugen. Abgesehen von dem Sprung von der objek-
tiven Ebene (= was sein wird) zur existentiellen (= was man empfindet) muss es
doch als Zeichen iibertriebener Angstlichkeit gelten, wollte jemand fiir sich selbst
etwas Schlimmes befiirchten, das noch keinem Menschen passiert ist.

Hans Urs von Balthasar will nun nicht von der Gewissheit des universalen Heils
sprechen, sondern nur von der Hoffnung fiir alle’e. Zu dem héufigen Wort der

14 Th. u. G. SARTORY, In der Holle brennt kein Feuer, Miinchen 1968, 213. 185; H. U. VON BALTHASAR, Origenes.
Geist und Feuer, Salzburg 19382, 484.

15 Vgl. H. U. vON BALTHASAR, Kleiner Diskurs iiber die Holle, Ostfildern 19872, 26. 33; A. ZIEGENAUS, Die
Zukunft der Schopfung in Gott, 200ff.

16 H. U. VON BALTHASAR, Was diirfen wir hoffen?, Einsiedeln 1986, 15.

18



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Anton Ziegenaus

Hoffnung fiir alle ist zu sagen, dass man tatséchlich fiir alle hoffen und deshalb auch
beten darf und soll (fiir Verdammte wire das Gebet iiberfliissig!), auch fiir
Verstorbene, da niemand sogar bei vermutlichen Todstinder um die innere
Verfassung, besonders in der «letzten Minute» des Sterbenden wissen kann. Aber
dieses Hoffen Dritter kann nie den Akt des Glaubens und der Reue ersetzen, den der
Betreffende selbst leisten muss und den er vielleicht bewusst verweigert. Dieser
muss selbst umkehren, und zwar in diesem Leben.

Ein weiteres Problem stellt sich von der mehr oder weniger verbreiteten
Ganztodtheorie. Wenn die Seele sterblich ist bzw. ihre Unsterblichkeit nicht schop-
fungsgegeben, sondern ein Gnadengeschenk ist, lisst sich mit der Giite Gottes
schwer vereinbaren, dass er einen (Ganz-) Toten auferweckt bzw. einen von Natur
aus Sterblichen am Leben erhilt, wenn er weil}, dass dieser auf ewig in der Holle
verbringen wird. Unter diesen Voraussetzungen gibt es zwei Moglichkeiten:
Entweder Gott begnadet den Verdammten nach einer gewissen Zeit der Liuterung
- in diesem Fall der Apokatastasis ist die Holle nur das Fegfeuer — oder er belisst
den Toten im Zustand des Ganztodes — Warum auferwecken, wenn er fiir ewig in die
Holle soll? — bzw. erhilt ihn nicht mehr am Leben, das fiir den Betreffenden eine
ewige Qual wire. Die Version, dass der Siinder im Tod bleibt und nur der Gerechte
weiterlebt, begegnet schon im Alten Testament (vgl. Ps 5,7; 10,15; 92,8.10)17. Diese
Konsequenzen ergeben sich, wenn die (schopfungsgegebene) Unsterblichkeit der
Seele bezweifelt wird.

Die Vertreter der — wie auch immer nidher begriindeten — Allverséhnung neigen
dazu, den Menschen als schwach, willenlos oder unwissend anzusehen, so dass er
die Verantwortung fiir eine mit ewiger Verdammung zu ahndenden Strafe gar nicht
tragen kann. Die Todslinde wird dann zu einem &uBlerst seltenen Geschehen, zu
einem Jahrhundertereignis. Bei einer solchen Verharmlosung der Siinde auf sub-
jektiver Ebene - trotz der objektiven Haufigkeit (man denke nur an die Zahl der
Abtreibungen) — wird dem Menschen letztlich die Entscheidungsfidhigkeit fiir sein
Tun abgesprochen. Die Tatsache, die Destruktivitit und der Ernst der Stinde wer-
den jedoch vor allem an dem Einsatz, dem teuren Preis (vgl. 1 Kor 6,20; 1 Petr
1,18f), bewusst, den sich Gott die Uberwindung der Siinde kosten lieB, néimlich den
Kreuzestod des Sohnes. So fiihrt gerade dieser Einsatz Gottes zur Erlosung, zur
Aufdeckung des tiefen Ernstes der Siinde. Der Vater hat nicht wegen einer
Kleinigkeit den Sohn hingegeben. Siinde ist mehr als Leichtsinn oder

17 Vgl. A. ZIEGENAUS, Die Zukunft der Schopfung in Gott, 40-43.

19



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Umstrittene Themen der Eschatologie

Gedankenlosigkeit, sondern Selbstherrlichkeit und stolze Selbstbehauptung und
Gotteshass: «Wer mich hasst, der hasst auch meinen Vater. Hitte ich unter ihnen
nicht die Werke getan, wie sie kein anderer tat, hétten sie keine Siinde; nun aber
haben sie gesehen und sowohl mich gehasst als auch meinen Vater» (Joh 15,23f).
Wenn Gott in seiner Liebe und Barmherzigkeit niemand verdammen diirfte und
jedem das ewige Leben schenken musste, wire die Hingabe des Sohnes unver-
stidndlich und eher eine Grausamkeit des Vaters.

Doch sind es gerade der Kreuzestod und verschiedene Schriftstellen, die viele
eine Allversohnung annehmen lassen. So wird mit Rém 5,20 auf die Ubermacht der
Gnade verwiesen, mit Eph 1,10; Kol 1,20 und 1 Kor 15,28 auf das auf «alle» zie-
lende Erlosungswerk Christi. Gottes «Wille ist es, dass alle gerettet werden» (1 Tim
2,4).

An dieser Argumentation mag stimmen, dass dem Bdsen nicht die gleiche Kraft
zukommt wie dem Guten, wegen der seinsméBigen Gutheit Gottes und der
Schopfung. Doch dieser Wille Gottes, dass alle zum Heil kommen, setzt voraus, dass
alle sich bekehren (vgl. 2 Petr 3,9). Der Wille Gottes zum Heil aller und Christi
Sterben fiir «alle» (1 Tim 2,6) besagen noch nicht, dass Gott diesen Willen an der
Freiheit des Menschen vorbei oder sogar gegen ihn durchsetzt. Um nun die Freiheit
des Menschen nicht aufzuheben und Gottes Willen unfehlbar zum Ziel kommen zu
lassen, spricht Hans Urs von Balthasar von der «List der Liebe Gottes»18, der den
Menschen in seiner Freiheit zu seinem (= Gottes) Ziel hinlockt. Wird jedoch auf diese
Weise die Freiheit des Menschen nicht zur Scheinfreiheit degradiert? Vor allem
bleibt die Frage, warum Gott nicht vor den schrecklichen Taten eines Menschen mit
seiner List eingegriffen hat, wenn er es spéter doch tut.

SchlieBlich wird auf Zeugnisse von Heiligen oder engagierten Christen verwie-
sen, die sich mit den Verdammten solidarisieren und nicht im Himmel leben wollen,
wenn andere ausgeschlossen sind. Handelt es sich da um einen hohen altruistischen
Ethos? Christus hat die Gemeinschaft mit Stindern gesucht und ist fiir sie in den Tod
gegangen; aber sein Tod zielt nicht auf einen Heilsautomatismus, sondern auf eine
Antwort in Liebe. Ferner sei erwiihnt, dass jeder, der die Existenz des Teufels aner-
kennt, auch die Tatsache der Holle annimmt. Eine Solidarisierung mit ihm, der sich
im Bosen verfestigt hat, muss aber als sinnlos gelten. Das gleiche gilt aber dann
auch fiir jeden Verdammten. SchlieBlich kann sich niemand um eine Entscheidung

18 H. U. VON BALTHASAR, Origenes. Geist und Feuer, Salzburg 19382, 482ff; vgl. A. ZIEGENAUS, Die Zukunft der
Schopfung in Gott, 208.

20



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %ﬁ:

Anton Ziegenaus

herumdriicken, nimlich zwischen dem Unrechttdter und dem Opfer zu wihlen, den
Witwen und Waisen der Bibel, den Erniedrigten und Beleidigten, Ausgebeuteten
und Versklavten. Man kann sich nicht mit beiden solidarisieren. Obwohl jeder
Mensch der Barmherzigkeit Gottes bedarf, gibt es ein unbedachtes Reden von der
Barmherzigkeit, wenn der Schrei und der Anspruch des Opfers nicht mehr gehort
wird. Viele zweifeln angesichts des vielen und unsiglichen Leids in der Welt die
Existenz eines giitigen Gottes an (etwa mit der Frage: Kann man nach Auschwitz
noch beten?), storen sich aber daran, dass Gott den seine Freiheit so stark beto-
nenden Menschen verwerfen konnte.

Nach allen Erorterungen bleibt das Hell-Dunkel des Geheimnisses der Holle.
Fest steht: Gott ist die Liebe, er hasst nicht, auch den Teufel nicht. Der Grund fiir
die ewige Gottesferne liegt nicht bei Gott, sondern beim Menschen. Er ist frei und
wird, wenn er seine Freiheit missbraucht, von der Gnade des guten Hirten umfan-
gen, der ihn heimfiihren will. Doch gibt es einen Entscheidungsruf und
Entscheidungsernst im Glauben. «So sehr man das Uberschwengliche der Gnade
betonen mag, so darf es doch nicht zu einem Grad {iibersteigert werden, dass Gott
zum Sklaven seiner Liebe wiirde, und dass die Freiheit des Menschen {iber die
Freiheit Gottes triumphierte»19.

4. Allgemein religiose und spezifisch christliche Aspekte

In diesem Leben geiibter Glaube und praktizierte Liebe haben Konsequenzen fiir
das kommende Leben. Gott ist auch ein Richter, der belohnt bzw. verurteilt. Diese
im Glaubensbekenntnis betonte Wahrheit spielt heutzutage im Bewusstsein vieler
Glaubiger keine groB3e Rolle. Der Glaube soll keine Angst machen, Gott ist nur Liebe.
Der Gedanke Fr. Nietzsches, dass Gott an seiner Barmherzigkeit stirbt, weil er
einem alten Opa gleich jede Stirke verloren hat20, wird dabei zu wenig bedacht.

Der christliche Glaube ist nicht nur Moral; Gnade, Vergebung und Liebe sind
gewichtige Gesichtspunkte. Doch konnten diese Ausfiihrungen die Bedeutung der
Qualitét dieses Lebens fiir das kommende aufzeigen. Im hebriischen und im grie-
chischen Denken ist der Gedanke des Ausgleichs (gerade in der Form der
Belohnung des Mirtyrers, aber auch in der Bestrafung des Bosen) entscheidend fiir

19 K. Apam, Zum Problem der Apokatastasis, in ThQ 131 (1951) 135.

20 F. NIETZSCHE, AufSer Dienst: Also sprach Zarathustra IV.

21



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Umstrittene Themen der Eschatologie

die personale Identitidt und fiir die lichtvolle Vorstellung des Lebens nach dem Tod.

In der christlichen — wahrscheinlich miisste man genauer sagen: in der katholi-
schen - Eschatologie begegnen viele Fragen und Antworten, die auch in dieser oder
jener Form in den verschiedensten Religionen auftauchen. Die christliche Botschaft
findet hier geradezu eine natiirliche Stiitze. Doch soll das Spezifische der christli-
chen Botschaft nicht zu kurz kommen. Da sei einmal der Hoffnungsimpuls genannt,
der von der Auferstehung Jesu Christi ausgeht, dann die Zuversicht und
Geborgenheit schenkende Liebe, die sich in der Hingabe des Sohnes durch den
Vater zeigt («wie sollte er mit ihm uns nicht auch alles schenken»: Rom 8,32) und
der im ersten Kommen Christi grundgelegte Glaube, der im zweiten Kommen in
vollendete Erfahrung iibergeht.

22



