RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Articoli RTLu X (1/2005) 23-40

[’annuncio del kairds escatologico
Il senso del tempo nell’Apocalisse di Giovanni

Claudio Doglio
Facolta Teologica dell’ltalia Settentrionale (Genova)

Nell’opinione corrente “apocalisse” & sinonimo di catastrofe futura e fine del
mondo: ma l'intento dell’'ultimo scritto neotestamentario, intitolato appunto Apoca-
lisse, non e quello di lugubre profezia della sciagura e non e solo orientato al futu-
ro. Al contrario, ¢ la celebrazione della salvezza realizzata da Dio nel tempo dell'u-
manita: quindi postula un’attenzione anche al presente e al passato.

Con il linguaggio dei simboli, infatti, I'autore rappresenta la storia della salvez-
za che culmina nella Pasqua di Cristo e tende al suo compimento escatologico:
anche se I’ambiguita del simbolo ha prodotto una fantasmagorica gamma di inter-
pretazioni, ’attenzione alla complessita globale della storia e del tempo orienta a
vedere nell’Apocalisse I’'annuncio festoso dell’occasione buona che & a portata di
mano per chiunque abbia il sincero desiderio di riconoscere il Signore all’opera
nella storia.

1. Una comunita profetica

11 libro dell’Apocalisse & ambientato in un contesto di liturgia celebrata.
Letterariamente inizia e termina con un dialogo liturgico, conosce diversi interven-
ti espliciti rivolti agli ascoltatori, adopera volentieri immagini tratte dalla liturgia di
Israele e riporta notevoli brani lirici che hanno forma e contenuto celebrativo. Nella
liturgia la comunita si impegna a leggere e interpretare la propria storia nella luce
della rivelazione cristiana: il gruppo di Giovanni, infatti, & invitato ad entrare nelle
visioni proposte, a comprenderne il senso e ad applicarlo concretamente alla pro-
pria realta. Inserite in questa dimensione orante, le pagine dell’Apocalisse non si
presentano piu come l'artificiosa descrizione di una realta inaccessibile e strana,

23



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

L'annuncio del kairés escatologico. Il senso del tempo nell’Apocalisse di Giovanni

enigma stravagante per esegeti fantasiosi; mostrano invece la riflessione corale di
una comunita che riconosce il dono della propria vita nuova, frutto dell’intervento
“escatologico” del Messia, e nello stesso tempo anela al compimento finale.

Dunque I’Apocalisse di Giovanni rappresenta I'impegno profetico di comprensio-
ne della storia da parte di una comunita liturgica che celebra la vittoria di Dio e del
suo Cristo: in tutto questo colui che svolge il fondamentale compito di interpretare
la volonta di Dio e di comprendere i segni dei tempi ¢ il profeta. Se era vero per gli
antichi profeti biblici, resta valida e necessaria la loro funzione anche nella comu-
nita cristiana.

Pertanto e possibile e logico immaginare all’origine dell’Apocalisse una comu-
nita guidata dal profeta Giovanni e da altri profeti suoi collaboratori che hanno il
compito di interpretare le Scritture veterotestamentarie e anche la predicazione
apostolica: il loro studio e la loro riflessione aiutano gli altri fedeli a comprendere
nel modo corretto il significato delle parole bibliche e degli insegnamenti di Gesu e
a valutare con lucidita il senso degli avvenimenti contemporanei in cui si trovano a
vivere, spesso con difficolta. Tali profeti presiedono le assemblee liturgiche in cui si
ascolta la parola di Dio ed hanno il compito di interpretarla e di attualizzarla: gli
interventi di questi profeti sono guidati dallo Spirito ed e proprio la loro mediazio-
ne che permette ai fedeli di ascoltare la voce dello Spirito, che & quella di Gesu
Cristo e di Dio.

Nel contesto liturgico e sotto la guida dello Spirito, ’azione fondamentale che il
profeta cristiano fa compiere alla comunita e la meditazione e linterpretazione del-
le Scritture: tutta I’Apocalisse, infatti, dipende strettamente dall’Antico Testamento
e si costituisce come una sua rilettura cristianal. Questo lavoro ecclesiale, enorme
e faticoso, vuole far comprendere gli antichi testi come realizzati in Gesu Cristo: &
davvero “profezia” in quanto espone I’autentico pensiero di Dio, colto pienamente
nella rivelazione del Messia, compreso anche alla luce delle Scritture. «Le Scritture,
rilette cristologicamente, sono il cielo dell’Apocalisse»2.

Pitu che di citazioni esplicite, si tratta di reminiscenze e allusioni, che comporta-
no sempre una re-interpretazione3. L’autore, infatti, usa i testi scritturistici come il
suo “grande codice”, il tesoro da cui estrae materiale antico per dire un messaggio

1 Cfr. F. JENKINS, The Old Testament in the Book of Revelation, Grand Rapids 1976; A. T. HANSON, The Living
Utterances of God. The New Testament Exegesis of the Old, London 1983, cap. 8: «Scripture in the Book
of Revelation», 159-177; S. Movisg, The Old Testament in the Book of Revelation (JSNT, SS 115), Sheffield
1995; G. K. BEALE, John's Use of the Old Testament in Revelation (JSNT, SS 166), Sheffield 1998.

2 J.-N. ALETTI, Gesu Cristo: unita del Nuovo Testamento?, Roma 1995, 247.

24



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %i:

Claudio Doglio

nuovo con un piano organico. Egli si avvicina ai passi biblici in modo tematico e sfu-
mato; per creare una stessa scena prende elementi da pit libri e li compone insie-
me con ritocchi e accrescimenti, in modo tanto originale da determinare un nuovo
significato.

Nella rielaborazione dell’antico materiale biblico, a differenza di altri autori apo-
calittici, Giovanni non tende ad arricchire e sviluppare i testi che cita; opera, piut-
tosto, vigorose condensazioni, abbrevia le formule e semplifica le immagini. La scel-
ta, la fusione e I'organizzazione delle immagini prese dall’Antico Testamento dimo-
strano, nell’autore, una notevole capacita artistica e teologica; soprattutto rivelano
una lettura degli antichi testi che mira a una mutazione di significato, perché tutti
sono compresi in riferimento a Cristo e al compimento del progetto di Dio.

2. La fede cristologica della comunita

In forza dell’esperienza storica di Gesu la comunita cristiana e riuscita a com-
prende piu a fondo le antiche Scritture e, viceversa, alla luce delle profezie vetero-
testamentarie i profeti cristiani riescono a interpretare il mistero di Cristo come
profondamente inserito nel piano divino. Al cuore di questo immenso processo
ermeneutico sta, senza dubbio, I’evento pasquale di morte e risurrezione, giacché
la fede cristologica del gruppo giovanneo efesino si radica proprio nella esaltazione
gloriosa del Cristo, vincitore del male e della morte.

In questa direzione si sono mossi gli antichi commentatori4 e i grandi studi
moderni dedicati alla cristologia dell’Apocalisse prendono le mosse proprio da qui.
Traugott Holtz, partendo da una visione teologica del tempo, riconosce
nell’Apocalisse due distinti quadri interpretativi del Cristo: da una parte, grazie alla
sua morte e risurrezione la salvezza e gia presente, dall’altra pero la pienezza &
attesa per il futuro; ma in ogni caso la base di tutto ¢ la fede della comunita, secon-
do cui «la morte di Cristo e la risposta di Dio nella risurrezione ha realizzato la
redenzione e I'innalzamento della comunita e il conferimento del potere al Cristo»5.

3 Il problema ¢ stato puntualizzato da J. PAuLIEN, Elusive Allusions: The Problematic Use of the Old
Testament in Revelation, in BR 33 (1988) 37-53.

4 Cfr. M. C. Packzowskl, La lettura cristologica dell’Apocalisse nella chiesa prenicena, in Studii Biblici
Franciscani Liber Annuus 46 (1996) 187-222.

5 Die Christologie der Apokalypse des Johannes (Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristli-
chen Literatur 85), Berlin 1962, 213.

25



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

L'annuncio del kairés escatologico. Il senso del tempo nell’Apocalisse di Giovanni

In questa duplice dimensione del Cristo, presente e futuro, I’Apocalisse si differen-
zia nettamente da altre impostazioni, come la teologia giudaica che attende tutto
per il futuro e la riflessione gnostica che crede in una salvezza pienamente realiz-
zata gia nel presente. La convinzione che Gesu adesso sia il risorto innalzato nella
gloria, Signore della comunita e del mondo, & il punto di partenza di tutta la teolo-
gia dell’Apocalisse. Sulla stessa linea Donatien Mollat afferma che il Cristo, centro
e sorgente dell’Apocalisse, & «I’agnello della nuova Pasqua, della Pasqua messiani-
ca ed escatologica»t.

Ugualmente si esprime l'altro autore di un’importante ricerca cristologica, J.
Comblin, che afferma in modo perentorio: «Non c’e alcun dubbio che il fatto della
risurrezione di Gesl, come & stato trasmesso dalla tradizione cristiana e dalla testi-
monianza degli apostoli, sia uno degli elementi di base che hanno presieduto alla
composizione dell’Apocalisse»?. Egli non condivide 'impostazione generale di Holtz,
perché ritiene che la distinzione fra Cristo presente e Cristo futuro non corrisponda
allo schema originale di pensiero; ma, come lui, parte dal fatto della morte e risur-
rezione di Gesl, affermando che la sintesi teologica degli innumerevoli modelli neo-
testamentari presenti nell’Apocalisse & operata intorno alla figura dell’Agnello iden-
tificato come il Servo di Dio e riconosciuto storicamente in Gesu.

In dialogo con Holtz e Comblin la dotta conferenza di F. Bovon sul Cristo
dell’Apocalisse ribadisce che la situazione attuale del Risorto, in relazione con la
sua Chiesa, con il mondo e con Dio, & il punto di partenza della riflessione apocalit-
tica di Giovanni8. Gest di Nazaret ora ¢ il Risorto e svolge una decisiva opera di rive-
lazione che ha anche una portata politica: egli ha gia compiuto tutto sul Golgota,
eppure ha ancora tutto da fare; il movimento decisivo verso il compimento e gia
stato dato con la Pasqua di risurrezione, ma resta ancora da compiere il passaggio
definitivo dall’invisibile al visibile.

Con un approccio narratologico M. Eugene Boring, che ha tracciato le linee fon-
damentali della cristologia secondo 1’Apocalisse?, mostra come tutta I’attenzione

6 La Cristologia dell’Apocalisse, in AssOCIAZIONE BIBLICA ITALIANA, L’Apocalisse (Studi Biblici Pastorali 2),
Brescia 1967, 47-68, 61. «Sarebbe dunque, come ha visto molto bene Holtz, un grave errore limitarla alla
profezia del ritorno di Cristo. Il Cristo dell’Apocalisse giovannea ¢ il Messia salvatore, che deve trionfare
nel dramma finale; ma la vittoria che egli deve allora riportare in maniera manifesta ¢ gia realmente gua-
dagnata» (ibid., 68).

Le Christ dans I’Apocalypse (Bibliotheque de Théologie. Théologie Biblique III, 6), Paris-Tournai 1965,
199.

Le Christ de I’Apocalypse, in RTPh 22 (1972) 65-80.
Narrative Christology in the Apocalypse, in CBQ 54 (1992) 702-723.

~

®

©

26



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Claudio Doglio

dell’Apocalisse sia incentrata sulla vicenda storica di Gest, in primo luogo sulla sua
morte e risurrezione, e sulla sua azione presente in quanto Gesu glorioso esaltato
alla destra del Padre. Ugualmente anche Richard Bauckham, nella sua sintesi sulla
teologia dell’Apocalisse, condivide I'idea che la prospettiva del Cristo risorto sia il
punto di partenza della riflessione apocalittica di Giovanni: «<Fondamentale per la
comprensione globale nell’Apocalisse del modo in cui Cristo instaura il proprio
regno sulla terra e il convincimento che nella sua morte e risurrezione Cristo ha gia
ottenuto la vittoria decisiva sul male»10.

3. La novita dell’apocalittica cristiana

All’interno della celebrazione liturgica I’autore sceglie di esprimere questo mes-
saggio cristologico con il genere letterario apocalittico, perché ai suoi tempi si pre-
sentava come uno strumento conosciuto e largamente diffuso, spesso adoperato per
consolare i fedeli in momenti difficili, per spiegare il senso degli avvenimenti e per
rinforzare la speranza in tempi migliori.

Il modello letterario e simbolico che ispira I’Apocalisse di Giovanni ¢ senza dub-
bio il libro di Daniele, nato durante i terribili anni della persecuzione di Antioco IV
Epifane (167-164 a.C.). Verso la fine del I sec. d.C. Giovanni si accorge che la sua
comunita sta vivendo una situazione storica molto simile a quella dei chassidim del-
I’epoca maccabaica: € minacciosa I’ombra del tiranno romano che pretende di esse-
re adorato come una divinita, il fascino della cultura pagana conquista molti fedeli,
mentre Gerusalemme non esiste piu e la classe dirigente di Israele ¢ ormai decisa-
mente contraria al gruppo cristiano. Se il dramma della storia si ripete, deve anche
ripetersi la coraggiosa testimonianza dei fedeli, con la loro resistenza pacifica, fon-
data unicamente sulla fiducia in Dio.

Un punto molto importante distingue la visione teologica di Giovanni da quella
degli apocalittici giudaici: essi, infatti, attendevano per il futuro I'intervento decisi-
vo di Dio e lo annunciavano imminente; mentre la comunita giovannea afferma con
solennita che I'intervento decisivo e definitivo di Dio nella storia si & gia realizzato
con Gesu di Nazaret, morto e risorto, Signore della storia, vivo nella sua Chiesa. Il

10 The Theology of the Book of Revelation, Cambridge-New York 1993 (tr. it. La teologia dell’Apocalisse,
Brescia 1994, 92).

27



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

L'annuncio del kairés escatologico. Il senso del tempo nell’Apocalisse di Giovanni

punto decisivo e proprio il mistero pasquale del Cristo che diviene cosi la chiave di
lettura di tutta la storia, passata presente e futura.

Per questo I'opera & idealmente collocata «nel giorno del Signore» (1,10): gior-
no escatologico dell’intervento di YHWH, giorno della Pasqua, giorno di domenica,
giorno della comunita cristiana che celebra la risurrezione di Cristo. Nel giorno di
domenica I’assemblea liturgica incontra il Cristo risorto, vive I’esperienza dello
Spirito e comprende attivamente il senso della propria storia. Per questo I'opera &
ricca di canti festosi, a differenza di molte altre apocalissi, piene di pianti e lamen-
till, In tale ottica il senso del tempo cambia e per I’Apocalisse la Pasqua di Cristo
costituisce il simbolo cardine e il principio dinamico di una storia totalmente nelle
mani di Dio.

4. 11 giorno del Signore: ambiente cronologico e teologico

L’autore introduce la sua visione teologica con una triplice ambientazione: una
geografica relativa all’isola di Patmos come luogo fisico, una sullo Spirito come
luogo teologico della rivelazione e una cronologica come momento particolarmente
significativo (Ap 1,9-10).

La formula €ysvounv €v tveduortt e esclusiva dell’Apocalisse: non & facile, quin-
di, determinarne il significato. Nonostante le numerose sfumature delle interpreta-
zioni proposte, i significati si possono ridurre a due, a seconda del senso che viene
attribuito a mvevuo: o si tratta dello spirito umano del veggente oppure dello spiri-
to divino. Nel primo caso I’espressione indicherebbe una particolare situazione della
persona che esce dalla normalita della “carne” per entrare in una dimensione dello
“spirito” e si finisce per parlare di esaltazione del profeta, estasi, rapimento estati-
co, stato pneumatico, o trancel2. Ma tale significato sembra estraneo all’Apocalisse,
che col termine mvevuo si riferisce in genere allo Spirito divino quale agente dell’e-
sperienza visionarial3. Quindi il movimento a cui Giovanni allude puo essere indi-

11 Cfr. 2 Bar 3; 10,5-12,1; 21,4-25; 48,2-24; 4 Esd 8,20-36; 10,21-24.

12 «The exaltation of the prophet under inspiration» (H. B. SWETE, The Apocalypse of St. John, London 1909,
13); «the Seer fell into a trance» (R. H. CHARLES, A Critical and Exegetical Commentary on the Revelation
of St. John, Edinburgh 1920, I, 22).

13 Cfr. R. BAUCKHAM, The Role of the Spirit in the Apocalypse, in EQ 52 (1980) 66-83; ID., Lo Spirito di pro-
fezia, in La teologia dell’Apocalisse, Brescia 1994, 132-150; B. MorIicon1, Lo Spirito e le Chiese, Roma
1983.

28



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Claudio Doglio

cato come una particolare esperienza spirituale, cioé un incontro del profeta con lo
Spirito Santo: «Quando si mette a profetare I’autore “diviene nello Spirito”, quasi si
immerge in esso, al punto che lo Spirito diventa come ’ambito in cui egli si muo-
ve»14, La méta a cui il ‘profeta vuole condurre la sua comunita nell’interpretazione
delle Scritture & la novita di senso determinata dall’evento pasquale del Cristo: ma
la comprensione di questa novita & dono dello Spirito e solo entrando in comunione
con lui I'autore & in grado di comprendere e comunicare la rivelazione di Gesu
Cristo. Ora, aggiunge Giovanni, la comunione con lo Spirito, si inserisce “nel giorno
del Signore”.

L'espressione £v 1 xvplaxi Nuépa (nel giorno del Signore) costituisce un’altra
importante novita linguistica dell’Apocalisse e, data I'originalita e la stringatezza,
risulta di non chiara interpretazione. L'incontro con lo Spirito avviene nel giorno
qualificato con I’aggettivo kvprokdg, raro nel greco profano, ignorato dalla LXX e
presente soltanto un’altra volta nel Nuovo Testamento, ma divenuto poi comune nel
linguaggio teologico dei Padri. Nell’ambiente cristiano dell’Asia Minore si incontra-
no proprio le prime attestazioni di questa espressione per designare il giorno festi-
vo della Chiesa: gia nel II secolo, infatti, sembra entrato comunemente in uso ’ag-
gettivo sostantivato kvpiokm, senza I’aggiunta di nuépa, per indicare la domenica, il
giorno della settimana, nominato nel Nuovo Testamento come il primo dopo il saba-
to, detto anche «ottavo giorno» e chiamato nel mondo greco-romano «giorno del
sole»15. Sembra, quindi, probabile che proprio nell’ambiente vitale dell’Apocalisse
abbia avuto inizio questo uso linguistico, divenuto poi comune in tutta la tradizione,
forse come reazione cristiana all’'uso greco-romano di dedicare all'imperatore un
giorno speciale e di chiamarlo ceBoot Nuépalo. Per tali motivi & opinione comune
degli esegeti riconoscere nell’espressione di Ap 1,10 la piu antica testimonianza del
termine tecnico cristiano per designare la domenica, come ricorrenza settimanale
in cui si celebra la risurrezione del Cristo. Come la cena eucaristica (kvptokov 8€1-
nvov) in 1Cor 11,20 cosi il giorno della risurrezione (kvpraxn Nuépa) & definito con
I’aggettivo che ne indica 'appartenenza al Koptog, cioe a Gesu Cristo in quanto
risorto e glorioso: infatti, la proclamazione solenne della comunita cristiana che
«Gesu e il Signore» avviene proprio nella celebrazione liturgica dell’Eucaristia, che

14 U. VANNI, L’assemblea liturgica si purifica e discerne nel “giorno del Signore” (Ap 1,10), in ID.,
L’Apocalisse. Ermeneutica, esegesi, teologia, Bologna 1988, 93.

15 Cfr. Didache 14, 1; INAzi0, Ai Magnesi 9, 1; GiustiNo, 1 Apologia 67, 7; Lettera di Barnaba 15, 9.

16 Cfr. S. BaccHioccHl, An examination of the Biblical and Patristic Texts of the First Four Centuries to
Ascertain the Time and the Causes of the Origin of Sunday as the Lord’s Day, Roma 1975.

29



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

L'annuncio del kairés escatologico. Il senso del tempo nell’Apocalisse di Giovanni

ha luogo di domenica, memoriale stesso della risurrezione, cioe dell’evento per cui
Gesu ¢ stato costituito Koprog!?. L'indicazione dell’Apocalisse, dunque, sembra allu-
dere al giorno festivo cristiano, come momento liturgico della comunita che fa
memoria del Signore risorto e lo riconosce presente in mezzo a sé: in tal modo la
rivelazione del Cristo si colloca perfettamente in una dimensione liturgica che cele-
bra I’evento fondamentale della risurrezione.

Proprio per questo non si puo escludere in modo assoluto anche un riferimento
alla Pasqua: senza pretendere di identificare il giorno della visione di Giovanni con
il preciso giorno della festa annuale di Pasqua, il richiamo all’evento pasquale del
Cristo morto e risorto & forte e indubbio!8. Puod essere banale sostenere che 1’auto-
re ebbe una rivelazione proprio il 16 di Nisan o la domenica stessa di Pasqua; ma il
riferimento al senso neotestamentario di quella festa non puo essere tralasciatol9.
Infatti I’antica scelta cristiana di celebrare come festivo, ogni settimana, il giorno
dopo il sabato e strettamente collegata al fatto della risurrezione di Cristo: le infor-
mazioni patristiche lo ribadiscono con costante insistenza. Ogni domenica, quindi,
viene caratterizzata come memoria pasquale e puo essere addirittura identificata,
in linguaggio liturgico, con la Pasqua stessa. Una netta distinzione e difficile in base
alle informazioni da noi possedute20, ma un’interpretazione pasquale della xvproxn
nuépo di Ap 1,10 mi sembra possibile e illuminante: tutta la rivelazione, infatti,
venendo idealmente collocata nella celebrazione liturgica della domenica, si orien-
ta al mistero centrale della morte e risurrezione del Cristo, lo riconosce come vinci-
tore e lo proclama suo KbOprog?!. 1l riferimento teologico dell’ambientazione dome-

17 W. Stott, A Note on the Word KYPIAKH in Rev. 1,10, in NTS 12 (1965-66) 70-75.

18 I’identificazione esatta con il giorno di Pasqua e precisamente con il 16 di Nisan & sostenuta da alcuni
autori: A. STROBEL, Die Passa-Erwartung als urchristliches Problem in Lc 17,20, in ZNW 49 (1958) 157-
196; J. vAN GOUDOEVER, Biblical Calendars, Leiden 1959, 167-168; C.W. DUGMORE, Lord’s Day and Easter,
in Neotestamentica et Patristica. Eine Freundesgabe, Herrn Professor Dr. Oscar Cullmann zu seinem 60.
Geburtstag iiberreicht (Suppl. NT, 6), Leiden 1962, 272-281.

19 P. PRIGENT, Apocalypse et Liturgie (Cahiers Théologiques 52), Neuchétel 1964, 36, dava ragione a questi
argomenti. Ma nel suo commentario si e ricreduto, aggiungendo in nota una specie di rimpianto accom-
pagnato da incertezza (L’Apocalisse, Roma 1981, 46, n. 11).

2

S

La difficolta di una scelta chiara e evidenziata da K. A. STRAND, Another Look at ‘Lord’s Day’ in the Early
Church and in Rev. 1,10, in NTS 13 (1966-67) 174-181. Infatti, 'ambiente d’origine dell’Apocalisse & lo
stesso in cui ¢ attestata la pratica “quartodecimana” che voleva celebrare I’annuale festa cristiana di
Pasqua ancora secondo il calendario ebraico e cioe il 14 di Nisan, non necessariamente di domenica; que-
sto fatto complica I'interpretazione, perché non abbiamo informazioni sufficienti in merito ai reali usi
locali.

2

-

«E importante notare che il termine “Signore” qui non designa Dio, ma Cristo: & il giorno di Cristo, cio&
il giorno della sua risurrezione» (0. CULLMANN, La fede e il culto della Chiesa primitiva, Roma 1974, 151).

30



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina iﬁ:

Claudio Doglio

nicale dell’Apocalisse non puo essere altro che la festa di Pasqua, cioe la risurre-
zione del Signore Gesu. «Cristo, proprio come risorto, & presente nell’assemblea-
chiesa riunita nel giorno del Signore. E la qualifica xvpioxn, riferita nell’Apocalisse
direttamente a lui e linguisticamente sempre viva, sottolinea proprio la risurrezio-
ne. Il giorno del Signore & il giorno del Signore risorto»22.

Un altro riferimento ¢ ancora possibile. L'espressione in esame, infatti, & stata
avvicinata talvolta al concetto biblico dello T DY (yom YHWH) che i LXX rendo-
no sempre in greco con 1 NuéEpa 10D Kvpiov, cioe il giorno del Signore; ma gli stu-
diosi sono in genere dell’avviso che tale interpretazione non sia sostenibile23. Con-
cordo nel ritenere che I'intento primario dell’autore non sia quello di evocare la fine
del mondo e il giorno del giudizio, ma I’espressione profetica giorno del Signore, pur
avendo un forte senso escatologico, non indica automaticamente la fine della storia,
bensi l'intervento definitivo di Dio nella storia per cambiare decisamente la situa-
zione corrotta del mondo.

Altrove I’Apocalisse parla del “grande giorno di Dio”, ma che cosa intenda con
cio 'autore non & cosi chiaro: un preconcetto escatologista induce a interpretarlo
come annuncio della catastrofe finale, ma non e affatto dimostrato che questo sia il
pensiero di Giovanni. Infatti un teologo cristiano che rifletta profondamente sulla
persona del Cristo e sul senso della sua comparsa non puo non riconoscere che in
lui si e realizzato I'intervento decisivo e definitivo di Dio: proprio il mistero della sua
morte e risurrezione costituisce per la predicazione cristiana primitiva il centro
essenziale e il significato escatologico dell’opera messianica. «Per 'uomo terreno,
I’escatologia ¢ una realta lontana. Ma lo sguardo profetico del cristiano attraversa
la storia fino al suo punto piti profondo, fino al Signore che, nella sua risurrezione,
¢ la profondita escatologica del mondo»24. In questo senso si puo intendere che il
giorno del Signore per eccellenza sia proprio il giorno di Pasqua, giorno della risur-
rezione di Cristo in cui I'intervento di Dio ha reso palese il suo giudizio: ha cosi posto
fine ad “un” mondo dominato dal male e dalla morte ed ha dato inizio a una nuova
possibilita di vita. Un ulteriore indizio ci viene dalla tradizione patristica che ado-

22 U. VANNL, 1l “giorno del Signore” in Apoc. 1,10, giorno di purificazione e di discernimento, in RivB 26
(1978) 187-199, 198.

23 Un sostenitore e stato F. J. A. Hort, The Apocalypse of St. John I-IIl, London 1908, 15.

24 F. X. DURRWELL, La risurrezione di Gesu, mistero di salvezza, Roma 1993, 100.

31



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

L'annuncio del kairés escatologico. Il senso del tempo nell’Apocalisse di Giovanni

pera il linguaggio della domenica per indicare il compimento definitivo della storia
umana2s.

Pertanto, senza dover scegliere un’interpretazione, scartando le altre, ¢ possibi-
le comprendere nell’'indicazione apocalittica una ricchezza di significato che contie-
ne le varie sfumature e colloca I'intera Apocalisse in una pregnante concezione del
tempo: il giorno storico della risurrezione di Cristo ha dato compimento allo yom
YHWH atteso dagli antichi profeti, inaugurando il tempo nuovo di cui la domenica &
il memoriale settimanale. Superando I'osservanza giudaica del sabato, la comunita
cristiana «vive secondo la domenica», dice sant’Ignazio di Antiochia, e si riunisce in
assemblea ogni primo giorno della settimana, moltiplicando nel tempo la dimensio-
ne festiva della Pasqua, per celebrare il Cristo risorto e proclamarlo “Signore” nel-
I’attesa del compimento definitivo. Proprio dal riconoscimento liturgico-pasquale di
Gesu Cristo come Kvptog deriva con ogni probabilita 1'uso del raro aggettivo
Kvplakdg, per indicare il giorno festivo cristiano: «Questo ¢ il giorno che ha fatto il
Signore» (Sal 117[1181,24).

5. 11 “tempo” apocalittico

Alla luce di tutto questo, e possibile riconoscere il senso del tempo
nell’Apocalisse, anche se in questo libro, come nel Nuovo Testamento in genere,
manca un’esplicita trattazione sul tempo e solo raramente compaiono i termini
greci che ne richiamano I'idea26.

Un modo per presentare Dio, esclusivo dell’Apocalisse, ¢ la formula tripartita
costruita su tre verbi diversi con interessanti sfumature temporali: «Colui che &, che
era e che viene». La formula ritorna cinque volte nel corso dell’opera (1,4.8; 4,8;
11,17; 16,5) e, nonostante alcune differenze, si puo considerare unica. Cosi pure la
formula di autopresentazione («Io sono I’Alfa e I’0Omega, il Principio e la Fine»)
mette in stretto collegamento il Cristo con Dio stesso (cfr. 1,8.17; 2,8; 21,6; 22,13):
tramite il linguaggio degli antichi profeti che presentavano YHWH come il creatore

25 Origene parla della risurrezione futura come dell’evento che caratterizzera la grande domenica; il gior-
no della risurrezione di Cristo & inteso come I’anticipo e I’annuncio di quello che sara la sorte dei fedeli:
«quando queste ossa nella grande domenica risorgeranno» (In Joh. X, 35). Girolamo testimonia l’attesa
della chiesa antica, documentata anche in diversi altri testi, per la venuta del Cristo glorioso alla mezza-
notte della domenica di Pasqua (In Matth. XXV,6).

26 Cfr. C. DocLio, Il tempo e vicino, in Parola Spirito e Vita 36 (1997) 239-254.

32



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina ij:

Claudio Doglio

e il signore dell'universo, unica origine di tutte le cose e sovrano assoluto della sto-
ria umana, il profeta Giovanni attribuisce al Cristo di Dio la qualifica di Signore del
tempo capace di abbracciarlo e dominarlo in tutta la sua interezza. All’Apocalisse,
infatti, interessa tutto il tempo, non solo quello finale!

In tale prospettiva, possiamo considerare i termini specifici con cui nella lingua
greca si indica il tempo: ypovog e koipdg. Quattro sono nell’Apocalisse le ricorren-
ze di xpovog (2,21; 6,11; 10,6; 20,3), mentre sette volte compare koipog (1,3; 11,18;
12,12.14 [tre voltel; 22,10). Dallo studio di questi testi possiamo ricavare indicazio-
ni utili per la comprensione del concetto di tempo nell’opera di Giovanni27.

Il termine ypdvog, che indica un periodo di tempo generico, viene adoperato
nell’Apocalisse per evocare un momento breve, inteso come dilazione o proroga,
con la sfumatura dell’indugio o del ritardo che viene sicuramente superato2s8. La
profetessa di Tiatira che, come Gezabele, inganna i fedeli, non usa per convertirsi il
tempo che le e stato dato (2,21); le anime degli uccisi sotto I’altare vengono esorta-
te a pazientare «ancora per un tempo piccolo» (6,11) in attesa del giudizio divino;
con la stessa espressione («per un piccolo tempo») & quantificata la durata dello
scioglimento di Satana prima del giudizio (20,3). Ma nel settenario delle trombe
viene solennemente annunciato che «nei giorni del settimo angelo non ci sara piu
tempo» (10,6): I'espressione non intende dire che scomparira la realta temporale o
la dimensione del tempo, ma piu semplicemente afferma che verra tolto ogni indu-
gio e si avra il compimento atteso.

Limpiego della parola xoipdc, invece, non & omogeneo nelle sette ricorrenze
dell’Apocalisse. Nel cap. 12, infatti, indica in senso generico un periodo di tempo
(come ypovoc), presentato come il «poco tempo» a disposizione del diavolo caduto
sulla terra (12,12), oppure & adoperato come enigmatica misura che, col simbolo
numerico del tre e mezzo, allude a brevita e imperfezione: «per un tempo e tempi e
meta di un tempo» (12,14)29. Negli altri passi, invece, ka1pdg conserva il significato
specifico che ha nella lingua greca e nella tradizione biblica, cioe quello di momen-
to preciso, occasione particolare, tempo decisivo sotto I’aspetto religioso30. Al suono

27 Ha il significato di tempo anche il termine aidv, ma nell’Apocalisse compare solo nella formula enfatica
raddoppiata («nei secoli dei secoli» - £1¢ T0Vg 0ldvVag TOV aidvev) per evocare I'idea di durata illimitata
ed eterna (1,6.18; 4,9.10; 5,13; 7,12; 10,6; 11,15; 14,11; 15,3.7; 19,3; 20,10; 22,5). Cfr. H. SASSE, al®v, in
GLNT1, 537.

28 (. DELLING, ypOvog, in GLNT XV, 1120-1122.

29 La formula simbolica deriva da Daniele (Dn 7,25; 12,7), i cui termini originali in aramaico ed ebraico sono
stati tradotti in greco con ka1pdg; essa si radica nel fatto storico della profanazione del tempio da parte
di Antioco IV Epifane: la stessa durata simbolica & indicata anche da 42 mesi e 1260 giorni.

33



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina ij:

L'annuncio del kairés escatologico. Il senso del tempo nell’Apocalisse di Giovanni

della settima tromba i ventiquattro anziani celebrano il compimento del mistero di
Dio con un canto di ringraziamento in cui si annuncia che «& giunta la tua ira e il
momento di giudicare i morti, di dare la ricompensa ai tuoi servi... e di distruggere
coloro che distruggono la terra» (11,18).

Lo stesso annuncio della vicinanza del momento decisivo incornicia l'intera
opera con I’espressione «il xoipdg & vicino» (1,3; 22,10). A questa formula bisogna
riservare particolare attenzione.

6. «Il tempo e vicino»

In entrambi i casi la formula & collegata con la frase precedente da un «infatti»
(ydp) che svolge un’evidente funzione causale: la vicinanza del koipdg, cioe, e la
causa che fonda e giustifica I’affermazione precedente.

All’inizio dell’Apocalisse compare la prima delle sette beatitudini che, con carat-
tere tipicamente liturgico, celebra la felicita di chi nella comunita proclama e custo-
disce il messaggio della profezia apocalittica: fondamento di tale beatitudine e il
fatto che il momento sia vicino. La stessa espressione ricompare al termine dell’o-
pera, per giustificare ’ordine dell’angelo interprete che comanda a Giovanni di non
mettere sotto sigillo la rivelazione, ma di divulgarla. Se e chiaro il suo compito di
conferma e garanzia, non e altrettanto chiaro il significato di questa formula: qual
¢ il momento a cui si accenna? e che cosa significa I’esser vicino?

Le risposte nascono piu dai pregiudizi sull’Apocalisse che dall’analisi dei dati
testuali. Infatti, partendo dall’idea che 'opera di Giovanni & protesa solo al futuro,
si arriva ad affermare che la parola xoipdg diviene «un termine tecnico escatologi-
co indicante 'ultimo giudizio o la fine in senso assoluto»31. L'espressione apocalitti-
ca significherebbe, dunque: «& imminente la fine (del mondo)»; ma questa non ¢ I'u-
nica interpretazione possibile. Nel suo commentario all’Apocalisse Andrea di
Cesarea (VI sec.) spiega che il termine xoa1pdg puo essere interpretato in due modi:
in quanto tempo presente, ¢ vicino perché viene offerto a tutti come occasione per
I'impegno delle buone opere; inoltre come tempo della distribuzione dei premi &
detto vicino «per l'esiguita della vita presente in confronto a quella futura»32. Su

30 G. DELLING, k01p0g, in GLNT 1V, 1363-1383.

31 G. DELLING, GLNT 1V, 1381; cfr. O. CULLMANN: «Anche I’Apocalisse di Giovanni designa il momento decisivo
della fine del mondo con il termine ko1p6g» (Cristo e il tempo, Bologna 1965, 62).

32 Hermeneia eis ten Apokalypsin 1, 1 (PG 106, 221).

34



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %i:

Claudio Doglio

questa linea si muovono molti esegeti antichi e moderni, notando che la formula ha
soprattutto un intento retorico di incoraggiamento, senza la pretesa di determinare
il tempo della fine33.

Ma nell’ottica del Nuovo Testamento si puo dire ancora di piu. Se il termine xot-
po¢ indica un momento preciso e decisivo, un’occasione propizia per un evento, la
predicazione cristiana primitiva ha adoperato tale termine per designare I'inaugu-
razione del Regno di Dio nella vicenda storica di Gesu di Nazaret con particolare
riferimento alla sua Pasqua di morte e risurrezione34. La buona occasione rappre-
sentata dall’evento di Gesu Cristo e vicina, cioe “a portata di mano”, accessibile e
incontrabile da tutti3s. La formula apocalittica, dunque, non riguarda solo il futuro
escatologico, ma, inserita nella dimensione liturgica e sacramentale, fa memoria
anche dell’evento passato per viverlo nell’attualita presente36. Su questo fatto si
fonda la beatitudine dell’ascolto; da tale disponibilita deriva I'ordine a non sigillare
la profezia.

7. Linteresse dell’Apocalisse per la storia

L'interesse fondamentale dell’Apocalisse, come si e detto, concerne la storia:
I’autore invita la sua comunita a reagire di fronte alla situazione contingente e, con
quest’opera, espone una valutazione cristiana delle vicende storiche. Ma proprio a
tale riguardo le opinioni degli esegeti, fin dall’antichita, non sono state concordi.
Eppure tutta I’esegesi del libro dipende da questa idea di fondo, che, spesso pur-
troppo, e frutto solo di precomprensione. Proprio per individuare le varie prospet-

33 BEATUS: «Perficientibus enim non longum tempus remunerationis facit, sed vicinum dicit esse divini
muneris donum» (Tractatus de Apocalypsi 1, 2); H. B. SWETE: «The season for the fulfilment of the vision
is at hand» (The Apocalypse of St. John, London 1909, 3); R. H. CHARLES: «The season of their deliveran-
ce is at hand» (Commentary on the Revelation of St. John, Edinburgh 1920, I, 8); E.-B. ALLo: «N’indiquent
pas que le tout soit d’une réalisation imminente» (L’Apocalypse de saint Jean, Paris 1933, 4).

34 Mc 1,15 («Il tempo & compiuto, il Regno di Dio si e fatto vicino»); Mt 26,18 («Il mio tempo & vicino»); Lc¢
12,56 («Come mai non sapete riconoscere questo tempo?»); Lc 19,44 («non hai riconosciuto il tempo in
cui sei stata visitata»); Gv 7,6 («Il mio tempo non e ancora venuto»). J. MASSYNGBERDE FORD sostiene con
chiarezza: «The critical time referred to is the first coming of Jesus, the Lamb, and his public ministry,
death and resurrection, which culminates in his hour» (Revelation, Garden City, NY 1975, 375).

35 Un concetto strettamente analogo & espresso con lo stesso avverbio £yy0g anche in Rm 10,8 (citazione di
Dt 30,14) e in Ef 2,13.

36 P. PRIGENT, Le temps et le Royaume dans I’Apocalypse, in J. LAMBRECHT (ed.), L’Apocalypse johannique et
U'Apocalyptique dans le Nouveau Testament (BETL, LIII), Louvain 1980, 231-245: «Le temps de Dieu a
visité les hommes, le ciel leur est ouvert, le Royaume est vraiment venu a eux» (241).

35



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

L'annuncio del kairés escatologico. Il senso del tempo nell’Apocalisse di Giovanni

tive storiche che sono state riconosciute nell’opera ¢ opportuno passare in veloce
rassegna i grandi sistemi interpretativi dell’Apocalisse, evidenziando soprattutto il
loro rapporto con il tempo e la storia37.

7.1. Tutto il tempo della storia

L'interpretazione dell’opera di Giovanni come profezia futurologica e il sistema
della storia universale trovano le proprie origini nella teoria di Gioacchino da Fiore
(1130-1202), riformatore religioso «di spirito profetico dotato», che diffuse soprat-
tutto nell’ambiente dei fraticelli spirituali I'idea dell’Apocalisse come previsione del
futuro3s. Secondo ’abate calabrese la storia del mondo e divisa in tre epoche, segna-
te dalle tre persone divine: I’epoca del Figlio doveva terminare (secondo i suoi cal-
coli) nel 1260 con l'inizio dell’epoca dello Spirito Santo39; secondo lui, pertanto,
I’Apocalisse prevede la storia della Chiesa, dividendola in sette periodi. Gioacchino
pensava di trovarsi nel quinto periodo, segnato dal contrasto fra la Chiesa e I'Impero
degenerato e attendeva come imminente il sesto periodo dominato dalla venuta
dell’Anticristo, sconfitto il quale sarebbe iniziato il millennio, ultimo periodo della
storia, prima del definitivo giudizio. I suoi discepoli considerarono I'interpretazione
dell’abate come il «vangelo eterno» annunziato dalla stessa Apocalisse (14,6-7) e
tale lettura assunse quindi per molti spiriti religiosi una grande importanza.

Con questo principio ermeneutico la fantasia di molti esegeti si sbizzarri, tro-
vando nell’Apocalisse le previsioni di tutti i fatti storici accaduti fino a quel tempo;
il movimento degenero presto nella polemica anti-papale e il testo di Giovanni fu
usato come strumento contro la Chiesa, identificata con Babilonia, e contro il papa,
riconosciuto come 1I’Anticristo40. I metodo continuo per molto tempo ad essere
usato, soprattutto dai riformatori in chiave anti-cattolica.

37 Cfr. C. DocLio, L’Apocalisse di Giovanni: linee di interpretazione, in S. DiaNICH (ed.), Sempre Apocalisse.
Un testo biblico e le sue risonanze storiche, Casale Monferrato (AL) 1998, 39-83.

38 Expositio in Apocalypsim, edito a stampa per la prima volta a Venezia nel 1527. In italiano & stata pub-
blicata la sintesi elaborata dallo stesso autore: Gioacchino da Fiore. Sull’Apocalisse. Traduzione e cura
di A. Tagliapietra, testo originale a fronte, Milano 1994; K.-V. SELGE (ed.), Introduzione all’Apocalisse, tr.
di G. L. Potesta (Opere di Gioacchino da Fiore; testi e strumenti 6), Roma 1995.

39 Questa data la ricavava dal simbolico numero dei giorni equivalenti a tre anni e mezzo (Ap 11,3; 12,6),
corrispondenti ai 42 mesi che per Gioacchino diventano 42 generazioni per epoca, secondo la genealogia
di Mt 1,1-17.

40 Appartengono a questo filone interpretativo la Postilla super Apocalypsim di Pietro di Giovanni Olivi,
morto nel 1297, e 'Arbor vitae crucifixae di Ubertino da Casale, composta verso la meta del *300. A que-
sta interpretazione dell’Apocalisse si associa anche Dante Alighieri in diversi passi della Divina
Commedia: cfr. Inferno X1X,106-111; Purgatorio XXIX,64-105; XXXII,109-160.

36



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina ij:

Claudio Doglio

Il grande commentario biblico del francescano Nicolo di Lyra (1270-1340), pro-
fessore di teologia a Parigi, purifico questo sistema interpretativo dagli eccessi pole-
mici e lo consacro come legittimo4!l: da quel momento I’Apocalisse venne letta abi-
tualmente come profezia completa della storia universale, esposizione continuata
degli avvenimenti futuri, in ordine cronologico e senza ripetizioni.

Ancora oggi questo tipo di lettura e seguito da sette e movimenti tendenti al
fanatismo: infatti, & quanto di piti soggettivo si possa immaginare, strumento valido
per dir quel che si vuole contro chiunque. Un tale metodo, facendo forza sull’idea di
rivelazione trascendente, non tiene in nessun conto I’apporto dell’autore e dei desti-
natari umani, cioe I’ambiente d’origine, I'uso dell’Antico Testamento e il senso del
genere apocalittico. Si puo con certezza dire che questo approccio & scorretto e fal-
sifica il senso dell’opera; mancando i punti sicuri di riferimento fra il testo e la sto-
ria, ogni spiegazione risulta inevitabilmente infondata.

7.2. Al di la del tempo storico

Proprio in reazione alle eccessive fantasie esegetiche del metodo precedente si
sviluppo alla fine del XVI secolo il sistema interpretativo detto escatologico, secon-
do cui I’Apocalisse tratta degli eventi finali della storia, senza nulla dire della fase
intermedia, ma profetizzando la futura fine del mondo. Iniziatore di questo metodo
esegetico fu il gesuita spagnolo Ribeira42, seguito da molti commentatori scolastici,
fra cui il famoso Cornelius a Lapide43; fra i moderni si riallaccia a questo filone lo
studio di E. Lohmeyer44, per il quale tutte le figure simboliche dell’Apocalisse sono
fuori del tempo e non riferibili a nessuna epoca determinata, piuttosto vicine a
immagini mitiche e astrali.

Nonostante innumerevoli sfumature, molti commentari moderni sostengono
come idea fondamentale che I’Apocalisse ¢ innanzi tutto I’annunzio della fine dei
tempi e della venuta escatologica del Cristo. 'opinione corrente su questo libro e
influenzata da tale interpretazione e, con ’accentuazione dell’elemento catastrofi-
co, “apocalisse” & divenuto nel linguaggio comune sinonimo di “fine del mondo”.
Anche questo sistema ermeneutico, pero, non tiene conto dell’ambiente originale e
non da valore al linguaggio apocalittico ricolmo di allusioni veterotestamentarie.

41 Postillae perpetuae, sive paevia Commentaria in universa Biblia, composte nel 1329.
42 Commentarius in sacram beati Joannis Apocalypsim, Salamanca 1591.

43 Commentaria in Apocalypsim, Anversa-Lione 1625.

37



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

L'annuncio del kairés escatologico. Il senso del tempo nell’Apocalisse di Giovanni

7.3. Il tempo storico contemporaneo all’autore

Sempre come reazione al metodo di storia universale sostenuto da Nicolo di
Lyra, si sviluppo il sistema interpretativo secondo cui I’Apocalisse fa riferimento alla
storia contemporanea al suo autore, cioe alle difficolta incontrate nel I secolo dalla
giovane Chiesa cristiana nei confronti del giudaismo e dell'impero romano.

Iniziatore di questa lettura fu il dotto esegeta gesuita Alcazar45, che con sobrieta
trovo nell’opera giovannea i riferimenti ai grandi fatti della storia contemporanea;
molti studiosi lo seguirono nel metodo, ma non nella sobrieta, esagerando enorme-
mente e in modo arbitrario gli accenni a fatti di cronaca. La corrente tedesca dei
“critici letterari”, a partire dalla fine dell’800, proprio basandosi su questo presup-
posto ermeneutico, tento di ricostruire le fasi di composizione dell’opera a seconda
dei riferimenti storici che vi si potevano intravedere; e alcuni studiosi46, rivalutan-
do il metodo tipico delle apocalissi, hanno attribuito anche all’Apocalisse di
Giovanni la finzione di descrivere avvenimenti contemporanei come se fossero futu-
ri ed hanno, con grande fantasia, ritrovato in molti particolari simbolici allusioni a
fatti di cronaca del I secolo. Proprio sulla base di tali presunti riferimenti a situa-
zioni storiche anteriori, viene anche ipotizzata da parte di alcuni studiosi un’altra
data di composizione dell’Apocalisse47: il periodo, che con questo metodo viene piu
frequentemente indicato come originale per lo scritto di Giovanni, & il momento
della crisi neroniana4s.

44 Die Offenbarung des Johannes, Tiibingen 1926, riedita in forma accresciuta nel 1953.
45 Vestigatio sensus Apocalypsis, Anversa 1614 e 1619.

46 P. ToulLLEUX, L’Apocalypse et les cultes de Domitien et de Cybele, Paris 1935; A. GELIN, Apocalypse, in La
Sainte Bible, publiée sous la direction de L. Pirot, t. 12, Paris 1938; S. GitT, L’Apocalypse et Uhistoire.
Etude historique sur I’Apocalypse johannique, Paris 1957.

47 B. NEWMAN, The Fallacy of the Domitian Hypothesis. Critique of the Irenaeus Source as a Witness for the
Contemporary-Historical Approach to the Interpretation of the Apocalypse, in NTS 10 (1962) 133-139; A.
A. BELL, The Date of the Apocalypse. The Evidence of Some Roman Historians Reconsidered, in NTS 25
(1979) 93-102; A. YArBRO COLLINS, Dating the Apocalypse of John, in BR 26 (1981) 33-45; H. ULRICHSEN, Die
Sieben Hdupter und die zehn Horner. Zur Datierung der Offenbarung des Johannes, in ST 39 (1985) 1-20;
R. B. MoBERLY, When Was Revelation Conceived?, in Bib 73 (1992) 376-393; J. C. WiLsoN, The Problem of
the Domitianic Date of Revelation, in NTS 39 (1993) 587-605; L. G. KENNETH, Before Jerusalem Fell. Dating
the Book of Revelation. An Exegetical and Historical Argument for a Pre-A.D. 70 Composition, San
Francisco-London-Bethesda 1997.

48 Questo periodo & caratterizzato dalla prima violenta persecuzione anti-cristiana nell’anno 64, a cui ha
fatto seguito la caduta di Nerone nel 68 e la crisi dell’anno 69 con il rapido succedersi di quattro impe-
ratori. «To my mind Rev was conceived at Patmos during the autumn of AD 69, and wholly or largely
written during that winter» (H. J. MoBERLY, When Was, 376). In quest’anno, sostiene I'autore, un cristia-
no, minacciato di persecuzione, in base alle notizie che giungevano, poteva facilmente immaginare e spe-
rare che I'impero romano stesse proprio per finire.

38



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina ij:

Claudio Doglio

Questo metodo interpretativo ha il pregio di rispettare il genere letterario e il
contesto umano originale, ma nei suoi eccessi e altrettanto arbitrario e ipotetico.
L'idea di fondo ¢ comunque valida e degna di considerazione: I’Apocalisse, nata nel
I secolo, rispecchia quell’epoca e quelle vicende; inevitabilmente vi fa accenno e
mira a formare la mentalita di cristiani che stanno vivendo quegli avvenimenti sto-
rici. Tuttavia, questo metodo non spiega il valore profondo dell’opera, che non puo
ridursi a un riassunto enigmatico di fatti contemporanei.

7.4. 1l senso del tempo come storia di salvezza

L’ambiente liturgico, il continuo riferimento all’Antico Testamento e il simboli-
smo apocalittico inducono ad attribuire all’autore dell’Apocalisse un interesse sto-
rico pil1 generale e, soprattutto, pit teologico: cio che gli sta particolarmente a cuore
¢ il mistero di Gesu Cristo, evento fondamentale che permette di comprendere il
senso di tutto il progetto divino, vale a dire la storia della salvezza, preparata nella
storia di Israele, attuata dal Messia e in via di compimento nella storia della Chiesa.

Questo metodo esegetico, pur nella molteplicita delle sfumature, & stato seguito
dalla maggior parte dei commentatori patristici e medievali fino al XII secolo49; oggi
¢ comunemente riconosciuto il suo valore, anche se molti esegeti che lo seguono
propongono interpretazioni diverse, sottolineando aspetti differentis0.

1l passato, il presente e il futuro, nell’ambito della liturgia, si rafforzano e si inte-
grano a vicenda: nella celebrazione, infatti, la comunita cristiana ricorda il passato
salvifico degli interventi di Dio (nell’economia dell’Antico Testamento, nel mistero
pasquale di Cristo, nella propria esperienza comunitaria), vive al presente il suo
dono di grazia e rinnova I'attesa e il desiderio del compimento finale. Nella liturgia,
dunque, il gruppo di ascolto si impegna a leggere e interpretare la propria storia
nella luce del Cristo risorto e della sua venuta, celebrata e invocata, ricordata e atte-
sa: il Signore, infatti, “¢ venuto” negli eventi fondamentali della sua Pasqua, “viene”
nella vita della Chiesa lungo la storia, “verra” per il compimento finale. Egli ¢, per
definizione, 0 €pyduevog (Colui che viene)s1.

49 G. KRETSCHMAR, Die Offenbarung des Johannes. Die Geschichte ihrer Auslegung im 1.Jahrtausend,
Stuttgart 1985.

50 H. M. FERET, L’Apocalypse de Saint Jean. Vision chrétienne de [Uhistoire, Paris 1946; P. PRIGENT,
L’Apocalypse de saint Jean, Lausanne-Paris 1981 (tr. it. Roma 1985); E. Luritrl, L'Apocalisse di Giovanni,
Milano 1999; E. Corsini, Apocalisse di Gesu Cristo secondo Giovanni, Torino 2002.

51 Con insistenza il Cristo risorto afferma: «Vengo presto — €pyouot toxv» (2,16; 3,11; 22,7.12.20), anche se
i traduttori, spesso, spinti dai loro preconcetti futurologici, traducono scorrettamente con: Verro. Il desi-
derio della venuta di Cristo ¢ espresso nell’epilogo dallo Spirito e dalla Chiesa-sposa con l'invocazio-

39



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

L'annuncio del kairés escatologico. Il senso del tempo nell’Apocalisse di Giovanni

Le forme simboliche, inoltre, scelte dall’autore come strumento principale di
comunicazione del messaggio, non hanno la semplice funzione di mascherare in
modo enigmatico fatti storici contemporanei o futuri, ma conservano il loro valore
comunicativo per ogni comunita cristiana ed evocano “le cose che devono accade-
re”, cioe il senso degli eventi storici guidati dal progetto divino e orientati al compi-
mento definitivo. Proprio in quanto segni del Cristo, i simboli apocalittici hanno una
valenza “sacramentale” e cio che san Tommaso dice del sacramento puo contribui-
re notevolmente a chiarire 'impostazione complessiva dell’Apocalisse di Giovanni,
che comprende nella propria visione, non una sola, ma tutte e tre le dimensioni del
tempo: il passato, il presente e il futuro52.

L'Apocalisse, dunque, e primariamente celebrazione della Pasqua, inno liturgico
e annuncio della risurrezione avvenuta: evento centrale della storia di salvezza,
anello di congiunzione fra I'inizio e la fine, passaggio necessario dalla maledizione
del peccato alla benedizione della vita con Dio. In questo senso Gesu Cristo & cele-
brato come I'alfa della salvezza, essendo egli all’origine della nuova situazione di
vita sperimentata dalla comunita cristiana, ed ¢ anche visto come I'omega della sal-
vezza, perché tutta la vita cristiana tende al pieno e futuro incontro con il Cristo glo-
rioso nella gloria del Padre.

La Chiesa, infatti, gode gia pienamente della salvezza, ma non & esonerata dai
pericoli, dalle sofferenze, dai difficili rapporti con il mondo che non accetta I’azione
del Cristo. Di fronte al dramma della storia, dunque, I’autore dell’Apocalisse mette
bene a fuoco I'annuncio cristiano fondamentale e, proprio in virtu di questa fede nel
Cristo Risorto, propone un cammino coerente e coraggioso, perché la Chiesa sia
davvero una comunita “nuova” e abbia cosi la forza per rinnovare tutto il mondo:
«Qui appare la costanza dei santi, che conservano le proposte di Dio e la fede di
Gesu» (14,12).

L’Apocalisse si puo cosi qualificare come la divina spiegazione del senso profon-
do della storia, nel suo presente divenire, radicata nel passato e protesa al futuro.
E il senso del tempo che ne emerge ¢ quello di una relazione sponsale, gia reale
eppure tesa alla perfezione, fra la comunita e ’Agnello pasquale.

ne: «Vienil» (22,17.20); ma proprio il contesto celebrativo orienta a privilegiare il senso di presenza
sacramentale di “Colui che viene”, annuncio centrale di tutta I’Apocalisse (1,4.8; 4.,8).

52 «Sacramentum est et signum rememorativum eius quod praecessit, scilicet passionis Christi; et demon-
strativum eius quod in nobis efficitur per Christi passionem, scilicet gratiae; et prognosticum, idest prae-
nuntiativum, futurae gloriae» (STh 111, q. 60, art. 3).

40



