RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %ﬁ:

Articoli RTLu X (1/2005) 41-54

La parusia come compimento
dell’evento Gesu Cristo*

Giovanni Ancona
Pontificia Universita Lateranense (Roma)

Con il termine parusia (dal verbo greco pdreimi, che esprime il significato del-
I’essere presente o di venuta), le fonti bibliche neotestamentarie annunciano la
escatologica manifestazione gloriosa di Gesu Cristo, il quale portera a compimento
la storia umana.

Accanto all’espressione parusia, il Nuovo Testamento utilizza altre categorie ad
essa strettamente collegate come giorno del Signorel, epifania, apocalisse, manife-
stazione, che permettono di cogliere particolari sfumature all’interno della signifi-
cativa ricchezza contenutistica veicolata dal nostro termine2.

Nella storia della riflessione cristiana, 1'idea di parusia non ha ricevuto una
costante attenzione, ma nel contesto del rinnovamento dell’escatologia, che da
tempo caratterizza la teologia, essa viene ampiamente considerata ed & soggetta a
diverse interpretazioni3. Al di 1a delle possibili letture ermeneutiche, rimane fermo
il significato fondamentale dell’evento parusiaco, comprensibile nella prospettiva

* ]I presente contributo ripropone, in sostanza, quanto contenuto nel mio recente volume: Escatologia cri-
stiana, Queriniana, Brescia 2003, 339-360.

1 Altri sinonimi: il giorno, il giorno di nostre signore Gesu, il giorno di Cristo, il giorno di nostro signore
Gesu Cristo.

2 Per le ricorrenze dei termini nel NT e per il loro significato originario, cfr. G. GHIBERTI, Parusia, in G.
BARBAGLIO — S. DiaNIcH (edd.), Nuovo Dizionario di Teologia, Roma 1977, 1121-1131; A. L. MooRre, The
Parousia in the New Testament, Leiden 1966; A OEPKE, parousia, pdreimi, in Grande Lessico del Nuovo
Testamento, IX, ed. it. a cura di F. Montagnini — G. Scarpat — O. Soffritti, Brescia 1974, 839-878; W. RapL,
parousia, in H. BALZ — G. SCHNEIDER (edd.), Dizionario esegetico del Nuovo Testamento, 11, ed. it. a cura di
0. Soffritti, Brescia 1998, 819-822; In. - M. KEHL, Parusie, in Lexicon fiir Theologie und Kirche 7, Freiburg-
Basel-Rom-Wien 1998, 1402-1405.

3 Una interessante lettura delle odierne interpretazioni e rinvenibile in A. NitroLA, Trattato di escatologia
1, Spunti per un pensare escatologico, Cinisello Balsamo 2001, 417-472.

41



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

La parusia come compimento dell’evento Gesu Cristo

del compimento del mistero di Cristo e, conseguentemente, in quella del compi-
mento ultimo e universale della salvezza.

1. Il compimento del mistero di Cristo

Nella coscienza credente della primitiva comunita cristiana — ma anche nell’at-
tuale nostra coscienza di fede — I’attesa della parusia di Gesu Cristo e strettamente
legata all’evento della sua risurrezione. Quest’ultima, infatti, si costituisce anzitutto
come l'evento in cui ¢ manifesto il volto escatologico del Crocifisso: «Dio ha costi-
tuito Signore e Cristo quel Gesu che voi avete crocifisso» (At 2,36). La risurrezione,
in altri termini, inaugura la condizione escatologica di Signore e Cristo di Gesu cro-
cifisso, rivelando cosi ’azione nuova e potente del Padre che conduce a perfezione,
per la forza dello Spirito, la storia del Figlio. Per questo, il Crocifisso & «accolto nella
vita di Dio e trova nel modo di esistenza completamente nuovo presso Dio I'identita
definitiva della sua umanita e il compimento della sua storia terrena»4; egli e il
Vivente per sempre e la sua condizione di assoluta figliolanza non potra venire spez-
zata in alcun modo e definitivamente. In questo senso, la risurrezione ¢ il centro del-
I’evento globale Gesu Cristo, perché rivela pienamente I'identita dello stesso Gesu e
la sua relazione con il mistero di salvezza di Dio, teso tra creazione e compimento5.

In secondo luogo, la risurrezione di Gesu manifesta il volto escatologico della sto-
ria umana. Essa svela universalmente i tratti del futuro impressi ora sul volto del-
I'intera creazione; essa e la conferma e la garanzia che Dio e realmente interessa-
to all'uomo, alla sua storia e al suo mondo. La storia degli uomini & qualificata dalla
presenza del Risorto, nel quale Dio si rende universalmente presente in modo sin-
golarissimo e definitivo; per cui essa e introdotta nella «pienezza dei tempi», nella
pienezza della salvezza. I credenti in Cristo, crocifisso e risorto, non sono pit lonta-
ni dall’oggi definitivo della salvezza; essi si sono avvicinati alla citta futura del «Dio
vivente» (cfr. Eb 12,22; 13,14).

Tale rimando al compimento definitivo, inaugurato dalla Pasqua, suggerisce che
la fede nella risurrezione e I'attesa del compimento parusiaco non sono due eventi
diversi, ma due distinzioni all’interno dell’unico evento storico — escatologico di

4 H. KEsSLER, La risurrezione di Gesu Cristo. Uno studio biblico teologico-fondamentale e sistematico,
Brescia 1999, 293.

=

5 Cfr. J. KREMER, La risurrezione di Gesu Cristo, in W. KErN — H. J. POTTMEYER — M. SECKLER (edd.), Corso di
teologia fondamentale 2, Trattato sulla rivelazione, Brescia 1990, 219-220.

42



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Giovanni Ancona

Gesl Cristo. I impossibile credere alla risurrezione di Gesii senza attenderne la
manifestazione gloriosa e compiuta; questo perché la risurrezione del Crocifisso &
gia — come visto — la «caparra» di quanto si spera definitivamente per il futuros.
Quest’ultimo e gia realta e «quanto e gia avvenuto nei confronti di Gestu lo Spirito lo
compira anche nei nostri riguardi e nei riguardi di tutta la creazione, affinché la vita
di Dio permei tutto — senza dissoluzione della distinzione tra Dio e la creatura - e
alla fine Dio sia “tutto in tutti” (1 Cor 15,28)»7. In tal senso, I’evento pasquale ¢ un
evento dal carattere parusiaco, perché in esso si rende visibile non solo il presente
salvifico, ma anche il futuro salvifico, quel futuro che trovera piena attuazione nello
svelamento ultimo e glorioso del mistero di Gesu Cristo. I credenti sperimentano
tutto questo per ’azione potente dello Spirito e invocano il Signore risorto (mara-
natha), perché dispieghi totalmente la sua signoria salvifica con la sua venuta —
manifestazione gloriosa (parusia); essi non invocano il «ritorno» di Gesu Cristo,
come si invoca il ritorno di una persona attualmente assente. «Cristo non se ne &
mai andato; la risurrezione non ha inaugurato un vuoto cristologico nella storia»s;
per cui, i cristiani invocano il compimento del suo unico mistero salvifico.
Nell’evento parusiaco si rende pienamente svelato il mistero salvifico trinitario
e, nello Spirito Santo, Gesu ¢ riconosciuto come il Signore dell’intera creazione,
come Colui nel quale Dio fa nuove tutte le cose, perché a lui egli ha dato «ogni pote-
re in cielo e in terra» (Mt 28,18). In questo senso, il compimento parusiaco e un
evento che mette inevitabilmente fine al procedere della storia, ne ¢ il termine, e,
nello stesso tempo, la proietta in modo definitivo nell’eternita di Dio. Tale dinamica,
che intreccia tempo storico ed eternita in un legame di grazia cristologicamente for-
mato, non e semplicemente configurabile; essa non puo venire descritta nelle sue
concrete modalita di attuazione. Noi, infatti, «ignoriamo il tempo in cui avranno fine
la terra e 'umanita, e non sappiamo il modo in cui sara trasformato I'universo»?9;
per cui, nell’esprimere il contenuto dell’evento parusiaco si pud unicamente ricor-
rere al linguaggio liturgico e a schemi simbolici, cosi come suggeriscono gli autori
del Nuovo Testamento!0. L'unico linguaggio possibile, che ci permette di “entrare”

6 Cfr. A. NiTrROLA, Trattato di escatologia, cit., 419.

7 H. KESSLER, La risurrezione di Gesu Cristo, cit., 372.

8 J. L. Ruiz DE 1A PENA, L'altra dimensione. Escatologia cristiana, Roma 1981, 177.
9 Gaudium et spes 39.

10 Cfr. W. KASPER, La speranza nella venuta finale di Gesu Cristo nella gloria, in Communio 79 (1985) 40.
Uno schema simbolico della parusia si ritrova in Ap 19,1-21: cfr. U. VANNI, A modo di conclusione, in A.
CASALEGNO (ed.), Tempo ed eternita. In dialogo con Ugo Vanni S.I., Cinisello Balsamo 2002, 383-384.

43



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

La parusia come compimento dell’evento Gesu Cristo

nella profondita di questo mistero, e, quindi, la “simbolica della fede” che, a parti-
re dall’evento storico-escatologico della Pasqua di Gesu Cristo, ci fa guardare alla
pasqua definitiva ed eternall. Quest’ultima esprimera pienamente e in modo nuovo
quanto gia contenuto nella pasqua storica di Gesu; essa segnera il passaggio defini-
tivo (la trasformazione) di tutta la creazione nella gloria di Cristo Signore. Nella
fede, infatti, speriamo questa condizione escatologica definitiva, quale dono di Dio,
il quale, appunto, «prepara una nuova abitazione e una terra nuova, in cui abita la
giustizia, e la cui felicita saziera sovrabbondantemente tutti i desideri di pace che
salgono dal cuore degli uomini. Allora, vinta la morte, i figli di Dio saranno risusci-
tati in Cristo, e cio che fu seminato nella debolezza e nella corruzione rivestira 1'in-
corruzione; e restando la carita con i suoi frutti, sara liberata dalla schiavitu della
vanita tutta quella realta, che Dio ha creato per 'uomo»12.

1.1. 1l Cristo giudice

L’evento parusiaco comporta il giudizio escatologico che svelera pienamente, in
un orizzonte universale, la verita ultima della relazione degli uomini con Dio; una
relazione modulata secondo il mistero dell’incontro tra la grazia offerta in Cristo e
la risposta della fede!3. In tale prospettiva, «da una parte la parusia conferisce al
giudizio un esplicito senso di speranza e un piu chiaro valore salvifico, dall’altra il
giudizio chiarisce come la storia umana giunga in Cristo alla sua definitivita, confor-
memente al disegno di Dio. In Cristo giudice il disegno divino si rivela chiaramente
un disegno in Cristo»14. 'azione giudiziale di Cristo, infatti, gia da lui esercitata
lungo la sua esistenza storica, culminata nell’evento pasquale e proseguita dall’o-
pera dello Spirito nella chiesa, viene a compimento nell’evento parusiaco in termi-
ni di svelamento totale della verita della storia. Nel giudizio finale, in altri termini,
la storia esce definitivamente dalle sue ambiguita del presente per venire restituita,
totalmente trasformata, al suo vero ordine. Cosl, nell’incontro con Cristo giudice, il

11 Cfr. B. FortE, Teologia della storia. Saggio sulla rivelazione, l'inizio e il compimento, Cinisello Balsamo
1991, 354-355. Sul valore delle asserzioni circa il futuro e la fine della storia, cfr. G. CANoBBIO, La fine
della storia: tra escatologia e apocalittica, in A. N. TERRIN (ed.), Apocalittica e liturgia del compimento,
Padova 2000, 321-342.

12 Gaudium et spes 39.

13 La connessione tra parusia e giudizio & estremamente importante, al fine di liberare I'idea di giudizio da
tutto quel significato forense — purtroppo ancora evidente oggi in certe predicazioni di stampo moralisti-
co — che lo allontana dal suo contesto salvifico proprio.

14 G. CoLzaNI, Escatologia e teologia della storia, in G. CaNoBBIO — P. Copa (edd.), La Teologia del XX secolo.
Un bilancio 2, Prospettive sistematiche, Roma 2003, 533.

44



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %i:

Giovanni Ancona

Signore della storia, verranno pienamente alla luce tutte le intenzioni maligne
nascoste negli umani progetti di apparente felicita; i subdoli e maliziosi tentativi di
dominio sul mondo, fatti da coloro che pretendono di sostituirsi a Dio; gli iniqui gesti
di ingiustizia e di oppressione che sorgono dalla malvagita dei cuori; le contraddi-
zioni di coloro che presumono di potersi salvare indipendentemente da Dio. Nel giu-
dizio, cioe, si comprendera pienamente come il falso e superficiale cammino della
storia non sia secondo il progetto del Creatore; un cammino che conduce alla morte
e alla distruzione di ogni cosa non appartiene a Dio.

La contestazione e la crisi di ogni male ¢ gia evidente nell’esperienza del
Crocifisso-Risorto, ma nella gloria parusiaca diverra definitiva. In questo evento,
I’azione salvifica di Dio, che nella storia di Gesu si & resa nota a tutti gli uomini e al
mondo in termini di vittoria sulle potenze demoniache e di sconfitta di ogni dram-
ma esistenziale, si manifestera, per la gloria del Cristo Signore e nella forza dello
Spirito, in tutto il suo trionfo e I'universo intero potra constatarla chiaramente senza
veli. La storia, cioe, conoscera nell’azione giudiziale definitiva e gloriosa del Figlio
di Dio il vero destino riservatole dal suo Creatorel5.

Nell’'universale evento giudiziale parusiaco anche I'uomo incontra la propria
verita in Cristo. Qui, I’esistenza di ciascuno e svelata nel suo esito, valutata in rela-
zione al frutto della propria liberta responsabile. Di fronte al Cristo giudicante tutta
la storia personale di ogni uomo & come messa totalmente a nudo; le decisioni sto-
riche in favore della «luce» o delle «tenebre» (cfr. Gv 3,19-21), cosi come le deci-
sioni prese pro o contro i propri simili (cfr. Mt 25,31-46)16, vengono compiutamen-
te verificate nel confronto con I’Amore e definitivamente consacrate dall’eterno.
L'evento parusiaco, in altre parole, «¢ compimento per coloro che hanno creduto
alla parola di Dio nell’oscurita della storia, e confusione per chi ha fatto del presente
un possesso, ripudiando ’avvenire. In questo senso, la parusia e giudizio perché
mette a nudo I'aberrazione del disprezzo degli altri, della giustizia e del futuro. Non
& pit un appello alla fede, ma & salvezza o perdizione. Non c’¢ piu oscurita per nega-

15 Cfr. M. Borponi — N. CioLA, Gesu nostra speranza. Saggio di escatologia in prospettiva trinitaria, Bologna
20002, 240-242; J. L. Ruiz bE LA PENA, L’altra dimensione, cit., 181-186.

16 «La parabola illustra il principio, proclamato nell’evangelo, che il comandamento dell’amore di Dio e
quello degli uomini sono simili, rendendo manifesto che il comportamento di fronte agli altri rivela quel-
lo di fronte a Dio. Il giudizio svela quanto I'assenza del risorto non permetteva affatto di verificare, e cioe
la pratica identita fra il risorto e gli uomini. L'uomo giusto ha praticato questa identita con la sua azione:
¢ diventato prossimo agli altri e, cosi facendo, & diventato Cristo. Si & comportato come il Padre celeste
di cui parla s. Matteo (5, 45-48). Questa identita pratica nell’azione era oggetto di fede, mentre la paru-
sia la rende evidente, provocando nello stesso tempo il giudizio» (C. Duquoc, Cristologia, Brescia 19742,
625).

45



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

La parusia come compimento dell’evento Gesu Cristo

re 'evidenza. La parusia, per il fatto di essere verifica della speranza, ¢ il giudizio
stesso»17.

Tutto cio potrebbe far pensare al giudizio come a una parola che giunge all’uo-
mo dall’esterno; come se la parola giudicante si pronunciasse in una sorta di tribu-
nale appositamente allestito sulla scena finale. In realta, il giudizio & uno svelarsi
della persona di fronte alla Parola. Esso non & altro che un autogiudizio. Nella luce
divina che scruta i cuori in profondita, 'uomo accusa se stesso dei propri peccati,
svela la propria coscienza in faccia a Cristo e conferma i suoi personali meriti (la
sentenza), i quali, comunque, risulteranno sempre inadeguati nel confronto della
vita con la misura di Cristo!8. In definitiva, il giudizio rientra nella logica della sal-
vezza che appartiene solo a Dio e, in quanto fondato sull’amore che risplende sul
volto glorioso del Signore Gesu Cristo, illumina il grande valore della liberta e I'esi-
to della speranza dell'uomo che si accompagna alla totalita della propria storia,
intessuta di relazioni con gli altri fratelli e con il mondo che abita.

2. Il compimento ultimo e universale della salvezza

Nell’evento parusiaco, I'opera salvifica che Dio realizza per mezzo del suo figlio
Gesu Cristo e nella forza dello Spirito si compie in modo ultimo e universale. Tutti
gli esseri creati vengono a partecipare della stessa vita intratrinitaria di Dio; la sto-
ria umana viene definitivamente assunta nella storia divina; la creazione partecipa
compiutamente alla stessa realta divina. Questo & il dono della vita eterna; la pie-
nezza della vita, per il fatto che «Dio sara tutto in tutti» (1 Cor 15,28).

2.1. La compiuta e universale comunione dei santi (la beatitudine della Chiesa)
Il cammino della Chiesa, nella reale comunione dei credenti ha il suo termine
nell’evento della gloriosa manifestazione del suo Signore. Qui, la perfezione escato-
logica tanto sperata dai figli di Dio si manifesta, per I’opera dello Spirito, come com-
piuta e universale comunione dei santi; una comunione concretamente espressa
nella santita delle relazioni qualitativamente nuove degli uomini tra loro e quindi
nella riconciliazione che abbraccia la totalita del genere umano, stabilendola in un
amore perfetto. Lo Spirito di Dio opera, infatti, la perfezione della comunione tra gli

17 C. Duquoc, Cristologia, cit., 624-625; cfr. 623-630.
18 Cfr. H. U. VON BALTHASAR, L'ultimo atto 5, Teodrammatica, Milano 1985, 248-251.

46



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Giovanni Ancona

uomini incentrandola definitivamente nel Cristo glorioso ed evidenziando il senso
piu vero della promessa della vita eterna. Nella partecipazione alla vita trinitaria di
Dio la comunione in cielo tra i santi si esprime in un modo del tutto proprio che
potremmo “comprendere” come condizione in cui non vi & spazio per ’egoismo e l'i-
solamento, segni spesso evidenti lungo il cammino storico, e in cui ogni uomo &
totalmente aperto all’amore per Dio e per gli altril9. In altre parole, «il cielo & la
comunita di coloro che Dio ama e che amano Dio. Noi conserviamo la nostra pecu-
liare personalita, ma intrecciati insieme in una carita perfetta, si che nell’abbraccio
misericordioso di Dio ognuno ama ognuno [...]. In cielo vedremo tutto il nostro
amore, e la grazia e la pace si trasmetteranno a tutti e attraverso tutti, e tutto cio
viene osservato da ognuno, si che 'amore di ciascuno si realizza compiutamente e
si estende perfettamente a ciascun altro e a tutti. La reciproca unione degli uomini
in Cristo non e solo nel cielo: e il cielo»20.

Tale realta di perfetta espansione della comunione degli uomini nel Cristo glo-
rioso esprime ulteriormente il senso della beatitudine. Questa e, infatti, la pienezza
di quanto ogni uomo, nella sua storia, ha faticosamente costruito nella carita e di
quanto l'intera comunita cristiana ha realizzato nel suo essere nel mondo?1, in
Cristo, segno di riconciliazione universale. La vita beata non & altro che la perfetta
condizione di coloro che si sono lasciati completamente accettare da Dio; essi ora
non pongono piu resistenza alcuna all’amore elevante di Dio e sono totalmente per-
vasi dal dono della vita eterna; essi hanno maturato il loro tempo nell’incontro con
Dio uno e trino e godono perfettamente della pienezza dei beni sperati. La beatitu-
dine della chiesa e, percio, il definitivo superamento del suo tempo storico di fidan-
zamento, in cui ha gia pregustato la gioia ultima del dono radicale del suo Signore.
Per cui, nella parusia di Cristo, la chiesa ¢ totalmente conquistata da Cristo e, nello
Spirito, ne diventa la «Sposa», assolutamente libera da «ogni macchia» e «senza
ruga», vittoriosa sul mondo?22. Nell’assoluta ed eterna partecipazione alla vita di Dio,
la chiesa gode pienamente della sua vera identita e risplende nella verita del suo

19 Cfr. J. RATZINGER, Escatologia. Morte e vita eterna, Assisi 1979, 244.
20 J. B. RusskLL, Storia del paradiso, Roma-Bari 1996, 8.

21 «E infatti, i beni, quali la dignita dell’'uomo, la fraternita e la liberta, e cioe tutti i buoni frutti della natu-
ra e della nostra operosita, dopo che li avremo diffusi sulla terra nello Spirito del Signore e secondo il suo
precetto, li ritroveremo poi di nuovo, ma purificati da ogni macchia, ma illuminati e trasfigurati, allor-
quando il Cristo rimettera al Padre il regno eterno e universale» (Gaudium et spes 39).

22 Cfr. V. MARALDI, Lo Spirito e la Sposa. Il ruolo ecclesiale dello Spirito Santo dal Vaticano I alla Lumen gen-
tium del Vaticano II, Casale Monferrato 1997, 373.

47



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

La parusia come compimento dell’evento Gesu Cristo

essere mistero di comunione per tutta 'umanita (cfr. Ef 3,9-11). Essa e, secondo
I’Apocalisse di Giovanni, «la citta santa, la nuova Gerusalemme» (Ap 21,2), abitata
da Dio e ora completamente rinnovata nell’incontro definitivo con il suo Sposo.
Animata totalmente dallo Spirito di Cristo, la chiesa vive cosi la sua nuzialita che «si
realizza a un livello paritetico di amore: come Cristo e tutto per la sua sposa, cosi la
sposa e tutta per lui»23. E in questa nuzialita, che definisce il senso pitt compiuto
della vita eterna, hanno accesso tutti i popoli della terra, illuminati ora dalla gloria
di Dio e dalla sua lampada che e I’Agnello (cfr. Ap 21,22-27). La «luce eterna» del
Cristo glorioso illumina tutte le oscurita della storia e del mondo e tutta la creazio-
ne ammira lo splendore del suo volto amorevole: «Ecco, viene sulle nubi e ognuno
lo vedra; anche quelli che lo trafissero e tutte le nazioni della terra si batteranno
per lui il petto» (Ap 1,7).

2.2. La compiutezza dell’'umano (la risurrezione dei morti)

Nell’evento della parusia, ogni uomo, per il dono di Dio in Cristo, giunge al com-
pimento definitivo della propria identita personale in tutte le sue dimensioni costi-
tutive, nella sua totalita psico-somatica altrimenti detta di anima-corpo24. Questo e

23 U. VANNI, Tempo ed eternita nell’Apocalisse: traccia per una riflessione teologico-biblica, in A. CASALEGNO
(ed.), Tempo ed eternita, cit., 38. «Quando si parla di livello paritetico nel contesto della nuzialita, occor-
rono alcune precisazioni. Il modello sociale esistente allora [al tempo dell’Apocalisse] non comportava un
tale livello paritetico: I'uomo aveva una supremazia riconosciuta sulla donna, proprio nell’ambito del
matrimonio. L’autore dell’Apocalisse non ignorava tutto questo. Ma gia nell’idealizzazione nuziale dell’ AT
la prevalenza dell’amore aveva portato a un certo superamento del dislivello sociale dei due sposi. Nel
Cantico dei cantici — ad esempio — la pariteticita dei due emerge senza ombra di dubbio. Partendo allora
da questa idealizzazione della situazione coniugale e sponsale, che, sul filo dell’amore, tende a diventa-
re paritetica, 'autore sviluppa arditamente I'immagine in questo senso. Ci sara un livello paritetico di
amore tra gli uomini, Cristo, Dio. Tale livello ¢ confermato da un contesto che quasi lo esige: non avreb-
be senso compiuto parlare di coabitazione con Dio, condivisione con lui di tutto se poi il rapporto nuzia-
le conservasse ancora la dipendenza tipica del modello sociale di partenza» (In., L’Apocalisse. Erme-
neutica, esegesi, teologia, Bologna 1988, 384, nota 29).

24 Come € noto, 'essere umano, nella prospettiva antropologica cristiana, non ¢ dato nella giustapposizio-
ne accidentale di due elementi (spirito e materia/anima e corpo), ma nella loro reciproca interazione.
Lessere dell'uomo, in altre parole, si da nella concreta indissolubilita esistenziale di corpo e anima, nel-
I'unita di questi due fattori strutturali comunque distinguibili a livello metafisico. Pertanto, il compimen-
to dell’'uomo non pud consistere nella sopravvivenza di uno solo dei due fattori costitutivi del suo essere
persona, ma nella sopravvivenza di tutta la sua realta spirituale-corporea. Ora, secondo la perenne tra-
dizione della fede cristiana, nel momento della morte I'uomo non subisce un totale annientamento del
proprio essere personale, ma nella dinamica della trasformazione che interessa questo momento, per la
partecipazione di chi muore al mistero di Cristo morto e risorto, sopravvive — per il dono di Dio, non per
una qualitd immanente — un suo elemento spirituale, ’anima (I'io dotato di coscienza e volonta), che
tende al ricongiungimento con il corpo, si che la sua compiutezza antropologica diventi reale. Cfr. SACRA
CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Lettera ai venerabili Presuli delle Conferenze episcopali su alcu-
ne questioni concernenti l’escatologia (17 maggio 1979), in Enchiridion Vaticanum 6, Bologna 1981,

48



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Giovanni Ancona

reso possibile per I’evento della risurrezione parusiaca dei morti in Cristo, in cui
Dio, per 'opera dello Spirito, porta a compimento il suo progetto salvifico sull’'uomo
creato a sua immagine (cfr. Gn 1,26). Pertanto, il risorgere in Cristo di ogni perso-
na significa il diventare se stessa in modo maturo per la definitiva collocazione esca-
tologica nella comunione di Colui che & il Vivente per sempre.

Ma come puo venire pensata la trasformazione della vita umana personale in
vita radicalmente risorta? La risposta a tale interrogativo, che ha sollecitato non
poco il pensiero credente e che ha attraversato, sia pure con tonalita diverse, I'in-
tera storia del cristianesimo sino ad oggi, ¢ contenuta nel mistero della risurrezio-
ne di Cristo. La risurrezione dei cristiani, infatti, in quanto partecipazione a quella
di Cristo, & un evento che interessa — come gia detto — la totalita dell’'umano. La cen-
tralita che viene riconosciuta al corpo, in questo evento, sostanzia la suddetta affer-
mazione. Il corpo risorto, trasfigurato, cioe, non e altro dal corpo terreno. Esso &
“identico” al corpo che esprime storicamente I'unico e medesimo io personale (iden-
tita numerica), anche se trasformato in una nuova condizione. In questo senso, la
risurrezione dei corpi non significa la riassunzione del corpo biologico, che ha dato
forma fisica all'uomo lungo la sua vicenda terrena; non significa cioe la ripresa di
quanto e diventato “cadavere” con la morte. Siffatta interpretazione materialistica
non renderebbe ragione della novita trasformante inclusa nell’evento della risurre-
zione ed escluderebbe di fatto la compiutezza antropologica. Lo stesso dicasi per
una interpretazione spiritualistica che, prevedendo una radicale trasformazione
spirituale del corpo (una specie di corpo etereo), renderebbe vano il senso stesso
della corporeita, che dice il riferimento essenziale dell’io personale alla sua storia e
al suo mondo. La risurrezione, in altri termini, & I’evento che compie 'uomo nella
sua unita sostanziale di corpo e anima che lo identifica personalmente; per cui,
quando si afferma la ricongiunzione dell’anima al corpo nella risurrezione non si
vuole intendere I’atto di ricomposizione di due entita separate, ma il compimento
dell’identita umana nella totalita delle sue espressioni spirituali e corporee25. «Cio
che permane nel trapasso e l'identita personale nella complessa relazione che

1539; E.-J. NockE, Escatologia, in TH. SCHNEIDER (ed.), Nuovo corso di dogmatica 2, ed. it. a cura di G.
Canobbio e A. Maffeis, Brescia 1995, 548-549; J. L. Ruiz DE LA PENA, Immagine di Dio. Antropologia teo-
logica fondamentale, Roma 1992, 126-150; A. STAGLIANO, Risurrezione, in G. BARBAGLIO — G. Bor - S.
Dianich (edd.), Teologia, Cinisello Balsamo 2002, 1308.

25 «Questo io € corpo: il corpo ¢ la totalita dell'uomo uno che si affaccia all’esterno, che si mostra, cosi come
I’anima e la medesima totalita una e indivisa nella sua interiorita e profondita» (J. L. Ruiz DE LA PENA,
L’altra dimensione, cit., 218).

49



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

La parusia come compimento dell’evento Gesu Cristo

intratteniamo con Dio. Dal momento, pero, che 'identita personale esiste nella vita
storica di una persona, essa e necessariamente anche identita somatica. Cio che
risorgera nell’“ultimo giorno” (Gv 6,54) sara 'uomo intero, cosi come esso & diven-
tato nella figura storica della sua vita e come Dio lo vede»26. Per questo, la risurre-
zione comporta per I'uomo il recupero di tutta la propria vita e di tutta la propria
storia, il compiuto recupero di tutto cio che ha segnato la sua vicenda umana di per-
sona che si e intrattenuta consapevolmente nelle relazioni con Dio, con i propri
simili e con il suo ambiente mondano. La risurrezione corporea dell’io spirituale di
ogni uomo & la compiuta maturazione nel corpo di Cristo risorto di tutta la storia
personale di ciascuno, il definitivo superamento delle limitazioni antropologiche ter-
rene come integrazione totale di esse e non come abbandono spersonalizzante di
quanto, in realta, costituisce la misteriosita della vicenda umana. Tutti i momenti
storici di un uomo che hanno segnato il suo procedere verso la pienezza vengono
ora ritrovati trasfigurati, unificati, in Dio, il quale e fedele alla sua creazione e nulla
vuole perdere di quanto & uscito dalle sue mani. B. Seshoiié suggerisce, in proposi-
to: «Tutto cio che fa la nostra identita di uomo o di donna, identita modellata dalla
nostra storia terrestre, sara dunque tutto conservato, pur essendo trasfigurato.
L’essere personale che noi ci saremo forgiati, la ricchezza delle nostre esperienze,
il patrimonio culturale acquisito nella nostra esistenza, tutto questo, che e frutto
della grazia e della nostra liberta, si conservera con tutte le capacita di apertura, di
relazione e di comunione cosl suscitate. Il cielo sara il luogo in cui si ritroveranno
le relazioni umane stabilite in questo mondo. Dio allora potra prendere in mano
questo essere incompiuto per dargli nuove dimensioni di cui noi non abbiamo
idea»27. Non sappiamo e non possiamo, infatti, rappresentarci adeguatamente la
corporeita risorta. Di certo & che «come abbiamo portato I'immagine dell'uomo di
terra, cosi porteremo 'immagine dell'uomo celeste» (1 Cor 15,49).

Tutto cio dice anche il carattere comunitario della risurrezione dei morti, pro-
priamente anticipato nella glorificazione di Maria in corpo e anima28. La risurre-

26 C. GRECO, «Vita mutatur, non tollitur». La risurrezione del corpo in prospettiva teologico-fondamentale, in
G. Lorizio (ed.), Morte e sopravvivenza. In dialogo con Xavier Tilliette, Roma 1995, 349; cfr. J. MOLTMANN,
La via di Gesu Cristo. Cristologia in dimensioni messianiche, Brescia 1991, 293-297.

27 B. SESBOUK, Dopo la vita. Il credente e le realta ultime, Cinisello Balsamo 1992, 126. Cfr. J. MOLTMANN,
L’avvento di Dio. Escatologia cristiana, Brescia 1998, 79-84.

28 «Se la risurrezione di Cristo & principio e modello della risurrezione escatologica della Chiesa, come suo
corpo, I’'assunzione di Maria & la prima attuale e formale attualizzazione di tale evento ecclesiale in quan-
to coinvolgente la corporeita umana. Tuttavia, ’assunzione di Maria, che come la risurrezione di Cristo
appare come una realta che appartiene gia al compimento ultimo del tempo, ma rimanda, in quanto ne

50



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %ﬁ:

Giovanni Ancona

zione, infatti, & ’evento in cui la comunione escatologica dei risorti corporalmente
in Cristo si manifesta in pienezza e perfezione. Nessun evento storico-salvifico e
puramente individualistico; per cui, la risurrezione gloriosa di ciascun uomo sara
I’esito conclusivo di tutto quel processo di incorporazione a Cristo, ecclesialmente
formato, che prende ’avvio nel sacramento della rigenerazione battesimale29. Lo
Spirito di Dio, che permette e qualifica il cammino del cristiano come itinerario di
pienezza antropologica in Cristo, conformera i risorti al corpo stesso di Gesu Cristo
(cfr. Rm 8,11) e ciascun redento esprimera la totale apertura del proprio essere in
relazione agli altri. Solo allora la storia di ciascun uomo sara veramente compiuta,
perché escatologicamente legata ai suoi fratelli nel corpo di Cristo e quindi total-
mente accogliente I'umanita dei compagni di viaggio30. La riassunzione trasfigura-
ta della propria storia, infatti, comprende la pienezza della responsabilita umana
nel suo svelarsi dell'uno all’altro, nel suo dinamismo comunicativo che incrocia le
esistenze reciprocamente donanti e accoglienti. Nel corpo risorto e glorioso di
Cristo, allora, tutti gli uomini si ritroveranno e si riconosceranno nello Spirito come
figli di un solo Dio e Padre. In questa realta sommamente comunicativa e acco-
gliente trova necessariamente posto il mondo creato, “il quale & intimamente unito
con 'uomo e per mezzo di lui arriva al suo fine”31. Il compimento definitivo del pro-
getto salvifico di Dio si realizza, infatti, nella perfetta unita dei viventi con la loro
storia e con il loro mondo. Per questo, «la creazione stessa attende con impazienza
la rivelazione dei figli di Dio [...] e nutre la speranza di essere lei pure liberata dalla
schiavitu della corruzione, per entrare nella liberta della gloria dei figli di Dio» (Rm
8,19-21).

€ annuncio, al compimento della glorificazione corporea di tutta la Chiesa, esprime in particolare quel
valore sociale interpersonale della glorificazione corporea che viene indicato dal simbolo biblico di Israele
quale “sposa”. La parusia realizzera pienamente nella comunita risuscitata il prototipo realizzato gia
nell’Assunta quale sposa escatologica dell’Agnello (Ap 21,9)» (M. Borboni — N. CioLA, Gesu nostra spe-
ranza, cit., 253).

29 Cfr. M. Borponi — N. CioLa, Gestt nostra speranza, cit., 251-252; A. STAGLIANO, Risurrezione, cit., 1310-
1311.

30 «Non solo i cristiani, bensi pure coloro che non hanno mai conosciuto Gesu e che tuttavia gli furono vici-
no nel servizio da loro reso ai poveri, parteciperanno — inopinatamente — con lui al regno di Dio» (H.
KESSLER, La risurrezione di Gesu Cristo, cit., 375).

31 Lumen gentium 48.

51



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

La parusia come compimento dell’evento Gesu Cristo

2.3. Il compimento del mondo (la ricapitolazione di tutte le cose in Cristo)

Nella parusia, lo Spirito di Dio realizzera la perfetta comunione non solo tra gli
uomini, ma anche degli uomini con il creato e con tutte le buone opere realizzate
dall’ingegno umano; una intima unione, quest’ultima, totalmente trasfigurata nella
gloria di Cristo32. Il compimento del piano salvifico di Dio, infatti, include tutta la
creazione nella sua strettissima relazione all’'uomo. «Come la prima creazione del-
I'uomo ¢ essenzialmente legata alla creazione del mondo che non & un semplice sce-
nario dell’opera creativa di Dio, ma una sua dimensione intrinseca a cui 'uomo e
congiunto proprio come “corpo” ed “immagine di Dio”, cosi la parusia, in cui la
prima e la seconda creazione trovano il loro compimento escatologico, ha una sua
dimensione essenziale proprio nella realta cosmica»33.

La promessa di un totale e definitivo rinnovamento del mondo ad opera di Dio,
come promessa di «un nuovo cielo e una nuova terra» (cfr. Is 65,17-25; 2 Pt 3,13;
Ap 21,1)34, & un dato di fede piuttosto diffuso nella complessiva tradizione biblica
canonica, nel corpus apocalypticum di matrice giudaica e cristiana e nell’insegna-
mento ecclesiale35. Con esso si intende esprimere la convinzione credente, che si
traduce in speranza, circa il compimento del mondo come dimensione particolar-
mente essenziale dell’evento parusiaco.

La verita della suddetta convinzione di fede & manifesta nell’orizzonte storico-
salvifico dell’intero progetto di Dio sull’'umanita e sull’intera creazione. La salvezza
dell’'uomo - nell'insieme della visione antropologica biblica —, infatti, ¢ sempre cor-
relata al mondo, all’'universo materiale. Le azioni salvifiche di Dio, in altri termini,
abbracciano sempre e contemporaneamente I'uomo e il suo mondo ed esigono la
libera responsabilita dell'uomo per se stesso e per il suo mondo. In tal senso, il cam-
mino dell’intera creazione ¢ mediato dal procedere dell'uomo sino al raggiungi-
mento del proprio destino. Il fine, il compimento di quanto esiste, cioe, passa sem-
pre e inevitabilmente attraverso I'uomo, perché questi e il tramite della risposta di

32 Cfr. Gaudium et spes 39.

33 M. BORDONI, Risurrezione, Parusia, Pneumatologia, in N. Ciora (ed.), Servire Ecclesiae. Miscellanea in
onore di Mons. Pino Scabini, Bologna 1998, 238.

34 Nella tradizione biblica neotestamentaria si rintracciano espressioni contenutisticamente equivalenti,
come «palingenesi» e «restaurazione di tutte le cose» (cfr. Mt 19,28; At 3,21).

35 Per un richiamo essenziale al dato biblico, cfr. A. BoNnora, Cosmo, in P. RossaNO — G. RAVASI — A. GIRLANDA
(edd.), Nuovo Dizionario di Teologia Biblica, Cinisello Balsamo 1988, 322-340. Uno studio specifico sulla
importante presenza del tema nella teologia paolina e offerto da G. BARBAGLIO, Creazione e nuova crea-
zione nella teologia paolina, in P. GIANNONI (ed.), La creazione. Oltre l'antropocentrismo?, Padova 1993,
187-238.

52



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Giovanni Ancona

ogni cosa alla chiamata di Dio creatore; nel rapporto essenzialmente salvifico tra
Dio e I'uomo & coinvolto il mondo, perché 'uomo non & responsabile solo di se stes-
so davanti a Dio, egli & impegnato anche dalla responsabilita per il mondo36. Mondo
e uomo non sono cosi due entita che si incontrano accidentalmente, ma creazione
che esprime un dinamismo relazionale, in cui le alterita si incontrano nella respon-
sabilita e nel costitutivo reciproco valore3?. Per questo, la speranza dell'uomo &
anche speranza per il mondo; ’attesa della compiuta redenzione da parte dell’uo-
mo e anche l'attesa della intera creazione. L'apostolo Paolo testimonia apertamen-
te la continuita che accomuna la speranza dell’'uomo e del creato: «Sappiamo bene
infatti che tutta la creazione geme e soffre fino ad oggi nelle doglie del parto; essa
non ¢ la sola, ma anche noi, che possediamo le primizie dello Spirito, gemiamo inte-
riormente aspettando 1’adozione a figli, la redenzione del nostro corpo» (Rm 8,22-
23). Risulta inconcepibile, pertanto, un compimento dell’'umano che non coinvolga
il suo mondo, una trasformazione gloriosa della corporeita umana senza una tra-
sformazione del mondo in «un nuovo cielo e una terra nuova»3s.

L'evento parusiaco, allora, comprende il compimento del mondo come compi-
mento di tutta la creazione in Dio, quale ricapitolazione in Cristo di tutte le cose (cfr.
Ef 1,10), per I'opera dello Spirito. In questa azione escatologica definitiva, il pro-
getto di Dio sulla creazione si rivela in tutto il suo fine salvifico. Tutto diviene “rias-
sunto” in Cristo che, per la forza del suo Spirito, risana ogni scompenso prodotto
dalle inautentiche relazioni dell’'uomo con il suo mondo e rinnova compiutamente
quanto & prodotto in positivo dalla responsabile e partecipata opera creativa dell’u-
manita intera. Il compimento del mondo nella parusia di Cristo, in sostanza, estrin-
seca pienamente e definitivamente la vicenda entusiasmante della storia salvifica di

36 Si possono vedere, in merito, le interessanti riflessioni di R. GuArDINI, Mondo e persona. Saggio di antro-
pologia cristiana, a cura di S. Zucal, Brescia 2000.

37 Si veda, in proposito, ’aggiornata riflessione sul tema della creazione, in un quadro storico, scientifico,
filosofico e teologico di S. MURATORE, Creazione, in G. BARBAGLIO — G. Bor - S. Dianich (edd.), Teologia, cit.,
303-322. Un interessante e significativo percorso critico interdisciplinare sulla relazione uomo e cosmo
in un orizzonte teologico-pneumatologico & offerto da V. MARALDI, Lo Spirito creatore e la novita del
cosmo, Postfazione di L. Galleni, Milano 2002.

38 A ragione J. Moltmann, che da tempo & interessato all’escatologia cosmica, afferma: «Un’escatologia cri-
stiana che non si dilatasse fino a diventare escatologia cosmica rimarrebbe una soteriologia gnostica che
prospetta non la redenzione del mondo, bensi una redenzione dal mondo, non la redenzione del corpo,
ma una redenzione dell’anima dal corpo. Gli esseri umani, pero, non sono destinati a diventare angeli, la
cui patria ¢ il cielo e che sulla terra si sentono come in terra straniera. Essi sono fatti di “carne e san-
gue”. 1l loro futuro escatologico € un futuro umano e terreno: risurrezione dei morti e vita del mondo che
deve venire» (L’avvento di Dio, cit., 285).

53



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

La parusia come compimento dell’evento Gesu Cristo

Dio con I'umanita, dove ’azione di Dio & assolutamente eccedente ogni risposta
umana.

Le modalita con cui Dio trasformera il creato in «un nuovo cielo e una nuova
terra» non ci sono ovviamente note39. In questo caso e a maggior ragione la teolo-
gia deve professare e insegnare la docta ignorantia futuri40. Essa puo dire sola-
mente che tra il mondo presente e quello futuro trasfigurato ci sara una certa con-
tinuita e non una radicale frattura. In questo senso, la predica apocalittica circa la
distruzione di questo mondo e la sua sostituzione con un mondo altro da parte di
Dio e teologicamente insensata ed eticamente dannosa, nonostante il suo intento di
voler annunciare un fatto salvifico. Le descrizioni simboliche che si rintracciano nel
Nuovo Testamento non intendono rappresentarci il futuro ultimo della creazione, né
dirci il “quando” cio avverra, ma vogliono solo trasmetterci il senso di una salvezza
dai confini universali, che abbraccia la totalita della creazione, e infonderci la spe-
ranza che «il mondo futuro sara lo stesso mondo attuale, perché Cristo & creatore e
salvatore di questo mondo, non di un altro, e sono lo stesso uomo corporeo e lo stes-
so mondo che soffrono e gemono in attesa della risurrezione futura (Rm 8,22-25)»41.

39 Cfr. Gaudium et spes 39.

40 Cfr. K. RAHNER, Il problema del futuro, in Ip., Nuovi Saggi IV, Roma 1973, 669. «In conseguenza di tale
notazione si potrebbe decidere di lasciare alle cosmologie la determinazione della fine, ritenendo che la
teologia sia interessata “solo” al rapporto della realta con Cristo; ma di fronte alle incertezze della scien-
za si potrebbe anche decidere di risolvere la questione solo dalla prospettiva teologica, fidando sulla
verita che questa conoscerebbe dalla rivelazione. In verita, sia la scienza sia la teologia mostrerebbero
in tal caso di non far conto del loro punto di partenza, che non ¢ costituito semplicemente dai dati di fatto,
bensi dal desiderio di trovare una risposta alla domanda proveniente alla persona umana dall’esperien-
za di vivere in un mondo» (G. CANOBBIO, Fine o compimento? Considerazioni su un’ipotesi escatologica, in
Quaderni Teologici del Seminario di Brescia 8, La fine del tempo, Brescia 1998, 236).

41 I. SANNA, Quale categoria di futuro? Considerazioni metodologiche, in S. MURATORE (ed.), Futuro del cosmo,
Jfuturo dell’'uomo, Padova 1997, 175.

54



