RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina ?j:

Contributi RTLu X (1/2005) 73-84

Amicitia Dei. Radice e contenuto sistematico
della teologia classica dell’amicizia con Dio
e il suo contributo all’identita cristiana

Hans Christian Schmidbaur
Facolta di Teologia (Lugano)

1. Introduzione allo stato del problema

In un dibattito mandato in onda dalla televisione francese il socialista francese
Louis Althusser ha sorpreso tutti con una frase polemica: «Fra i cristiani ogni paro-
la e ogni discorso cadono immediatamente sull’amore, e raramente sull’amicizia.
Questo non mi piace!».

Questo rimprovero pone una domanda seria alla spiritualita, alla teologia e all’a-
zione apostolica del cristianesimo e della Chiesa. In verita, nella Chiesa si parla
raramente dell’amicizia. Al contrario il concetto di amore & usato spesso, ma senza
una necessaria differenziazione: viene utilizzato come una cifra universale per I’a-
more verso il prossimo, verso Dio, verso il coniuge, verso i genitori, per 'amore fra
genitori e figli, per 'amore verso le creature o per definire ’amore verso un amico
0 una amica. Due conseguenze di questo uso frequente del concetto di amore sono
che la parola “amore” risulta da una parte inflazionata, e dall’altra non appare pit
credibile, ma piuttosto vuota.

Non possiamo veramente riconoscere e distinguere le diverse tipologie dell’a-
more, né come debba essere realizzato e praticato. Manca ancora una spiritualita
differenziata dell’amore. Questo & un impoverimento sensibile, non solo nella nostra
societa postmoderna, ma anche nella spiritualita e nella pastorale pratica della
Chiesa cattolica.

Certamente I’amicizia ha una dimensione integrale per l'esistenza cristiana. La
Sacra Scrittura, e in particolare i Vangeli, parlano dell’amicizia e la definiscono
come un rapporto fra Cristo e i discepoli, fra i discepoli fra di loro, e — questo & pro-
vocatorio — fra I'uomo e Dio. Il discepolo puo e deve essere un amico di Dio.

73



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina ?j:

Amicitia Dei. Radlice e contenuto sistematico della teologia classica dell’amicizia con Dio

Chi cerca testimonianze di una teologia dell’amicitia Dei e di una spiritualita del-
I’amicizia fra I'uomo e Dio, trova una tradizione abbondante e costante, che va dal-
I’epoca patristica fino all’illuminismo nel XVIII secolo. La teologia dell’“amicizia con
Dio” trova il suo culmine nel movimento mistico degli “amici di Dio” della spiritua-
lita del Cuore di Gesu, e del movimento del rinnovamento della fede di Francesco di
Sales e del Cardinal Fénélon; in questi movimenti si manifesta I'influenza della spi-
ritualita individualistica ed esistenziale del Giansenismo e di Pascal. In seguito que-
sto movimento si perde lentamente.

E vero che se ne trovano ancora alcuni accenni anche in eta successiva, come la
spiritualita di Scheler e di Hildebrandt, ma questi non influenzavano pitu la spiri-
tualita della Chiesa dell’epoca: erano solamente continuazioni di una spiritualita
passata. Nella teologia sistematica le testimonianze specifiche sono rare. E eviden-
te che I'idea di Dio nel deismo e I'idea dell’'uomo nell’epoca dell’illuminismo hanno
interrotto questa tradizione ricca e feconda, e purtroppo non si vede una rinascita
nella pastorale attuale della Chiesa.

Si deve riconoscere che nella predicazione e nel catechismo la Chiesa mette I’ac-
cento attualmente su un Dio buono, vicino e paziente, ma I'idea di una vera amici-
zia fra 'uomo e Dio ¢ guardata con sospetto. Le asserzioni della Sacra Scrittura
sono interpretate come antropomorfe o allegoriche. Questa tendenza si trova anche
in alcune forme di teologia razionale senza volonta edificante.

Al piu tardi dall’epoca dell’illuminismo, sorge la questione se il concetto dell’a-
more con Dio puo essere oggetto di una riflessione sistematica. Tutto il discorso di
un’amicizia tra Dio e 'uomo appartiene ai relitti di una religione e di una spiritua-
lita antropomorfe senza contenuto speculativo e sistematico? Non & il caso di pen-
sare in questi termini, ma cio che sta alla base della concezione postmoderna del-
I'uomo, del mondo e di Dio esige una spiegazione analoga e differenziata delle con-
dizioni e della possibilita di un’amicizia tra Dio e uomo, fondata in una relazione
reale tra il trascendente e il contingente. La filosofia antica e la teologia medievale
hanno posto i fondamenti essenziali. Credo che questi fondamenti abbiano una vali-
dita compatibile con I’antropologia moderna.

2. L'origine della teologia cristiana dell’amicizia

La tradizione della teologia dell’amore tra Dio e I'uomo ha le sue radici nel dia-
logo del cristianesimo primitivo con la filosofia greca e latina. Nella filosofia antica
la categoria dell’amicizia godeva di grandissima stima, sia come amicizia privata sia

74

—



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina ?i:

Hans Christian Schmidbaur

come amicizia pubblica. Non conosciamo nessun filosofo dell’epoca antica che non
avrebbe discusso della philia e riflettuto sull’importanza di questa philia per 1'uo-
mo, per la sua applicazione nella comunita e nello stato. Questo tesoro di sapienza
dell’antropologia antica fu assunto con grande rispetto dagli autori cristiani.
Riconoscevano in esso una nobilta spirituale con una reale affinita con lo spirito del
Vangelo, un raggio di una sapienza donata da Dio e non perduta o completamente
distrutta dal peccato originale. Il resto di questa sapienza del paradiso equivaleva a
un punto di partenza per il messaggio dell’'uomo nuovo nella grazia di Cristo. La
risurrezione e la santificazione grazie a Cristo, il verbum incarnatum, sono la via
per una nuova amicizia — non solo tra uomo e uomo, come nuovi fratelli e sorelle in
Cristo, ma anche tra 'uomo nuovo e Dio.

Il grande anelito senza compimento dell’antichita pagana e la realizzazione di
una vera amicizia nella societa e nel mondo, si realizzano attraverso Cristo, il nuovo
Adamo. La dottrina cristiana dell’amicizia risulta da una sinergia feconda tra la
sapienza antica con la sua antropologia e il messaggio cristiano.

2.1. 11 concetto di amicizia nell’epoca greco-romana

L’antica filosofia nella sua autocomprensione intendeva essere una scienza pra-
tica e rivolta al cosmo, con lo scopo di offrire una dottrina della vita riuscita.
Limportanza che la filosofia antica assegnava all’amicizia per raggiungere questa
meta non e difficilmente superabile. Stranamente, in questo periodo si attribuisce
all’amicizia, definita come philia, un grado superiore rispetto all’amore tra marito
e moglie. Lamore dell’eros con la sua passione include un certo desiderio “rivolto
in sé” e causa tensioni e conflitti. L'eros e piu vicino alla corporeita e alle forze
impulsive che alla facolta mentali e alla razionalita. La philia invece — libera dalle
forze impulsive e dalla sessualita - si basava su valori come I'uguaglianza, il rispet-
to e la franchezza, il corretto uso dei beni materiali e immateriali: un uomo che
avesse imparato a vivere secondo la virtu della philia, sarebbe stato fortunato e
avrebbe avuto successo. Questo vale anche nelle vicende infelici di una sorte dura:
i veri amici dimostrano solidarieta attiva, che rafforza il legame dell’amicizia.

Gli autori antichi si sforzavano di realizzare un’etica dell’amicizia nella vita pri-
vata e pubblica, nelle istituzioni dello stato e della societa. I filosofi antichi distin-
guevano la vera amicizia dalle altre forme di relazioni umane, che apparivano come
amicizia, ma in realta non lo erano.

Secondo Platone (Lys. 222d) 'amicizia e basata sull’aspirazione all’idea del
buono amabile. Aristotele definisce I’amicizia perfetta «quella dei buoni e dei simi-
li nella virtu: costoro infatti si vogliono bene reciprocamente in quanto sono buoni,

75

—



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina ?j:

Amicitia Dei. Radlice e contenuto sistematico della teologia classica dell’amicizia con Dio

e sono buoni di per sé»1. In queste definizioni si manifestano la prospettiva oggetti-
va e la finalita impersonale. L'essenza dell’amicizia non é definita solo da criteri sog-
gettivi, quali simpatia o affetto personale, ma dal fine dell’intenzione comune: il fine
o telos definisce I'essenza di una cosa. Questa essenza mira a una fruizione comu-
ne del buono nell’aspirazione comune a tutto quel che & buono, vero e giusto. Il valo-
re oggettivo & imparziale a contatto con un desiderio comune, e la base solida del-
I’amicizia. Questo valore oggettivo crea nell’'uomo una tensione: I’essenza oggettiva
dell’amicizia ¢ fondata su questa tensione trascendentale, in contrapposizione all’e-
ros e al suo desiderio ripiegato su se stesso.

Questa concezione sara di grande importanza per la dottrina medievale dell’a-
micizia. La vita dell’amicizia si realizza in un desiderio comune con lo scopo di svi-
luppare il buono, il vero e il giusto nell’altro, e con I'altro in sé. Cicerone definiva
I’amicizia come un «accordo in cose divine e umane»2. Per conseguenza afferma
che gli uomini malvagi non sono capaci di essere veri amici: sono solamente com-
pagni per fini egoistici.

Per questo motivo Platone, Aristotele, Plutarco, Cicerone e Seneca dicono: gli
elementi costitutivi della relazione della philia sono reciprocita, franchezza e ugua-
glianza3. I veri amici sono mia psiche, un’anima sola, realizzano una koinonia in
tutte le cose naturali e ideali, e si esprimono nell’essere isétes philotest. I’ amicizia
comprende cosi un ideale che attiva la facolta pitu alta dell'uomo. Secondo Aristotele
ed Epicuro una conseguenza evidente di questa posizione ¢ la disponibilita a sacri-
ficare la propria vita per I’amico5.

Secondo questa interpretazione I’amicizia ¢ una realta oggettiva ed e basata su
una finalita rivolta verso il bene. L'amore contiene uno sforzo verso il bene assolu-
to. Questa dimensione trascendentale & espressa nel fatto che 'uomo ama il bene
ultimo e assoluto anche nei beni contingenti. In un senso indiretto la filosofia anti-
ca puo parlare di un’amicizia con Dio. Il filosofo ¢, come dice Platone, un «amico di
Dio»6. Questo pensiero entra anche nella Settanta (Es 33,11; 2 Cr 20,7) e influenza
la teologia ellenistica della sapienza (Sap 7,27; Prv 14,20; Sir 13,21). Tuttavia a que-

1 ARISTOTELE, Etica Nicomachea VIII, 1156b.

2 CICERONE, De amicitia VI (20).

3 Cfr. ARISTOTELE, Etica Nicomachea 1X, 1168b.

4 Cfr. ARISTOTELE, Etica Nicomachea 1X, 1168b; Magna Moralia 11, 11 (1208b 27-31).
5 Cfr. M. THEOBALD, art. Freundschaft, in LThK 3, 132s.; PLATONE, Symp. 179b.

6 PLATONE, Plat. Leg. 716 C/D; Symp. 193B; Tim. 53 D.

76



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina ?j:

Hans Christian Schmidbaur

sto punto il pensiero antico sentiva una limitazione dolorosa: sullo sfondo del poli-
teismo, si rendeva conto che gli dei non si identificavano con il bene ultimo. Gli dei
sono esseri immortali, certamente, ma senza moralita. Essi sono, nelle loro emo-
zioni, egoisti, invidiosi, arbitrari e ingiusti. Un uomo saggio sa quanto sia importan-
te temerli, venerarli e adorarli, per godere del loro favore; ma ciascuno sa come sia
impossibile amare un dio.

Molti filosofi antichi mettevano in dubbio I'esistenza di tali dei, perché la man-
canza di bonta e d’amore non & compatibile con I'idea metafisica di un essere asso-
luto e ultimo. Lo sfondo ultimo deve essere solo uno e con una bonta ultima. Questo
hen-teion della filosofia neo-platonica era percepito come noesis noeseos, il pensie-
ro di pensiero, curvato in sé nel pleroma della propria esistenza assoluta, e senza
relazione con il cosmo mutevole e la sua storia. Un’amicizia tra 'uomo e quest’esi-
stenza assoluta non era pensabile e possibile.

Anche Aristotele negava la possibilita di un’amicizia tra I'uomo e Dio: in primo
luogo perché una relazione tra I'uomo e Dio sarebbe senza uguaglianza, e in secon-
do luogo perché in questa relazione non esisterebbe la possibilita di un amore pari-
tetico. Aristotele scriveva sobriamente: «Alcuni pensano che esisterebbe amicizia
(philia) tra I'uomo e il divino... questo e falso. Philia esiste solamente la, dove c’¢ la
possibilita di una risposta. Un amore verso dio € senza possibilita di una tale rispo-
sta. Sarebbe veramente assurdo dire “lo amo Zeus”»7.

Possiamo dunque constatare nell’epoca antica un grande desiderio di un’amici-
zia con Dio, ma I’aspirazione restava non solo senza soddisfazione, ma anche senza
possibilita di una tale soddisfazione. La riflessione e la concezione del mondo nel-
I’epoca tardo-antica aveva una tendenza al pessimismo e all’introversione, come
nella Stoa e nelle opere dell’imperatore romano Marco Aurelio. L'ideale dell’amici-
zia ci raggiunge, ma davanti alle limitazioni e alla fallibilita dell'uomo resta senza
possibilita di una vera soddisfazione. Essere uomo significa sempre sentirsi solo,
nella relazione con un theion senza risposta diretta e interpersonale.

2.2. Lamicizia dell’Antico Testamento

Sorprendentemente, I’Antico Testamento ebraico non conosce una parola pro-
pria per il concetto di amicizia. La relazione tra Davide e Gionata e descritta secon-
do i termini dell’amore con una donna (2 Sam 1,26). Solo per influsso dell’ellenismo
il topos dell’amicizia emerge nella Sacra Scrittura: il libro del Siracide (6,5-17) offre

7 ARISTOTELE, Magna Moralia 11, 11 (1208b, 27-31).

77



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina ?j:

Amicitia Dei. Radlice e contenuto sistematico della teologia classica dell’amicizia con Dio

un trattato meditato sulla natura dell’amicizia con tutti gli elementi dell’etica elle-
nistica sul tema. Ma questo trattato supera la posizione greca in un punto decisivo:
I’amicizia umana & posta nella capacita di un’amicizia con Dio: «Un amico fedele &
un balsamo di vita, lo troveranno quanti temono il Signore. Chi teme il Signore &
costante nella sua amicizia, perché come uno &, cosi sara il suo amico» (v. 16 s.).

La concezione ebraica di Dio implica I'idea di un’amicizia di Dio per 'uomo; que-
sto & possibile solamente sul fondamento dell'immagine biblica di Dio e dell'uomo:
Dio e uomo sono collegati dal concetto dell'uomo come imago dei, vero ritratto di
Dio. L'uomo & una creatura che sta di fronte a Dio (Gn 1,26s.) e capace di un rap-
porto con lui. Certamente non c¢’e¢ uguaglianza tra Dio e 'uomo, ma solo un’analo-
gia. In un senso non univoco, ma analogo, la relazione tra Dio e 'uomo pu0 essere
designata come un’amicizia.

Questo diventa chiaro nelle relazioni di Dio con i padri della fede, Abramo,
Isacco e Giacobbe, nell’idea dell’alleanza del Sinai. Dio si dimostra come un Dio che
resta fedele, anche davanti all’infedelta del suo popolo. Sotto I'influsso della filoso-
fia ellenistica dell’amicizia avviene una rilettura dell’esperienza propria di Dio.
L'amicizia umana si fonda primariamente nell’amicizia di e con Dio. Un vero amico
fedele di Dio sara un vero amico degli uomini. Esempi evidenti ne sono i libri di
Tobia, Rut ed Ester, o la filosofia di Filone di Alessandria8.

3. Pamicizia del Nuovo Testamento

L’idea di un’amicizia dell'uomo con Dio (e tra Dio e gli uomini) e frequente nella
teologia ebraica. Ma I’analogia tra Dio e uomo & un’analogia enormemente distan-
te: troppo grande ¢ la distanza tra il Dio infinito e 'uomo limitato. I tre profili del-
I’amicizia, reciprocita, franchezza e uguaglianza, sono realizzabili in questo mondo
solo in modo rudimentale, senza possibilita di compimento. L'idea di un’amicizia con
Dio nella sua finalita resta stranamente incompiuta e irrealizzabile.

Il concetto dell’amicizia riceve il carattere di un presentimento di qualcosa, di un
bene futuro, di una nuova vita eterna con Dio in una relazione perfetta ed eterna
con lui. L’apostolo Paolo parla di questa grandezza «preparata da Dio per coloro che
lo amano» (1 Cor 2,9). Gesu Cristo nella teologia di Luca e di Giovanni combina il
concetto ebraico con quello ellenistico di un’amicizia con Dio.

8 Cfr. FILONE, Virt. 109; Prob. 79; Det. 33.37.

78



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina ?j:

Hans Christian Schmidbaur

Gesu Cristo ha definito la sua missione come un tempo di gioia e di salvezza.
Gesu e il grande “s1” per tutte le promesse di Dio. Gesu & ’amico dei poveri, degli
uomini emarginati, perduti e peccatori. In Cristo e con Cristo appare I’amore di Dio
che perdona e rinnova. Cristo chiama 'uomo perduto a una nuova relazione con
Dio. 1l vangelo di Giovanni chiama questa relazione amicizia: «Non vi chiamo piu
servi..., ma vi ho chiamato amici, perché tutto cio che ho udito del Padre 1'ho fatto
conoscere a voi» (Gv 15,15). Gesu si presenta come il vero amico; egli condivide
tutto con i suoi amici: la sua vita, la sua conoscenza, la sua missione e il suo man-
dato, la sua relazione con il Padre e la sua eredita come un’unione nella gloria di
Dio.

Questa promessa riceve il suo senso profondo nell’avvenimento dell’incarnazio-
ne; nella sua lettera alla comunita di Filippi, I'incarnazione appare come uno
“scambio mirabile”: Cristo da a noi la sua divinita e assume la nostra natura umana
(Hos en morphe theou hyparchon, ouk harpagmon hegésato to einai isa theo; alla
heauton ekenosen morphen doulou labon en homoiomati anthropon genomenos kai
schemati heuretheis hos anthropos) (Fil 2,6s.). Il mistero dell’incarnazione e allora
il compimento reciproco dell’idea di un’amicizia tra 'uomo e Dio: i tre profili del-
I’amicizia — reciprocita, franchezza e uguaglianza — sono realizzati nell’incarnazio-
ne di Dio. L'incarnazione é I'ultima conseguenza dell’amicizia di Dio. Il logos, con
I'unione della natura umana e divina, e il nuovo spazio aperto per la realizzazione
di un’amicizia completa tra Dio e uomo.

Ma anche questo rapporto & un rapporto reciproco: anche le persone divine abi-
tano nel discepolo di Cristo: «Se uno mi ama, osservera la mia parola e il Padre mio
lo amera e noi verremo a lui e prenderemo dimora presso di lui» (Gv 14,23). I veri
amici sono mia psiche, una sola anima, come diceva Aristotele. Questa unita e rea-
lizzata tra la persona umana e la persona divina in una mutua inhaesio, una inabi-
tazione reciproca fra Dio e 'uomo nel profondo dell’anima.

Cosi giunge al suo compimento 1'ultima aspirazione dell’amicizia umana, cioe la
partecipazione al bene ultimo personale. Di conseguenza possiamo parlare di un’a-
micizia perfetta fra Dio e I'uomo. In Cristo Dio non ama solo I'uomo come imago sui,
ma Dio ama I'uomo come un fratello di Cristo. Viceversa I'uomo e capace di amare
in Dio suo fratello come un’immagine di se stesso. Puo rivolgersi a Dio come a uno
che puo sentire con un cuore umano, che puo comprendere e corrispondere nell’a-
more.

Cristo ci invita a un rapporto amichevole col Padre come con un amico paterno.
Dobbiamo chiedere tutto nella certezza che il padre non nega niente al figlio, a patto
che questo serva alla sua salvezza. Ci sono molte parabole che illustrano questo

79

—



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina gj:

Amicitia Dei. Radlice e contenuto sistematico della teologia classica dell’amicizia con Dio

rapporto amichevole: «Chiedete e vi sara dato; cercate e troverete; bussate e vi sara
aperto; perché chiunque chiede riceve, e chi cerca trova e a chi bussa sara aper-
to»... «Se voi dunque che siete cattivi sapete dare cose buone ai vostri figli, quanto
piu il Padre vostro che e nei cieli dara cose buone a quelli che gliele domandano!»
(Mt 7,7-11; Lc 11,9-13).

Dando la sua vita, il Signore ha autenticato e compiuto la radicalita della sua
amicizia immutabile: «Nessuno ha un amore pitt grande di questo: dare la vita per
i propri amici. Voi siete miei amici, se farete cio che io vi comando» (Gv 15,13s.).
L'amicizia di Cristo supera anche il fallimento dei suoi discepoli, persino il tradi-
mento. Gesu accoglie Giuda Iscariota nel giardino del Getsemani dicendo: «Amico,
per questo sei qui!» (Mt 26,50). Sono parole ironiche? Crediamo di no. A nostro giu-
dizio queste parole significano un’ultima offerta per rientrare nell’amicizia. Questa
amicizia resta offerta a Giuda anche nel momento in cui le conseguenze mortali del
suo tradimento non sono pil revocabili. Cristo risuscitato richiama nella sua amici-
zia anche Pietro e i discepoli che I’hanno abbandonato: la scena presso il lago di
Tiberiade e impressionante, quando Cristo risuscitato da I'occasione a Pietro di
riparare il suo triplice tradimento. Per due volte gli chiede: agapas me?, e Pietro
risponde: «tu sai che ti amo (hoti philo se)». La terza volta Gesu chiede: Simon
Joannou, phileis me?, e la risposta di Pietro e: «Signore, tu sai tutto, tu sai che io ti
amo (hoti philo se)» (Gv 21,15s.).

11 discepolo dopo la pasqua e un amico di Cristo. ’amicizia come auto-espres-
sione propria dei cristiani assume un valore ecclesiologico nella letteratura delle
comunita di Giovanni, fondate da quell’apostolo chiamato il discepolo che «il
Signore amava». Anche negli Atti degli Apostoli i cristiani sono detti «amici» (At
27,3). Luca caratterizza la prima comunita cristiana a Gerusalemme come una
comunita di amici con I'ideale greco dell’amicizia. Le categorie aristoteliche sono
assunte per caratterizzare questa prima comunita: «un cuore solo e un’anima sola»,
«ogni cosa era fra loro comune» e non nascondevano niente fra loro (At 4,32-5,11).
La koinonia cristiana e I'ideale greco dell’amicizia s’avvicinano.

4. Alcuni aspetti per uno sviluppo della teologia dell’amicizia
Nell’antichita cristiana la riflessione sull’amicizia verso Dio si approfondisce
ulteriormente. I Padri tentarono di conservare I’eredita dell’antichita pagana e ren-

derla feconda per il cristianesimo. Nello stesso tempo cercarono di dimostrare come
il cristianesimo fosse il compimento e il superamento dell’ideale antico di amicizia

80

—



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina gi:

Hans Christian Schmidbaur

secondo il motto: «Quello che avete sperato e pensato sempre, ma che restava fino-
ra senza adempimento, questo e annunciato da noi». Il discorso di Paolo
sull’Areopago offre un prototipo della predicazione protocristiana rivolta ai pagani
colti.

Ambrogio, Agostino e Giovanni Crisostomo sono i Padri della dottrina cristiana
dell’amicizia: in essi sono sintetizzate I’eredita filosofica antica e ’amicizia con il Dio
di Gesu. Tutti e tre gli autori mettono I’accento sul carattere difettivo dell’amicizia
naturale umana, che non puo mai raggiungere I'ideale. Confrontano poi questa con-
cezione con Cristo come amico vero. Solo I’amicizia con Cristo & costante e duratu-
ra. Solo vivere con lui da felicita e compimento di un tale desiderio di durevolezza.
Solo I'amicizia con Cristo rende capaci di amare veramente I’altro9. All’amor con-
cupiscentiae, la condizione dell’'uomo peccaminoso, s’oppone I’amor amicitiae; per
conseguenza 1'uomo dello stato decaduto non puo realizzare I'ideale dell’amicizia.
Il peccato si definisce come I'incapacita di mettersi in relazione: questa ¢ la curva-
tio in se. Secondo Agostino 'uomo diventa capace di amare Dio e 'uomo solo per
grazia. Egli ne offre un chiaro esempio nelle sue Confessiones, descrivendo il pro-
prio cammino attraverso le vicende dell’amore umano non salvato fino all’amicizia
con Dio. Agostino applica a se stesso la parola di Gestu: «Non voi avete scelto me, ma
io ho scelto voi e vi ho costituiti perché andiate e portiate frutto e il vostro frutto
rimanga» (Gv 15,16). Si credeva cercato da Cristo e chiamato nella sua amicizia
prima di averlo cercato egli stesso. L'amicizia reciproca implica per 'uomo I’origi-
ne dell’essere salvato e crea la Chiesa. Su questo pensiero si fonda I’'idea del mona-
chesimo occidentale. La Regola di san Benedetto traduce direttamente gli ideali
greci dell’amicizia. La concordia, il possesso in comune e 'uguaglianza devono esse-
re realizzati attraverso la vita comune con gli uomini e con Cristo.

Nella teologia monastica del medioevo la concezione cristiana dell’amicizia giun-
ge al suo apice e assume un carattere sistematico e spirituale con Bernardo di
Chiaravalle, Bonaventura e Tommaso d’Aquino. Soprattutto in Bernardo I’amicizia
con Dio rivestira un carattere affettivo-mistico e influira con le sue tendenze unifi-
catrici su Meister Eckhart, sulla mistica spagnola del XVI secolo e anche piu tardi.

9 AcosTINO, Contra duas epp. Pel.; Giovannt Crisostomo, Comm. Coll. 1,3; AMBRoGIO, De off. 111,133.

81



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina gj:

Amicitia Dei. Radlice e contenuto sistematico della teologia classica dell’amicizia con Dio

5.L’amicizia in Dio e con Dio:
la dottrina dell’amicizia di san Tommaso d’Aquino

Tommaso d’Aquino cerca di sintetizzare tutta la tradizione filosofico-teologica
dell’amore e da molto spazio alla riflessione sull’amicizia. Facendo un ultimo passo
in avanti lega il pensiero dell’amicizia alla vita interiore di Dio stesso. Secondo san
Tommaso I’amore fra le persone divine assume il carattere dell’amicizia. Dio dimo-
stra il suo amore amichevole non solo nelle relazioni esteriori, ma anche in se stes-
so. In questa prospettiva tutta ’opera salvifica di Dio, cioé la creazione, special-
mente quella dell'uomo e la sua salvezza, si possono comprendere come un amore
amichevole verso I’esterno. Dio ha creato 'uomo come persona e ritratto di se stes-
so per chiamarlo all’amicizia con sé e per perfezionarlo attraverso la partecipazio-
ne all’amicizia delle persone divine.

In un senso analogico I’amore dell’amicizia umana e la vita trinitaria di Dio s’i-
dentificano, nonostante questo amore dell’amicizia umana resti finalizzato alla vita
trinitaria di Dio.

Chi si occupa delle dottrine pre-moderne si confronta inevitabilmente con un
problema: il medioevo ha una concezione del mondo come universo di essenze e
oggetti, all’opposto I’eta moderna concepisce il mondo come un universo di sogget-
ti. Questa concezione si verifica esplicitamente nella considerazione dell’amore.
L'amore nel medioevo & concepito in termini di valori obiettivi, mentre nell’epoca
moderna & concepito in termini di relazioni fra due soggetti senza esser fondato su
un valore oggettivo. Noi diciamo: gli uomini si amano, san Tommaso direbbe: amia-
mo il buono nell’amato. Questa e la concezione aristotelica.

Per Tommaso I’amore & un principio universale, che esiste non esclusivamente
fra soggetti. Esiste fra gli uomini come amore intellettuale, ma esiste anche fra gli
animali come amore sensuale, perfino nei movimenti della natura materiale senza
vita. Tutte le cose tendono a essere insieme. Tutte le cose tendono a un bene, a un
valore. Cosi ’amore esiste in tutte le creature: inconsapevolmente nella materia, in
modo sensitivo negli animali, consapevolmente e in modo riflessivo nell'uomo?0.
Tutto & bello e ha un valore oggettivo, e crea nell’altro la mozione d’amorell.
L’amore ¢ dunque una passio e mediante essa la creatura si trascende verso un

10 SThI-II q. 26 a. 1 ad 3.
11 [bid.

82



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Hans Christian Schmidbaur

valore. Esso e extasis che tende a unificarsi con I’amatol2. Se amiamo troviamo noi
stessi solo a condizione di essere con altro. Se questo carattere estatico dell’esse-
re si riferisce a se stesso e vuole sfruttare 1’altro in una curvatio in se egoistica,
diventa un amore concupiscente. Se 'amore tende al valore dell’amato stesso e al
suo perfezionamento, diventa amor amicitiae, che prova il piacere della felicita del-
Ialtro.

Un tale amore intersoggettivo costituisce la forma piu alta e ricca dell’amore,
perché non tende all’incorporazione, ma alla unio, cioe crea una unione intersog-
gettiva.

L'oggetto formale dell’amore secondo san Tommaso & il valore: il bene amabile
dell’amato. Il valore suscita dentro di noi il movimento estatico dell’amore e I’atti-
ral3. Tommaso insiste su questo valore oggettivo e ontologico, perché esso solo da
senso e ordine al nostro desiderio. Chi non & buono non suscita il nostro desiderio.
Qualcosa non diventa buono perché e desiderato da noi, ma & desiderato perché e
buono. Se due soggetti si amano, esiste I'amor amicitiae, che tende alla complacen-
tia e alla connaturalitas, concordanza in natura e d’essere.

Tommaso si chiede poi che cosa significhi che Dio sia tripersonale. La sua unio-
ne deve essere unio, e il suo amore amicitia. I amore di Dio non & che amore d’a-
micizia vissuto a livello intra-trinitario in se stesso. In questa unione tutte le perso-
ne sono completamente exstasis, dall’altro e da se stesso: mutuo se dirigere sci-
ant14. Tutte le caratteristiche antiche della philia sono realizzate in questa vita tri-
nitaria divina.

E che cosa succede se questo amore nella volonta delle persone divine si pro-
tende all’esterno? Diventa ’amore del creatore che da alla creatura un’autonomia
relativa. E un amore creativo che fa partecipare il creato all’essere stesso; non &
amore restrittivo, ma lascia e fa esistere le creature. Questa esistenza e complacen-
tia, gioia di se stesso, godere reciproco e godere di Dio. Le persone divine hanno una
relazione estatica con il mondo. Se I'uomo perde la sua amicizia con Dio, I’amore di
Dio e costretto dal suo amore a “uscire da se stesso” per incontrare un altro da se
stesso, per reintrodurlo nella sua amicizia. Questa e l'incarnazione del figlio. Si
radica nell’amicitia dei, che ha una tensione alla connaturalitas, cioe a unificarsi
con ’amato.

12 STh I-1I q. 28 a. 1-4.
13 SThI-1l q. 27 a. 1-3.
14 JII Sent d. 27 q. 2 a. 1 resp.

83



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Amicitia Dei. Radlice e contenuto sistematico della teologia classica dell’amicizia con Dio

Poiché I’amore di Dio ¢ amore d’amicizia, la nostra personalita sara mantenuta
anche nella nostra unione con Dio. 1l cielo significhera per noi unio, partecipazione
all’amicizia delle persone divine, complacentia nello splendore divino. Ma restere-
mo noi stessi integralmente, uomini e non dei. Poiché I’amore di Dio & amicitia, non
vuole incorporarci, ma e exstasis verso di noi. Tommaso dice: amare l'altro signifi-
ca volere il suo benel5.

Il meglio dell’'uomo entra qui nell’amicizia con Dio, il meglio diventa se stesso.
L’amore d’amicizia che & dato all’'uomo lo rendera capace di essere lui stesso un
amico e fare le opere dell’amore di Dio. Riprendendo le parole di Gesu nel vangelo
di Giovanni (15,15 s.) Tommaso dice: il compito piu nobile dell’'uomo e diventare
«collaboratore di Dio»16. Vivere nella grazia vuol dire vivere nell’amicizia divina,
che significa una unio differenziata fra I'uomo e Dio. Dio ci dona quello che & suo e
lo impianta nel nostro cuore. L'uomo stesso si offre a Dio perché puo lavorare con
lui nel mondo. Cosi Tommaso trova una formula bellissima nel suo trattato sull’a-
more: «L’amore che Dio regala all'uomo ¢ una maniera d’amicizia dell'uomo con
Dio»17.

15 STh 1 q. 20 a.1 ad 3.
16 [n Mt 4,19, lect. II.
17 STh 1I-11 q. 23 a. 1 resp.

84



