
Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagig7ääf

Contributi S IT U 1/2005) /73-84

Amicıtia Dei Radice CONTENUTO sistematıco
eologla classıca dell’amleiz1a CO  > DIo

11 ol  C contributo all’1ide  112 eristlana

Hans Christlan chmıidbaur
Facolta dı eologia uUgano

Introduzlone allo SLALO del problema
In Albattito mandato In onda. televisione francese 11 SOClalista francese

OUIS Althusser ha (OIl ULla frase polemica: «FTa CTrIStanı Ognl DalLQü-.-
la OgnI AISCOTSO Cadono Immediatamente sull' amore, aramentfe Sull amic1izla.
Questo 110  —> m1 place!».

Questo 1IMProvero DHOLLC ula omanda Ser1a alla spiritualita, alla teologla a.-
Z1I0NEe apostolica del eristi1anesimoO Chiesa In verita, ne Chiesa G1 parla
aramente dell’amieizla. contrarlio 11 CONCETTIO (1 15310 5SJCSS5U,
ula Necessarı13a differenziazione: VvIeNE utilizzato (COLNE ULla cifra universale DL L’a-
191900185 11 DroSSIMO, DIO, 11 CONIUgE, genitorI, DL L amore fra
genitorI 1gli, DL L’amore le CTEeAaIUTEe DL definire Ll amore aM1CO

ula aM1C3A. Due CONSCHUENZE (1 QUESTO uUSO iIrequente del CONCETITO (1 (0)I10

che la parola "amore” risulta da ula parte inflazionata, dall’altra 110  —> Aa NDAalC pIU
credibile, pIuttOoStO Vuo{a.

Non DOSsSsIamoO eramente TICONOSCEeTE distinguere le (iverse tinologie dell’a-
HOLGC, ne (COLNE C556 1€ realizzato praticato. anca AlLlCOLA ula Spiritualita
differenziata dell’ amore Questo Impoverimento sensibile, 110  —> SO10 ne nOosIra
Socjleta postmoderna, anche ne sSpiritualita ne pastorale pratica
Chiesa cattolica.

C(‚ertamente L’amılecizla ha ula dimensione integrale HCL L’esistenza Cristiana La
acTra Scrıittura, In particolare Vangell, parlano dell ’ amıiecizla la definiscono
(COLLNE rapporto fra (.rIisSto discepoll, fra discepolli Ira (1 10TO, QUESTO DLO-
VOCator1o Ira L u0omo DIO discenOolo DUO dQeve C5561€ aM1CO (1 DIO

73

1. Introduzione allo stato del problema

In un dibattito mandato in onda dalla televisione francese il socialista francese
Louis Althusser ha sorpreso tutti con una frase polemica: «Fra i cristiani ogni paro-
la e ogni discorso cadono immediatamente sull’amore, e raramente sull’amicizia.
Questo non mi piace!».

Questo rimprovero pone una domanda seria alla spiritualità, alla teologia e all’a-
zione apostolica del cristianesimo e della Chiesa. In verità, nella Chiesa si parla
raramente dell’amicizia. Al contrario il concetto di amore è usato spesso, ma senza
una necessaria differenziazione: viene utilizzato come una cifra universale per l’a-
more verso il prossimo, verso Dio, verso il coniuge, verso i genitori, per l’amore fra
genitori e figli, per l’amore verso le creature o per definire l’amore verso un amico
o una amica. Due conseguenze di questo uso frequente del concetto di amore sono
che la parola “amore” risulta da una parte inflazionata, e dall’altra non appare più
credibile, ma piuttosto vuota.

Non possiamo veramente riconoscere e distinguere le diverse tipologie dell’a-
more, né come debba essere realizzato e praticato. Manca ancora una spiritualità
differenziata dell’amore. Questo è un impoverimento sensibile, non solo nella nostra
società postmoderna, ma anche nella spiritualità e nella pastorale pratica della
Chiesa cattolica.

Certamente l’amicizia ha una dimensione integrale per l’esistenza cristiana. La
Sacra Scrittura, e in particolare i Vangeli, parlano dell’amicizia e la definiscono
come un rapporto fra Cristo e i discepoli, fra i discepoli fra di loro, e – questo è pro-
vocatorio – fra l’uomo e Dio. Il discepolo può e deve essere un amico di Dio.

Amicitia Dei. Radice e contenuto sistematico
della teologia classica dell’amicizia con Dio 
e il suo contributo all’identità cristiana

RTLu X (1/2005) 73-84Contributi

Hans Christian Schmidbaur
Facoltà di Teologia (Lugano)

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 73



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagi%

MICILHA DDel Radiıce CONTENUTO SISTEMATICO =]1) teOlogia Cassıica deff amıiıcızıa ( O} DIO

ChI testimonlanze (1 ula teologla dell amıcitia Del (1 ula sSpiritualita del-
L’amılecizla Ira L uomo DIO, TOVA ula tradizione abbondante COSTanTte, che dal-
l’epoca patristica fino all illuminismo nel SeCcolo. La teologla dell ” ”amıiecizla. COIl

Dio” TOVA 11 5 10 culmine nel moviıimento mI1st1ico egli "aMICI (1 Dio” Spirıtua-
Lita del UNOTe (1 GEeSU, del movimento del rInnovamento fede (1 FTrancescCco (1
ales del ardına. Fenelon:; In questi moviıimentI G1 maniftfesta L’influenza SPI-
ritualita Individualistica ed esistenzlale del (nNansen1ISsmo (1 Pascal. In SEegulto ({ UC -
GIO movimento G] perde lentamente.

VEIO che TOVANO ALla a ICUNI a4CCennIı anche In eta SUCCESSIVA, COILLNE la
spiritualita (1 cheler (1 Hildebrandt, questi 110  —> influenzavano DIU la SDI-
tualita Chiesa dell’epoca Ssolamente continuazIioONI (1 ula spiritualita
passatla teologla SISTeMaAalTca le testimonlanze specifiche (0)I10 14Alile€ EVIden-
le che L’idea (1 DIO nel deilsmo L’idea dell  uomo nell’'enoca dell illuminismo hanno
interrotto questa tradizione rT1CCA feconda, Purtiroppo 110  —> G1 vede ula rinasciıita
ne pastorale attuale Chiesa

s 1 Qeve TICONOSCEeTE che ne predicazione nel catechiIismo la Chiesa me L’aCc-
CeNTIO attualmente DIO buono, VICINO paziente, L’idea (1 ula VeId aM1C1-
Z1A Ira L uOomoO DIO guardata COIl SOSDETIO. Le 4SSerz10N1 acra Scrıittura
101008 interpretate COILLNE antropomorfe allegoriche. Questa tendenza G] TOVA anche
In alCuNe forme (1 teologla razlonale volonta edificante.

DIU tardı dall’epoca dell ılluminismo, la questione 11 CONCETTIO dell’a-
191900185 (OIl DIO DUO C5561€ OgSgeTlOo (1 ula rillessione S1ISTemMaAalica 11 AISCOTSO (1
un amıic1zla. ira DIO L uOomoO appartıene 4a1 relitti (1 ula religione (1 ula SpIirıtua-
Lita antropomorfe CONTENUTO speculativo Sistematıico? Non 11 ( A50 (1 DCH-
Ta In questi erm1n1, C10 che G{a alla base CONCEZI10NE postmoderna del-
1 uU0MO, del mondo (1 DIO esige ula Spilegazlone analoga differenziata (;O11-

AlzlonIi DOosSsIbilita (1 un amıicizla Ira DIO OL1LLNO, ondata In ula relazilone
reale Ira 11 trascendente 11 contingente. La filosofia antıca la teologla medievale
hanno DOSTO fondamenti ESsSEeNZz]alLl. TrTe che questi fondamenti bblano ula Vall-
CAita commpatibile (OIl l antropologla moderna.

Lorigine eologla erıstliana dell’ amıcız1ı1a

La tradizione eologla dell’amore Ira DIO L uOomoO ha le 1010 radicl nel (la-
10g0 del eristi1anesimoO DrImMItIVO (OIl la filosofia Sre6cCca latina. filosofia antıca
la categorla dell ’ amıiec1izla Sodeva (1 grandissima stima, G1A. (COLNE aM1C1Z7Z13 privata G1a

74

Amicitia Dei. Radice e contenuto sistematico della teologia classica dell’amicizia con Dio

Chi cerca testimonianze di una teologia dell’amicitia Dei e di una spiritualità del-
l’amicizia fra l’uomo e Dio, trova una tradizione abbondante e costante, che va dal-
l’epoca patristica fino all’illuminismo nel XVIII secolo. La teologia dell’“amicizia con
Dio” trova il suo culmine nel movimento mistico degli “amici di Dio” della spiritua-
lità del Cuore di Gesù, e del movimento del rinnovamento della fede di Francesco di
Sales e del Cardinal Fénélon; in questi movimenti si manifesta l’influenza della spi-
ritualità individualistica ed esistenziale del Giansenismo e di Pascal. In seguito que-
sto movimento si perde lentamente.

È vero che se ne trovano ancora alcuni accenni anche in età successiva, come la
spiritualità di Scheler e di Hildebrandt, ma questi non influenzavano più la spiri-
tualità della Chiesa dell’epoca: erano solamente continuazioni di una spiritualità
passata. Nella teologia sistematica le testimonianze specifiche sono rare. È eviden-
te che l’idea di Dio nel deismo e l’idea dell’uomo nell’epoca dell’illuminismo hanno
interrotto questa tradizione ricca e feconda, e purtroppo non si vede una rinascita
nella pastorale attuale della Chiesa.

Si deve riconoscere che nella predicazione e nel catechismo la Chiesa mette l’ac-
cento attualmente su un Dio buono, vicino e paziente, ma l’idea di una vera amici-
zia fra l’uomo e Dio è guardata con sospetto. Le asserzioni della Sacra Scrittura
sono interpretate come antropomorfe o allegoriche. Questa tendenza si trova anche
in alcune forme di teologia razionale senza volontà edificante.

Al più tardi dall’epoca dell’illuminismo, sorge la questione se il concetto dell’a-
more con Dio può essere oggetto di una riflessione sistematica. Tutto il discorso di
un’amicizia tra Dio e l’uomo appartiene ai relitti di una religione e di una spiritua-
lità antropomorfe senza contenuto speculativo e sistematico? Non è il caso di pen-
sare in questi termini, ma ciò che sta alla base della concezione postmoderna del-
l’uomo, del mondo e di Dio esige una spiegazione analoga e differenziata delle con-
dizioni e della possibilità di un’amicizia tra Dio e uomo, fondata in una relazione
reale tra il trascendente e il contingente. La filosofia antica e la teologia medievale
hanno posto i fondamenti essenziali. Credo che questi fondamenti abbiano una vali-
dità compatibile con l’antropologia moderna.

2. L’origine della teologia cristiana dell’amicizia

La tradizione della teologia dell’amore tra Dio e l’uomo ha le sue radici nel dia-
logo del cristianesimo primitivo con la filosofia greca e latina. Nella filosofia antica
la categoria dell’amicizia godeva di grandissima stima, sia come amicizia privata sia

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 74



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagig7ääf

Hans ( hrıstlan Schmidbaur

(COLLNE aM1C1Z7Z13 DU  1CQ. Non CONOSCIAM 16551111 1105010 dell’'epoca antıca che 110  —>

vrebbe AISCUSSO philia riflettuto sull importanza (1 questa philia DL L’UO-
HCL la 5{1 applicazione ne cComunita ne STAaiO Questo LeSOTO (1 saplenza

dell’antropologia antıca fu aSSUNTIO (OIl grande rispetto aglı AautfOrı CTrISt1anı
RKIconoscevano In C550 ula nobilta spirituale (OIl ula reale alfinita (OIl 10 SPIrItO del
Vangelo, raggl0 (1 ula saplenza donata da DIO 110  —> perduta completamente
Adistrutta Cal DECCalOo originale. rTesTiO (1 questia saplenza del paradiso equivaleva

PDUunNTO (1 partenza DL 11 meESSaggl0 dell’ uomo ne STaZzla (1 G(risto La
TISUTrTEeZIONE la Santilicazione grazie GrIisto, 11 verbum Incarnatum, (0)I10 la VIa.
DL ula AaMI1CIZ1A 110  - SO10 ira OO OL1LLNO, COILLNE NUOVI Taftelll orelle In
GrIisto, anche Ira L uOomoO DIO

grande anelito Compimento dell’antichita Pasaha la reall7zzazione (1
ula VeiIid aMI1C1IZI1A ne Socjleta nel mOondo, G] realilzzano aiiraverso GrIisto, 11
Adamo La dottrina Cristiana dell ’ amıiecizla risulta da ula sinergla econda ira la
saplenza antıca (OIl la 5{1 antropologia 11 meSSsaggl0 CrIsSt1ano

I} CONCEELLO dı aMI1ICIZ12A nell’epoca recCo-Toman:
Lantica filosofia ne 5{1 autocomprensione Iintendeva C556 1€ ula C1IeNza DI’a-

t1ca rivolta Y COIl 10 (1 Ifrire ula dottrina vita TIUSCITLA
Limportanza che la filosofia antıca AS5SCHNaVa all amı1cizla HCL ra;  1ungere questa
mela 110  —> diffeilmente superabile. Stranamente, In QUESTO per10do G] attriıbuilsce
all’ amicizlia, definita COILLNE philia, ST ado superlore rispetto all amore ira marıto

moglie. Lamore dell’eros COIl la 5{1 passione neclude CerI0O desideri1io "Yr]volto
In GE  A enNnsI1I0NI contlTlitti. Leros DIU VICINO alla corporeitäa alle forze
impulsive che alla acoltäa mentalIi alla razlonalita. La philia INVeCe libera
forze impulsive SESSUalita G1 basava VvValorI (COLNE l uguaglianza, 11 rispet-
IO la franchezza, 11 COTTEeITO uUSO del benI] materlall Immaterlall: OO che
av e655€ iImparato VIVere SECONdO la VIrtu philia, arebbe STATIO fortunato
vrebbe aVUTO Questo vale anche ne vicende infelieci (1 ula SOTIEe dura:

VeTI AaMI1CI Adimostrano Solidarieta attıva, che raflforza 11 legame ell’amileizla.
(1l AautfOrı antichl! G] Sforzavano (1 realizzare un etica dell ’ amıiecizla ne vita DI1-

vala DU  1CQ, ne LSTITUZIONI STATIO Socleta. 1105011 antichl Aistin-
SUECVaNQ la VeiIid aM1C1IZ13A altre forme (1 relazlonI] che apparıyano (COLNE

aMI1CIZ1Ia, In realta 110  —> 10
econdo Platone (LysS. L amıilc1izla basata sull’aspirazione ea del

buono mabile Aristotele definisce L’amılecizla perfetta «quella del buonI del S1IM1-
11 ne VITTU: COSTIOTO infatti G1 vogliono bene recIprocamente In QUAaNTO 101008 buonli,

{75

Hans Christian Schmidbaur

come amicizia pubblica. Non conosciamo nessun filosofo dell’epoca antica che non
avrebbe discusso della philia e riflettuto sull’importanza di questa philia per l’uo-
mo, per la sua applicazione nella comunità e nello stato. Questo tesoro di sapienza
dell’antropologia antica fu assunto con grande rispetto dagli autori cristiani.
Riconoscevano in esso una nobiltà spirituale con una reale affinità con lo spirito del
Vangelo, un raggio di una sapienza donata da Dio e non perduta o completamente
distrutta dal peccato originale. Il resto di questa sapienza del paradiso equivaleva a
un punto di partenza per il messaggio dell’uomo nuovo nella grazia di Cristo. La
risurrezione e la santificazione grazie a Cristo, il verbum incarnatum, sono la via
per una nuova amicizia – non solo tra uomo e uomo, come nuovi fratelli e sorelle in
Cristo, ma anche tra l’uomo nuovo e Dio.

Il grande anelito senza compimento dell’antichità pagana e la realizzazione di
una vera amicizia nella società e nel mondo, si realizzano attraverso Cristo, il nuovo
Adamo. La dottrina cristiana dell’amicizia risulta da una sinergia feconda tra la
sapienza antica con la sua antropologia e il messaggio cristiano.

2.1. Il concetto di amicizia nell’epoca greco-romana
L’antica filosofia nella sua autocomprensione intendeva essere una scienza pra-

tica e rivolta al cosmo, con lo scopo di offrire una dottrina della vita riuscita.
L’importanza che la filosofia antica assegnava all’amicizia per raggiungere questa
meta non è difficilmente superabile. Stranamente, in questo periodo si attribuisce
all’amicizia, definita come philia, un grado superiore rispetto all’amore tra marito
e moglie. L’amore dell’eros con la sua passione include un certo desiderio “rivolto
in sé” e causa tensioni e conflitti. L’eros è più vicino alla corporeità e alle forze
impulsive che alla facoltà mentali e alla razionalità. La philia invece – libera dalle
forze impulsive e dalla sessualità – si basava su valori come l’uguaglianza, il rispet-
to e la franchezza, il corretto uso dei beni materiali e immateriali: un uomo che
avesse imparato a vivere secondo la virtù della philia, sarebbe stato fortunato e
avrebbe avuto successo. Questo vale anche nelle vicende infelici di una sorte dura:
i veri amici dimostrano solidarietà attiva, che rafforza il legame dell’amicizia.

Gli autori antichi si sforzavano di realizzare un’etica dell’amicizia nella vita pri-
vata e pubblica, nelle istituzioni dello stato e della società. I filosofi antichi distin-
guevano la vera amicizia dalle altre forme di relazioni umane, che apparivano come
amicizia, ma in realtà non lo erano.

Secondo Platone (Lys. 222d) l’amicizia è basata sull’aspirazione all’idea del
buono amabile. Aristotele definisce l’amicizia perfetta «quella dei buoni e dei simi-
li nella virtù: costoro infatti si vogliono bene reciprocamente in quanto sono buoni,

C
o

n
trib

u
ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 75



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagig7ääf

MICILHA DDel Radiıce CONTENUTO SISTEMATICO =]1) teOlogia Cassıica deff amıiıcızıa ( O} DIO

(0)I10 buonI (1 DL ce»1 In questie definizioniIi G] manifestano la Dprospettiva ggettl-
la finalitä impersonale. Lessenza dell  amicizla 110  —> definita SOl0 da CTr]1terI1 509 -

gettivl, quali sSimmpatıa {fetto personale, Cal fine dell intenzione COMLLLULLE 11 fine
telos definisce L’essenza (1 ula CSa Questa C556 11724 m1ra ula iIruizione COIl

del buono nell’aspirazione COMLLULLE quel che buono, VEIO g1usto. Valo-
Oggett1Ivo imparzlale CONTIATIIO (OIl desider10 COMLULNG, la base sollda del-

L’amleizla. Questo Valore Oggettivo CLEa nell  uomo ula ensione L essenza Oggettiva
dell ’ amıicizla ondata questa ensione trascendentale, In cContrapposizione e-
PüS 1 5 [ 10) desiderio riplegato STesSsSo

Questa CONCEZI10NE Sara (1 grande importanza HCL la dottrina medievale dell’a-
MICIZ1A La vita dell  amiecizla G1 realizza In desideri1io COMMNLULE (OIl 10 (1 GV1-
luppare 11 buono, 11 VEeIO 11 g1uSto nell’altro, (OIl altro In GE 1cCerone definiva
L’amılecizla (COLNE «AaCCOordo In COSEe (lIvine umane>» Per CN  Z fferma
che 0 1l10MINI malvasgı 110  —> ()I10 Capacı (1 C556 1€ VeT1 aM1C1 0010 Ssolamente (O111-

pagn!ı DL fini eg01IStICL.
Per QUESTO motivo Platone, Aristotele, Plutarco, 1cCerone Sseneca A1cCONO: 0

elementi! COSTITUCLIVI relazilone philia (0)I10 reciprocita, Iranchez7z7za USUuQ-
glianzas®. VEeTI aM1C1 (0)I10 Mıa pnsiche, un aniıma sola, realilzzano0o ula KOInONIAa In

le COSE naturali ideali, G1 esprimon nell ’ essere isotes philotes*t. LamicIizla
Comprende COS]I ldeale che attıva la acolta DIU alta dell uomo econdo Aristotele
ed EDICUFO ula CN  Z evidente (1 questia DOosizione la disponI1bilita SAaCT1-
ficare la Dpropria vita DL L amıco>.

econdo questa interpretazione L amılecizla ula realta Oggettiva ed basata
ula finalitäa rivolta 11 bene. Lamore CcConliene UL1O STOT 70 11 bene ASSOLU-
LO Questa dimensione trascendentale nel fatto che L uOomoO z 11 bene
ultimo 2SSOluto anche nel ben!] contingent. In iIndiretto la filosofia antı-

DUO parlare (1 un amıicizla (OIl DIO 1105010 e, (COLNE (ice Platone, X«amıco (1
DIo» Questo pensiero enNIra anche ne eifanta (Es 353,11:;: (Lr 20,7) influenza
la teologla ellenistica saplenza S5ap [ ,Al: Prv 14,20:; SIr ULlavIıia ({ UC -

ARISTOTELE, Etica Nicomachea VILL, 156

ICERONE, De AMIcLELA 20)
(Iir ARISTOTELE, Etica Nicomachea 168

(Iir ARISTOTELE, Etica Nicomachea agna Moraltia IL, 11 (1 2083 {-3
(Iir HEOBALD, arl Freundschaft, In LUHK 3, 132S.:; PLATONE, Symp. 179b

PLATONE, Plat. LEg 716 Symp. 193B; 1Im 5A3

76

Amicitia Dei. Radice e contenuto sistematico della teologia classica dell’amicizia con Dio

e sono buoni di per sé»1. In queste definizioni si manifestano la prospettiva oggetti-
va e la finalità impersonale. L’essenza dell’amicizia non è definita solo da criteri sog-
gettivi, quali simpatia o affetto personale, ma dal fine dell’intenzione comune: il fine
o telos definisce l’essenza di una cosa. Questa essenza mira a una fruizione comu-
ne del buono nell’aspirazione comune a tutto quel che è buono, vero e giusto. Il valo-
re oggettivo è imparziale a contatto con un desiderio comune, è la base solida del-
l’amicizia. Questo valore oggettivo crea nell’uomo una tensione: l’essenza oggettiva
dell’amicizia è fondata su questa tensione trascendentale, in contrapposizione all’e-
ros e al suo desiderio ripiegato su se stesso.

Questa concezione sarà di grande importanza per la dottrina medievale dell’a-
micizia. La vita dell’amicizia si realizza in un desiderio comune con lo scopo di svi-
luppare il buono, il vero e il giusto nell’altro, e con l’altro in sé. Cicerone definiva
l’amicizia come un «accordo in cose divine e umane»2. Per conseguenza afferma
che gli uomini malvagi non sono capaci di essere veri amici: sono solamente com-
pagni per fini egoistici.

Per questo motivo Platone, Aristotele, Plutarco, Cicerone e Seneca dicono: gli
elementi costitutivi della relazione della philia sono reciprocità, franchezza e ugua-
glianza3. I veri amici sono mia psiche, un’anima sola, realizzano una koinonia in
tutte le cose naturali e ideali, e si esprimono nell’essere isótes philótes4. L’amicizia
comprende così un ideale che attiva la facoltà più alta dell’uomo. Secondo Aristotele
ed Epicuro una conseguenza evidente di questa posizione è la disponibilità a sacri-
ficare la propria vita per l’amico5.

Secondo questa interpretazione l’amicizia è una realtà oggettiva ed è basata su
una finalità rivolta verso il bene. L’amore contiene uno sforzo verso il bene assolu-
to. Questa dimensione trascendentale è espressa nel fatto che l’uomo ama il bene
ultimo e assoluto anche nei beni contingenti. In un senso indiretto la filosofia anti-
ca può parlare di un’amicizia con Dio. Il filosofo è, come dice Platone, un «amico di
Dio»6. Questo pensiero entra anche nella Settanta (Es 33,11; 2 Cr 20,7) e influenza
la teologia ellenistica della sapienza (Sap 7,27; Prv 14,20; Sir 13,21). Tuttavia a que-

1 ARISTOTELE, Etica Nicomachea VIII, 1156b.

2 CICERONE, De amicitia VI (20).

3 Cfr. ARISTOTELE, Etica Nicomachea IX, 1168b.

4 Cfr. ARISTOTELE, Etica Nicomachea IX, 1168b; Magna Moralia II, 11 (1208b 27-31).

5 Cfr. M. THEOBALD, art. Freundschaft, in LThK 3, 132s.; PLATONE, Symp. 179b.

6 PLATONE, Plat. Leg. 716 C/D; Symp. 193B; Tim. 53 D.

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 76



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagi%

Hans ( hrıstlan Schmidbaur

STO PDUNTO 11 pensiero ant1ico entiva ula lIimitazione dolorosa: GL sfondo del DOL-
te1Smo, G] rendeva CONTIO che 0 del 110  - G] identificavano (OIl 11 bene ultimo. (1 11 del
(0)I10 EGSEeTI immortali, cCertfamente, moralLlita. GS1 SOL10, ne loro CI1O-

Z1ON1, eg01StTL, INVId1OSI, arbitrarıi INgIustL. Un OO Saggl0 QUAaNTO G1a importan-
le emer|Il, venerarli adorarll, DL godere del loro favore: C1AaSCUNO COILLNE G1A.
impossIibile A10

MaltIi 1105011 antich! meitevano In dAubbIio L’esistenza (1 talı del, perche la 111all-

(1 bonta d amore 110  —> commpatibile (OIl L’idea metaflfisica. (1 C5561€ aA550-

Iuto ultimo. LO sfondo ultimo dQeve C5561€ SO10 UL1O (OIl ULla bonta ultima. Questo
hen-teion filosofia neo-platonica CeIiId percepIito COILLNE NOEesIS HOCSCOS, 11 pensie-

(1 pensiero, CUrVAalo In GE nel pleroma Dpropria esIstenza assoluta,
relazione (OIl 11 mutevole la 5 { 1C StOr1a Un amieizla ira L uOomoO quest es1-
STeNzZa asSsoluta 110  —> CIiId pensabile possihille.

Anche Aristotele NCSaVa la DOosSsIbilita (1 un amıic1zla ira L uOomoO DIO In DrImMO
u0g0 perche ULla relazione Ira L uomo DIO arebbe uguaglianza, In (0115

al8 u0g0 perche In questa relazilone 110  - esisterehbe la DOSSIHLLItA (1 Darı-
teti1co Aristotele SCTIVeVAa sobriamente: «Alcunı DENSAaLQ che esisterehbe aM1C1IZ13A
(philia) Ira L uOomoO 11 AIvIno... QUESTO al1s5o Philia GSIiste Ssolamente 1a, (QOve C @E  F la
DOoSSIbiLta (1 ula risposta. Un C100 DOossSIbilita (1 ula tale r1SDO-
G{la arebbe eramente aSSUTdO CQIire “ I0 = Zeus”’»7.

0551A2M0 dunque CONSTIAaliATrTe nell’'enoca antıca grande desiderio (1 un amıic]1-
Z1A (OIl DIO, l aspirazione restiava 110  —> SO10 soddisfazione, anche
DOoSSIbiLta (1 ula tale soddisfazione. La rillessione la CONCEZI10NE del mondo nel-
l’epoca tardo-antica ula tendenza 1 DEeSSIMISMO all introversione, (COLNE

ne S{i02a ne dell' imperatore 1 ONO arco Aurelio. ideale dell ” amıic]1-
Z1A C1 ragglunge, davantı alle Iimitazlion!i alla fallibilitäa dell ’ uomo restia

DOoSSIbiLta (1 ula VeiIid soddisfazione. EsSsere OO significa SCHILDLC SE@ENTIIFSI Solo,
ne relazione (OIl theion r1sposta diretta interpersonale.

L’amicızla de  NUucCo JTestamento
5Sorprendentemente, L Antico lestamento ehralco 110  —> COLNOSCE ula parola DLO-

pria HCL 11 CONCETITO (1 aM1C617Z18. La relazione Ira Davide (nonata descritta (0115

al8 ermminı dell’amore (OIl ula donna (2 sam 1,26) S10 HCL influsso dell’ellenismo
11 dell ’ amıiecizla CMETSEC ne acra Scrıttura 11 TO del Siraciıide (6,5-17) TEe

AÄRISTOTELE, agna Moralta IL, 11 (1208b, {-3

77

Hans Christian Schmidbaur

sto punto il pensiero antico sentiva una limitazione dolorosa: sullo sfondo del poli-
teismo, si rendeva conto che gli dei non si identificavano con il bene ultimo. Gli dei
sono esseri immortali, certamente, ma senza moralità. Essi sono, nelle loro emo-
zioni, egoisti, invidiosi, arbitrari e ingiusti. Un uomo saggio sa quanto sia importan-
te temerli, venerarli e adorarli, per godere del loro favore; ma ciascuno sa come sia
impossibile amare un dio.

Molti filosofi antichi mettevano in dubbio l’esistenza di tali dei, perché la man-
canza di bontà e d’amore non è compatibile con l’idea metafisica di un essere asso-
luto e ultimo. Lo sfondo ultimo deve essere solo uno e con una bontà ultima. Questo
hen-teion della filosofia neo-platonica era percepito come noesis noeseos, il pensie-
ro di pensiero, curvato in sé nel pleroma della propria esistenza assoluta, e senza
relazione con il cosmo mutevole e la sua storia. Un’amicizia tra l’uomo e quest’esi-
stenza assoluta non era pensabile e possibile.

Anche Aristotele negava la possibilità di un’amicizia tra l’uomo e Dio: in primo
luogo perché una relazione tra l’uomo e Dio sarebbe senza uguaglianza, e in secon-
do luogo perché in questa relazione non esisterebbe la possibilità di un amore pari-
tetico. Aristotele scriveva sobriamente: «Alcuni pensano che esisterebbe amicizia
(philia) tra l’uomo e il divino… questo è falso. Philia esiste solamente là, dove c’è la
possibilità di una risposta. Un amore verso dio è senza possibilità di una tale rispo-
sta. Sarebbe veramente assurdo dire “Io amo Zeus”»7.

Possiamo dunque constatare nell’epoca antica un grande desiderio di un’amici-
zia con Dio, ma l’aspirazione restava non solo senza soddisfazione, ma anche senza
possibilità di una tale soddisfazione. La riflessione e la concezione del mondo nel-
l’epoca tardo-antica aveva una tendenza al pessimismo e all’introversione, come
nella Stoa e nelle opere dell’imperatore romano Marco Aurelio. L’ideale dell’amici-
zia ci raggiunge, ma davanti alle limitazioni e alla fallibilità dell’uomo resta senza
possibilità di una vera soddisfazione. Essere uomo significa sempre sentirsi solo,
nella relazione con un theion senza risposta diretta e interpersonale.

2.2. L’amicizia dell’Antico Testamento
Sorprendentemente, l’Antico Testamento ebraico non conosce una parola pro-

pria per il concetto di amicizia. La relazione tra Davide e Gionata è descritta secon-
do i termini dell’amore con una donna (2 Sam 1,26). Solo per influsso dell’ellenismo
il topos dell’amicizia emerge nella Sacra Scrittura: il libro del Siracide (6,5-17) offre

7 ARISTOTELE, Magna Moralia II, 11 (1208b, 27-31).

C
o

n
trib

u
ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 77



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagig7ääf

MICILHA DDel Radiıce CONTENUTO SISTEMATICO =]1) teOlogia Cassıica deff amıiıcızıa ( O} DIO

TAattaio meditato GL natiura dell  amiecizla (OIl 0 elementi! dell’etica elle-
nıstica C111 tema. Ma QUESTO TAattalio SUCIA la DOosizione In PDUunNTO dQeCISIVO:
L’amılecizla DOosta ne capacıita (1 un amıicizla (OIl DIO «Un aM1CO fedele

alsamo (1 vita, 10 Iroveranno quantı temonO 11 5ignore ChI teme 11 5Signore
COSTAaNnTIe ne 5{1 aMIl1CIZ1Ia, perche (COLNE UL1O e, COS] Sara 11 5{10 aM1CcC0>» (V. 16 6.)

La CONCEZI0NE ebhralica (1 DIO implica L’idea (1 un amıic1zla. (1 DIO DL 1 uUOMO:; U{UC-
GIO pOossibile Ssolamente C111 fondamento dell immagine 1blica. (1 DIO dell uomo
DIO OO ()I10 collegati Cal CONCETITO dell  uomo COILLNE IMAdO del, VEIO rTILIFaliio (1
DIO Luomo ula CTEeAaIUTra che G{la (1 fronte DIO (Gn S CaAaNalC (1 LAaU-
DOrTO (OIl Iu1 C(ertamente 110  —> C’e  F uguaglianza Ira DIO 1 uU0MO, SO10 un analo-
1a In 110  —> UN1IVOCO, analogo, la relazione ira DIO L uOomoO DUO C556 1€

designata (COLNE un amıicI1zla.
Questo (Alventa chlaro ne relazlionIi (1 DIO (OIl padri fede, Abramo,

ISACCO 12C0O  e, nell’ide dell’alleanza del 1Inal DIO G1 dimostra (COLNE DIO che
restia fedele, anche davantı all’infedeltäa del 5 [ 10) DpOoDOLO. Linflusso filos0-
fia ellenistica dell ’ amıiecizla aVVIENE ula rilettura dell esperienza Dpropria (1 DIO
L’amicizla G] onNn! primariıamente nell amıiecizla (1 (OIl DIO Un VEIO aM1CO
fedele (1 DIO Sara VEIO aMmM1CO egl]Ii 10MINI ESsempI eEvident! 0010 TI (1
Tobila, Rut ed STer, la filosofia (1 Filone (1 AlessandrI1las8.

Lamicec1zl1a del Nu0ovo lTestamento

Lidea (1 un amıic1zla dell’ uomo COIl DIO (e Ira DIO 0 uoOmin1) Irequente ne
teologla ebralca. Ma l analogla ira DIO OO un analogla NnNormemente distan-
te LrOPPO grande la Aistanza ira 11 DIO infinito L uOomoO lIimitato. ITre profili del-
l amicIizla, reciprocita, Iranchez7z7za uguaglianza, (0)I10 realizzabil!i In QUESTO mondo
SOL0 In modo rudimentale, DOoSSIbiLta (1 Compimento. Lidea (1 un amıic1zla COIl

DIO ne 5{1 finalitä resta STIranamentTe IncommpIluta Irrealizzabhile.
CONCETTIO dell ’ amıiecizla TICEVE 11 Carattere (1 presentimento (1 qualcosa, (1

bene futuro, (1 ula vita eferna (OIl DIO In ula relazione perfetta ed eferna
(OIl Iu1 L apostolo Paolo parla (1 questia grandezza «preparala da DIO HCL coloro che
10 ALla (1 (‚OT 2,9) es11 (.TISTO ne teologla (1 Luca (1 10Vannı combina 11
CONCETTIO ehralico (OIl quello ellenistico (1 un amıicizla (OIl DIO

(Iir FILONE, Vart 109 Prob { Det 23 31

78

Amicitia Dei. Radice e contenuto sistematico della teologia classica dell’amicizia con Dio

un trattato meditato sulla natura dell’amicizia con tutti gli elementi dell’etica elle-
nistica sul tema. Ma questo trattato supera la posizione greca in un punto decisivo:
l’amicizia umana è posta nella capacità di un’amicizia con Dio: «Un amico fedele è
un balsamo di vita, lo troveranno quanti temono il Signore. Chi teme il Signore è
costante nella sua amicizia, perché come uno è, così sarà il suo amico» (v. 16 s.).

La concezione ebraica di Dio implica l’idea di un’amicizia di Dio per l’uomo; que-
sto è possibile solamente sul fondamento dell’immagine biblica di Dio e dell’uomo:
Dio e uomo sono collegati dal concetto dell’uomo come imago dei, vero ritratto di
Dio. L’uomo è una creatura che sta di fronte a Dio (Gn 1,26s.) e capace di un rap-
porto con lui. Certamente non c’è uguaglianza tra Dio e l’uomo, ma solo un’analo-
gia. In un senso non univoco, ma analogo, la relazione tra Dio e l’uomo può essere
designata come un’amicizia.

Questo diventa chiaro nelle relazioni di Dio con i padri della fede, Abramo,
Isacco e Giacobbe, nell’idea dell’alleanza del Sinai. Dio si dimostra come un Dio che
resta fedele, anche davanti all’infedeltà del suo popolo. Sotto l’influsso della filoso-
fia ellenistica dell’amicizia avviene una rilettura dell’esperienza propria di Dio.
L’amicizia umana si fonda primariamente nell’amicizia di e con Dio. Un vero amico
fedele di Dio sarà un vero amico degli uomini. Esempi evidenti ne sono i libri di
Tobia, Rut ed Ester, o la filosofia di Filone di Alessandria8.

3. L’amicizia del Nuovo Testamento 

L’idea di un’amicizia dell’uomo con Dio (e tra Dio e gli uomini) è frequente nella
teologia ebraica. Ma l’analogia tra Dio e uomo è un’analogia enormemente distan-
te: troppo grande è la distanza tra il Dio infinito e l’uomo limitato. I tre profili del-
l’amicizia, reciprocità, franchezza e uguaglianza, sono realizzabili in questo mondo
solo in modo rudimentale, senza possibilità di compimento. L’idea di un’amicizia con
Dio nella sua finalità resta stranamente incompiuta e irrealizzabile.

Il concetto dell’amicizia riceve il carattere di un presentimento di qualcosa, di un
bene futuro, di una nuova vita eterna con Dio in una relazione perfetta ed eterna
con lui. L’apostolo Paolo parla di questa grandezza «preparata da Dio per coloro che
lo amano» (1 Cor 2,9). Gesù Cristo nella teologia di Luca e di Giovanni combina il
concetto ebraico con quello ellenistico di un’amicizia con Dio.

8 Cfr. FILONE, Virt. 109; Prob. 79; Det. 33.37.

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 78



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagig7ääf

Hans ( hrıstlan Schmidbaur

es11 (.rIisSto ha definito la 5 { 1C mM1SS101N€ (COLNE emMpO (1 91018 (1 Salve77a.
* 99es11 11 grande 5 | DL le (1 DIO esS1 L amıco del DOVerT, egl]Ii

1l10MINI emarginatl, perduti peccatorI1. In (.rIisSto (OIl G.TIStO aal C L’amore (1 DIO
che perdona TINNOVA (.rIisSto chlama L uomo perduto ula relazilone (OIl

DIO vangelo (1 10Vannı chlama queESTa relazione aM1C617Z18. «Non VI chlamo pIU
SerVvVI VI hO chlamato amı1cl, perche C10 che hO udito del Padre L’ho fatto
COLNOSCEIE Vo1>» (GV es1 G] presenTla COILLNE 11 VEIO aM 1CO; egli CONdivide

(OIl S1101 aM1C1 la 5{1 vita, la 5{1 OLNOSCECI1LZd, la 5{1 MISSIONE 11 5{10 111all-

dato, la 5{1 relazione (OIl 11 Padre la 5 { 1C eredita COILLNE un unilone ne gloria (1
DIO

Questa TICEVE 11 5{10 profondo nell ’ avvenimento dellincarnazlo-
ne 5{1 ettera alla comunIita (1 FilippI, L incarnazione AaNDAaALC (COLLNE UL1O

“"SCAmbIO mirabile”: (.TISTO da NO1 la 5{1 Aivinita AaSS5 ULE la nOosIra natiura
Hos morphe theou hyparchon, DOuUK harpagmon hegesato PC1INaL ISa theo: alla
heauton ekenosen morphen doulou on homotiomatı anthropon CIHLOTTLCTLOS kal
schemati heuretheis hos anthropos) Fil 2,65.) miIistero dellincarnazione allora
11 Compimento reCIproCco dell’idea (1 un amıic1zla ira L u0omo DIO Ire profili del-
L amılecizla reciprocita, Iranchez7z7za uguaglianza 101008 realizzati nell incarnazlo-

(1 DIO Lincarnazione "ultima CN  Z dell’amıiecizla (1 DIO 0G0S, (OIl

"unilone natiura divina, 11 SPaZzlO aperto DL la realizzazione
(1 un amıic1zla completa ira DIO OLLLO

Ma anche QUESTO rapporio rapporto reCIPrOCO: anche le DHETISOLC (ivine 2.D1-
LanoO nel discepolo (1 (risto «Se UL1O m1 ALl OSservera la m13 parola 11 Padre mMI0
10 amera NO1 VEILLEILNO Iu1 prenderemo dimora DICSSO (1 1u1>» (GV VeT1
aM1CI 101008 Mıa pnsiche, ula cola anıma, (COLNE dQdiceva Aristotele. Questa unita L1 6A.-

177zata ira la DHEISOLA la DELSOLNA divina In ula inhaesio, ula Inabıl-
AZI]I0ONe recCIproca Ira DIO L uOomoO nel profondo dell’ anima

(0S] giunge 1 5{10 CompiIimento "ultima aspirazione dell ’ amıiecizla C10@ la
partecıpazlione Y bene ultimo personale. D CO  Z DOossiamo parlare (1 un a-
MICIZI1A perfetta Ira DIO L uomao. In (.rIisSto DIO 110  —> H008 SOl0o L uOomoO COILLNE IMAGO SUl,

DIO z L uOomoO (COLNE Tafltfello (1 (.TrIsSto Viceversa L uomo Caa (1
In DIO 5{10 Taltfello (COLLNE un immagine (1 STEeSSO Puo6 rivolgersi DIO (COLLNE UL1O

che DUO entire COIl che DUO comprendere Corrispondere nell’a-
1NOLe

G.TIStO C1 Invita rapporto amichevole col Padre (COLNE COIl aM1CO pDpaterno
1AM0 chliedere ne Certiez7A che 11 padre 110  —> NeESa n]ente Y Liglio, pa
che QUESTO alla 5{1 Salve77a3. (l 101008 molte parabole che LLlustrano QUESTO

79

Hans Christian Schmidbaur

Gesù Cristo ha definito la sua missione come un tempo di gioia e di salvezza.
Gesù è il grande “sì” per tutte le promesse di Dio. Gesù è l’amico dei poveri, degli
uomini emarginati, perduti e peccatori. In Cristo e con Cristo appare l’amore di Dio
che perdona e rinnova. Cristo chiama l’uomo perduto a una nuova relazione con
Dio. Il vangelo di Giovanni chiama questa relazione amicizia: «Non vi chiamo più
servi…, ma vi ho chiamato amici, perché tutto ciò che ho udito del Padre l’ho fatto
conoscere a voi» (Gv 15,15). Gesù si presenta come il vero amico; egli condivide
tutto con i suoi amici: la sua vita, la sua conoscenza, la sua missione e il suo man-
dato, la sua relazione con il Padre e la sua eredità come un’unione nella gloria di
Dio.

Questa promessa riceve il suo senso profondo nell’avvenimento dell’incarnazio-
ne; nella sua lettera alla comunità di Filippi, l’incarnazione appare come uno
“scambio mirabile”: Cristo dà a noi la sua divinità e assume la nostra natura umana
(Hos en morphe theou hyparchon, ouk harpagmon hegésato to einai isa theo; alla
heauton ekenosen morphen doulou labon en homoiomati anthropon genomenos kai
schemati heuretheis hos anthropos) (Fil 2,6s.). Il mistero dell’incarnazione è allora
il compimento reciproco dell’idea di un’amicizia tra l’uomo e Dio: i tre profili del-
l’amicizia – reciprocità, franchezza e uguaglianza – sono realizzati nell’incarnazio-
ne di Dio. L’incarnazione è l’ultima conseguenza dell’amicizia di Dio. Il logos, con
l’unione della natura umana e divina, è il nuovo spazio aperto per la realizzazione
di un’amicizia completa tra Dio e uomo.

Ma anche questo rapporto è un rapporto reciproco: anche le persone divine abi-
tano nel discepolo di Cristo: «Se uno mi ama, osserverà la mia parola e il Padre mio
lo amerà e noi verremo a lui e prenderemo dimora presso di lui» (Gv 14,23). I veri
amici sono mia psiche, una sola anima, come diceva Aristotele. Questa unità è rea-
lizzata tra la persona umana e la persona divina in una mutua inhaesio, una inabi-
tazione reciproca fra Dio e l’uomo nel profondo dell’anima.

Così giunge al suo compimento l’ultima aspirazione dell’amicizia umana, cioè la
partecipazione al bene ultimo personale. Di conseguenza possiamo parlare di un’a-
micizia perfetta fra Dio e l’uomo. In Cristo Dio non ama solo l’uomo come imago sui,
ma Dio ama l’uomo come un fratello di Cristo. Viceversa l’uomo è capace di amare
in Dio suo fratello come un’immagine di se stesso. Può rivolgersi a Dio come a uno
che può sentire con un cuore umano, che può comprendere e corrispondere nell’a-
more.

Cristo ci invita a un rapporto amichevole col Padre come con un amico paterno.
Dobbiamo chiedere tutto nella certezza che il padre non nega niente al figlio, a patto
che questo serva alla sua salvezza. Ci sono molte parabole che illustrano questo

C
o

n
trib

u
ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 79



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagi%f

MICILHA DDel Radiıce CONTENUTO SISTEMATICO =]1) teOlogia Cassıica deff amıiıcızıa ( O} DIO

rapporto amichevole: «Chiledete VI Sara dato:; Cercale troverele:; bussate VI Sara
aDerTO; perche chiunque chlede r1ICEVE, chl TOVA chl bussa Sara aNCI -
LO>» «Se VOI dunque che SGIECTE Cattıvı sapete dare COSE buone 4a1 Vvostirı 1gli, QUaNTO
DIU 11 Padre VOSITO che nel clell dara C0S buone quelli che gliele domandano'!'»
(Mt {,(/-11:; LC 1,9-13)

Dando la 5{1 vita, 11 5Signore ha aUTeNTNMCATO COMPIUtO la radicalita 5{1

aMI1CIZIA Immutabile: «Nessuno ha DIU grande (1 QUESTO: dare la vita HCL
DroprIı am1cCc1 Vol SG1IEeTIEe mil1e€e1 am1C]l, farete C10 che 10 VI comando>» (GV 5,13s.)

L’amicizla (1 G.TIStO SUCIA anche 11 fallimento del SUO1 discepoll, persino 11 tradl-
menTtO es11 accoglie IU Iscarlota nel giardino del etsemanı 1cendo «AÄMICO,
HCL QUESTO GEe]I qul!>» (Mt Sono parole Ironiche? Crediamo (1 NOSITO OIU-
(1Z710 questie parole significano un ultima fferta DL rientrare nell amieizla. Questa
AaMI1CIZ1A restia fferta IU anche nel mMmOomentTtoO In C111 le CN  Z mortalIi del
5 [ 10) tradimento 110  —> (0)I10 DIU revocabill. (.rIisSto TISUSCILATIO richlama ne 5{1 aM1C1-
Z1A anche Pietro discepoli che “hanno abbandonato la DICSSO 11 1a.g0 (1
Tiberiade Impressionante, quando (.rIisSto TISUSCILTATIO da L’0occasilone Pietro (1
riparare 11 5 [ 10) triplice tradimento. Per Aue volte 0 chiede CYAÜES me?, Pietro
risponde: «IUu Ga che {1 al OT ohilo se)». La erza volta esS1 chlede IMON
JOannou, phileis me?, la r1sposta (1 Pietro «S51gnore, Iu Ga (  O, Iu Ga che 10 {1
al o ohilo se)» (GV 1,15s.)

discepolo dopO la DasUıua aM1CO (1 G(TrIisSto Lamicizla COILLNE aut0O-eSpres-
S1IONE Dpropria del crıistlanı AaSSUIL1e Valore eCCleS1010£IiCO ne letteratura
cComunita (1 10Vannl], ondate da quell’apostolo chlamato 11 discepolo che «11
5Signore ALa A Anche negli Attı egl]Ii Apostoli CTrIStanı (0)I10 detti «amıcCc1>» (At
27,3) Luca Caratterızza la prima comunIita Cristiana (erusalemme COILLNE ula

cComunita (1 aM1C1 COIl ideale dell ’ amiei1zla. Le categorie arıstoteliche (0)I10

2aSSUNTIEe HCL CAaratiterızzare quUESTa prima comunitaä: «11l SO10 un anıma sola»,
«Ogn]! (C0O5d4 CIiId Ira loro 110  —> nascondevano n]ente fra loro (At 4,32-5,11)
La KOInONIAa Ceristiana 1deale dell amıiecizla S’avvVvicinano.

Alcunı aspetti Der 190008 SVIIlUppO eologla dell’ amıcız1ı1a

Nell’antichita erıistiana la rillessione SUll amıicizla DIO G] approfondisce
ulterilormente. Padri tentarono (1 COLNSEIValt L’eredita dell’antichita pPasaha L EIl-

erla econda DL 11 eristianesimo STeSSO empoO CEICAaLOLNO (1 Aimostrare (COLNE

11 CrIistianesImMO fosse 11 cCompimento 11 superamen(Tto dell’ideale aNt1co (1 aMI1CIZIA

80

Amicitia Dei. Radice e contenuto sistematico della teologia classica dell’amicizia con Dio

rapporto amichevole: «Chiedete e vi sarà dato; cercate e troverete; bussate e vi sarà
aperto; perché chiunque chiede riceve, e chi cerca trova e a chi bussa sarà aper-
to»... «Se voi dunque che siete cattivi sapete dare cose buone ai vostri figli, quanto
più il Padre vostro che è nei cieli darà cose buone a quelli che gliele domandano!»
(Mt 7,7-11; Lc 11,9-13).

Dando la sua vita, il Signore ha autenticato e compiuto la radicalità della sua
amicizia immutabile: «Nessuno ha un amore più grande di questo: dare la vita per
i propri amici. Voi siete miei amici, se farete ciò che io vi comando» (Gv 15,13s.).
L’amicizia di Cristo supera anche il fallimento dei suoi discepoli, persino il tradi-
mento. Gesù accoglie Giuda Iscariota nel giardino del Getsemani dicendo: «Amico,
per questo sei qui!» (Mt 26,50). Sono parole ironiche? Crediamo di no. A nostro giu-
dizio queste parole significano un’ultima offerta per rientrare nell’amicizia. Questa
amicizia resta offerta a Giuda anche nel momento in cui le conseguenze mortali del
suo tradimento non sono più revocabili. Cristo risuscitato richiama nella sua amici-
zia anche Pietro e i discepoli che l’hanno abbandonato: la scena presso il lago di
Tiberiade è impressionante, quando Cristo risuscitato dà l’occasione a Pietro di
riparare il suo triplice tradimento. Per due volte gli chiede: agapas me?, e Pietro
risponde: «tu sai che ti amo (hoti philo se)». La terza volta Gesù chiede: Simon
Joannou, phileis me?, e la risposta di Pietro è: «Signore, tu sai tutto, tu sai che io ti
amo (hoti philo se)» (Gv 21,15s.).

Il discepolo dopo la pasqua è un amico di Cristo. L’amicizia come auto-espres-
sione propria dei cristiani assume un valore ecclesiologico nella letteratura delle
comunità di Giovanni, fondate da quell’apostolo chiamato il discepolo che «il
Signore amava». Anche negli Atti degli Apostoli i cristiani sono detti «amici» (At
27,3). Luca caratterizza la prima comunità cristiana a Gerusalemme come una
comunità di amici con l’ideale greco dell’amicizia. Le categorie aristoteliche sono
assunte per caratterizzare questa prima comunità: «un cuore solo e un’anima sola»,
«ogni cosa era fra loro comune» e non nascondevano niente fra loro (At 4,32-5,11).
La koinonia cristiana e l’ideale greco dell’amicizia s’avvicinano.

4. Alcuni aspetti per uno sviluppo della teologia dell’amicizia

Nell’antichità cristiana la riflessione sull’amicizia verso Dio si approfondisce
ulteriormente. I Padri tentarono di conservare l’eredità dell’antichità pagana e ren-
derla feconda per il cristianesimo. Nello stesso tempo cercarono di dimostrare come
il cristianesimo fosse il compimento e il superamento dell’ideale antico di amicizia

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 80



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagigääf

Hans ( hrıstlan Schmidbaur

SECONdO 11 mo «UueL110 che a velie Sperafto pensato SCHULUDILC, che restiava fino-
adempimento, QUESTO aANNUNCIATO da nOo1>». AISCOrSO (1 Paolo

Ssull’ Areopago TEe Drotfotipo predicazione protocristiana rivolta 4a1 paganı
colti

Ambrogio, Agostino 10Vannı (‚rIsSsostomo 101008 Padri dottrina erıistiana
dell ’ amieizla: In e 5S1 (0)I10 sSintetilzzate L’eredita filosofica antıca L amıilc1izla (OIl 11 DIO
(1 esSu ITre 0 autorı meitonoO L’accento C111 Carattere difettivo dell ’ amıicizla
naturale che 110  —> DUO mal ra  1ungere i1deale Confrontano DOI questa ( OIl-

CEZ101N€E COIl (.TISTO (COLNE aM1CO VeIOC Sol0 L amıleizla COIl (.TISTO COSTAanTie dAuratu-
S10 VIVere (OIl Iu1 da felicita Compimento (1 tale desiderio (1 durevolezza.

Sol0 L’amıleizla COIl (.TISTO rende Capacı (1 eramente L’altro?9. All ’ amor (‚OL-

CcupnIsSCENTIAdE, la Condizione dell  uomo eccamın0SO, s oppone L’amor amıcıtide: DL
CN  Z L uOomoO STATIO decaduto 110  - DUO realizzare ideale dell ’ amileizla.

DECCATlO G] definisce COILLNE l incapacıta (1 met{iersIl In relazilone: questa la U:

f10 In econdo Agostino L uomo (Alventa CaAaNalC (1 DIO L uOomoO SO10 DL
STaZzla. Egli TEe chlaro esEeMPIO ne 1010 Confessiones, descrivendo 11 DLO-
DrIO CAamMMmMmMINO aIIraverso le vicende dell amore 110  —> Salvato fino all amılcizla
(OIl DIO Agostino applica STeSSO la parola (1 esSu «Non VO1I a velie Scelto
10 hO SCcelto VO1I VI hO costitulti perche andlate portiate fIrutto 11 VOSITO fIrutto
rimanga» (GV Jl credeva Cercalto da (.rIisSto chlamato ne 5{1 aM1C1Z7Z13
prima (1 averlo Cercalto egli STEeSSO Lamicizla recIproca implica DL L uOomoO Ori1gl1-

dell essere Salvato CLE la Chiesa S11 QUESTO pensiero G1 ON! L’idea del 1110114.-

chesimo Occidentale. La Kegola (1 A, 11 Benedetto traduce direttamente oli ldeali
greCI dell’amieizla. La concordla, 11 In COMLULE l uguaglianza devono 65506 -

realizzati aIIraverso la vita COMNULE (OIl 0 1l10MINI (OIl Gristo
teologla monastica del mMedioevo la CONCEZI10NE erıistiana dell ’ amıiecizla SIUN-

SC Y 5 10 apice AaSSUIL1e Carattere SISTeMATICcCO spirituale (OIl Bernardo (1
Chiaravalle, Bonaventura 10ommaso d Aquino. 5oprattutto In Bernardo L amıicIizla
(OIl DIO rivestira Carattere alfettivo-mistico influira (OIl le 1010 tendenze ınili-
Catrıicı Meister Eckhart, GL mıiIistica spagnola del SECOlo anche DIU tardı

GOSTINO, ( ontra UASs C  S Pefl.; (11OVANNI (LRISOSTOMO, ( OMM. CO 1,5: MBROGIO, De off. 11,133

]81

Hans Christian Schmidbaur

secondo il motto: «Quello che avete sperato e pensato sempre, ma che restava fino-
ra senza adempimento, questo è annunciato da noi». Il discorso di Paolo
sull’Areopago offre un prototipo della predicazione protocristiana rivolta ai pagani
colti.

Ambrogio, Agostino e Giovanni Crisostomo sono i Padri della dottrina cristiana
dell’amicizia: in essi sono sintetizzate l’eredità filosofica antica e l’amicizia con il Dio
di Gesù. Tutti e tre gli autori mettono l’accento sul carattere difettivo dell’amicizia
naturale umana, che non può mai raggiungere l’ideale. Confrontano poi questa con-
cezione con Cristo come amico vero. Solo l’amicizia con Cristo è costante e duratu-
ra. Solo vivere con lui dà felicità e compimento di un tale desiderio di durevolezza.
Solo l’amicizia con Cristo rende capaci di amare veramente l’altro9. All’amor con-
cupiscentiae, la condizione dell’uomo peccaminoso, s’oppone l’amor amicitiae; per
conseguenza l’uomo dello stato decaduto non può realizzare l’ideale dell’amicizia.
Il peccato si definisce come l’incapacità di mettersi in relazione: questa è la curva-
tio in se. Secondo Agostino l’uomo diventa capace di amare Dio e l’uomo solo per
grazia. Egli ne offre un chiaro esempio nelle sue Confessiones, descrivendo il pro-
prio cammino attraverso le vicende dell’amore umano non salvato fino all’amicizia
con Dio. Agostino applica a se stesso la parola di Gesù: «Non voi avete scelto me, ma
io ho scelto voi e vi ho costituiti perché andiate e portiate frutto e il vostro frutto
rimanga» (Gv 15,16). Si credeva cercato da Cristo e chiamato nella sua amicizia
prima di averlo cercato egli stesso. L’amicizia reciproca implica per l’uomo l’origi-
ne dell’essere salvato e crea la Chiesa. Su questo pensiero si fonda l’idea del mona-
chesimo occidentale. La Regola di san Benedetto traduce direttamente gli ideali
greci dell’amicizia. La concordia, il possesso in comune e l’uguaglianza devono esse-
re realizzati attraverso la vita comune con gli uomini e con Cristo.

Nella teologia monastica del medioevo la concezione cristiana dell’amicizia giun-
ge al suo apice e assume un carattere sistematico e spirituale con Bernardo di
Chiaravalle, Bonaventura e Tommaso d’Aquino. Soprattutto in Bernardo l’amicizia
con Dio rivestirà un carattere affettivo-mistico e influirà con le sue tendenze unifi-
catrici su Meister Eckhart, sulla mistica spagnola del XVI secolo e anche più tardi. 

9 AGOSTINO, Contra duas epp. Pel.; GIOVANNI CRISOSTOMO, Comm. Coll. I,3; AMBROGIO, De off. III,133.

C
o

n
trib

u
ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 81



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagi%f

MICILHA DDel Radiıce CONTENUTO SISTEMATICO =]1) teOlogia Cassıica deff amıiıcızıa ( O} DIO

Lamicec1zl1a In DIio CO  a DIio
la otLtrmma dell’ amıcızla dı eriH  z 1ommaso "Aquino
10ommaso d Aquino (1 SIntetl7zzare la tradizione Mosofico-teologica

dell’amore da molto SPaZlO alla riflessione Sull amiec1izla. Facendo ultimo
In avantı lega 11 pensiero dell  amiecizla alla vita Interlore (1 DIO STeSSO econdo , 11

10ommaso Ll amore fra le DHELSOLC (ivine AaSSUIL1e 11 Carattere dell’amieizla. DIO (A1mo0-
SIra 11 5{10 amichevole 110  —> SOl0o ne relazlonIi esterI10r1, anche In G{iES-

In questia Drospettiva l’opera Galvifica (1 DIO, C10@ la Cre4zZ10Ne, speclal-
menTfe quella dell ’ uomo la 5{1 Salvezza, G] DOSSOLLO comprendere (COLNE

amichevole L’esterno. DIO ha CTEeAaTO L uomo (COLNE DHEISOLA rTILIFaiio (1 G{IEeS-
DL chlamarlo all amıiecizla (OIl GE HCL perfezionarlo aiiraverso la partecIpazlo-
all amı1cizla DHETISOLC divine.
In analogico Ll amore dell ’ amıicizla la vita trinitarıa (1 DIO G 1-

dentificano, nOoNnOsSTIAaNn{ie QUESTO dell amıiecizla restl finalizzato alla vita
trıiniıitarıia (1 DIO

ChI G] UCCUNA dottrine pre-moderne G1 conifronta Inevitabilmente (OIl

problema 11 mMedioevo ha ula CONCEZIONE del mondo (COLNE UuNIVerSo (1 C556 11272€

Oggettl, all’'onpnOosto L’eta  Pa moderna CONCEPDISCE 11 mondo (COLLNE UuN1Iverso (1 SOggel-
1 Questa CONCEZIONE G1 verilica esplicıtamente ne CONsSiderazlone dell amore
Lamore nel mMedioevo CONCePItO In ermminı (1 ValorI obilettivl, mentTtre nell’epnoca
moderna CONCeDPItO In ermminı (1 relazlionIi fra Aue Ssoggetti ondato

Valore Oggettivo. No1 A1c1amo: 0 1l10MINI G1 A, 11 1ommaso Irebbe aMM13.-
11 buono nell ’ amato. Questa la CONCEZIONE arıstotelica.
Per l1ommaso Ll amore DFINCIDIO universale, che Esiste 110  - eESCIuUsSIvamente

fra Ssoggetil. kisiste fra 0 1l10MINI (COLNE intellettuale, esIiste anche fra 0
anımalı COILLNE sensuale, perfino nel movıimentI natfura materlale
vita le C0S tendono C5561€ Nns1eme le COSE tendono bene,
valore. (OS] Ll amore GSIiste In le CTEeAaIuUre inconsapevolmente ne materI1a, In
modo SEeNSITIVO negli animali, consapevolmente In modo rifllessivo nell  uomo010.

ha Valore Oggettivo, CLEa nell’altro la MOZIONE A amorell,
Lamore dunque ula DASSIO mediante 6554 la CTEeAaIUTra G] trascende

STA 1-11 a{}
11 I3

82

Amicitia Dei. Radice e contenuto sistematico della teologia classica dell’amicizia con Dio

5.L’amicizia in Dio e con Dio: 
la dottrina dell’amicizia di san Tommaso d’Aquino

Tommaso d’Aquino cerca di sintetizzare tutta la tradizione filosofico-teologica
dell’amore e dà molto spazio alla riflessione sull’amicizia. Facendo un ultimo passo
in avanti lega il pensiero dell’amicizia alla vita interiore di Dio stesso. Secondo san
Tommaso l’amore fra le persone divine assume il carattere dell’amicizia. Dio dimo-
stra il suo amore amichevole non solo nelle relazioni esteriori, ma anche in se stes-
so. In questa prospettiva tutta l’opera salvifica di Dio, cioè la creazione, special-
mente quella dell’uomo e la sua salvezza, si possono comprendere come un amore
amichevole verso l’esterno. Dio ha creato l’uomo come persona e ritratto di se stes-
so per chiamarlo all’amicizia con sé e per perfezionarlo attraverso la partecipazio-
ne all’amicizia delle persone divine.

In un senso analogico l’amore dell’amicizia umana e la vita trinitaria di Dio s’i-
dentificano, nonostante questo amore dell’amicizia umana resti finalizzato alla vita
trinitaria di Dio.

Chi si occupa delle dottrine pre-moderne si confronta inevitabilmente con un
problema: il medioevo ha una concezione del mondo come universo di essenze e
oggetti, all’opposto l’età moderna concepisce il mondo come un universo di sogget-
ti. Questa concezione si verifica esplicitamente nella considerazione dell’amore.
L’amore nel medioevo è concepito in termini di valori obiettivi, mentre nell’epoca
moderna è concepito in termini di relazioni fra due soggetti senza esser fondato su
un valore oggettivo. Noi diciamo: gli uomini si amano, san Tommaso direbbe: amia-
mo il buono nell’amato. Questa è la concezione aristotelica.

Per Tommaso l’amore è un principio universale, che esiste non esclusivamente
fra soggetti. Esiste fra gli uomini come amore intellettuale, ma esiste anche fra gli
animali come amore sensuale, perfino nei movimenti della natura materiale senza
vita. Tutte le cose tendono a essere insieme. Tutte le cose tendono a un bene, a un
valore. Così l’amore esiste in tutte le creature: inconsapevolmente nella materia, in
modo sensitivo negli animali, consapevolmente e in modo riflessivo nell’uomo10.
Tutto è bello e ha un valore oggettivo, e crea nell’altro la mozione d’amore11.
L’amore è dunque una passio e mediante essa la creatura si trascende verso un

10 STh I-II q. 26 a. 1 ad 3.

11 Ibid.

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 82



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagi%f

Hans ( hrıstlan Schmidbaur

valore. S50 CXFASsSISs che tende ıunilicarsi (OIl L amato12 SE aMmM1AaM0 TOVIAMO NO1
STeSSI SOl0 cCondizione (1 C5561€ (OIl altro SE QUESTO Carattere ES{TAal1Ic0O dell esse-

G1 riferisce STeSSO vuole siruttare altro In ULla CUFVATIO In eg01stica,
Aliventa CONCUDISCENTe. SE Ll amore tende 1 Valore dell’ amato STeSSO Y
5{10 perfezionamento, (Alventa (ITOFr amıcıtiae, che 11 Piacere felicita del-
altro

Un tale intersoggettiIvo COSTITUISCE la forma DIU alta rT1CCA dell’amore,
perche 110  —> tende all incorporazione, alla UNIO, C10@ CLEa ula UunNnı0Ne€e intersog-
gettiva

L’oggetto ormale dell amore SECONdO A, 11 1ommaso 11 valore: 11 bene mabile
dell’ amato Valore uscita dentro (1 NOI 11 moOovimento ES6TAal1IcO dell’amore L’atti-
rals 1ommaso nsıiste QUESTO Valore Oggettivo Ontologico, perche C550 SOL0 da

Ordine Y NOSITO desiderI1o. ChI 110  —> buono 110  —> uscita 11 NOSITO desiderI1o.
Qualcosa 110  —> (Alventa buono perche desiderato da nNOlL, desiderato perche
buono. 5E Aue soggetlil G] Esiste L’amor amıcıtiae, che tende alla complacen-
fIa alla connaturalitas, CONcordanza In natura Q essere.

10ommaso G] chliede DOI che C054 significhi che DIO G1A. tripersonale. La 5{1 N1I10-
Qeve C556 1€ UNIO, 11 5 [ 10) AMICLUA Lamore (1 DIO 110  - che ( a-

MICIZI1A VISSUtTO 1vello Intra-trinitarıo In STesSsSo In questa Uunı0Ne le 5U-
0010 cCompletamente PXSLASIS, dall’altro da STesSsSo diriıgere SC1-

an le caratteristiche antiche philia (0)I10 realizzate In questia vita tT1-
nıtarıa divina.

che (CO5S5d SUCCEde QUESTO ne volonta DHEISQULC (lIvine G1 DLO-
tende all esterno? Diventa L amore del CTEeATIOTE che da alla CTEeAaIUTra ın autonomla
relativa. CTEAa VO che fa partecıpare 11 CTEeATIO all essere STESSO; 110  —>

reSTrTILNNVO, lascla fa E615TeTre le CTEeAaTIUrTre Questa esistenza complacen-
1, 91018 (1 STEeSSO, godere reCIproCOo godere (1 DIO Le DELSOLC (ivine hanno ula

relazione E56{12a11C2 (OIl 11 mondo. SE L uOomoO perde la 5{1 aM1C1Z7Z13 COIl DIO, Ll amore (1
DIO COSTTEeITO Cal 5 [ 10) “"USCIre da STtesSsSo” HCL Incontrare altro da
STESSO, HCL reintrodurlo ne 5{1 aM1C1Z13. Questa L incarnazione del Liglio. s 1
radica nell amıcitia del, che ha ula eNsSIONE alla connaturalitas, C10@ ıunificarsi
(OIl L amato.

STA 1-11 A 1-
13 STA 1-11 A{ 1-3

I4 Sent A{ LESD

83

Hans Christian Schmidbaur

valore. Esso è extasis che tende a unificarsi con l’amato12. Se amiamo troviamo noi
stessi solo a condizione di essere con l’altro. Se questo carattere estatico dell’esse-
re si riferisce a se stesso e vuole sfruttare l’altro in una curvatio in se egoistica,
diventa un amore concupiscente. Se l’amore tende al valore dell’amato stesso e al
suo perfezionamento, diventa amor amicitiae, che prova il piacere della felicità del-
l’altro.

Un tale amore intersoggettivo costituisce la forma più alta e ricca dell’amore,
perché non tende all’incorporazione, ma alla unio, cioè crea una unione intersog-
gettiva.

L’oggetto formale dell’amore secondo san Tommaso è il valore: il bene amabile
dell’amato. Il valore suscita dentro di noi il movimento estatico dell’amore e l’atti-
ra13. Tommaso insiste su questo valore oggettivo e ontologico, perché esso solo dà
senso e ordine al nostro desiderio. Chi non è buono non suscita il nostro desiderio.
Qualcosa non diventa buono perché è desiderato da noi, ma è desiderato perché è
buono. Se due soggetti si amano, esiste l’amor amicitiae, che tende alla complacen-
tia e alla connaturalitas, concordanza in natura e d’essere. 

Tommaso si chiede poi che cosa significhi che Dio sia tripersonale. La sua unio-
ne deve essere unio, e il suo amore amicitia. L’amore di Dio non è che amore d’a-
micizia vissuto a livello intra-trinitario in se stesso. In questa unione tutte le perso-
ne sono completamente exstasis, dall’altro e da se stesso: mutuo se dirigere sci-
ant14. Tutte le caratteristiche antiche della philia sono realizzate in questa vita tri-
nitaria divina.

E che cosa succede se questo amore nella volontà delle persone divine si pro-
tende all’esterno? Diventa l’amore del creatore che dà alla creatura un’autonomia
relativa. È un amore creativo che fa partecipare il creato all’essere stesso; non è
amore restrittivo, ma lascia e fa esistere le creature. Questa esistenza è complacen-
tia, gioia di se stesso, godere reciproco e godere di Dio. Le persone divine hanno una
relazione estatica con il mondo. Se l’uomo perde la sua amicizia con Dio, l’amore di
Dio è costretto dal suo amore a “uscire da se stesso” per incontrare un altro da se
stesso, per reintrodurlo nella sua amicizia. Questa è l’incarnazione del figlio. Si
radica nell’amicitia dei, che ha una tensione alla connaturalitas, cioè a unificarsi
con l’amato.

12 STh I-II q. 28 a. 1-4.

13 STh I-II q. 27 a. 1-3.

14 III Sent d. 27 q. 2 a. 1 resp.

C
o

n
trib

u
ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 83



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagi%f

MICILHA DDel Radiıce CONTENUTO SISTEMATICO =]1) teOlogia Cassıica deff amıiıcızıa ( O} DIO

Poiche Ll amore (1 DIO d amicIizla, la nOosITra personalita Sara mantfenuta
anche ne nOosIra Uunı0Ne (OIl DIO clielo significherä DL NO1 UNIO, partecipazlione
all amıiecizla DHELSOLC divine, complacentia ne splendore AIvInNoO. Ma resiere-

NO1 STeSSI integralmente, 1l10MINI 110  —> del Poiche Ll amore (1 DIO AMICILELCL, 110  —>

vuole INCOrporarcı, PXSTASIS (1 nOo1 l1ommaso Qice: altro ignifi-
volere 11 5 [ 10) benel5s.

meglio0 dell  uomo enNIra quil nell amıiecizla COIl DIO, 11 meglio0 (Alventa STeSSO
Lamore ( amıic1izla che dato all uomo 10 rendera CaAaNalC (1 C556 1€ Iu1 STeSSO
aM1CO fare le dell’amore (1 DIO Kiprendendo le parole (1 es11 nel vangelo
(1 10 Vannı 6.) l1ommaso CQice: 11 COMPItO DIU nobile dell’ uomo (Qiventare
«collaboratore (1 DIo»16. Vivere ne STaZzla vuol CQIire VIVere nell amıeizla divina,
che significa ula HNIO differenziata Ira L uOomoO DIO DIO C1 dona. quello che 5{10

10 Implanta nel NOSITO Luomo STEeSSO G] TEe DIO perche DUO lavorare COIl

Iu1 nel mondo. (O0S] 1ommaso TOVA ula ormula bellissima nel 5{10 Tatitaio Cull a-
1NOLe «L’amore che DIO regala al u0MO ula manlera ( amıic1izla dell’ uomo COIl

DIo»17/.

STA a 1 a{}

In 4,19, ect I1

STA 11- 11 A LESD

84

Amicitia Dei. Radice e contenuto sistematico della teologia classica dell’amicizia con Dio

Poiché l’amore di Dio è amore d’amicizia, la nostra personalità sarà mantenuta
anche nella nostra unione con Dio. Il cielo significherà per noi unio, partecipazione
all’amicizia delle persone divine, complacentia nello splendore divino. Ma restere-
mo noi stessi integralmente, uomini e non dèi. Poiché l’amore di Dio è amicitia, non
vuole incorporarci, ma è exstasis verso di noi. Tommaso dice: amare l’altro signifi-
ca volere il suo bene15.

Il meglio dell’uomo entra qui nell’amicizia con Dio, il meglio diventa se stesso.
L’amore d’amicizia che è dato all’uomo lo renderà capace di essere lui stesso un
amico e fare le opere dell’amore di Dio. Riprendendo le parole di Gesù nel vangelo
di Giovanni (15,15 s.) Tommaso dice: il compito più nobile dell’uomo è diventare
«collaboratore di Dio»16. Vivere nella grazia vuol dire vivere nell’amicizia divina,
che significa una unio differenziata fra l’uomo e Dio. Dio ci dona quello che è suo e
lo impianta nel nostro cuore. L’uomo stesso si offre a Dio perché può lavorare con
lui nel mondo. Così Tommaso trova una formula bellissima nel suo trattato sull’a-
more: «L’amore che Dio regala all’uomo è una maniera d’amicizia dell’uomo con
Dio»17.

15 STh I q. 20 a.1 ad 3.

16 In Mt 4,19, lect. II.

17 STh II-II q. 23 a. 1 resp.

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 84


