
Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagi%f

Contributi S IT U 1/2005) 5 -1

Lunıvocıta dell ’ essere SEeCONdoOo uns COTLO

Davıde Rıserbato
C(esano Maderno, MD

Introduzlone

(l significativo 110  —> DrIVO (1 Interesse teologico1 l’approfondimento (1
aspeTtto particolare dottrina (1 10Vannı uns COTO Lunivocita

dell’ essere Largomento, vvincent SCHILDLC affascinante, verTrä 2.CCOSTAaTO
Alante la ettura OLaTIO ES5T10 del Octor 1S rimasto Inedito fino Y

DOI ripubbhlicato da Aarlo Balic In Bogoslovuni Vestnik L 1929, AT 7D1 /75
ermme collatio4 deriva Cal verbo conferre DUO C556 1€ tradotto COIl confe-

questi es11 (0)I10 DrevI crıttl, forse frutto (1 Lavoro redazlonale (COLNE le ÖT -
atıones, COmDosti probabilmente DL 0 studenti (COLNE In uUSO all universita (1

La rilevanza teologica dell argomento risiede nell importanza Cli U1  ; riflessione In Ordine Y CONCELTOG Cli
ESSCETE, Il quale, unıto qalla dJeterminazione iInfinito, ((OTLIE modalJlita propria QJell essere (1vino (ens infint-
Eum), COs1l1tulLsce Il CONCELTIG pIU a 1tO Cli CUul disponi1amo DEL DENSALE [HO «T perfectissimus CONCEPLUS, In
U UO QquUası In quadam descriptione periectissime COSNOSCIMUS Deum, el concipiendo periectiones
simpliciter el In I1amen CONCEPLUS periectior SimMUu| el simplicior, no his pOossibilis, el CONCEPLUS
entis nflinit) cie eNımM el simplicior UYUAIL CONCEPLUS entis bonl, entis ver], vel 9110r um sSimilium, Qqu1a
“infinitum“ 11011 el Qquası attributum vel Dasslo entis, S1IVEe Ee1USs (le UUO (icitur, Sa icit mModum intrinse-
C i1us entitatiıs, ita Qquod. Cu 1C0 “infinitum &A  ens 11011 CO cCoOoncepium QquUası DEL accldens,
cSubiecto el passlione, SE( cConcepLlum DEL oSubilecti In Cerio sradu periectionis, Scilicet infinitatis» OÖOrd
L, 3, 2, Per Ordinatio Lectura C1HAMO SCINDILE (a Hera Omnta JFOannıis Duns S CO Doctoris
S p7 Martanıt, S{111C110 el CUT ( ommIssiOonNIsS Scotisticae, ( 1vıtas Vatltlıcana 1950s.)

ARRIS, Duns SCOLO, ()xforda 1927, 37(1-31795

5Segnaliamo Qqu1 Il NOSITO QJebito nel confronti del mirabile stud10, insuperato, Cli ILSON, Jean Duns S COL
Introduction Ses HOSsLLLON fondamentates, Parıs 1952, del quale G1 LTrOvVeranno ne|l presenlte I2 vOoro Ire-
quenti e ESTESE C1itazlı1on.1.

( Ir M - (.‚HENU, ANotes de jeXLcOgraphie DAOSCHNLGLE medievale, In RKevue (des SCIENCES philosophiques
el theologiques 16 (1927) 435-446

S85

1. Introduzione

Ci è parso significativo e non privo di interesse teologico1 l’approfondimento di
un aspetto particolare della dottrina di Giovanni Duns Scoto († 1308): l’univocità
dell’essere. L’argomento, avvincente e sempre affascinante, verrà accostato me-
diante la lettura della Collatio 24, testo del Doctor Subtilis rimasto inedito fino al
19272 e poi ripubblicato da Carlo Balić in Bogoslovni Vestnik IX, 1929, 212-2173.

Il termine collatio4 deriva dal verbo conferre e può essere tradotto con confe-
renza; questi testi sono brevi scritti, forse frutto di lavoro redazionale come le repor-
tationes, composti probabilmente per gli studenti come in uso all’università di

L’univocità dell’essere secondo Duns Scoto

RTLu X (1/2005) 85-110Contributi

Davide Riserbato
(Cesano Maderno, MI)

1 La rilevanza teologica dell’argomento risiede nell’importanza di una riflessione in ordine al concetto di
essere, il quale, unito alla determinazione infinito, come modalità propria dell’essere divino (ens infini-
tum), costituisce il concetto più alto di cui disponiamo per pensare Dio: «Et perfectissimus conceptus, in
quo quasi in quadam descriptione perfectissime cognoscimus Deum, est concipiendo omnes perfectiones
simpliciter et in summo. Tamen conceptus perfectior simul et simplicior, nobis possibilis, est conceptus
entis infiniti. Iste enim est simplicior quam conceptus entis boni, entis veri, vel aliorum similium, quia
“infinitum” non est quasi attributum vel passio entis, sive eius de quo dicitur, sed dicit modum intrinse-
cum illius entitatis, ita quod cum dico “infinitum ens”, non habeo conceptum quasi per accidens, ex
subiecto et passione, sed conceptum per se subiecti in certo gradu perfectionis, scilicet infinitatis» (Ord.
I, 3, qu. 2, n. 58. Per Ordinatio e Lectura citiamo sempre da Opera Omnia Joannis Duns Scoti Doctoris
Subtilis et Mariani, Studio et cura Commissionis Scotisticae, Civitas Vaticana 1950s.).

2 C. R. S. HARRIS, Duns Scoto, Oxford 1927, 371-375.

3 Segnaliamo qui il nostro debito nei confronti del mirabile studio, insuperato, di É. GILSON, Jean Duns Scot.
Introduction a ses position fondamentales, Paris 1952, del quale si troveranno nel presente lavoro fre-
quenti ed estese citazioni.

4 Cfr. M.-D. CHENU, Notes de lexicographie philosophique médiévale, in Revue des sciences philosophiques
et théologiques 16 (1927) 435-446.

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 85



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagi%f

’‘unmivocita Adefl’essere SACONCAdO NS COTO

ParIlgl: «Les Collationes furent EerIites Aarls;: es SONT COLNLLUES ()115 le 110 de
Collationes Disputationes parisienses. ersonne JUSqu a present n en conteste
la paternite Scot Q ul do1t a VOIT OuUfenu C655 theeses la Sorbonne»5>.

In OgnI CaAa5U, all interno SCuUOla Irancescana questie collationes, 110  —> prive (1
ula Certia AaCUTEeZZAE, divennero ben pPrestO OgSgeTlOo (1 grande lode; COS] infatti
parla 11 Aavellus « ITAaCTAalius Gollationum, „& W Disputationum OCTIOTIS
1115 veiIe AaULEeEUS Habent hiec ]Juniores eologi quasiıi armarıum bene NStIruC-
ium nde SINE labore In ScholasticIis dissertationibus, e1 velut (ut ajunt)
OPeTrato disputent; habent e11am promptuarıum diffieultatum e1 objectionum, quibus
OCTIOTIS 1115 OpIniones impugnari DOossint, ({ UL LLL perpensIis solutionibus 1DSIUS
doctrina, solida e1 Derspicua apparet»®.

Alle NnOSITe orecchie calzante, 110  —> Ceri0o DPOCO ardita, l’analogia ira
QUESTO Iractatus Collationum AFMarıum hene instructum, quası G] Iraitasse (1
ula librerla ben ornita quale eologi DIU g10Vanl (JuniOres T’heologi) DOSSAaLLQO
attingere plene manı a ula solida et Herspicud doctrina.

NO1 110  —> restia che verilicare (1 DELSOLNG, seguenNdo "InvIito del avellus Lege
(@ttente, experieris VErg [oquli.

SIatus QUAESTIONIS
Lunivocita dell ’ essere cCertfamentTe ula dottrine filosofiche (1 uns COTO

ira le DIU studiate, 6554 r.ıveste infatti ru0ol0 fondamentale all interno CAalite-
Tale filosofica da Iu1 Iinnalzata. s 1 rTavvV]ıSsa ULLavıa ula SProporzione Ira la grande
mole del contribulti prodotti erıtica 11 LLUINEIO difficoltäa risolte grazle
aglı STtess1i «INOTUN unıvocationem entis, Infer doctrinas philosophicas COTO
Droprias, locum principalem Tantam amen aciunt diffieultatem GIVE
1pSum argumentum GIVE E1IUS evolutio apud llem, ıT plena CerTfaque Solutio
UC desideretur»“.

BERTONI, Le BienheureunXx Jean Duns S COL Sa DIE, doctrine, Ses diSCcIpLES, Levanto 1917, 4255

JOannıis Dun S COFT Hera Omnte, Wadding-Vives, ILL, 3472

BARTH, De fundamento LNLVOCALLONES apud ioannem Duns Scotum, Koma 1939, Per Pr1m@O agile
cCensimento bibliografico G1 veda OÖid., D, 612a G1 TOvera Q ul U1a classificazione egli cstuCi (Livisl, DFO

indole (iversa, Lra apologetici, STOF1CI STOr1cO-sSistematic1ı

86

L’univocità dell’essere secondo Duns Scoto

Parigi: «Les Collationes furent écrites à Paris; elles sont connues sous le nom de
Collationes ou Disputationes parisienses. Personne jusqu’à présent n’en a contesté
la paternité à Scot qui doit avoir soutenu ces théeses à la Sorbonne»5.

In ogni caso, all’interno della scuola francescana queste collationes, non prive di
una certa acutezza, divennero ben presto oggetto di grande lode; così infatti ne
parla il Cavellus († 1626): «Tractatus Collationum, seu Disputationum Doctoris
Subtilis vere aureus [...]. Habent hic juniores Theologi quasi armarium bene instruc-
tum unde sine labore in Scholasticis dissertationibus, et velut ex opere (ut ajunt)
operato disputent; habent etiam promptuarium difficultatum et objectionum, quibus
Doctoris Subtilis opiniones impugnari possint, quarum perpensis solutionibus ipsius
doctrina, solida et perspicua apparet»6.

Alle nostre orecchie suona calzante, ma non certo poco ardita, l’analogia tra
questo Tractatus Collationum e un armarium bene instructum, quasi si trattasse di
una libreria ben fornita dalla quale i teologi più giovani (juniores Theologi) possano
attingere a piene mani ad una solida et perspicua doctrina.

A noi non resta che verificare di persona, seguendo l’invito del Cavellus: Lege
attente, experieris vera me loqui.

2. Status quaestionis

L’univocità dell’essere è certamente una delle dottrine filosofiche di Duns Scoto
tra le più studiate, essa riveste infatti un ruolo fondamentale all’interno della catte-
drale filosofica da lui innalzata. Si ravvisa tuttavia una sproporzione tra la grande
mole dei contributi prodotti dalla critica e il numero delle difficoltà risolte grazie
agli stessi: «Norunt omnes univocationem entis, inter doctrinas philosophicas Scoto
proprias, locum principalem occupare. Tantam tamen faciunt difficultatem sive
ipsum argumentum sive eius evolutio apud Subtilem, ut plena certaque solutio
adhuc desideretur»7.

5 A. BERTONI, Le Bienheureux Jean Duns Scot. Sa vie, sa doctrine, ses disciples, Levanto 1917, 425.

6 Joannis Dun Scoti Opera Omnia, Ed. Wadding-Vivès, t. III, 342.

7 T. BARTH, De fundamento univocationis apud Ioannem Duns Scotum, Roma 1939, 5. Per un primo e agile
censimento bibliografico si veda ibid., 5, nota 1; si troverà qui una classificazione degli studi divisi, pro
earum indole diversa, tra apologetici, storici e storico-sistematici. 

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 86



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagi%f

Davıce Risarhbato

La SItuAzZIiONeEe delineata sinteticamente Cal Barth nel 1939, nel (STIS 18 5{1

Aissertazione DL 11 dottorato, sembra risultare ufttora valida, ebbene 11 rifiorire
egl]Ii studi dedicat] 1 Doctor 1115 12 determinato la Produzione (1 notevoll
contribulti In Ordine all’argomento dell univoecita.

questie parole fanno CECO quelle del Balic: C«NECX SaeCUlorum INNUMEeTA-
11e5 fere aUCTIOTES de doctrina LLLius OCTIOTIS locuti SUNT, quil OD substilitatem G
ngenll prou testabatur ar1anus de Florentia fuit «Tot1l S4EeCULO stupendus». At
110  —> doctrinam Ul1C DoctorI1 ubtili adscriptam 1DSIS E1IUS operibus Airecte
hauserunt, quil Aaerc legerunt 1 UNIıICEe faciebant, ıT intelligerent
e1 QquUIS 656 iste Doctor e1 quid e1 ( UL SCr1psSIsset. Quapropter nı mIırum G] LOl ( OIl-

tradietorlia ludiecla hac In Invenlantur»®
Una erza ed 25531 autorevole VOCC, quUESTa volta (1 Etienne Gilson, rTI1SUONA.

implacabile nel 5{10 SIUdIZI0: «De Cent eCTIivaIn quil ONT voulu ridiculiser uns 5cot,
11 N Y Da QeUX quil L’alent Iu, Da quil L’alt COMPrI1S»?. AallCOTLd, DreCcIsa-
menTe riguardo all unıyocita dell’ essere «AUCUNEe partie de la doctrine SCOTISTE na
fait L’objet de pIus d etudes, dont gran nombre proposent Q allleurs mMOo1nNs de
l eXposer DOUL elle-meme ({UC de l’attaquer de la defendre»10.

Queste parole, dQure CertamentTe pertinent1, ‚HONALLO COILLNE INVITO enta-
anche nNOlL, dopO maoltI! altrı, a acddentrarecei In QUESTO hortus Conclusus, quasiıi In

punta (1 piedi DL 110  —> violarne la elleZZa, ne cConsapevolezza pero A aCccordo
(OIl (GAilson che 110  —> TIUSCITeMO cComprendere la dottrina dell univocita ne 5{1

cCommplessita, ne a esporla AaVeIIr 111e In ualche modo deturpato 11 aSCINO Or1g1-
nale, 110  —> ritenendocIi all altez7z73. de Ia efendre, LEINLNEINOÖ perö SOgnNandocıi de
l’attaquer.

Logica U  (} metafisica?
arı diversilicati (0)I10 0 approccı del contribulti prodotti In Ordine alla dottri-
Sull’univocita, C10 che In SCHETE 11 limitatamente 4a1 lavorI] da NO1

presi In CONsSiderazilone la tendenzlale riconduzione (1 QUESTO particolare aspeTl-

BALIC, (LIrCa postittiones fundamentates Duns SCOLL, In Anten1ianum A (1953) 261

ILSON, Saint Francots pf7 Ia HeENSEE medievale, In Linfiuence de Saint Francots d ASSISEP Sr Ia CLDELESC-
IOn italienne, Parıs 1926, Yl, Citato In JE AINT-MAURICE, Jean Duns S COL Un Adocteur Ades HOTHL-

RKennes-Parıls 1953,
Jean Duns SCOL,

87

Davide Riserbato

La situazione delineata sinteticamente dal P. Barth nel 1939, nel testo della sua
dissertazione per il dottorato, sembra risultare tuttora valida, sebbene il rifiorire
degli studi dedicati al Doctor Subtilis abbia determinato la produzione di notevoli
contributi in ordine all’argomento dell’univocità.

A queste parole fanno eco quelle del P. Balić: «Sex saeculorum cursu innumera-
biles fere auctores de doctrina illius Doctoris locuti sunt, qui ob substilitatem sui
ingenii – prout testabatur Marianus de Florentia – fuit «toti saeculo stupendus». At
non omnes doctrinam huic Doctori Subtili adscriptam ex ipsis eius operibus directe
hauserunt, neque omnes qui haec opera legerunt id unice faciebant, ut intelligerent
et quis esset iste Doctor et quid et cur scripsisset. Quapropter nihil mirum si tot con-
tradictoria iudicia hac in re inveniantur»8.

Una terza ed assai autorevole voce, questa volta di Étienne Gilson, risuona
implacabile nel suo giudizio: «De cent écrivain qui ont voulu ridiculiser Duns Scot,
il n’y en a pas deux qui l’aient lu, e pas un qui l’ait compris»9. E ancora, precisa-
mente riguardo all’univocità dell’essere: «Aucune partie de la doctrine scotiste n’a
fait l’objet de plus d’études, dont un grand nombre se proposent d’ailleurs moins de
l’exposer pour elle-même que de l’attaquer ou de la défendre»10.

Queste parole, dure ma certamente pertinenti, suonano come un invito a tenta-
re anche noi, dopo molti altri, ad addentrarci in questo hortus conclusus, quasi in
punta di piedi per non violarne la bellezza, nella consapevolezza però – d’accordo
con Gilson – che non riusciremo a comprendere la dottrina dell’univocità nella sua
complessità, né ad esporla senza averne in qualche modo deturpato il fascino origi-
nale, non ritenendoci all’altezza de la défendre, e nemmeno però sognandoci de
l’attaquer.

2.1. Logica o metafisica?
Vari e diversificati sono gli approcci dei contributi prodotti in ordine alla dottri-

na sull’univocità, ciò che in genere li accomuna – limitatamente ai lavori da noi
presi in considerazione – è la tendenziale riconduzione di questo particolare aspet-

8 C. BALIĆ, Circa positiones fundamentales I. Duns Scoti, in Antonianum 28 (1953) 261.

9 É GILSON, Saint François et la pensée médiévale, in L’influence de Saint François d’Assise sur la civilisa-
tion italienne, Paris 1926, 91, citato in B. DE SAINT-MAURICE, Jean Duns Scot. Un docteur des temps nou-
veaux, Rennes-Paris 1953, 35.

10 ID., Jean Duns Scot, 87.

C
o

n
trib

u
ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 87



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagi%f

’‘unmivocita Adefl’essere SACONCAdO NS COTO

IO dottrina SCOTISTA a DIano 10giCO trascendentale11. NOSITO a VVISO
OPPOrTIUNO UDNECLALC tentativo (1 verilica DropOsItO (1 questia riconduzione che,
anticıp1amo, C1 sembra ula vVeIrId Dropria riduzione reale portata che la dot-
TINAa dell univocita dell essere, adeguatamente intesa, COMPOrTa. Questa HCL NO1
Ia questione.

In (lversI Studl, pregevoli HCL maoltI! aspettl, G1 segnala infatti QUESTO apPrOoCcCIO;
ira quelli DIU recentl, CertfamentTe egnO0 (1 noTla, ricordiamo 11 (STIS 18 (1 Boulnois,
Sur Ia CONNAISANCE de DIieu et ’Punivocite de SA  etant, 11 CUI1 guadagno ULLavIia CONS1-
G{ie nell aver richlamato l Iimportanza destructon SIlenCieuse (1 ULla Certia Aalld-

ogla DL ULla fondation UNIVOQUE de Ia metaphysique: «Derechef, L’univociıite aA55

les eXiIgenCceSs de la Og1Qque, SOUMEeTITLANT AaUX requisits Au PrincIpe de (;O11-

tradietion: uUlLlle meme chose pDeut Das Eire allirmee e1 1e€ meme emps A une
aUIre chose %a 115 contradiction, C est-Aa-dire %a 115 perdre ()[1 identite, ()[1 ıunite
JOTrSqu 1| s’agit Aun CONCEPT En e  el, la semplicite Au CONCeEPLT EsT elle-meme DCH-
GE dans L horizon de la predication scientifique, Syllogistique, e1 OUMISE AaA iImpe-
ratifs de la logique»12, In realta, alfermare che P’Punivocita ASSUINLE e esigenNZE
logicda, sottfomettendosız al DFINCLDLO dı HON contraddizione, 110  —> significa altro che
alfermarne la COTrTEeITe7Z7A la DOosSsSIbilita C111 DpIlano del pensieTrO; SOSTeNeTE INVeCe
che C1 TOVIAMO quil 1 COSDETLO dell ’ univocita logica dell ’ essere, significa cCOommMetite-

ula petizione (1 DPrINCIDIO. In Ognl Cas5Ü, L intenzione (1 uns COTO CIiId un altra.

11 (queSia, Lra le altre, anche ] opinione (l1 allc «Prima Cli NEeCESSAFr1O ener presente che L’ente 11011

ne SCOMNSMO AHabens ESSE, Ventitas essentiae. CONCELITLG UN1CO “"Cche In ta| anlera U110 che
Ia IF unita hasti DEL SENETAr contraddizione, quando I0 G1 Tiermi neghi CIrca Ia medesima COsa” (Ox.,
L, 3, 2, D, e Vives, 15) che "ogni r1cerca Cli I HO presuppone” (Ox., L, 3, 3, 6- (l
Vives, 02-109), G1 riferisce soltante all’ aspetto trascendentale-10g1ico, 11011 all’aspetto metafisico>»
BALIC, SCOLLSMO, In Enciciopedia (‚attolica, vol 151-16°2 157) %] cComprende quale C124 I' intento Cli al1C
alfermandone J aspetto trascendentale-10gico 11011 metafisico: egli intencde MOSIrTrAare l assurccita tes1i
che vorrebbe vedere ne DOsIzlone Cli [Hıns SIREHIF U1a pericolosa forma Cli pantelsmo. J1uttavlia, infon-
(atezza dJell accusa o1ä MOsSLrAaia spiegando le Qdifferenti QCCEZI0N1 del ermıne 0S In 1ommaAas®o [Hıns
SCcoto, Dertanto risulta ingiustificata quella SO |LZI1CNE che ricondurrehbhbhe Ia poriata metafisica DOSI-
Z10Ne Cli [Hıns SIRAIF quella trascendentale-logica, Y SOlO 5 SCDDUL nobile, Cli Aitenderlo

‚OQULNOIS, S ur Ia CONNALSANCE de DIien p7 EunIvocHte de E  A  etant, Parıs 19885, 13-14 ESsSTO Cli Boulnois
DO1 citando De Anıma 1, 6, In CUul [Hıns SIRAIF PIODOE Ia (listinzione Cli due, Nz1 ire, t1p1

Cli univocita: logica, naturale 1S1C2 metafisica. L’autore (a Qqu1 conclude: «Pulsque OUS parlons DIE-
SenNnT (le I ınivocite ogique Au CONceplL, elle est Das incompatible V Ul equivocite Ulle analogie
reele, (l ordre physique metaphysique: cCOnNcepLl identique DeutL s appliquer plusieurs DEN-
15 el espece s A 115 contradiection: Il les transcende MmMeme eMps qu 1 les signifie». tuttavlia, AAal SOlO
Iatto che esiStano Ire t1D1 (l1 univocıita, ('OT1LIE [Hıns SIRAIF afferma, 11011 G1 DUO Jedurre rigore che quella
Qqu1 In trattarsı precisamente Cli quella logica. Del resio, quesia possibile Oblezione ONUdA-
] C111 De Anıma, ha o1ä r1sposto In ermını 9691 precIlsi ILSON, Jean Duns SCOL, e 1ia

88

L’univocità dell’essere secondo Duns Scoto

to della dottrina scotista ad un piano logico trascendentale11. A nostro avviso è
opportuno operare un tentativo di verifica a proposito di questa riconduzione che,
anticipiamo, ci sembra una vera e propria riduzione della reale portata che la dot-
trina dell’univocità dell’essere, adeguatamente intesa, comporta. Questa è per noi
la questione.

In diversi studi, pregevoli per molti aspetti, si segnala infatti questo approccio;
tra quelli più recenti, certamente degno di nota, ricordiamo il testo di O. Boulnois,
Sur la connaisance de Dieu et l’univocité de l’étant, il cui guadagno tuttavia consi-
ste nell’aver richiamato l’importanza della destruction silencieuse di una certa ana-
logia per una fondation univoque de la métaphysique: «Derechef, l’univocité assu-
me les exigences de la logique, en se soumettant aux réquisits du principe de con-
tradiction: une même chose ne peut pas être affirmée et niée en même temps d’une
autre chose sans contradiction, c’est-à-dire sans perdre son identité, ou son unité
lorsqu’il s’agit d’un concept. En effet, la semplicité du concept est elle-même pen-
sée dans l’horizon de la prédication scientifique, syllogistique, et soumise aux impé-
ratifs de la logique»12. In realtà, affermare che l’univocità assume le esigenze della
logica, sottomettendosi al principio di non contraddizione, non significa altro che
affermarne la correttezza e la possibilità sul piano del pensiero; sostenere invece
che ci troviamo qui al cospetto dell’univocità logica dell’essere, significa commette-
re una petizione di principio. In ogni caso, l’intenzione di Duns Scoto era un’altra.

11 È questa, tra le altre, anche l’opinione di Balić: «Prima di tutto è necessario tener presente che l’ente non
è nello scotismo habens esse, ma l’entitas essentiae. [...]. Il concetto unico “che in tal maniera è uno che
la sua unità basti per generar contraddizione, quando lo si affermi e neghi circa la medesima cosa” (Ox.,
I, d. 3, q. 2, n. 5, ed. Vivès, IX, 18) e che “ogni ricerca di Dio presuppone” (Ox., I, d. 3, q. 3, nn. 6-9, ed.
Vivès, IX, 102-109), si riferisce soltanto all’aspetto trascendentale-logico, non all’aspetto metafisico» (C.
BALIĆ, Scotismo, in Enciclopedia Cattolica, vol. IX, 151-162. 157). Si comprende quale sia l’intento di Balić
affermandone l’aspetto trascendentale-logico e non metafisico: egli intende mostrare l’assurdità della tesi
che vorrebbe vedere nella posizione di Duns Scoto una pericolosa forma di panteismo. Tuttavia, l’infon-
datezza dell’accusa è già mostrata spiegando le differenti accezioni del termine ens in Tommaso e Duns
Scoto, pertanto risulta ingiustificata quella soluzione che ricondurrebbe la portata metafisica della posi-
zione di Duns Scoto a quella trascendentale-logica, al solo scopo, seppur nobile, di difenderlo.

12 O. BOULNOIS, Sur la connaisance de Dieu et l’univocité de l’étant, Paris 1988, 13-14. Il testo di Boulnois
prosegue poi citando De Anima qu. 1, n. 6, in cui Duns Scoto propone la distinzione di due, anzi tre, tipi
di univocità: logica, naturale (fisica) e metafisica. L’autore da qui conclude: «Puisque nous parlons à pre-
sent de l’univocité logique du concept, elle n’est pas incompatible avec une equivocité ou une analogie
réele, d’ordre physique ou métaphysique: un concept identique peut en effet s’appliquer à plusieurs gen-
res et espèce sans contradiction; il les transcende en même temps qu’il les signifie». E tuttavia, dal solo
fatto che esistano tre tipi di univocità, come Duns Scoto afferma, non si può dedurre a rigore che quella
qui in causa debba trattarsi precisamente di quella logica. Del resto, a questa possibile obiezione fonda-
ta sul De Anima, ha già risposto in termini assai precisi GILSON, Jean Duns Scot, 89, nota 1.

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 88



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagi%f

Davıce Risarhbato

Condividiamo L’affermazione (1 (1lson OUTEe argomentation 1008 les theses de
uns Scot quil les viderait de leur CONTIeEeNU reel DOUL faire ULE Ogique, les lie-
ralt L’existant singulier DOUTL faire ULE physique, tromperait Inevitablement
d objet»15. Lessere (COLNE 10 intende uns COTO, “essere In QUAaNTO CSS5C1IC, 110  —>

QUESTO quell’ente, 110  —> LHEINLNEINO un universalizzazione logica r1CcCAavVala da entI1
particolari, pertanto 110  —> dQeve venıre del 5 [ 10) CONTeENUTO reale.

Non 1AM0 lasclarcı Irarre In nganno dall’epiteto che G] attrıbulto Y NOSITO
Dottore14 VEIO che la subtilitas, (1 DL Se, ula prerogativa del 10giCO, Cal SO10
fatto che 6554 G1a tale 110  - che egli 12 alfrontato la questione COIl taglio
10giCO ne che, QUESTO DPropOosIito, uns COTO 10 S12a

eria U  (} probabiıle?
Una difficolta pero G] presenTtla ben pPrestO DL colul che G1 accinge a Investiga-

quUESTa questione: la dottrina dell ’ univocita STAla proposta da uns COTO
(COLLNE semplicemente probabile (COLNE Certia definitiva? «Praesentem quaestio-
1903 quod attınet, S1MMI momentI! G5l SCITre UTr um Doctor 1115 In psamet 5{1

13 ILSON, Jean Duns SCOL., 1553 Egli G1 esprime dopo VT Citato Q2|CUNE inecceplbili alfermazionIı Cli
Maur1z10o (a Porio riguardo C1: che G1 dJefinisce d essentialts, tuttavlia, Il 5[  C COMMENTO csembra cal-
ZA7dit pennello anche nel conironti dell argomento che C1 riguarda. %] veda anche interessante FiL1eVO
In H3i 114 1a «JL.es (SCUSSIONS [ 11° I uınivocite el l analogie SOlIren. par{iols (le Ce cConfiusion. eI0C65N
[Hıns 5cot, Ia ogique connaıt Das (le milienu CNIire I ınivocite el | eEqu1voque; DOUL le logicien, analo-
UE el ( particuler (le | equivoque. Lanalogie na (le “ 115 DPIODIE UUE DAr apport (des Stres reels

Deut ONC QVOIr (le d analogie U UE DOUL Qes SCIENCES Au reel, telles Ia methaphysique el
Ia physique En falt, i Mals leur E xIsStence 11011 Sauraıt intercdlire metaphysicien (le trascender
Ia “diversite reelle” (des Stres ngages ans (PS rapportis, DOUL ahstrailire cCOnNcepLl el (COTLILTLLLLT

LOUS, celul (le L’etre eir. Op. (}r L, 3, 3, 17 L, 345) D’ailleurs, Observe-t1-il V pomte A hu-
ILLOUT' “Horc et1am, magistrı iIraciancies (le Deo el (le his UUALC COSNOSCUNLUFr (le DeoO, Observant UN1vocCca-
tionem In MOdo (icendl, licet VOCe negent” AepD. Par. L, 3, 1, {)»
TE Doctor Martanus Martalts, Doctor er Incarnalt, Doctor Ordinis, egli EINIIO Doctor ÜS:
i t1to10 gli attribuite flin AAal 1304 In SeZulto qalla Qdlifesa dJell Immacoalata ( ONCE7Z10NE: cir. VVADDING,
Annales InOorum (Ad ('laras quas VI, SE (10NSalvo (l1 5Spagna, MIinIisStro generale dell”  rdine,
P OLLO0OSCPEIINZ del 5[  C colftile ngegno «dilectum In ('hriste patlrem Iratrem Joannem 5cotum, (le CUIUS
vita laudabili, Sc1ent1a excellenti, ingen10que subtilissimo, alıisque insignibus conditionibus SUlS, partım
experlentia oNnga, partım lama, UUAC ubique divulgata est inftormatus { ] a{} plenum (Aillectioni VESTITAe
asSsıgno0 DOST Mdictum patlrem egidium principaliter el Ordcinarie praesentandum>» DENIFLE, ar
NI Parts., {L, Parıs 1891, 117 ‚ALLEBAUT, La Maitrise dı BienheureunXx Jean Duns S COT 13095, In
Archivum Franc. Hist. z 11925| 6) Per Ia questione relativa all’ appellativo T' heotogorum OMNIUM
Princeps G1 veda i contribute (l1 ‚ARUTI, S COFO "Theotogorum OMNILUM Princeps’? PrOcCesso al titofo In

decreto Adel Uffizto (1724) In Etica DEFSÖNU. Duns S COFO SUGGESLLONL nel Oderno,
Bologna 1994, 281-329

89

Davide Riserbato

Condividiamo l’affermazione di Gilson: «...toute argomentation sur les thèses de
Duns Scot qui les viderait de leur contenu réel pour en faire une logique, ou les lie-
rait à l’existant singulier pour en faire une physique, se tromperait inévitablement
d’objet»13. L’essere come lo intende Duns Scoto, l’essere in quanto essere, non è
questo o quell’ente, non è nemmeno un’universalizzazione logica ricavata da enti
particolari, e pertanto non deve venire svuotato del suo contenuto reale.

Non dobbiamo lasciarci trarre in inganno dall’epiteto che si è attribuito al nostro
Dottore14: è vero che la subtilitas, di per sé, è una prerogativa del logico, ma dal solo
fatto che essa sia tale non segue che egli abbia affrontato la questione con un taglio
logico né che, a questo proposito, Duns Scoto lo sia.

2.2. Certa o probabile?
Una difficoltà però si presenta ben presto per colui che si accinge ad investiga-

re su questa questione: la dottrina dell’univocità è stata proposta da Duns Scoto
come semplicemente probabile o come certa e definitiva? «Praesentem quaestio-
nem quod attinet, summi momenti est scire utrum Doctor Subtilis in ipsamet sua

13 É. GILSON, Jean Duns Scot., 183. Egli si esprime dopo aver citato alcune ineccepibili affermazioni di
Maurizio da Porto riguardo a ciò che si definisce ordo essentialis, tuttavia, il suo commento sembra cal-
zare a pennello anche nei confronti dell’argomento che ci riguarda. Si veda anche l’interessante rilievo
in ibid. 114, nota 1: «Les discussions sur l’univocité et l’analogie soffrent parfois de cette confusion. Selon
Duns Scot, la logique ne connaît pas de milieu entre l’univocité et l’équivoque; pour le logicien, l’analo-
gue est un cas particuler de l’équivoque. L’analogie n’a de sens propre que par rapport à des êtres réels.
Il ne peut donc y avoir de rapports d’analogie que pour des sciences du réel, telles la méthaphysique et
la physique. En fait, il y en a, mais leur existence non saurait interdire au métaphysicien de trascender
la “diversité réelle” des êtres engagés dans ces rapports, pour en abstraire un concept un et commun à
tous, celui de l’être (cfr. Op. Ox. I, d. 3, qu. 3, n. 17; t. I, 345). D’ailleurs, observe-t-il avec un pointe d’hu-
mour: “Hoc etiam, magistri tractanctes de Deo et de his quae cognoscuntur de Deo, observant univoca-
tionem in modo dicendi, licet vocet negent” (Rep. Par. I, d. 3, qu. 1, n. 7)».

14 Oltre a Doctor Marianus o Marialis, Doctor Verbi Incarnati, Doctor Ordinis, egli è definito Doctor Subtilis;
il titolo gli venne attribuito fin dal 1304 in seguito alla difesa dell’Immacolata Concezione: cfr. L. WADDING,
Annales Minorum (Ad Claras Aquas 1931), VI, 58. Già Gonsalvo di Spagna, ministro generale dell’Ordine,
era a conoscenza del suo sottile ingegno: «dilectum in Christo patrem fratrem Joannem Scotum, de cuius
vita laudabili, scientia excellenti, ingenioque subtilissimo, aliisque insignibus conditionibus suis, partim
experientia longa, partim fama, quae ubique divulgata est, informatus sum ad plenum dilectioni vestrae
assigno post dictum patrem Aegidium principaliter et ordinarie praesentandum» (H. S. DENIFLE, Chart.
Univ. Paris., II, Paris 1891, 117; A. CALLEBAUT, La Maîtrise du Bienheureux Jean Duns Scot en 1305, in
Archivum Franc. Hist. 21 [1928] 6). Per la questione relativa all’appellativo Theologorum omnium
Princeps si veda il contributo di A. GARUTI, Scoto “Theologorum omnium Princeps”? Processo al titolo in
un decreto del S. Uffizio (1724), in AA.VV., Etica e persona. Duns Scoto e suggestioni nel moderno,
Bologna 1994, 281-329.

C
o

n
trib

u
ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 89



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagig9$f

’‘unmivocita Adefl’essere SACONCAdO NS COTO

Ordinatione, UUAC { 11L ultimum ODUS Cerie constituilt, doctrinam de UNIVOCILATIEe
ENI1S Lamquam Certam DropOosuerIT, In dubIlis reliqguerit»15.

problema G] DHOLLC DL mot1vo ben DreCcISo, vediamo (COLLNE 10 elinea 11
Balic «  enım In omn1ibus e1 SINgULlIS editionibus hucusque ‚y PIS mandatis definitio-
nı unıvocıtatıs entis, UUAC In distinctione tertla TI OCCUurrIit, praemittuntur Aaec
verba: HON Aasserendo Quid HON ODINLONI COMMUNT Dum quidam putfant
uns Scotum In 5{1 Ordinatione doctrinam de UNIVOCILATIEe ENI1S exhibuilisse Lantum-
modo Lamquam “probabilem , cl (1:Alson CONaTltlur ectorI persuadere .  non A556 -

rendo’, haud NeCceEeSSATIO eXprimere haesitationem, C exXplicari DOossit ratione styli
vel humanıitatıs IHNIMNACYUUC lberalitatis UUd 1115 Crga adversam sententiam utl-
tur» 16 Alla Spilegazlone letterarla ornita da (:Aalson In merI1ito 1 Valore (1 quel DLO-
blematico asserendo», preferiamo 11 fatto che L’edizione alcana 10 DHOLLC ira
le espressionI cCertfamentTe SpurIle.

Qualche dubbıo A CUT)

Un problema analogo quello che olleva 11 TO Metaphysicae (Utrum
N Adicatur HNIVOCE de OMNIOUS), QOVve uns COTO sembrerebbe NECSAaTC la dottrina
dell univocita: «Ad questionem, CONCEedO quod C115 110  —> Aicatur UNIVOCEe de omn1ibus
entibus» Metaph., LV, L, ed Wadding, LV, 5378) D 6554 G] DUO buon
diritto alfermare (OIl 11 (llson «Et neaAnmodoINsS pDeut (lire u elle fait le desesnoir
de generations de scotistes, fermes partisans de L’univociıite de L’etre, quil SV IrOU-
vent devant ULE negation radicale de L’univocite e1 Ulle deciIsion de uns
SCcolt faveur de L analogie»17.

Ad a VVISO (1 Gilson, 11 ES5T10 riprodotto nell edizione (1 Wadding 110  —> COMLDALC nel
MAaNnOSCTITIT (1 CUI1 disponlamo per 10 LHNENO quelli de HORURS CONNUS): «Fn realite, le
Exie UUC donnent les manuscrIits de OUSs (COLLLUS conten Das Ce negation de
L’univocite de L’etre, bien qu 1l Ll’affirme Da 110  —> plus, e1 qu 1l csemble Opter plutöt

BALIC, (IrCca HOSLLLONES fundamentates Duns SCOLL, A
Ibid., A4ES-219 %] confronti K  — QUanio ITierma (1lson: «{ © 1A8}  - Asserendo n exprime Das necessairement
Ulr hesitation reelle peut n elre qu une clause (le style, (1sons, (le courtolsle, PILVEIS (CEPUX Qqu1 pensalent
aufrement>» ean Duns SCOL, 4, 1ia 2) Nota K  — ragione i al1C che In QUESLO modo, tuttavlıa, Ia
(isSCUSSiONeE G1 trasfierisce Dluttosto C111 1vello letterario che 11011 STOFICO CTUCO: .(4 el SIC (MSCUSSIO Dotlus
a{| CaALILLDUIL lıtteraturae SCOTMSICAE UUa a{} SCOMNsSMUM historiecum translata S TSE RS (GEirca HOSLLLONES fun
amentales Duns SCOLL, 2{(9)

ILSON, Avyticenne pf7 e HOoLNL de depart Ade Duns SCOL, In Chives ( histoire Qoetrinale el lıtteraire Au
age (1927) 105

90

L’univocità dell’essere secondo Duns Scoto

Ordinatione, quae suum ultimum opus certe constituit, doctrinam de univocitate
entis tamquam certam proposuerit, an in dubiis reliquerit»15.

Il problema si pone per un motivo ben preciso, vediamo come lo delinea il P.
Balić: «Etenim in omnibus et singulis editionibus hucusque typis mandatis definitio-
ni univocitatis entis, quae in distinctione tertia libri I occurrit, praemittuntur haec
verba: non asserendo quia non consonat opinioni communi. Dum quidam putant
Duns Scotum in sua Ordinatione doctrinam de univocitate entis exhibuisse tantum-
modo tamquam “probabilem”, cl. Gilson conatur lectori persuadere illud “non asse-
rendo”, haud necessario exprimere haesitationem, cum explicari possit ratione styli
vel humanitatis summaeque liberalitatis qua Subtilis erga adversam sententiam uti-
tur»16. Alla spiegazione letteraria fornita da Gilson in merito al valore di quel pro-
blematico «non asserendo», preferiamo il fatto che l’edizione Vaticana lo pone tra
le espressioni certamente spurie.

2.3. Qualche dubbio ancora
Un problema analogo è quello che solleva il libro IV Metaphysicae qu. I (Utrum

ens dicatur univoce de omnibus), dove Duns Scoto sembrerebbe negare la dottrina
dell’univocità: «Ad questionem, concedo quod ens non dicatur univoce de omnibus
entibus» (Metaph., IV, qu. I, n. 12; ed. L. Wadding, IV, 578). Di essa si può a buon
diritto affermare con il Gilson: «Et néanmoins on peut dire qu’elle a fait le désespoir
de générations de scotistes, fermes partisans de l’univocité de l’être, qui s’y trou-
vent devant une négation radicale de l’univocité et une décision expresse de Duns
Scot en faveur de l’analogie»17.

Ad avviso di Gilson, il testo riprodotto nell’edizione di Wadding non compare nei
manoscritti di cui disponiamo (per lo meno quelli de nous connus): «En réalité, le
texte que donnent les manuscrits de nous connus ne contient pas cette négation de
l’univocité de l’être, bien qu’il ne l’affirme pas non plus, et qu’il semble opter plutôt

15 C. BALIĆ, Circa positiones fundamentales I. Duns Scoti, 278.

16 Ibid., 278-279. Si confronti con quanto afferma Gilson: «Ce non asserendo n’exprime pas nécessairement
une hésitation réelle. Il peut n’être qu’une clause de style, disons, de courtoisie, envers ceux qui pensaient
autrement» (Jean Duns Scot, 99, nota 2). Nota con ragione il P. Balić che in questo modo, tuttavia, la
discussione si trasferisce piuttosto sul livello letterario che non storico critico: «... et sic discussio potius
ad campum litteraturae scotisticae quam ad scotismum historicum translata est» (Circa positiones fun-
damentales I. Duns Scoti, 279).

17 É. GILSON, Avicenne et le point de départ de Duns Scot, in Archives d’histoire doctrinale et littéraire du
moyen âge 2 (1927) 105.

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 90



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagig9$f

Davıce Risarhbato

faveur de QeUX sSolutions differentes, selon les pomts de VUu«rc Ogique metaphy-
SIqueE auXxquels AaULA cho1s] de placer»18,

Balic, 1 contrarIl1o, SOSTIeNE che l ipotesIi (1 Wadding G1a suffragata INVeCe da
undici MAaNnOSCTITILIL «Neque dubium SOlvere poteratl a quosdam Lantum
Codices, etlamsı antiquissımos, In quibus 10C0 DPrODOSITIONIS In editione Wa  inglana
positae sSimpliciter Alcitur: "“COoncedo quod C115 110  —> Ailcıtur aequivoce... ! Nam In
ındecim codic1ibus OCCUTrTI idem LTEeXIUS In editione waddinglana, dum In al11Ss
quinque, 10C0 DPrODOSItTIONIS “"(Concedo quod C115 110  —> Ailcatur UNIVOCEe de omn1ibus
entibus, 110  —> amen aequIvoce , egitur "CONCEdO quod C115 110  - Aicatur aequivoce ;
e1 In UL1O hisce cCOodic1bus (nempe Erfordiensi egitur In 012a marginali: "Ad ({ UAC -
t1o0nem OPINIO Dpropria SC analoglael, (YJUALIL amen 110  - ene mMmodo  27 dum In .10
cCodice (Scilicet MonacensI1i) adnotatur uns Scotum SOlvere argumenta COonIira ODI1-
nıonem Avicennae "qula modo ene unıvocıtatem entis”. Itaque SUSPICIO ormata G5l
uplicem redactionem Metaphysicae exstitisse, ({ UL LLL In prima COTO arrideret
analogla, In altera VEIO unıvocıtas admitteretur, dum LTeXTIUSs editionIis Wa  inglana

utraque hac redactione COMDOSITUS esscet» 19
uUtLavla, nel 5 [ 10) ean Duns Scot, (1:ilson COS]I esprime la 5 { 1C DOSIZIONE, che C [I11-

bra av er precisato rispetto all ’ articolo In Archives nel 1927 «n absen-
A une edition critique de L oeuvre de uns scot, 11 G5l premature de le DLO-

eme A une evolution DOossi de pensee 1008 pDoiIn La tradition manuscrite
S’aCcCorde Da QUJOUFTS AaVEC l imprime de Wadding e1 les nNOoTes marginales Au
291, de ] Amplonilana d’Erfurt, peuvent s Interpreter Iu1 attribuant

changement d’opinion ARTH, sZum Problem der FEindeutigkeit, 14-315) Le
livre des (Quaest. In Metaph. ExIster alt QeUX redactions, L’une O uns Scot t1en-
dreit CEI1ICOILIE DOUL l’analogie, L’autre O 11 ensegnerait Lunivocite. Le TexT de
Wadding-Vives auralt melange les CdeUX: Art. CLt., 315 Personnellement, DOUL des
ralsons Lrop DrOVISOIrEeS DOUL meriter Q eire CeXDOoseEES, ] Incline admettre UJUC la
pensee de uns Scot c’est mMO1INSs progressivement precisee 1008 pomnt»20. (1:Alson
quil G] limita dunque alla semnplice constatazione (1 110  —> commpleto 2CCOrdoOo ira la
tradizione MAaNnOSCTITLAa L’edizione Wadding.

ertanTlo, finche la OMMISSIONE COT1ISTA. 110  —> C1 ornira 11 ES5T10 dell’edizione CT1-
t1ca (1 QUESTO passagglo (Quaest. In Metaph., Sara Trematuro DENSALC (1 risol-

I5Ld., 106

BALIC, (LIrCa postitiones fundamentates Duns SCOLL, 279-280
A{} ILSON, Jean Duns SCOL, o-1 1a

Y91

Davide Riserbato

en faveur de deux solutions différentes, selon les points de vue logique ou métaphy-
sique auxquels on aura choisi de se placer»18.

Il P. Balić, al contrario, sostiene che l’ipotesi di Wadding sia suffragata invece da
undici manoscritti: «Neque dubium solvere poterat recursus ad quosdam tantum
codices, etiamsi antiquissimos, in quibus loco propositionis in editione waddingiana
positae simpliciter dicitur: “Concedo quod ens non dicitur aequivoce...”! Nam in
undecim codicibus occurrit idem textus ac in editione waddingiana, dum in aliis
quinque, loco propositionis “Concedo quod ens non dicatur univoce de omnibus
entibus, non tamen aequivoce”, legitur: “concedo quod ens non dicatur aequivoce”;
et in uno ex hisce codicibus (nempe Erfordiensi) legitur in nota marginali: “Ad quae-
stionem opinio propria [sc. analogiae], quam tamen non tenet modo”, dum in alio
codice (scilicet Monacensi) adnotatur Duns Scotum solvere argumenta contra opi-
nionem Avicennae “quia modo tenet univocitatem entis”. Itaque suspicio formata est
duplicem redactionem Metaphysicae exstitisse, quarum in prima Scoto arrideret
analogia, in altera vero univocitas admitteretur, dum textus editionis waddingiana
ex utraque hac redactione compositus esset»19.

Tuttavia, nel suo Jean Duns Scot, Gilson così esprime la sua posizione, che sem-
bra aver precisato rispetto all’articolo comparso in Archives nel 1927: «En l’absen-
ce d’une édition critique de l’œuvre de Duns Scot, il est prématuré de poser le pro-
blème d’une évolution possible de sa pensée sur ce point. La tradition manuscrite
ne s’accorde pas toujours avec l’imprimé de Wadding et les notes marginales du ms.
Z. 291, de l’Amploniana d’Erfurt, peuvent s’interpreter comme lui attribuant un
changement d’opinion (T. BARTH, Zum Problem der Eindeutigkeit, 314-315). Le IV
livre des Quaest. in Metaph. existerait en deux rédactions, l’une où Duns Scot tien-
dreit encore pour l’analogie, l’autre où il ensegnerait l’univocité. Le text de
Wadding-Vivès aurait mélangé les deux: art. cit., 315. Personnellement, pour des
raisons trop provisoires pour mériter d’être exposées, j’incline à admettre que la
pensée de Duns Scot s’est au moins progressivement précisée sur ce point»20. Gilson
qui si limita dunque alla semplice constatazione di un non completo accordo tra la
tradizione manoscritta e l’edizione Wadding.

Pertanto, finché la Commissione Scotista non ci fornirà il testo dell’edizione cri-
tica di questo passaggio delle Quaest. in Metaph., sarà prematuro pensare di risol-

18 Ibid., 106.

19 C. BALIĆ, Circa positiones fundamentales I. Duns Scoti, 279-280.

20 É. GILSON, Jean Duns Scot, 99-100, nota 3.

C
o

n
trib

u
ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 91



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagig9$f

’‘unmivocita Adefl’essere SACONCAdO NS COTO

veiIe la questione, ne cConsapevolezza perö che In OgnI ( A50 110  —> SCHILDIC cuffi-
clente un edizione erıtica DL risolvere problemi (1 queESTa natiura

Conclusione
(10 che ULLavIia risulta chlaro, nOoONOSTIANIe le apparenti! Incerte7z7e Na-

late, che uns COTO 12 cCertamentTe avvertito la portala 5{1 INNOVAZIONE
le CO  Z importantı che 6554 implicava. quantı infatti 10 CCUSAaVAallQO (1

distruggere In QUESTO modo la filosofia GS{IeSSAa: «Videtur enNım quod hoc destruat
ofam philosophlam, HOLEL unıvocationem ENII1S a Omn1la, licet amen 110  —> praedi-
CAatiur In “quid” de OMNIDUS, ıT de differentlis»21, egli rispondeva: «DICO quod 110  —>

desStruo philosophlam, sed ponentes contrarıum NeCcEeSSAaTIO destruunt philo-
sophiam»22,

5E infatti DHOTNCTE HNIVOCALHONEM CNLIS DUO costituire, anche SO10 COILLNE presunTto
CaNO d accusa, la Aistruzione filosofia, C10 significa che uns COTO
(lOveva C556 1€ Consapevole fino In on reale importanza 5 { 1C DOSIZIONE,

dispetto (1 tentennamen!tI che 0 G1 vuole attribuire, CONSCIO Inoltre del fatto
che qualunque te010g0, (1 fatto, G] avvVale del CONCETTIO COMLULE UN1IVOCO, ebbene DOI

parole 10 neghi «Fr aeterea, magistri e1 theologi videntur ut1 CONCEPIU (O111-

munı Deo e1 Creaturae, licet contradicant verbo quando applicant, 11a In hoc (;O11-

venıiunt quod accıplunt CONCEPTIUS metaphysicales e1 removendo quod
G5l imperfectionis In creaturIs, attriıbuunt Deo quod EsT perfectionis, ıT bonitatem,
verıtatem e1 saplentiam» 3,

Lunivocita dell ’ essere secondo Duns COLO

L’oggetto metafisica
La questione G] Sviluppa partire riflessione GL TAaTIuto epistemologicO

metaflfisica. Ssull interrogativo CITCAa 11 5 10 Oggello. Perche la metaflisica
OCCUDarsı (1 0 ESSETT], In QUaNTO ohilosophiad Drıma?* Qeve COILLNE el-
IO lel appropriato quello che gode (1 ula OMMLULNALZzA totale nel confronti (1

41 Lectura L, (list 3, @, 105
A Ibid., 110
A Ibid.,
AL Per Ia definizicne Cli metafisica, G1 veda ILSON, F ’etre pf7 [ esSENCE, Parıs 19458, (8S-ST

92

L’univocità dell’essere secondo Duns Scoto

vere la questione, nella consapevolezza però che in ogni caso non sempre è suffi-
ciente un’edizione critica per risolvere problemi di questa natura.

2.4. Conclusione
Ciò che tuttavia risulta chiaro, nonostante le apparenti incertezze sopra segna-

late, è che Duns Scoto abbia certamente avvertito la portata della sua innovazione
e le conseguenze importanti che essa implicava. A quanti infatti lo accusavano di
distruggere in questo modo la filosofia stessa: «Videtur enim quod hoc destruat
totam philosophiam, ponere univocationem entis ad omnia, licet tamen non praedi-
catur in “quid” de omnibus, ut de differentiis»21, egli rispondeva: «Dico quod non
destruo philosophiam, sed ponentes contrarium necessario destruunt philo-
sophiam»22.

Se infatti ponere univocationem entis può costituire, anche solo come presunto
capo d’accusa, la causa della distruzione della filosofia, ciò significa che Duns Scoto
doveva essere consapevole fino in fondo della reale importanza della sua posizione,
a dispetto di tutti i tentennamenti che gli si vuole attribuire, conscio inoltre del fatto
che qualunque teologo, di fatto, si avvale del concetto comune univoco, sebbene poi
a parole lo neghi: «Praeterea, omnes magistri et theologi videntur uti conceptu com-
muni Deo et creaturae, licet contradicant verbo quando applicant, nam in hoc con-
veniunt omnes quod accipiunt conceptus metaphysicales et removendo illud quod
est imperfectionis in creaturis, attribuunt Deo quod est perfectionis, ut bonitatem,
veritatem et sapientiam»23.

3. L’univocità dell’essere secondo Duns Scoto

3.1. L’oggetto della metafisica
La questione si sviluppa a partire dalla riflessione sullo statuto epistemologico

della metafisica e sull’interrogativo circa il suo oggetto. Perché la metafisica possa
occuparsi di tutti gli esseri, in quanto philosophia prima24, deve avere come ogget-
to a lei appropriato quello che gode di una comunanza totale nei confronti di tutti

21 Lectura I, dist. 3, qu. 2, n. 105.

22 Ibid., n. 110.

23 Ibid., n. 29.

24 Per la definizione di metafisica, si veda É. GILSON, L’être et l’essence, Paris 1948, 78-87.

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 92



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagig9$f

Davıce Risarhbato

0 ESSETI, 110  —> perö In manlera tale che G] attriıbuire quest ultimo un essen-
che G1 TItrOVvVI ldentica In 0 INndIiviIdul considerati, COILLNE SO genere*>,

Tale OgSgeTlOo precisamente “essere.

L’oggetto dell’intelletto lommaso uns COLO
Nel procedere del ragionamento, L’attenzione G1 SPOSTa DL uns COTO ( OIl-

SIderazlone dell’oggetto metaflisica. quella dell’oggetto DrImMO adeguato del-
L’intelletto 11 problema CONSISTEe nel SdANCLC L’intelletto G1A. CaAaNalC
(1 un idea dell essere In STado (1 SOSTeNeEeTE ula metafisica COS]I ConcepIita. Per el-
IO adeguato Intendiamo quello la C111 ragione C1 permette (1 CONOSCEIE 11 rTesti0O

Per , 11 10ommaso 11 DrImMO OggeltO ell’intelletto la Quidditas rel nNate-

rialis26, DL uns COIO «Oblectum primum potentiae assignatur quod a02e-
QqUatium EsT potentiae ratione potentlae, 110  - autfem quod adaequatur potentiae In
aliquo STAaiu uUuncC autem, ıT probatum G5l DIIUS COntIra primam Opinionem de
DrImMO oblecto intellectus, hoc G5l adaequato, UUAC poni quiditatem rel materlalis
primum oblectum nı DOotest adaequarı intellectul NOSITO natura potentiae In
ratione DrImMI oblectI! 151 COMMUNISSIMUM ; amen E1 IO STAaTIUu 1StO adaequatur In
ratione motivı quiditas rel SeNSIHLIS, e1 1deo LO 1Sto STAaTIUu 110  —> naturaliter intelliget
alla UUAC 110  —> CONTINENTUFr Sub 1Sto DrImMO mot1vo»27.

La quI1  11a SOSTAaNza materlale dunque, DL 11 Octor 1US, 110  - (COLNSEE1I1-

le (1 soddisfare l esigenza (1 OgSgeTlOo 11 CUI1 CONCETITO C1 permetta (1 COLNNOSCEIE

0 altrı Oggettl; infatti fosse L’oggetto adeguato dovremmo ammettere, SECONdO
L’oblezione (1 uns COTO, che 110  —> SOl0o In tal CaAasÜU 110  —> arebbe Dpossibile COLNOSCEIG,
oltre a CS5d, L anima le 1010 aCcolta a esempIO, bisognerebhbhbe ammettere, DL
C5561€ COerent fino In on:  O, l Iimpossibilita GS{iessa VISIONEe beatifica28.

4A5 Metaph. L, L, 2 LV, 5195, e{{l Wadding. Per 10omMMASO: «hoc aULem quod el ESSE, ComMmMUNIter INve-
nıtur In Oomn1ıbus rebus, qQUaNiIUuMCUMdQUE (liversis» Sum. eO: ars L, 65, arı 1, esp

70 «Potentia COgNnoscIitiva proportionatur cognoscibili. Intellectus aULem humanı, Qqu1 el CoN1IUNECIUNLS K
DOrI, proprium Oobilectum el quidditas C1VE natiura In ater1a corporali existens: el DEL hulusmaocliı allU-
I A visıbilium et1am In invisıbilium aliqualem cognitionem QScendit» (Summa eO| ars L,

S arı {, Kesp.:; ecir. 1 arl S arl X{ arı

A{ Ordinatio L, 3, 3, 156 (Iir ILSON, Jean Duns SCOL, «J objet "premier” Une gCculte cognitive
el (le plein Aroit {}  — obje DIODIE, el Oorsque Cel obje DPIODIE el Dr1S ans {}  — indetermination totale,
C est-a-dire / 115 AUCUTLIE condition restrictive, Il el I "objet adequat' » %1 veda anche Ia 1ia
STESSA pagına «Objectum proprium SEeCcunNdum ofLam “{ indifferentiam el adaequatum objectum el
respicit potentiam“ SEeECUNdUM ofium “ 1111111 ul proprium CxIremum>» ON ALV, 153)

An QUanio alferma [Hıns SIRAIN «1N ista quaestione el U1a OPIN10 UUALC (icıit quod prımum obiectum intel-
lectus nostrı el quiditas rel materlalis, Qqu1a potentla proportionatur Oobilecto. ( ontra: istud 11011 DO-

93

Davide Riserbato

gli esseri, non però in maniera tale che si possa attribuire a quest’ultimo un’essen-
za che si ritrovi identica in tutti gli individui considerati, come sotto un genere25.
Tale oggetto è precisamente l’essere.

3.2. L’oggetto dell’intelletto umano. Tommaso e Duns Scoto
Nel procedere del ragionamento, l’attenzione si sposta per Duns Scoto dalla con-

siderazione dell’oggetto della metafisica a quella dell’oggetto primo e adeguato del-
l’intelletto umano: il problema consiste nel sapere se l’intelletto umano sia capace
di un’idea dell’essere in grado di sostenere una metafisica così concepita. Per ogget-
to adeguato intendiamo quello la cui ragione ci permette di conoscere tutto il resto.

Per san Tommaso il primo oggetto dell’intelletto umano è la quidditas rei mate-
rialis26, per Duns Scoto: «Obiectum primum potentiae assignatur illud quod adae-
quatum est potentiae ex ratione potentiae, non autem quod adaequatur potentiae in
aliquo statu. [...]. Nunc autem, ut probatum est prius – contra primam opinionem de
primo obiecto intellectus, hoc est adaequato, quae ponit quiditatem rei materialis
primum obiectum – nihil potest adaequari intellectui nostro ex natura potentiae in
ratione primi obiecti nisi communissimum; tamen ei pro statu isto adaequatur in
ratione motivi quiditas rei sensibilis, et ideo pro isto statu non naturaliter intelliget
alia quae non continentur sub isto primo motivo»27.

La quiddità della sostanza materiale dunque, per il Doctor Subtilis, non consen-
te di soddisfare l’esigenza di un oggetto il cui concetto ci permetta di conoscere tutti
gli altri oggetti; se infatti fosse l’oggetto adeguato dovremmo ammettere, secondo
l’obiezione di Duns Scoto, che non solo in tal caso non sarebbe possibile conoscere,
oltre ad essa, l’anima e le sue facoltà ad esempio, ma bisognerebbe ammettere, per
essere coerenti fino in fondo, l’impossibilità della stessa visione beatifica28.

25 Metaph. I, qu. I, n. 23; t. IV, 515, ed. Wadding. Per Tommaso: «hoc autem quod est esse, communiter inve-
nitur in omnibus rebus, quantumcumque diversis» (Sum. theol., Pars I, qu. 65, art. 1, Resp.).

26 «Potentia cognoscitiva proportionatur cognoscibili. [...] Intellectus autem humani, qui est coniunctus cor-
pori, proprium obiectum est quidditas sive natura in materia corporali existens; et per huiusmodi natu-
ras visibilium rerum etiam in invisibilium rerum aliqualem cognitionem ascendit» (Summa theol., Pars I,
qu. 84, art. 7, Resp.; cfr. qu. 12, art. 4; qu. 85, art. 1; qu. 87 art. 3).

27 Ordinatio I, 3, qu. 3, n. 186. Cfr. É. GILSON, Jean Duns Scot, 94: «l’objet “premier” d’une faculté cognitive
est de plein droit son objet propre, et lorsque cet objet propre est pris dans son indétermination totale,
c’est-à-dire sans aucune condition restrictive, il en est l’“objet adequat”». Si veda anche la nota n. 2 della
stessa pagina: «Objectum proprium secundum totam suam indifferentiam est adaequatum objectum et
respicit potentiam suam secundum totum genus suum ut proprium extremum» (Quodlib. XIV, n. 13).

28 È quanto afferma Duns Scoto: «in ista quaestione est una opinio quae dicit quod primum obiectum intel-
lectus nostri est quiditas rei materialis, quia potentia proportionatur obiecto. [...]. Contra: istud non po-

C
o

n
trib

u
ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 93



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagig9$f

’‘unmivocita Adefl’essere SACONCAdO NS COTO

Per Comprendere 11 pensiero (1 , 11 1ommaso QUESTO PDUunNTO sembra OPPOTTU-
prendere In CONsiderazlilone 11 (STIS18 QUAaESTLO D, art ars

UuUummdad La questione iralita del bene In generale (de BOnO COMMUNIL), L’articolo
risponde all’interrogativo bonum Secundum rationem SIF DIIUS GUGHTE C  va La
r1sposta che l Angelico da 1 quesito Interessante DL la nOosIira questione. Egli
infatti, dOoDO aAaVvVer r1SpOSto 1cendo che L’ente concettualmente prima del bene, DLO-

«illud CrgO G5l DrIUS SeCcUNduUm rationem, quod DIIUS cCadit In cConceptione
intellectus. TIMO auftfem In CoNnceptione intellectus cCadit CIl  n qulia SECUNdUmM hoc
UNUMQqUOdqUE cCognoscIibhile esT, Inquantum EsT AaCTIU, ıT Ailcıtur In etaphys. Unde
C115 G5l proprium oblectum intellectus: e1 SIC EsT DrIimum intelligibile, SICH G5l
DrIimum aud1ibile»29. G] Comprende (COLNE questia risposta G1a perfettamente In linea
(OIl QUAaNTO bblamo VISTO PrODOSItO Quidditas rel materialis. Lintuilzione
dell’ente, (COLNE C10 che L’intelletto CONCEDISCE COILLNE la prima SUDNLELNLA evidenza,
QUAaSI nolssımodö0, CCOM1DASNa la OLNOSCEIINZA (1 qualunqgue altro OSgellO, perche

0 ggettl che Cadono SO la ell’intelletto (0)I10 CONOSCIUtI In QUaNTO
ent1i

San 10mMMmMa35S0o, uUTLLaVvlia, 110  —> intende NESAaLrC che ula Certia OLNOSCENNZA aliguda-
lem cognitionem) SOSTAaNzZe Immaterlalil G1A. possibhile: «Potentlia COgNOSCItiva
proportionatur COSNOSCIHIUL. Intellectus autem humanıl, quil EsT CONIUNCTIUS (OL »

DOTT, Pproprium oblectum EsT quidditas GIVE natiura In materla corporali CXISTENS; eT

PCT hutusmodi NAturas vESsSTOIluUMmM Pam In In vIisSIOIKum aligualem
cognitionem ascendit»>1, ferma semplicemente che «Secundum STatum praesenti!

Test Substineri €0l0go, Qqu1a intellectus E xsSIstens e1(dem potentla naturaliter, COSNOSCEL DEL Qquidi-
aflem cSubstantiae immaterlalls, SICULT pale SEeECUNdUM em (le aNnıma heata» (Ordinattio L, 3, 3,
110) %] conironti KH  — QUaniLOo Iierma ILSON, Jean Duns SCOL, Ul «Letre, obje premiler (le NOLre intel-
lect, (loit Otire quelque chose (le plus UUE Ia q ul  1te (le Ia chose materielle, 11011 seulement UUE, S'1  |
etait tel, le theologien dQdevrait AVYOUEeT UUE Ia VISION beatifique el impossible, Mals PIICOItE UUE le
philosophe disposerait pareil ( Une physique, Mals 11011 UnNne metaphysique. Lobjet DPIODIE Qqu €-
tudie le physicien, cC’est l1en Ia QuiLAdiLAS Fet matertialis, Mals f9aire pareillement "objet PIODIE Au
metaphysicien, seralt a(lmeltltre UUE Ia metaphysique a1t Das d ’ objet
%1 veda anche SUum eO| ars L, 1, arl {, Kesp «proprlie aULem assıgnatur Oobiectum Q |1CHIUS
potentlae vel habitus, S11 CIWUS raticne OMN12A. referuntur a{} potentiam vel habitum SICUL OMO el apis
referuntur a{} VISUMmM inquantum S1UNT colorata, nde coloratum el proprium Oobilectum VISUS».

U SUum eO: ars L, D, arl @, Kesp %] conironti anche ( ontra Gentiltes, {L,
(} %1 veda De Vertitate, 1, arı 1, «illuc aultfem quod Pr1m@O intellectus Conc1pit QuUası notssımum el In

quod cConceptiones rFesolvit el GI15, ul Avylcenna icit In DFINC1IPIO “{ Metaphysicae ndle
oOportiel quod Ql12e cConceptliones intellectus accıplantur a{(lcClitione a{}

41 SUum eO: ars L, S arl {, Kesp; Il COFrS1IVO NOSIrO (Iir S arı @, a{} <PX rehus ater1a-
s QasCceNdere In aliqualem cognitionem immaterlallium 11011 amen In perfectam». %1

94

L’univocità dell’essere secondo Duns Scoto

Per comprendere il pensiero di san Tommaso su questo punto sembra opportu-
no prendere in considerazione il testo della quaestio 5, art. 2 della I Pars della
Summa. La questione tratta del bene in generale (de bono communi), e l’articolo
risponde all’interrogativo utrum bonum secundum rationem sit prius quam ens. La
risposta che l’Angelico dà al quesito è interessante per la nostra questione. Egli
infatti, dopo aver risposto dicendo che l’ente è concettualmente prima del bene, pro-
segue: «illud ergo est prius secundum rationem, quod prius cadit in conceptione
intellectus. Primo autem in conceptione intellectus cadit ens: quia secundum hoc
unumquodque cognoscibile est, inquantum est actu, ut dicitur in 9 Metaphys. Unde
ens est proprium obiectum intellectus: et sic est primum intelligibile, sicut sonus est
primum audibile»29. E si comprende come questa risposta sia perfettamente in linea
con quanto abbiamo visto a proposito della quidditas rei materialis. L’intuizione
dell’ente, come ciò che l’intelletto concepisce come la prima e suprema evidenza,
quasi notissimo30, accompagna la conoscenza di qualunque altro oggetto, perché
tutti gli oggetti che cadono sotto la presa dell’intelletto sono conosciuti in quanto
enti.

San Tommaso, tuttavia, non intende negare che una certa conoscenza (aliqua-
lem cognitionem) delle sostanze immateriali sia possibile: «Potentia cognoscitiva
proportionatur cognoscibili. [...] Intellectus autem humani, qui est coniunctus cor-
pori, proprium obiectum est quidditas sive natura in materia corporali existens; et
per huiusmodi naturas visibilium rerum etiam in invisibilium rerum aliqualem
cognitionem ascendit»31, afferma semplicemente che «secundum statum praesenti

test substineri a theologo, quia intellectus exsistens eadem potentia naturaliter, cognoscet per se quidi-
tatem substantiae immaterialis, sicut patet secundum fidem de anima beata» (Ordinatio I, d. 3, qu. 3, n.
110). Si confronti con quanto afferma É. GILSON, Jean Duns Scot, 91: «L’être, objet premier de notre intel-
lect, doit être quelque chose de plus que la quiddité de la chose matérielle, non seulement parce que, s’il
était tel, le théologien devrait avouer que la vision béatifique est impossible, mais encore parce que le
philosophe disposerait en pareil cas d’une physique, mais non d’une métaphysique. L’objet propre qu’é-
tudie le physicien, c’est bien la quidditas rei materialis, mais en faire pareillement l’objet propre du
métaphysicien, ce serait admettre que la métaphysique n’ait pas d’objet propre».
Si veda anche Sum. theol., Pars I, qu. 1, art. 7, Resp: «proprie autem illud assignatur obiectum alicuius
potentiae vel habitus, sub cuius ratione omnia referuntur ad potentiam vel habitum: sicut homo et lapis
referuntur ad visum inquantum sunt colorata, unde coloratum est proprium obiectum visus».

29 Sum. theol., Pars I, qu. 5, art. 2, Resp. Si confronti anche Contra Gentiles, II, 83.

30 Si veda De Veritate, qu. 1, art. 1, c.: «illud autem quod primo intellectus concipit quasi notissimum et in
quod conceptiones omnes resolvit est ens, ut Avicenna dicit in principio suae Metaphysicae [I, 6], unde
oportet quod omnes aliae conceptiones intellectus accipiantur ex additione ad ens».

31 Sum. theol., Pars I, qu. 84, art. 7, Resp; il corsivo è nostro. Cfr. qu. 88, art. 2, ad 1um: «ex rebus materia-
libus ascendere possumus in aliqualem cognitionem immaterialium rerum, non tamen in perfectam». Si 

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 94



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagig9$f

Davıce Risarhbato

vITae, DL intellectum possibilem, DL intellectum agentem,
intelligere substantlias Immaterlales sSsecundum SELDSASXS2R, (10 che uns COTO ( OIl-

esta, relativamente alla DOosizione (1 A, 11 10mMMmMa35S0o, 11 fatto che 11 DrImMO OgSgeTlOo
ell’intelletto G1a quello adeguato alla acolta intellettiva 110  —> In ragione
aCcolta intellettiva In GSTesSsa (exX ratione notentiade), In pDartico-
lare STATIO (In aliguo Statu), precisamente ne STATIO (1 natura decaduta In SEgUl-
IO Y DECCALO originales3.

Ma OrN1AmM0 OLA 1 Octor 1Us Non sembrI Inutile L’essercI soffermati
ungo S] DrImMO OgSgeTlOo ell’intelletto nell’ economla del NOSTIO StudIO, infat-
{1 11 Maestro Irancescano a INndirizzareli questa cstrada: «Qualis autem G1IT UNıVO-
CAallOo entIis, a quania e1 a UUAGC, Aicetur magls In quaestione de DrImMO oblecto
intellectus»34. 1a0 finalmente (CO5S5d egli Mermi nel (STIS18 dell Ordinatio
«Alffermo che 11 PrIMO OSgeTtO del NOSITO intelletto L’ens, poiche In C550

doppIO primato, (1 OMMLULNALZzA (1 virtualita, infatti OgnI intelligibile DL GE
neclude ESSENzZlalmente la ragione (1 ente, UDDULC CONTeEeNUTO virtualmente 11=

zlalmente In C100 che neclude ESSENZlalmente la ragione (1 eNIe>» S50 dunque
OgSgeTlOo adeguato precisamente motivo 5{1 1Ua cora ula volta,
perö 110  - potra trattarsı (1 ula OMMLULNALZzA generIica: “essere 110  —> L’oggetto nel
quale 101008 Inclusi 0 altrı (COLNE la specie 10 nel SCNETE:! «JI faut Das CQire

OSServı ((OTLILE DEL s el  —_ 1ommaso C124 rilevante, In Ordine CONOSCILVO, Ia STIrUuLLura del intel-
FeCtHuS AuUumanl, H78 PST CONIUNCELHS COrport.

A SM eO| ars L, S arı 1, Kesp; Il COrS1IvVvo NOSIrFrO

«IHCO Lgitur, quod Obiectum naturale, hOoc estT. naturaliter attingibile adaequatum intellectul NOSIro, eis1i
DIO STAl ISto SIl quidditas rel maßterialis» (Quodiibet ALV, (l Wadding, AAIL, 3{(3) Del resio, [Hıns SIREHIF
11011 contradclice LEL ILD al assımto notentia COQNOSCUHLVA proportionatur COGNOSCLOLLL, egli preci1sa Deroö
che tale DrOopOrtio 11011 riguardare i DIano ontologico: «Nunc aULem el quod potentla COSNOSCENS
Qesimilatur cognito. Verum est DEL 2CLUM “ 1111111 cCognoscendi, Qqu1 el quaedam Sim1ılitucloe obiecti, vel DEL
speclem, disponentem (le Drox1m®eo a{| COgnoscendum, G{ hOoc conclucdere 1PDSUmM intellectum, In
naturaliter, habere MmMoOodum esSssendiI Similem MOdO eSsenNndi obiectl, vel „ el InCcere fallacıam
QCcCidentis el Ligurae (ictionis.. » OÖOrd L, 3, 122)

d ÖOrd. L, (list 3, 2, 45 De DFIMO Obriecto inteflectus G1 iıraita 1 13/-151 La STreitia CONNESSIONE
Lra Ia (ISCUSSIONE CIrca i DPr1m®eo 0SgeLlO del NOSIrTO intelletto Iuınivocita QJell essere r1DAadıta In SE Ul-
IO «(uod G1 PI15 ponalur aeQqU1VOoCUmM CTreali0O el increato, Substantiae el accidenti, (*11| OMN12. ista cSınt DEL

intelligibilia nobis, nullum videtur DOoNnI prımum Obiectum intellectus nostrI1, 11L propier VIFr-
tualitatem 11L propfier ComMMUNItTATEM. Sedqd ponendo am positieonem UUa DOSUI In priıma quaestione
hu1ius distinctione, (le ıunıvocıtate entis, Dpotest aliquo MOdo Salvarı aliquod 0655{ prımum Oobilectum intel-
lectus NOostrı» (Ordinatio L, (ist 3, 3, 129)

4A5 Ord., 3, 1357 «QICO Qquod. prımum Oobilectum intellectus nostrı el GI15, Qqu1a In 1DSO CoNcurrıt duplex
primıtas, ccilicet ComMmMUNItATIS el virtualitatis, 11 11111 DEL intelligibile aul NCIUCAIN essentialiter
raticnem entis, vel contimmnetur virtualiter vel essentialiter In includente essentialiter ratiıcnem entis».

595

Davide Riserbato

vitae, neque per intellectum possibilem, neque per intellectum agentem, possumus
intelligere substantias immateriales secundum seipsas»32. Ciò che Duns Scoto con-
testa, relativamente alla posizione di san Tommaso, è il fatto che il primo oggetto
dell’intelletto umano sia quello adeguato alla facoltà intellettiva non in ragione della
facoltà intellettiva presa in se stessa (ex ratione potentiae), ma presa in un partico-
lare stato (in aliquo statu), e precisamente nello stato di natura decaduta in segui-
to al peccato originale33.

Ma torniamo ora al Doctor Subtilis. Non sembri inutile l’esserci soffermati a
lungo sul primo oggetto dell’intelletto umano nell’economia del nosto studio, è infat-
ti il Maestro francescano ad indirizzarci su questa strada: «Qualis autem sit univo-
catio entis, ad quanta et ad quae, dicetur magis in quaestione de primo obiecto
intellectus»34. Leggiamo finalmente cosa egli affermi nel testo dell’Ordinatio:
«Affermo che il primo oggetto del nostro intelletto è l’ens, poiché in esso concorre
un doppio primato, di comunanza e di virtualità, infatti ogni intelligibile per sé o
include essenzialmente la ragione di ente, oppure è contenuto virtualmente o essen-
zialmente in ciò che include essenzialmente la ragione di ente»35. Esso dunque è
oggetto adeguato precisamente a motivo della sua comunanza. Ancora una volta,
però non potrà trattarsi di una comunanza generica: l’essere non è l’oggetto nel
quale sono inclusi tutti gli altri come la specie lo è nel genere: «Il ne faut pas dire

osservi come per san Tommaso sia rilevante, in ordine all’atto conoscitivo, la struttura del soggetto: intel-
lectus autem humani, qui est coniunctus corpori.

32 Sum. theol., Pars. I, qu. 88, art. 1, Resp; il corsivo è nostro.

33 «Dico igitur, quod obiectum naturale, hoc est, naturaliter attingibile adaequatum intellectui nostro, etsi
pro statu isto sit quidditas rei materialis» (Quodlibet XIV, ed. Wadding, t. XXII, 373). Del resto, Duns Scoto
non contraddice nemmeno all’assunto potentia cognoscitiva proportionatur cognoscibili, egli precisa però
che tale proportio non debba riguardare il piano ontologico: «Nunc autem est quod potentia cognoscens
assimilatur cognito. Verum est, per actum suum cognoscendi, qui est quaedam similitudo obiecti, vel per
speciem, disponentem de proximo ad cognoscendum, - sed ex hoc concludere ipsum intellectum, in se
naturaliter, habere modum essendi similem modo essendi obiecti, vel e converso, est facere fallaciam
accidentis et figurae dictionis...» (Ord. I, 3, 122).

34 Ord. I, dist. 3, qu. 2, n. 45. De primo obiecto intellectus si tratta ai nn. 137-151. La stretta connessione
tra la discussione circa il primo oggetto del nostro intelletto e l’univocità dell’essere è ribadita in segui-
to: «Quod si ens ponatur aequivocum creato et increato, substantiae et accidenti, cum omnia ista sint per
se intelligibilia a nobis, nullum videtur posse poni primum obiectum intellectus nostri, nec propter vir-
tualitatem nec propter communitatem. Sed ponendo illam positionem quam posui in prima quaestione
huius distinctione, de univocitate entis, potest aliquo modo salvari aliquod esse primum obiectum intel-
lectus nostri» (Ordinatio I, dist. 3, qu. 3, n. 129).

35 Ord., qu. 3, n. 137: «dico quod primum obiectum intellectus nostri est ens, quia in ipso concurrit duplex
primitas, scilicet communitatis et virtualitatis, nam omne per se intelligibile aut includit essentialiter
rationem entis, vel continetur virtualiter vel essentialiter in includente essentialiter rationem entis».

C
o

n
trib

u
ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 95



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagig9$f

’‘unmivocita Adefl’essere SACONCAdO NS COTO

UUC L’eire est Da le premiIier obje de l intellect, qu alors 11 seralt
do1t dire, contraire, UUC L’eire pDeut Da Cire ‚ precisement

qu 11 EsT le premiIier obje de Lintellect»26.
In intes1, la Soluzione (1 10ommaso articola entrambe le stanze, ontologica

teologica, nell ’ oggetto metaflfisica. Questa articolazione Corrisponde 4110 STAaIuU-
IO dell’ente In CI “ Immanenza dell essere manifesta la trascendenza del 5{10

Fondamento, 110  —> G] DUO infatti COLNOSCEIE L’ente (COLNE Cnie CONOSCEIE DL C10
STeSSO la trascendenza dell essere (1 C111 L’ente partec1pa: DIO pertiene alla metafisi-

110  —> In QUaNTO la metaflfisica. neclude DIO perche eglI la trascende In QUAaNTO
fondamento37. Per uns COTO, 1 contrarIl1o, la teologla ha DISOgNO (1 ula CIeNza
aUt0ONO0omMa Lautonomla Aue CIlenze, 110  —> SOL0 110  —> sclude 11 rapporTto,

on la recIproca implicazione. grazie alla teologla r.velata che G1 vIene
SdANCLC che L’oggetto adeguato del NOSITO intelletto 110  —> limIitato C10 che C550

COLNOSCE In IStO (la Quidditas rel materialis), G] estende alla totalıta del-
L’ente dunque anche Y 5{10 fondamento C, VICE@VEeTSA, la metafisica che C1 forni-
5( la Sstrumentazione adeguata DL condurre un indagine DIO

Per concludere QUESTO PDUunNTO DOSSIaMO CQire che da QUESTO momen(TOo, COIl uns
COTO, 24.5515Teremo alla nascıta (1 ULla metaflisica COILLNE CIeNza 110  —> DIU (livisa ira 1' 1-
STanza del  Nıversale L’istanza del TIMO, 11 C111 OSgelTtO 110  —> 11 trascendente,

C10 che 110  —> CONTENUTO In 16551111 SCNETCE, L’ente indeterminato, che rifugge Ognl

9 GILSON, Avicenne pf7 e HOLNT de depart de Duns SCOL, 115 Un ragionamento nalogo G1 TOvera pIU VAll-

{1 (S1 veda 612a 64) 11011 G1 (ovra 1re che “esspre 11011 UN1VOoOCO (comune) perche 11011 DSENETE, Y (*‘011-

trarlıo, Lroppo (COTILLLIIE (UN1VOCO) DEL PSSPILE SeNEeETEeE.
A{ «x UUO pparetl, quod QUaMVIS ista Sc1ent1a praedieta trıa consideret, 11011 amMen cCOoNsideret quodlibet

ul sublectum, SE( 1PDSUmM Solum PI15 COTILLLULUNE Hoc enNnım el Subiectum In sclentla, CU1US CAUSaSs el
Dasslıones Qquaer1imus, 11011 aultfem ipsae CAUSAar Q |1ICUIUS generIls quaesitl. N am cCognit1o Q |1CHIUS
generIls, el finis a{} U UE CONsideratio SCcC1ent1242€e pertingıt. (Quamvıs aULem Ssubiectum hu1lus SCIeENT142€ SIl
PI1S COININULNG, Miecitur amMmMen LO12A. (le his UUALC SUNT separala ater1a SEeECUNdUM 0655{ el ratiocnem. (ul1a
SEeECUNdUM 0655{ el ratiıocnem separarı dicuntur, 11011 SOoluLm Ila UUALC HNUNUQY UL In ater12 055{ DOSSUNLT,
SICUL Deus el intellectuales substantliae, SE( et1am E UUAC DPOsSsunt CSINE ater1a CSSE, SICUL PE1I15 1U-

Hoc amMen 11011 contingeret, G1 ater12 SecCcuUNdumM 0655{ dependerent. SeCcuNdum ig1itur trıa praedic-
La, quibus perfectio hu1ius ScCI1enNt2€e attenditur, Sortıtur trıa nomına. I Helitur eNımM Sc1ent1a (livina GC1VE
Lheotogia, inquantum praedictas Substantias considerat. Metaphysica, In quanium cConsiderat PI15 el
UUALC CONSEQUUNLUFr 1DSUmM. Haec eN1ım transphysica Invenıu„nNtlUr In v1Ia. resolutionis, SiCcut magıls 1U-

nıa DOSt MINUS COMMUNI1LA. |Helitur aultiem nrıma DAioscophid, inquantum prımas CAaUSas 1C ig1itur
pale quid c1t Ssubiectum huius sclentlae, el qualiter habeat a{} gl1as Ssclentlas, el UUO NOomMI1Ne nNnOom1ne-
ur>» In Auodeciım HDFrOS metaphysicorum Artstotelis EXPDOSLELO, Proemium).

96

L’univocità dell’essere secondo Duns Scoto

que l’être n’est pas le premier objet de l’intellect, parce qu’alors il serait un genre;
on doit dire, au contraire, que l’être ne peut pas être un genre, précisément parce
qu’il est le premier objet de l’intellect»36.

In sintesi, la soluzione di Tommaso articola entrambe le istanze, ontologica e
teologica, nell’oggetto della metafisica. Questa articolazione corrisponde allo statu-
to dell’ente in cui l’immanenza dell’essere manifesta la trascendenza del suo
Fondamento, non si può infatti conoscere l’ente come ente senza conoscere per ciò
stesso la trascendenza dell’essere di cui l’ente partecipa: Dio pertiene alla metafisi-
ca, non in quanto la metafisica include Dio ma perché egli la trascende in quanto
fondamento37. Per Duns Scoto, al contrario, la teologia ha bisogno di una scienza
autonoma. L’autonomia delle due scienze, non solo non ne esclude il rapporto, ma
ne fonda la reciproca implicazione. È grazie alla teologia rivelata che si viene a
sapere che l’oggetto adeguato del nostro intelletto non è limitato a ciò che esso
conosce in statu isto (la quidditas rei materialis), ma si estende alla totalità del-
l’ente e dunque anche al suo fondamento e, viceversa, è la metafisica che ci forni-
sce la strumentazione adeguata per condurre un’indagine su Dio.

Per concludere su questo punto possiamo dire che da questo momento, con Duns
Scoto, assisteremo alla nascita di una metafisica come scienza non più divisa tra l’i-
stanza dell’universale e l’istanza del Primo, e il cui oggetto non è il trascendente,
ma ciò che non è contenuto in nessun genere, l’ente indeterminato, che rifugge ogni

36 É. GILSON, Avicenne et le point de départ de Duns Scot, 113. Un ragionamento analogo si troverà più avan-
ti (si veda nota 64): non si dovrà dire che l’essere non è univoco (comune) perché non è un genere, al con-
trario, è troppo comune (univoco) per essere genere.

37 «Ex quo apparet, quod quamvis ista scientia praedicta tria consideret, non tamen consideret quodlibet
eorum ut subiectum, sed ipsum solum ens commune. Hoc enim est subiectum in scientia, cuius causas et
passiones quaerimus, non autem ipsae causae alicuius generis quaesiti. Nam cognitio causarum alicuius
generis, est finis ad quem consideratio scientiae pertingit. Quamvis autem subiectum huius scientiae sit
ens commune, dicitur tamen tota de his quae sunt separata a materia secundum esse et rationem. Quia
secundum esse et rationem separari dicuntur, non solum illa quae nunquam in materia esse possunt,
sicut Deus et intellectuales substantiae, sed etiam illa quae possunt sine materia esse, sicut ens commu-
ne. Hoc tamen non contingeret, si a materia secundum esse dependerent. Secundum igitur tria praedic-
ta, ex quibus perfectio huius scientiae attenditur, sortitur tria nomina. Dicitur enim scientia divina sive
theologia, inquantum praedictas substantias considerat. Metaphysica, in quantum considerat ens et ea
quae consequuntur ipsum. Haec enim transphysica inveniuntur in via resolutionis, sicut magis commu-
nia post minus communia. Dicitur autem prima philosophia, inquantum primas rerum causas. Sic igitur
patet quid sit subiectum huius scientiae, et qualiter se habeat ad alias scientias, et quo nomine nomine-
tur» (In duodecim libros metaphysicorum Aristotelis expositio, Proemium).

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 96



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagig9$f

Davıce Risarhbato

determinazione che G] applica alle CTEeAaIUTEe (COLLNE DIO, che fungeräa da CONCETl-
IO EUTISTICO DL poter DENSALC, In Sede teologica, DIO STEeSSO, “essere infinito38.

Ordinatio 1, De cognoscibilitate Dei
DODO questi DrevIl SCHIZ7ZI NecCcessarı QUAaNTO ESSENZ]alI DL DrImMO agile (O11-

Ironto (OIl , 11 10mMmMmaSs0o, vediamo OL d In CSa CONSISTA precisamente la dottrina y (()=

1512 dell ’ univocita propnosta da uns COTO In qualita Dpropriamente (1 eologo La
questione alfrontata DL la prima volta, all interno dell Ordinatio, ne AIiStinzIO0-

erza dedicata alla conoscI1bilita (1 DIO IrCa fertia Adistınctionem GUCCTO DYTIMO
de cognoscibilitate Deir

AaSC1IAaMO la parola 1 NOSITO Dottore «Affermo che DIO C5561€ CONCeEePItLO
110  —> Soltanto aiiraverso CONCETITO analogo quello (1 Creatura, C10@ CONCETITO
che G1a Completamente altro da C10 che detto Creatlura, In CONCETITO
UNIVOCO Iu1 alla CTEeAaIura poiche 110  —> SOTrSahQ CONtroversie In Ordine 1 erm1-

univocita, definisco UNIVOCO quel CONCETTIO che UL1O In manlera tale che la 5{1

unita G1A. culfficiente alla contraddizione, qualora 10 G1 alfermasse NECSASSEC S0 11
medesImo aSpeTTlO; che Inoltre culfficiente (COLNE ermme medio (1 Sill0gismo,
In modo tale che 0 estrem1, Unı In medio dotato (1 ula tale unita la fal-
lacla dell’equivocita, G1 deducano C556 1€ ira loro un1ıtı» >9

B1Isogna ammetlftere che l espressione eT fiat cContentio de NOMINE HNIVOCALIO-
IS faccia sorridere, bastı DEeNSAaLIC 4a1 fiumi (1 Inchlostro versatı DL dirimere la ( OIl-

troverslia che TOVA DrOprIO quil 11 5{10 NNesScCo Questa definizione sembrerebbe
fondamento 10g1CO, r1nOosa infatti C111 DIFINCIDIO (1 110  —> contraddizione.

Alcuni VI hanno VISTO la conferma del Caratitere puramente 10giCO che la loro tes1
attriıbulsce all unıyocita40.

A OQULNOIS, Ftre pf7 representation, Parıs 19949, 172 .(4 le present Travail sonhaite etudier le ournan (le
Ia metaphysique, MOMentT Ou elle pren CONSCIENCE (le f { imites el Constitue SCIENCE: etu-
ler Ia NAalSSancCe (le Ia metaphysique oderne, MOomentT Ou {}  — obje ( etre le trascendant (la
partiıcıpation (le 1  25  etant (ivin) DOUL devenir le trascendantal (trascendens, Qqu1 est Das CONTIeENU
ans 1  SA  etant general, neuftfre, S9181 ans cCOnNcepLl Uun1voque, el s appliquant Q11SS1] Jlen Ia
ecreature qu a Dieu)»: «1 ’ univocite (le 1  25  etant COMPrIS ans cCOncept un1ique FrEesie le principal LOUTF-
antl (le I‘ histoire (le Ia metaphysique, Q ul QCNEVvE ligure scolastique Ia ondant s [ 11° Ulle ınite SUpe-
rieure, el prepare a1NSI {}  — vVISage MmModerne>» 13)
«Secundeo 1C0 quod 11011 LANLUM In CONcCEPLU Nalogo cConceptul CreaIurae Conc1pitur DEeus, ccilicet Qqu1
OMNINO CIT Q 118 18 10 Qqu1 (le creaiura Cdicitur, G{ In CONcepLu aliquo UN1VOCO C111 el cCreatiurae Et fNiat
contentio (le NOMINE Uun1vocation1ls, UNIVOCUM cCOoncepLum (1CO, Qu1 ita el 1105 quod E11Ss ımiıtas SULUCL a{|
contraditionem, aifiırmande el negando 1IPpSUum (le eodem: SU1LNCI et1am DI'O Mecdi10 Ssyllogistico, ul exIrema
ınıta In medi®e S1IC U110 CSINE a11A2C12a aeQUIVOCAatIONIS conclucdantur inter uUunırı>» (Ordinaltio, L, 3, 26)

41} %] veda Ia 1ia 172

97

Davide Riserbato

determinazione e che si applica alle creature come a Dio, e che fungerà da concet-
to euristico per poter pensare, in sede teologica, Dio stesso, l’essere infinito38.

3.3. Ordinatio I, 3: De cognoscibilitate Dei
Dopo questi brevi schizzi – necessari quanto essenziali – per un primo agile con-

fronto con san Tommaso, vediamo ora in cosa consista precisamente la dottrina sco-
tista dell’univocità proposta da Duns Scoto in qualità propriamente di teologo. La
questione è affrontata per la prima volta, all’interno dell’Ordinatio, nella distinzio-
ne terza dedicata alla conoscibilità di Dio: Circa tertia distinctionem quaero primo
de cognoscibilitate Dei.

Lasciamo la parola al nostro Dottore: «Affermo che Dio possa essere concepito
non soltanto attraverso un concetto analogo a quello di creatura, cioè un concetto
che sia completamente altro da ciò che è detto della creatura, ma in un concetto
univoco a lui e alla creatura. E poiché non sorgano controversie in ordine al termi-
ne univocità, definisco univoco quel concetto che è uno in maniera tale che la sua
unità sia sufficiente alla contraddizione, qualora lo si affermasse e negasse sotto il
medesimo aspetto; e che è inoltre sufficiente come termine medio di un sillogismo,
in modo tale che gli estremi, uniti in un medio dotato di una tale unità senza la fal-
lacia dell’equivocità, si deducano essere tra loro uniti»39.

Bisogna ammettere che l’espressione et ne fiat contentio de nomine univocatio-
nis faccia sorridere, basti pensare ai fiumi di inchiostro versati per dirimere la con-
troversia che trova proprio qui il suo innesco. Questa definizione sembrerebbe
avere un fondamento logico, riposa infatti sul principio di non contraddizione.
Alcuni vi hanno visto la conferma del carattere puramente logico che la loro tesi
attribuisce all’univocità40.

38 O. BOULNOIS, Être et représentation, Paris 1999, 12: «... le présent travail souhaite étudier le tournant de
la métaphysique, au moment où elle prend conscience de ses limites et se constitue comme science; étu-
dier la naissance de la métaphysique moderne, au moment où son objet cesse d’être le trascendant (la
participation de l’étant au divin) pour devenir le trascendantal (trascendens, ce qui n’est pas contenu
dans un genre: l’étant en général, neutre, saisi dans un concept univoque, et s’appliquant aussi bien à la
créature qu’à Dieu)»; e: «L’univocité de l’étant compris dans un concept unique reste le principal tour-
nant de l’histoire de la métaphysique, qui achève sa figure scolastique en la fondant sur une unité supé-
rieure, et prépare ainsi son visage moderne» (ibid., 13).

39 «Secundo dico quod non tantum in conceptu analogo conceptui creaturae concipitur Deus, scilicet qui
omnino sit alius ab illo qui de creatura dicitur, sed in conceptu aliquo univoco sibi et creaturae. Et ne fiat
contentio de nomine univocationis, univocum conceptum dico, qui ita est unus quod eius unitas sufficit ad
contraditionem, affirmando et negando ipsum de eodem; sufficit etiam pro medio syllogistico, ut extrema
unita in medio sic uno sine fallacia aequivocationis concludantur inter se uniri» (Ordinatio, I, d. 3, n. 26).

40 Si veda la nota 12.

C
o

n
trib

u
ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 97



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagig9$f

’‘unmivocita Adefl’essere SACONCAdO NS COTO

QUESTO PDUunNTO NeCEeSSAaTIO analilzzare le FaAtioNnNes HNIVOCAHONIS che uns COTO
ProduCce; 055€ (0)I10 cinque41, ESTTemaAamenT AaCuTe, prenderemo perö In CONS1-
derazione Ssolamente la Dprima, la DIU 01a «Ogn]! intelletto, CerI0O (1 CONCETITO
dubbIio (1 molti, ha CONCETTIO del quale CerToO, QIverso (dal CONCETITI del quali dAubl-
la; 11 so  e  ( neclude 11 predicato. Ma L’intelletto del viatore DUO C556 1€ Cerio (1 DIO
che egli ente, DUL dubitando G1 trattı (1 Cnie finito infinito, CTEeATIO
INCreEalO:; dunque, 11 CONCETITO (1 C556 1€ DPrOopOSItO (1 DIO QIverso da QUESTO quel
CONCETTIO particolare, COS] (1 DL GE 110  —> ne Luno ne L’altro, INCIusoO In
entrambi; dunque Uun1voco»42

Largomento G1 on ula DropOosSIZIONE HCL GE nota4*s subzectum includit DF ÜE-
dicatum, risulta pertanto SCHNLDIC VEeIO alfermare che intelletto che CeTri0O (1
CONCETTIO dAubbIio (1 maoltI! altrl, 12 CONCETITO del quale CeTri0O che 110  —> CO1INCI-
de COIl CONCETINTI del quali dubita; infatti CONCETITI DOotesSsero C556 1€ CEertl ne
STeSSO empoO 1, 110  —> C1 arebbe Certiez7zz7za PrOopOSItO (1 16551111 CONCETITO Che
L uOomoO In IStO C5561€ Cerio che DIO ente, 10 dimostra 11 fatto che
«qualunque 1105010 füu Ceri0o che fosse Cnie C10 che DUSC (COLLNE PrIMO PIINCIDIO,
HCL eseMPIO UL1LO 11 [uU0CO, altro l’acqua, CIiId CerI0O che G] TAatitava (1 entTe;
110  —> fu per0 Ceri0o G] Iratitasse (1 Cnie CTEeATIO INnCrealo, DrImMO 110  —> DrImMO
Non CIiId CerI0O che fosse DrImMO, poiche In QUESTO ( aA50 arebbe STATIO CerI0O del also,

41 Ordinatio L, 3, 2, AL 41 La 612a dQell edizione eritica C1 rivela che inizi1almente
le Fationes Ssolamente ire, ((OTLIE egnala [Hıns SIRAIN Brobo iriplickter.

4 Ibid., Ai-2U0 «T Uunıvocatlienem S1IC intellectam probo quintuplieiter. Primo SIC OMNIS intellectus, K
Ius (le U110 CONcepliu el Aubius (le (iversis, CONcepLum (le UUO el CEerius 9 111mM cConceptibus (le QU1-
HUus el dubilus: Ssubilectum NCIUCAN praedicatum. SE{ intellectus viatorıs Dotest 055{ CEerius (le Deo quod
SIl GI15, Aubitando (le enTfe finito vel infinito, CTreal0O vel increato: Erzo CONCEPLUS entis (le DDeo el Q |10S
CONcEDPLU IStO el iLlo, el ita neuler el In utroque Ilorum includitur: ig1itur UN1IVvoCUusS. TODAaLIO MAa10-
r1S, Qqu1a nullus icdlem CONCEPLUS el CEerius el dubius: erszo vel allus, quod el propositum, vel nullus el IUuNC
11011 erit certitude (le aliquo CONCEDPLU. TODAaLIO 1norIls: quilibe philosophus Init CerLIus, quod DOSult
prımum Princ1p1um, 0655{ GI15, pula 11US (le igne el Q |10S (le AUyUd, Cerius eralt quod eralt . 11011 aULem
Init Cerius quod ESSE PE1I15 CcCreatium vel increatum, prıimum vel 11011 DrIMUm. Non enNnım eralt Cerius Qquod.
eralt prımum, Qqu1a IUuNC Ii1nsset CEerius (le also, el falsım 11011 el sc1ibile: 11 quod eralt PI15 11011 Dprımum,
Qqu1a IUuNC 11011 Dosulssent Oppositum. el DEL hOoc probatur Dropositlo, supposita In ultima ONSCYUEN-
112 ration1is, UUALC Init quod {le CONCEPLUS Certius, Qqu1 el neuter dubiorum, In utroque Istorum q |-
Valur>»

Una DProposizlone DEL GE 1a KCKUYUUALE DrODr11S termıinıs evidentem verıitatem>» (Ordinatio, L, 2,
185), ALCOTLA «bst Erszo OMNIS el cola Dropositio Ila DEL nola, UUAC termınıs S1IC CONceptis ul SUNTL

E1US termiıinl, vel 4a12a el habere evidentem verıitatem complexionis» OÖOrd L, @, 21) %] o che DEL
1ommaso - Aquino «aliqua DPropositio el DEL nola, quod praedicatum incluclitur In raticne subjecti, ul
OMO PST animal: 11 anımal el (le raticne hominis» Sum. eO: L, 2, esp

98

L’univocità dell’essere secondo Duns Scoto

A questo punto è necessario analizzare le rationes univocationis che Duns Scoto
produce; esse sono cinque41, tutte estremamente acute, prenderemo però in consi-
derazione solamente la prima, la più nota: «ogni intelletto, certo di un concetto e
dubbio di molti, ha un concetto del quale è certo, diverso dai concetti dei quali dubi-
ta; il soggetto include il predicato. Ma l’intelletto del viatore può essere certo di Dio
che egli è un ente, pur dubitando se si tratti di un ente finito o infinito, creato o
increato; dunque, il concetto di essere a proposito di Dio è diverso da questo o quel
concetto particolare, e così di per sé non è né l’uno né l’altro, ma è incluso in
entrambi; è dunque univoco»42.

L’argomento si fonda su una proposizione per sé nota43: subiectum includit prae-
dicatum, risulta pertanto sempre vero affermare che un intelletto che è certo di un
concetto e dubbio di molti altri, abbia un concetto del quale è certo che non coinci-
de con i concetti dei quali dubita; se infatti i concetti potessero essere certi e nello
stesso tempo dubbi, non ci sarebbe certezza a proposito di nessun concetto. Che
l’uomo in statu isto possa essere certo che Dio è un ente, lo dimostra il fatto che
«qualunque filosofo fu certo che fosse un ente ciò che pose come primo principio,
per esempio uno il fuoco, un altro l’acqua, ma era certo che si trattava di un ente;
non fu però certo se si trattasse di un ente creato o increato, primo o non primo.
Non era certo che fosse primo, poiché in questo caso sarebbe stato certo del falso,

41 Ordinatio I, d. 3, qu. 2, nn. 27. 35. 36. 38. 41. La nota “a” dell’edizione critica ci rivela che inizialmente
le rationes erano solamente tre, come segnala Duns Scoto: probo tripliciter.

42 Ibid., nn. 27-29: «Et univocationem sic intellectam probo quintupliciter. Primo sic: omnis intellectus, cer-
tus de uno conceptu et dubius de diversis, habet conceptum de quo est certus alium a conceptibus de qui-
bus est dubius; subiectum includit praedicatum. Sed intellectus viatoris potest esse certus de Deo quod
sit ens, dubitando de ente finito vel infinito, creato vel increato; ergo conceptus entis de Deo est alius a
conceptu isto et illo, et ita neuter ex se et in utroque illorum includitur; igitur univocus. Probatio maio-
ris, quia nullus idem conceptus est certus et dubius; ergo vel alius, quod est propositum, vel nullus et tunc
non erit certitudo de aliquo conceptu. Probatio minoris: quilibet philosophus fuit certus, illud quod posuit
primum principium, esse ens, puta unus de igne et alius de aqua, certus erat quod erat ens; non autem
fuit certus quod esset ens creatum vel increatum, primum vel non primum. Non enim erat certus quod
erat primum, quia tunc fuisset certus de falso, et falsum non est scibile; nec quod erat ens non primum,
quia tunc non posuissent oppositum. [...] et per hoc probatur propositio, supposita in ultima consequen-
tia rationis, quae fuit quod ille conceptus certus, qui est ex se neuter dubiorum, in utroque istorum sal-
vatur».

43 Una proposizione per sé nota è «quae ex propriis terminis habet evidentem veritatem» (Ordinatio, I, 2,
n. 18), e ancora «Est ergo omnis et sola propositio illa per se nota, quae ex terminis sic conceptis ut sunt
eius termini, habet vel nata est habere evidentem veritatem complexionis» (Ord. I, 2, 21). Si noti che per
Tommaso d’Aquino «aliqua propositio est per se nota, quod praedicatum includitur in ratione subjecti, ut
homo est animal: nam animal est de ratione hominis» (Sum. theol., I, 2, 1 Resp.).

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 98



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagig9$f

Davıce Risarhbato

11 AalsSo 110  —> conoscibhile; ne che CIiId Cnie 110  —> DrImMO, poiche allora 110  —> avreb-
bero alfermato 1’0ppOsSt0»44,

Ordinatio 1, De simplicıtate Dei
La ars Adistinctio dedicata alla AiSsCUSSIONE GL semplicita (1 DIO, In

6554 TOVA nnesto la QUAaESTIO TUum (CU simplicitate Adivina S7iet Quod Deus vel
aliquid formaliter Adictum de Deo SIE In genere*>, QUESTO DrOoDpOSItO, dOoDoO av er DILIC-
entfalo SiSstematicamente Aue OPINIONI contrarlie (extremes), ula negativa proposta
da ENrTrICO (1 (GGand, altra Dositiva (1 C111 110  —> G] COLNOSCOILNO 0 esponent1*6, uns COTO
CSNOLLC la Dropria «50Sstengo un opinione intermedia, SECONdO la quale, fatta calva
la semplicita (1 DIO, GSIiste CONCETTIO COMLULE Iu1 alla Creatura, che ULLavIa 110  —>

COMLLULLE (COLNE quello (1 enere*/».
S0OStTeSNO (1 quUESTa OPINLO media egli COSTITUISCe Aue argomentazlionl. La Dprima,

1a Incontrata In Ordinatio L, 3, 3548 articolata In ITre FaAtioONeSs, utilizzata DL ( OIl-

futare la tes1 del Doctor SolemnIis dimostra la prima parte 5{1 tes1 TIMOa
DAr probata ST arguendo CONTFa brımam opınıonem SC Henricif?? La sSeconda
INVeCe rende ragione dell ’ alterita OMMULALLZ del CONCETITO (1 C5561€ rispetto
quella (1 SECNETE diImostra la seconda parte tes1i Secundam Hartem Iid PSst.

44 Ordinatio L, (list 3, 2,
45 Ordinatio L, (list S,
45 Le (Aue OPINLIONES “ {})] 1{} rlassımte 1 44 -55() (la Drıma: «Una negatıva, UUALC (icit quod C simplicitate

(livina 11011 STAl quod SIl aliquis CONCEPLUS COMMUNIS Deo el creatiurae, (le uua LACLUM el (istinc-
tione quaestione 1»); U0-94 (la Seconda: «Alia el OPIN1O aflırmativa, In 110 exiremo, UUALC ponit Deum
0655{ In genere>»).

4{ «leneo Opinionem mediam, quod C simplicitate Del STal quod aliquis CONCEPLUS c1t COMMUNIS C131 el
creatiurae, 11011 amMen aliquis CONCeEepLUS COMMUNIS ul generIs, Qqu1a 11L CONCEPLUS mMietus In ul} (le DeoO,
11L qualitercumque ormalı praedicatione QMictus (le 1DSO, el DEL In aliquo (Ordinattio L, S,
45D: eir. Lectura, L, S, 4o)
%] Iraita Seconda CINquE rationes incontrate (S1 veda Ia 1a seguente): «Secunde Dr1IN-
cipaliter SIC nullus CONCEPLUS realis CAausaliur In intellectu viatorıs naturaliter 1S1 18 his UU SUNT
naturalite Maotliva intellectus nostrI1i: G{ Ila SUnNT phantasma, vel Obilectum reiucens In phantasmate, el
intelectus ; erszo nullus CONCEPLUS implex naturaliter fit In intellectu NOSITrO MOdO 1S1 Q ul Dpotest
fier1 virtute IStOrum. Sedqd CONCEPLUS Q ul 11011 ESSE UN1IVOCUS Obilecte reiucenti In phantasmate, G{ OMNINOG
allus, Dr10T, a{| UYUEIN Ile habeat analogiam, 11011 Doltest fier1 virtute intellectus agent1s el phantasmatis;
Erszo talis CONCEPLUS allus, analogus Qqu1 ponitur, naturaliter In intellectu viatorıs HULQ UL er1t, el ita
11011 poterıt haberi naturaliter aliquis CONCEPLUS (le Deo, quod el fal1sım>» (Ordinattio L, 3, 39)

44 Ord L, (list S, 3, 96; cir. 31-7/9, questia G1C In Lre Fationes: 51-55 (corrisponde qalla
Seconda CINquE rationes, Ord L, 3, 30): 56-69 (corrisponde qalla prima, ÖOrd. L, 3, 2{):; {0-79 (CorrI1-

qalla quartia, ÖOrd. L, 3, 39)

99

Davide Riserbato

e il falso non è conoscibile; né che era un ente non primo, poiché allora non avreb-
bero affermato l’opposto»44.

3.4. Ordinatio I, 8: De simplicitate Dei
La I Pars della distinctio 8 è dedicata alla discussione sulla semplicità di Dio, in

essa trova innesto la quaestio 3: Utrum cum simplicitate divina stet quod Deus vel
aliquid formaliter dictum de Deo sit in genere45. A questo proposito, dopo aver pre-
sentato sistematicamente due opinioni contrarie (extremes), una negativa proposta
da Enrico di Gand, l’altra positiva di cui non si conoscono gli esponenti46, Duns Scoto
espone la propria: «Sostengo un’opinione intermedia, secondo la quale, fatta salva
la semplicità di Dio, esiste un concetto comune a lui e alla creatura, che tuttavia non
è comune come quello di genere47».

A sostegno di questa opinio media egli costruisce due argomentazioni. La prima,
già incontrata in Ordinatio I, 3, 3548 e articolata in tre rationes, è utilizzata per con-
futare la tesi del Doctor Solemnis e dimostra la prima parte della sua tesi: Prima
pars probata est arguendo contra primam opinionem [scil. Henrici]49. La seconda
invece rende ragione dell’alterità della comunanza del concetto di essere rispetto a
quella di genere e dimostra la seconda parte della tesi: Secundam partem [id est:

44 Ordinatio I, dist. 3, qu. 2, n. 29.

45 Ordinatio I, dist. 8, qu. 3.

46 Le due opiniones sono riassunte ai nn. 44-50 (la prima: «Una negativa, quae dicit quod cum simplicitate
divina non stat quod sit aliquis conceptus communis Deo et creaturae, de qua tactum est supra distinc-
tione 3 quaestione 1»); e 90-94 (la seconda: «Alia est opinio affirmativa, in alio extremo, quae ponit Deum
esse in genere»).

47 «Teneo opinionem mediam, quod cum simplicitate Dei stat quod aliquis conceptus sit communis sibi et
creaturae, non tamen aliquis conceptus communis ut generis, quia nec conceptus dictus in “quid” de Deo,
nec qualitercumque formali praedicatione dictus de ipso, est per se in aliquo genere» (Ordinatio I, 8, n.
95; cfr. Lectura, I, 8, 99).

48 Si tratta della seconda delle cinque rationes incontrate sopra (si veda la nota seguente): «Secundo prin-
cipaliter arguo sic: nullus conceptus realis causatur in intellectu viatoris naturaliter nisi ab his quae sunt
naturalite motiva intellectus nostri; sed illa sunt phantasma, vel obiectum relucens in phantasmate, et
intelectus agens; ergo nullus conceptus simplex naturaliter fit in intellectu nostro modo nisi qui potest
fieri virtute istorum. Sed conceptus qui non esset univocus obiecto relucenti in phantasmate, sed omnino
alius, prior, ad quem ille habeat analogiam, non potest fieri virtute intellectus agentis et phantasmatis;
ergo talis conceptus alius, analogus qui ponitur, naturaliter in intellectu viatoris numquam erit, – et ita
non poterit haberi naturaliter aliquis conceptus de Deo, quod est falsum» (Ordinatio I, 3, 35).

49 Ord. I, dist. 8, qu. 3, n. 96; cfr. nn. 51-79, questa si scompone in tre rationes: 51-55 (corrisponde alla
seconda delle cinque rationes, Ord. I, 3, 35); 56-69 (corrisponde alla prima, Ord. I, 3, 27); 70-79 (corri-
spone alla quarta, Ord. I, 3, 39).

C
o

n
trib

u
ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 99



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagiglä%f

’‘unmivocita Adefl’essere SACONCAdO NS COTO

HON aliguis CONCEHLUS COMMUNIS HT generis Dr000 PECT AÄugustinum VIT De
Irıinıtate GCADO. «Manifestum ST Deum abusive 17 “"Substantiam »>0.

ITre Fationes In C111 G] articola la prima argomentazlone, analizzliamo
eESCIlusSIvVamente la prima>t 6554 rivela L’assurdita (1 onNn! (1 ula DOosIizIiONe la quale,
r1a5SUM1A4MOQ, verrebbe determinare l ImpOossIbilita dell ’ esistenza nell’intelletto del
VIator (1 CONCETITO (1 DIO Iu1 approprliato. Dal mMmOomentTtoO infatti che C10 che
11 NOSITO intelletto L’intelletto agen(te, 11 fantasma la specie intelligibile, QUESTO
CONCETTIO 110  —> fosse UNIVOCO all’oggetto rilucente nel fantasma, C550 110  —> potre
derivare da C10 che 11 NOSITO intelletto In IStO C10@ L’intelletto agente

fantasmıi, dunque 110  —> potre C5561€ presente nel NOSITO intelletto naturali-
Ler, 11 che appunto also Ricordiamo che C10 G] 1unge QUAaNTO uns COTO

precedentemente SOSTeENUTO (De cognoscibilitate Dei) «Deus 110  - EsT nobis
COgNOSCIhLS naturaliter, 151 C115 GIT UuNnNıIıvVocCcum CTEeAaTO e1 Increato»>2

La sSeconda argomentazlione prende a VVIO autorita (1 Agostino
Avıicenna>> G1 Sviluppa ulterilormente: a) ratione infinitatis, ratione C -

ESNE Doctor 1115 on la 5{1 dAiImostrazione partendo dall’affermazione (1
sant Agostino SECONdO CI DIO G1 definisce SOSTAaNza aAbusivVe. Infatti, SECONdO la defi-
NIZIONE (1 SOSTAaNza (COLNE C10 che G{la S0 aglı accidenti, impossIibile alfermare che
DIO G1A. ULla SOSTAaNza perche In tal ( aA50 Sarebbero Iu1 INerentTı egl]Ii aCcCcidenti COS]

5(} Ibid., {-1
51 «Una "quia 11011 DOSsel CONCEPLUS iste Droprius Deo CauUsarı naturaliter In intellectu nOsStro : quidqulis

enNnım el naturaliter LLLOVEIlIS intellectum NOsSIrum DIO STAl S C1VE intellectus C1VE phantasma GC1VE
specles rel intelligibilis, DI’O JTiectu adaequato CAUSditr In nobhis cCoOoncepLlum i1us quiditatis el
UUALC continentur In talı quiditate essentialiter vel virtualiter: CONCEPLUS aULem Jle Droprius SCL. Deo|
NeuUutfiro MOdO continetur In Ila quiditate | CULUS SCi|. el phantasmajl, 11 essentialiter 11 virtnaliter QuUOo
11011 essentlaliter, Qqu1a patetl, Qqu1a NESAaNsSs uniıvocationem, quod 11011 virtualiter, Qqu1a perfectius 111111

UYUAIL continetur In MINUS periecto); Erszo EIC er! quiditas Ila 11011 CauUusal intellectu NOSIrTO cCoOoncepium
DDeo Dropr1um, Qqu1 ita HUL Ua haberetur nobis naturaliter, quod falsım est|>» (Ordinatio L, S, S 1)

A Ord. L, 3, 139

Kispettivamente, De Irintitate VIL, Ca D, 10 (PL 42, 442) Metaph. VILL, Ca (Opera, [atline, Venefltllls
1508, fol CCO Il ESTIO «Secundam partem probo DEL Augustinum VII De Irıintitate Ca
“Manıilestum el Deum Q DUSIVE 1CI SuÖsStantiam . Ratıo IF el 1D1, Qqu1a cSubstantia Miecitur quod Sub-
STAl accidentibus:;: absurdum el aULem (licere quod Deus cSubstet Q |1CU1 accident], Erszo EIC Haec ratio SIl
ene 11011 intelligit quod ratio Substantiae c1t “Aubstare 2cCcidentibus ul cSubstantia el genus’, Qqu1a DL ACE-
MmMiIisıt 1D1 quod “ahsSurdum el ul cSubstantia relative Qdicatur”. Sedqd substantla, ul el, el limitata,
SICUL sStatım DOSt probabitur: OMNIS aultfem cSubstantia limitata el accidentis: ErsSo Substantia UYUUACE-
CULILLUUE UUAC el In DSENETE, Dolest Substare Q |1CU1 accident], Deu 1O11, erszo EIiIC Item, argult Avylcenna VII
Metaphysicae Ca 4, quod Deus 11011 el In DSENETE, Qqu1a el “pB.I'S” Deus aULem implex esT, 11011

habens partem el paritem; Erzo Deus 11011 el In SENETE. Istae U4€e probationes SUnNT SimMUu| DEL AL

torıtatem el ratiıocnem>» OÖOrd L, S, 4/r)

1 0()100

L’univocità dell’essere secondo Duns Scoto

non tamen aliquis conceptus communis ut generis] probo per Augustinum VII De
Trinitate cap. 8: «Manifestum est Deum abusive dici “substantiam”»50.

1) Delle tre rationes in cui si articola la prima argomentazione, analizziamo
esclusivamente la prima51, essa rivela l’assurdità di fondo di una posizione la quale,
riassumiamo, verrebbe a determinare l’impossibilità dell’esistenza nell’intelletto del
viator di un concetto di Dio a lui appropriato. Dal momento infatti che ciò che muove
il nostro intelletto è l’intelletto agente, il fantasma e la specie intelligibile, se questo
concetto non fosse univoco all’oggetto rilucente nel fantasma, esso non potrebbe
derivare da ciò che muove il nostro intelletto in statu isto e cioè l’intelletto agente
e i fantasmi, e dunque non potrebbe essere presente nel nostro intelletto naturali-
ter, il che è appunto falso. Ricordiamo che ciò si aggiunge a quanto Duns Scoto
aveva precedentemente sostenuto (De cognoscibilitate Dei): «Deus non est a nobis
cognoscibilis naturaliter, nisi ens sit univocum creato et increato»52.

2) La seconda argomentazione prende avvio dalle autorità di Agostino e
Avicenna53 e si sviluppa ulteriormente: a) ex ratione infinitatis, b) ex ratione neces-
se esse. Il Doctor Subtilis fonda la sua dimostrazione partendo dall’affermazione di
sant’Agostino secondo cui Dio si definisce sostanza abusive. Infatti, secondo la defi-
nizione di sostanza come ciò che sta sotto agli accidenti, è impossibile affermare che
Dio sia una sostanza perché in tal caso sarebbero a lui inerenti degli accidenti e così

50 Ibid., nn. 97-115.

51 «Una “quia non posset conceptus iste proprius Deo causari naturaliter in intellectu nostro”: quidquid
enim est naturaliter movens intellectum nostrum pro statu isto, sive intellectus agens sive phantasma sive
species rei intelligibilis, habet pro effectu adaequato causare in nobis conceptum illius quiditatis et eorum
quae continentur in tali quiditate essentialiter vel virtualiter; conceptus autem ille proprius [scil. Deo]
neutro modo continetur in illa quiditate [cuius scil. est phantasma], nec essentialiter nec virtualiter (quod
non essentialiter, quia patet, quia negans univocationem, – quod non virtualiter, quia perfectius num-
quam continetur in minus perfecto); ergo etc. [ergo quiditas illa non causat i intellectu nostro conceptum
Deo proprium, qui ita numquam haberetur a nobis naturaliter, quod falsum est]» (Ordinatio I, 8, 51).

52 Ord. I, 3 qu. 3, n 139.

53 Rispettivamente, De Trinitate VII, cap. 5, n. 10 (PL 42, 942) e Metaph. VIII, cap. 4 (Opera, latine, Venetiis
1508, fol. 99rb). Ecco il testo: «Secundam partem probo per Augustinum VII De Trinitate cap. 8:
“Manifestum est Deum abusive dici substantiam”. Ratio sua est ibi, quia substantia dicitur eo quod sub-
stat accidentibus; absurdum est autem dicere quod Deus substet alicui accidenti, ergo etc. Haec ratio sit
tenet: non intelligit quod ratio substantiae sit “substare accidentibus ut substantia est genus”, quia prae-
misit ibi quod “absurdum est ut substantia relative dicatur”. Sed substantia, ut est genus, est limitata,
sicut statim post probabitur; omnis autem substantia limitata capax est accidentis; ergo substantia quae-
cumque quae est in genere, potest substare alicui accidenti, Deu non, ergo etc. Item, arguit Avicenna VIII
Metaphysicae cap. 4, quod Deus non est in genere, quia genus est “pars”; Deus autem simplex est, non
habens partem et partem; ergo Deus non est in genere. Istae duae probationes sunt simul verae per auc-
toritatem et rationem» (Ord. I, 8, 97).

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 100



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagiglä;f

Davıce Risarhbato

110  —> arebbe pIU aSsSolutamente semnplice. Ora, substantia, HT ST‚ limitata,
quindi Caa (1 accident], DIO 110  —> DUO nu. (1 accidentale, dunque, nel

OLA precisato, DIO 110  —> DUO C556 1€ definito SOSTAaNzZa DpertanTto 110  —> G] TOVA In
SECNETE: semplicitas Del excludit Fratiohenm generis aD
Inoltre, SECONdO QUAaNTO fferma VICENNA, DIO 110  —> In SCNETCE, poiche 11

SECNETE parte; UOLld, DIO aSsSolutamente semnplice DrIVO (1 Dartl, CrYO Deus HON

ST In GENETC.
garanzla dell ’ assoluta verıta (1 questie ude nrobationes, uns COTO Nerma

SUNT sıimul PECT auctor:tatem eT rationem ULLaVvIa possihbile ulteriore
Ostensione «Nunc Ostendo DPropositum Auobus medIIis (et declarantur hIis UUAC
SUNT Dpropria Deo) DrImMO, ratione infinitatis, SEeCUNdO, ratione 16C65

E656>»

ratione Infinitatis
Un CONCETTIO che indifferente rispetto COSE (1 C111 11 CONCETITO (1 SECNETE 110  - DUO

C5561€ indifferente, 110  —> DUO C556 1€ CONCETITO (1 SCNETE; OLd, qualunque C054 G1
predica (1 DIO CTEeAaIUTra indifferente 1 finito all’infinito, 1CCOMEe 16551111

SECNETE DUO C556 1€ indifferente Y finito all’infinito, 11 CONCETITO (1 C5561€ UNIVOCO
DIO alla CTEeAaIUTra 110  —> DUO C5561€ genere>>.

ratione SC-ECSSNC

SE “essere NeCcesSSAaTrTIiO ha SCNETE, L’intentio del SECNETE Sara (1 HCL GE e5-

SAaTr1a VUDDULC In CaAasÜU alfermativo G] giungeräa a ula conclusione aSSUTda:
SECNETE che 110  —> poträa C5561€ SECNETE Cal mMmOomenTtOo che dovra Includere la 1lHIeren-

(SZ includit differentiam, LUNC HON ST genus); dovra peraltro Inclu-
dere la differenza poiche SINC Ha HON 0st In ACEu ultimo KNHNEGLENSNSNO SC )) 0st In
ACEu ultimo.

54 Ord L, S, 100

5 Fr Fatione infinitatis. «X Pr1mMm®O duplieiter. Primo SIC CONCEPLUS habens ind.iflferentiam a{| aliqua
a{} UUALC 11011 Dotest CONCEPLUS generIls 055{ indifierens, 11011 Dotest 0655{ CONCEPLUS generIs;: SE( QUiCquUi}
ComMmMUNIter Micitur (le Deo el creatiura, el INCderens a{} finitum el infinitum, lo0quendo (le essentlalibus,
vel Saltem a{| finitum el 11011 initum, loquendo dequibuscumque, Qqu1a relatio (livina 11011 el Minita: nul-
Ium Dolest 055{ indiffierens a{| finitum el infinitum, Erzo EIC.» OÖOrd L, S, 101) Prosegue DOI aNalo-
gamente DEL i CONCELILG Cli specle: «Item raticne inlinitatis: Secundo, eOdem medio, SIC ('011-

CEPLUS speclel 11011 el LANLUM CONCEPLUS realitatis el MmMOodi intrinsecl eiuscem realitatis, Qqu1a LUNGC alhbedeo
DOSSel 055{, el Sradus intrinsec1ı albedinis DOossent 055{ Qdifferentiae specilicae; Ila aULem DEL UU
(COTLTILUUTIE aliquod contrahitur a{| Deum el creaturam, SUNTL finitum el infinitum, Qqu1 Qdicunt STadus intrın-

1DS1US: Erzo ista contrahentia 11011 DOSSUnNnL 0655{ differentlae, 114 C CONLFACIO constituunt CONCED-
LUM ita COompositum SiCcut oportel cCOoncepium speclel 0655{ COompositum, 1MMO CONCEPLUS talı CONTIFACIO
el contrahente el simplicior UYUAIL possiıt 055{ CONCEPLUS specle1» OÖOrd. L, S, 108)

1017101

Davide Riserbato

non sarebbe più assolutamente semplice. Ora, substantia, ut est genus, è limitata,
quindi capace di accidenti, ma Dio non può avere nulla di accidentale, dunque, nel
senso ora precisato, Dio non può essere definito sostanza e pertanto non si trova in
un genere: semplicitas Dei excludit rationem generis ab eo.

Inoltre, secondo quanto afferma Avicenna, Dio non è in un genere, poiché il
genere è parte; ora, Dio è assolutamente semplice e privo di parti, ergo Deus non
est in genere.

A garanzia dell’assoluta verità di queste duae probationes, Duns Scoto afferma:
sunt simul verae per auctoritatem et rationem. E tuttavia è possibile un ulteriore
ostensione: «Nunc ostendo propositum duobus mediis (et declarantur ex his quae
sunt propria Deo): primo, ex ratione infinitatis, - secundo, ex ratione necesse-
esse»54.

- ex ratione infinitatis
Un concetto che è indifferente rispetto a cose di cui il concetto di genere non può

essere indifferente, non può essere un concetto di genere; ora, qualunque cosa si
predica di Dio e della creatura è indifferente al finito e all’infinito, e siccome nessun
genere può essere indifferente al finito e all’infinito, il concetto di essere univoco a
Dio e alla creatura non può essere un genere55.

- ex ratione necesse-esse.
Se l’essere necessario ha un genere, l’intentio del genere o sarà di per sé neces-

saria oppure no. In caso affermativo si giungerà ad una conclusione assurda: un
genere che non potrà essere genere dal momento che dovrà includere la differen-
za, (si autem genus includit differentiam, tunc non est genus); dovrà peraltro inclu-
dere la differenza poiché sine illa non est in actu ultimo ma «necesse ex se» est in
actu ultimo.

54 Ord. I, 8, 100.

55 Ex ratione infinitatis. «Ex primo arguo dupliciter. Primo sic: conceptus habens indifferentiam ad aliqua
ad quae non potest conceptus generis esse indifferens, non potest esse conceptus generis; sed quidquid
communiter dicitur de Deo et creatura, est indifferens ad finitum et infinitum, loquendo de essentialibus,
vel saltem ad finitum et non finitum, loquendo dequibuscumque, quia relatio divina non est finita; nul-
lum genus potest esse indifferens ad finitum et infinitum, ergo etc.» (Ord. I, 8, 101). Prosegue poi analo-
gamente per il concetto di specie: «Item ex ratione infinitatis: Secundo, ex eodem medio, arguo sic: con-
ceptus speciei non est tantum conceptus realitatis et modi intrinseci eiusdem realitatis, quia tunc albedo
posset esse genus, et gradus intrinseci albedinis possent esse differentiae specificae; illa autem per quae
commune aliquod contrahitur ad Deum et creaturam, sunt finitum et infinitum, qui dicunt gradus intrin-
secos ipsius; ergo ista contrahentia non possunt esse differentiae, nec cum contracto constituunt concep-
tum ita compositum sicut oportet conceptum speciei esse compositum, immo conceptus ex tali contracto
et contrahente est simplicior quam possit esse conceptus speciei» (Ord. I, 8, 108).

C
o

n
trib

u
ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 101



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagiglääf

’‘unmivocita Adefl’essere SACONCAdO NS COTO

In ( A50 negativo, G] perverräa a uın altra SItuAazZIiONeEe aSSUTda: “essere
NeCEeSSAaTIO Sara cCOostitulto da C10 che 110  - C556 1€ NnecCceESSAaTIO, C10@ da qualcosa (1
contingente (aO Qquod HON ST necesse-esseE)>.

Per concludere QUESTO DUunTO, C1 DHalLC (1 poter alfermare che risulta decisa-
menTfe esclusa Lunivocita dell essere intesa. (COLNE univocıita (1 genere>/.

La OLLATIO 4258
Considerlamo OLA la dottrina (COLLNE CMETSEC OLaTIO s 1 otl che, (COLNE

le collationes, anche questia 110  —> risolve 11 problema che DOLLG, 6554 G] limita
conifrontare 11 SIC 11 HON determinare la questione>?.

Non facile ESTITarTre le linee fondamentali presenti In QUESTO EST0O PrODOSItO
dell’ univocita, G1a motivo 5{1 particolare STITULLuUra che CertfamentTe 110  —> AaSC -
vola la intesl, G1a DL la difficoltäa dell’argomento STesSsSo Procediamo dunque a.-
nalisıi oblezionI1I principali rispettive SO1UZIONI In manlera tale che,
dOoDoO DOüSSaLLQO profilarsi DL 10 LHNENO CONTIOrNI dottrina dell univocita
dell essere

Sembrerebbe che 11 CONCETITO (1 Cnie 110  —> C556 1€ UNIVOCO DIO alle CLE

Iiure (Quod HON yidetur: Quid 67 SIC, (AuTt CONCEHLUS gener1S, vel SDECIEL vel DFO-
DF vel accidentis, GUGE SUNT praedicata Aicta In Qquid de OMNIOUS sufficienter DFIMO
[0DIcorum, HCL la ragione che, In tal CaAaS5UÜ, QUESTO CONCETTIO Ovre rientrare nel

56 FY ratione P0e556-0655 XATZUuO tert1o SECUNAO medio, SCcilicet raticne CCESSC-ESSE, el el aArSu-
Menium Avicennae VIIN Metaphysicae Ca G1 PCESSP-PSSI , Erzo intentio generIls vel erit

CCESSC-ESSE, vel 11011 %] Pr1mMm®O modo, ..  tunc 11011 cessa hit SIl Qifferentia ': hOoc intelligo SIC
LUNGC NCIUCdEe difierentiam, Qqu1a CSINE Ila 11011 el In CIu“ ultime el "NECESSPE-PECGGE SE  9 el In CIu

ultime (S1 aULem NCIUCATL Aifferentiam, LUNGC 11011 el JeNus) %] detur SECUNAUM embrum, SEQU1-
Iur Qquod. "NECESSE-PSCE erıt econstitutum 18 quod 11011 el NEeCESSE-PSSE » OÖOrd L, S, 110) (Questa aArSO-
MmMentazlione tuttavıa Aimostrerehhe che "PSsSpre NECESSATI1O 10 11011 ha NU! Cli COILLLUIIE KH  — altro (crea-
tura), questia intenzilone (COTILLLIIE arehhbhe infattiı qualcosa Cli 11011 NEeCESSAaTIO. La risposta 9a1l oblezione G1
DOLLE In questi termın «20 ratio probat quod PCESSP-PSSI N1| COTLILUULLE Cu allo, Qqu1a Ila
intentio COMMUNIS el "NON-NECESSE esse ': nde respondeo: intentio intellecta 114 NCIHOATL necessitatem
11 possibilitatem, G{ el indifferens:;: aultfem In quod correspondet intention]1, In “"“hOoc” el e95-

SC-e55S56, In ' possibile» ÖOrd. L, S, 111)
Y La STESSA problematica Sara alifrontata risolta nel Drımı paragralfi del ESTO OLatio

Le partı OLatio trascritte In (JUESLO paragrafo “ {})] 1{} (a NOo1 Citate In COrS1IVOo, 0655{ 1produ-
('0O110 i ESTO pubblicato (a BALIC, In Bogoslovni Vestnik (1929) AA ANA

U %1 conironti Y riguardo BERTONI, Le Jean Duns SCOL, 4255 «A LOUTESs les questions dJebattues ans
livre, Il donne ans n { QaULres (des SOlutions precises. ur Juger Salnement. (PS (‚,otllationes,

Qdevrait Das ublier le hbuft DOUFrSULve Dal "auteur: MmMeililre Ia disposition Qes etucians arsenal
LOULT rempli d arguments DOUL les isputes (le I Ecole»

102102

L’univocità dell’essere secondo Duns Scoto

In caso negativo, si perverrà comunque ad un’altra situazione assurda: l’essere
necessario sarà costituito da ciò che non è essere necessario, e cioè da qualcosa di
contingente (ab eo quod non est necesse-esse)56.

Per concludere su questo punto, ci pare di poter affermare che risulta decisa-
mente esclusa l’univocità dell’essere intesa come univocità di genere57.

3.5. La Collatio 2458

Consideriamo ora la dottrina come emerge dalla Collatio 24. Si noti che, come
tutte le collationes, anche questa non risolve il problema che pone, essa si limita a
confrontare il sic e il non senza determinare la questione59.

Non è facile estrarre le linee fondamentali presenti in questo testo a proposito
dell’univocità, sia a motivo della sua particolare struttura che certamente non age-
vola la sintesi, sia per la difficoltà dell’argomento stesso. Procediamo dunque all’a-
nalisi delle obiezioni principali e delle rispettive soluzioni in maniera tale che, passo
dopo passo, possano profilarsi per lo meno i contorni della dottrina dell’univocità
dell’essere.

Sembrerebbe che il concetto di ente non possa essere univoco a Dio e alle crea-
ture: Quod non videtur: quia si sic, aut esset conceptus generis, vel speciei vel pro-
prii vel accidentis, quae sunt praedicata dicta in quid de omnibus sufficienter primo
Topicorum, per la ragione che, in tal caso, questo concetto dovrebbe rientrare nel

56 Ex ratione necesse-esse: «Arguo tertio ex secundo medio, scilicet ex ratione necesse-esse, et est argu-
mentum Avicennae VIII Metaphysicae cap. 4: si necesse-esse habet genus, ergo intentio generis vel erit
ex se necesse-esse, vel non. Si primo modo, “tunc non cessabit quousque sit differentia”; hoc intelligo sic:
genus tunc includet differentiam, quia sine illa non est in actu ultimo et “necesse-esse ex se” est in actu
ultimo (si autem genus includit differentiam, tunc non est genus). Si detur secundum membrum, sequi-
tur quod “necesse-esse erit constitutum ab eo quod non est necesse-esse”» (Ord. I, 8, 110). Questa argo-
mentazione tuttavia dimostrerebbe che l’essere necessario (Dio) non ha nulla di comune con altro (crea-
tura), questa intenzione comune sarebbe infatti qualcosa di non necessario. La risposta all’obiezione si
pone in questi termini: «Sed haec ratio probat quod necesse-esse nihil commune habet cum alio, quia illa
intentio communis est “non-necesse esse”; unde respondeo: intentio intellecta nec includit necessitatem
nec possibilitatem, sed est indifferens; illud autem in re quod correspondet intentioni, in “hoc” est neces-
se-esse, in “illo” possibile» (Ord. I, 8, 111).

57 La stessa problematica sarà affrontata e risolta nei primi paragrafi del testo della Collatio 24.

58 Le parti della Collatio 24 trascritte in questo paragrafo sono da noi citate tutte in corsivo, esse riprodu-
cono il testo pubblicato da C. BALIĆ, in Bogoslovni Vestnik 9 (1929) 212-217.

59 Si confronti al riguardo A. BERTONI, Le B. Jean Duns Scot, 425: «A toutes les questions débattues dans ce
livre, il a donné dans ses autres ouvrages des solutions précises. Pour juger sainement ces Collationes,
on ne devrait pas oublier le but poursuive par l’auteur: mettre à la disposition des étudians un arsenal
tout rempli d’arguments pour les disputes de l’Ecole».

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 102



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagiglääf

Davıce Risarhbato

L1OVEIO del QUaLLirO predicabıili (1 C111 Lraita Aristotele: «Da QUAaNTO STATIiO detto risul-
ia chlara la necessita che 0 ggettl G] riducano SECONdO L’attuale (Qivisione
QUAaLLrO elementi, definizione, DrOpPrIO, SCNETE, accidente»60. Ora, 1CCOMEe NO1
Sapplamo che DIO 110  —> DUO rientrare In SCNETCE, 110  —> poträa pertanto E61S5TeTre 1165-

{111 CONCETITO COMLLULLE UuNIVOCO La r1sposta (1 uns COTIO brımum dicitur. Quod
AIVvISIO 0st iInsufficiens praedicamentorum HNIVOCOFUM Adictorum In Quid, Quid DFÜC-
dicamentorum Adictorum In quid de alitis et UNIVOCE, gquaedam SN limitata, CHIU-
S7071 SUNT Ha QUALUOF Draedicata, gquaedam SUNT Horum ıllimita-
L, Quida dicuntur de IS eT de 1S. GUCE HON cadunt SuUb LOTG Ordinatione Ullorum.,
SOSTIeEeNE ULLavIia che “elenco del predicabili incompleto (1 CN  Z 11 ( OIl-

Ce COMMNLULE UNIVOCO DIO alle CTEeAaIUTEe 110  —> dovra rientrare nell elencCco del DILIC-
Aicabiliel Comprendiamo (COLNE G1A. OfIftfesa questia risposta la tes] SECONdO C111 L’es-
CI 110  —> SCNETE: CN HON 0st SIC Himitatum sed indifferens, Quida hOc
habetur Qquod praedicetur In quid de Cnte Himitato SICH ıllimitato, et ıdeo HON 0st

sSeconda oblezione all univocıta: Item, Maior ST distantia cCreatoris HT Dei
ad Credaturam GUGHTE substantiae et accidentis, Quid substantıa eT ACCcIidens In aliguo
ESNE CONVENILUNL, HON SZIC Deus eT sed substantıae et accident: AL 0st
GCOIHIMNUNE UNIVOCUM, CF YO, PIC. Probo MINOFTeMmM. Porphirius: 67 QUIS OMNIG CNa

LEQUIVOCA eT HON HNIVOCA NUNCUDAOITT], "AUVEFrSAaFiO DPIODOLLC QUESTO 1illogi1-
; {[11 a) SOSTAaNza aCccidente 110  —> hanno nu. (1 COMNULE UN1IVOCO, la Alstanza Ira
DIO la CTEeAaIUTra maggiore (1 quella ira SOSTAaNzZa accidente, dunque C) 1a
Ira SOSTAaNza accidente 110  —> SUSSISTEe nu. (1 COMMNLULE UN1IVOCO, anTto LHNENO C61-

H(} 1OpLCL L, D, 101 DD ( Ir ARIST.., Organon, CUT Cli olli, Milano 2003, 410
01 %] Lraita el predicabili che G1 distinguono (a predicamenti, Drım1ı infattiı “ {})] 1{} cCOsicddetti categoreml,

SECONdUi INVECe le categorle. OQuest ultime rappresentano gener1 suprem1 dell’essere, G1 €gg0NO0 In
cChiave meta{lisica, Menilire rappresentiano, (a DPUNLO Cli vista 10g1C0, C1I! CUul “ {}110(} riconduc1bhili ler-
M1nı Cli U1  ; Droposizlone. contrarlo, categoreml1 “ {}110(} (1verse modalita Cli atltribuzione Cli predica-
LO a{} 0Sgello. Nel 1OpLCL ne Lategortie Aristotele PIODOLLE (liversi Jenchi (l1 predicabili, ira quali

CONLANOG SCINDIE CQUaLLiro DEL ClascCun elenco: ira esSs1, . | DOSLO (l1 SHECILES, Q ul inelusa (a
[Hıns 5Ccoto, COMNLDALE differentia GPDULE defintitto. Tale (iflferenza spiegabile AAal Taito che SHECILES
introdatta nel LLIO0OVEPIOD el predicabili (a Porfirio 11011 (a Aristotele eir. ISaAgoge L, 3-3) %1 conironti ta|
riguardo QUanLO alferma [Hıns ®COfO In Ordinatio L, S, 125 « (CES: IUuNC Aristoteles 11011 TAaC1dT
ouflicienter OMN12A. praedicata (licta In d“ espondeo. Philosophus In {[opicorum (istinxit praedica-
La propier (istinetionem problematium, Qqu1a (liversa problemata habent (iversum moOodum terminandı
(iversitate praedicatorum. Non Erzo eNUuMEera: 1D1 OMN12A. praedicata, Qqu1a 11011 Qdifferentiam specilicam
(licet Qdifferentiam generalem collocaverit S11 genere), el amen Aifferentia specilica proprl1am
raticnem praedicatl; specles aultfem et1am proprl1am ratiocnem praedicatl, 9a l1am definitione, 9 |10-
Qqu1in maJle poneret Porphyrius quinque universalia».

1053103

Davide Riserbato

novero dei quattro predicabili di cui tratta Aristotele: «Da quanto è stato detto risul-
ta chiara la necessità che tutti gli oggetti si riducano secondo l’attuale divisione a
quattro elementi, o definizione, o proprio, o genere, o accidente»60. Ora, siccome noi
sappiamo che Dio non può rientrare in un genere, non potrà pertanto esistere nes-
sun concetto comune univoco. La risposta di Duns Scoto: Ad primum dicitur, quod
divisio est insufficiens praedicamentorum univocorum dictorum in quid, quia prae-
dicamentorum dictorum in quid de aliis et univoce, quaedam sunt limitata, cuiu-
smodi sunt illa quatuor praedicata, quaedam autem sunt respectu illorum illimita-
ta, quia dicuntur de illis et de illis, quae non cadunt sub tota ordinatione illorum,
sostiene tuttavia che l’elenco dei predicabili è incompleto e di conseguenza il con-
cetto comune univoco a Dio e alle creature non dovrà rientrare nell’elenco dei pre-
dicabili61. Comprendiamo come sia sottesa a questa risposta la tesi secondo cui l’es-
sere non è un genere: ens autem non est sic limitatum sed indifferens, quia ex hoc
habetur quod praedicetur in quid de ente limitato sicut illimitato, et ideo non est
genus.

Nella seconda obiezione all’univocità: Item, maior est distantia creatoris ut Dei
ad creaturam quam substantiae et accidentis, quia substantia et accidens in aliquo
esse conveniunt, non sic Deus et creatura; sed substantiae et accidenti nihil est
commune univocum, ergo, etc. - Probo minorem: Porphirius: si quis omnia entia
vocet, [equivoca et non univoca nuncupabit], l’avversario propone questo sillogi-
smo: a) sostanza e accidente non hanno nulla di comune univoco, b) la distanza tra
Dio e la creatura è maggiore di quella tra sostanza e accidente, e dunque c) se già
tra sostanza e accidente non sussiste nulla di comune univoco, tanto meno ne esi-

60 Topici I, 5, 101 b 23-25. Cfr. ARIST., Organon, a cura di G. Colli, Milano 2003, 410.

61 Si tratta dei predicabili che si distinguono da predicamenti, i primi infatti sono i cosiddetti categoremi, i
secondi invece le categorie. Quest’ultime rappresentano i generi supremi dell’essere, se si leggono in
chiave metafisica, mentre rappresentano, da un punto di vista logico, ciò a cui sono riconducibili i ter-
mini di una proposizione. Al contrario, i categoremi sono diverse modalità di attribuzione di un predica-
to ad un oggetto. Nei Topici e nelle Categorie Aristotele propone diversi elenchi di predicabili, tra i quali
se ne contano sempre e comunque quattro per ciascun elenco; tra essi, al posto di species, qui inclusa da
Duns Scoto, compare differentia oppure definitio. Tale differenza è spiegabile dal fatto che species è
introdotta nel novero dei predicabili da Porfirio e non da Aristotele (cfr. Isagoge I, 3-5). Si confronti a tal
riguardo quanto afferma Duns Scoto in Ordinatio I, 8, n. 125: «Sed dices: tunc Aristoteles non tradidit
sufficienter omnia praedicata dicta in “quid”. Respondeo. Philosophus in I Topicorum distinxit praedica-
ta propter distinctionem problematum, quia diversa problemata habent diversum modum terminandi ex
diversitate praedicatorum. Non ergo enumerat ibi omnia praedicata, quia non differentiam specificam
(licet differentiam generalem collocaverit sub genere), et tamen differentia specifica habet propriam
rationem praedicati; species autem etiam habet propriam rationem praedicati, aliam a definitione, alio-
quin male poneret Porphyrius quinque universalia».

C
o

n
trib

u
ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 103



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagiglä;f

’‘unmivocita Adefl’essere SACONCAdO NS COTO

cstera ira DIO la CTEeAaIUra Largomentazione procede indebolendo la forza del lega-
analogico Pproporzionale Ira SOSTAaNza accidente da ula parte, CTEATIOTEe (1 6=-

aura dall’altra, G1 cottolinea COS] la differenza del rapportiI acendo leva GL
Aistanza infinita che Intercorre Ira Creatore, In QUAaNTO DIO, CTEeAaTIUTrAa

La risposta favore dell ’ univocita presenta breve ACCGCEMNLOÖ riguardo alla DIC-
magglore: SecCcuUHnNdum Adicitur. Qquod Maior est falsa vel UOILC:; DL dedica-

pIU amp10 SPaZlO QUaNTO Porphirium dicOo, Qquod loqguitur ı77 HT realıis
ohilosophus eT HT methaphisicus, et CONCedoO Quod 7 reale SIE GCOIHHIMNUNE Deo eT

Creadturde, SZUE substantiae eT accident.. Vel dicendum, Quod hOc HON Aicıt secundum
sententiam Dropriam sed aliorum, Quod Anpparet ittera S”“ 67 QUIS, INQULT. Iste,
QUIS INQULLT, HON LDSE, sed alius, et ıfa yidetur FrFectare opınıonem alorum.

Lappunto rivolto Porfirio comprensibile poiche ne DOosizione contrarla C1 G]
appo  1Q Iu1 HCL Adimostrare la mMInNOTEe (Sostanza aCccidente 110  —> hanno nu. (1
COMLLULLE Uun1voco). OQul, uns COTO DPIODOLLC Aue interpretazIion!1: da ula parte esige
che G1 OperI1 ula Alstinzione ira linguage]l planı rispettivl. Dall’altra, SOSTIeNE che
Porfirio ila riportando 11 pensiero altrul. Dicendo Quod loguitur ı77 HT realıis philo-
SODNuUS eT HT methaphisicus uns COTO Ssmontfa la tes]1 dell ayversarıo che parre
rıtenere (1 poter riImarcare, nell’atto (1 appellarsi Porfirio, l’aspetto 10giCO
questione®2, uUTLLaVvlia, 11 Dottor Sottile, ribadendo che eglI G] esprima In QUESTO (;O11-

EST0O HT metaphyYsSicus eT HON HT [Ogicus, 110  —> intende ffatto relegare la questione 1
DpIlano 10giCO smontando la ragione ddotta SOSteSNO minore, fferma L’e-
G3 OPPOSTO, C10@ che chl obletta 110  —> DUO la DOosIiziOone (1 Porfirio HCL
SOSTeNeTre 11 DIano 10giCO questione, perche 10 STeSSO Porfirio quil 110  —> parla da
10giCO da metafisico®3.

1V (JUESLO Droposite arehhbhe particolarmente acCcattıvante Ia tracduzione Cli irgentl: «MI1I aCcCcIngO INve-
spiegartı 1157 da n DISta [OGLCO C1: che gli antichi hanno SOSTENUTLO questl (ue argomenti

sugli altrı, SOprattiutio ı Peripateticı» ISaAg0oge, L, 14-15 (CUTL Cli (Anrgent, Milano 19995, 60) J1uttavlia,
Il erminNe Qqu1 tradotte KH  — ] espressione «{la DPUNLO Cli vista 10g1cC0» (S1 Lraita del erminNe loghikoteron)

tradotte (a BOez10 KH  — probadötitter, pertanto risulterehbhbhe inutile riferirei QuUESLO passagglo0
dell /sagoge DEL MOSIrTrAare | interesse presumibilmente 1021C0 Cli Porfirlo, AaNIO pIU che [Hıns SIRAIF OQVEe-

ira le Manı i ESTO dell /sagoge SECONdO Ia Versicne Cli BOez10 11011 Cli irgentl.
H> possibile rintracclare U1  ; risposta naloga a{} un analoga Oblezione OÖOrd. L, 3, 1529) In Ordinatio L, 3,

165 «Aqd Porphyrium. pse allegat alıum, Micendo “aeEqUivOoCE, inquit . (u1s inquit?/ Aristoteles en1ım, (le
UUO loquitur. Non invenıtur ubi hOoc (ixerit In LOgica. In Metaphysica Micit hocC, SICUL allegatum 1AM el
el exXxpositum. %] Q U1S vellet TAaClare auctorıitatem Porphyrii QUOMOdO ratio E1IUS auctorıitate Aristotelis
valet a{} propositum SUUuUIL, DOoSsel eXpOoNnl, SE( olo IMMOrarı». %C [Hıns SIREHIF STESSO 11011 reputa 1LL1ECESSA -

T10 attarclarsıi sed OO IMMOFAFL) S11 spiegazlone CIrca Il MOdo In Cul l argomento Cli Porftirlo, Iraliio (al-
’ autorita (l1 Aristotele, 12 valore In Ordine QUanio egli DPIODOLLE (quomodo Fatio IS auectoritate
Aristotelis valer ad Hropostiium SHUUM...), LEeEILLLLEILD NOl C1 permetteremo Cli indugiare oltre

104104

L’univocità dell’essere secondo Duns Scoto

sterà tra Dio e la creatura. L’argomentazione procede indebolendo la forza del lega-
me analogico proporzionale tra sostanza e accidente da una parte, e creatore e cre-
atura dall’altra, si sottolinea così la differenza dei rapporti facendo leva sulla
distanza infinita che intercorre tra creatore, in quanto Dio, e creatura.

La risposta a favore dell’univocità presenta un breve accenno riguardo alla pre-
messa maggiore: Ad secundum dicitur, quod maior est falsa vel dubia; per dedica-
re più ampio spazio a quanto segue: Ad Porphirium dico, quod loquitur ibi ut realis
philosophus et ut methaphisicus, et concedo quod nihil reale sit commune Deo et
creaturae, sive substantiae et accidenti. Vel dicendum, quod hoc non dicit secundum
sententiam propriam sed aliorum, quod apparet ex littera sua: si quis, inquit. Iste,
quis inquit, non ipse, sed alius, et ita videtur recitare opinionem aliorum.

L’appunto rivolto a Porfirio è comprensibile poiché nella posizione contraria ci si
appoggia a lui per dimostrare la minore (sostanza e accidente non hanno nulla di
comune univoco). Qui, Duns Scoto propone due interpretazioni: da una parte esige
che si operi una distinzione tra i linguaggi e i piani rispettivi. Dall’altra, sostiene che
Porfirio stia riportando il pensiero altrui. Dicendo quod loquitur ibi ut realis philo-
sophus et ut methaphisicus Duns Scoto smonta la tesi dell’avversario che parrebbe
ritenere di poter rimarcare, nell’atto di appellarsi a Porfirio, l’aspetto logico della
questione62, tuttavia, il Dottor Sottile, ribadendo che egli si esprima in questo con-
testo ut metaphysicus et non ut logicus, non intende affatto relegare la questione al
piano logico ma, smontando la ragione addotta a sostegno della minore, afferma l’e-
satto opposto, e cioè che chi obietta non può assumere la posizione di Porfirio per
sostenere il piano logico della questione, perché lo stesso Porfirio qui non parla da
logico ma da metafisico63.

62 A questo proposito sarebbe particolarmente accattivante la traduzione di G. Girgenti: «Mi accingo inve-
ce a spiegarti [15] da un punto di vista logico ciò che gli antichi hanno sostenuto su questi due argomenti
e sugli altri, soprattutto i Peripatetici» (Isagoge, I, 14-15 a cura di G. Girgenti, Milano 1995, 60). Tuttavia,
il termine qui tradotto con l’espressione «da un punto di vista logico» (si tratta del termine loghikoteron)
è tradotto da Boezio con probabiliter, e pertanto risulterebbe inutile riferirci a questo passaggio
dell’Isagoge per mostrare l’interesse presumibilmente logico di Porfirio, tanto più che Duns Scoto dove-
va avere tra le mani il testo dell’Isagoge secondo la versione di Boezio e non di Girgenti.

63 É possibile rintracciare una risposta analoga ad un’analoga obiezione (Ord. I, 3, 155) in Ordinatio I, 3,
165: «Ad Porphyrium. Ipse allegat alium, dicendo “aequivoce, inquit”. Quis inquit? Aristoteles enim, de
quo loquitur. – Non invenitur ubi hoc dixerit in Logica. In Metaphysica dicit hoc, sicut allegatum iam est
et expositum. Si quis vellet tractare auctoritatem Porphyrii quomodo ratio eius ex auctoritate Aristotelis
valet ad propositum suum, posset exponi, sed nolo immorari». Se Duns Scoto stesso non reputa necessa-
rio attardarsi (sed nolo immorari) sulla spiegazione circa il modo in cui l’argomento di Porfirio, tratto dal-
l’autorità di Aristotele, abbia valore in ordine a quanto egli propone (quomodo ratio eius ex auctoritate
Aristotelis valer ad propositum suum...), nemmeno noi ci permetteremo di indugiare oltre.

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 104



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagiglääf

Davıce Risarhbato

uns COTO potre dare l impressione (1 difendere Qul, CONTITO DFrOLeFrUUS
cCompletamente ostile qualsiasi {1DO (1 univocita, almeno quella (1 {1DO 10giCO.

DIU ontano Cal VeIC Bropositum ZICO Qquod U realitas ST COMMUNIS Deo eT

CreaAturade, Ne intellectus est falsus, Qul HNIVOCHKM CONCEHLUM de eIS,
Quid obiectum, LAM Deus GUGTE In realiter habent unde DüS-
SUNT OQUETE intellectum ad hutusmodi CONCEHLUS faciendum In Ne

habent HNIVOCA In aligua VeCIOoÖ, U realitas ST COMMUNIS Deo eT CreaAturade,
C054 intende quil 11 NOSITO Dottore DL realitas? Realitas (0)I10 0 HNIVOCA che DIO

la CTEeAaIUTra 110  —> habent In aligua 110  —> GSIiste C10@ ula FL, intesa In EeMPI1-
r1CO, fisicO, In C111 DIO la CTeaiIura DOüSSaLLQO TOVATSsSı un1ıvocatı (conveniunt), esIiste
pIuttOoStO nell essere reale, metafisico, OSgeTtO (CIO che appunto Un1voCOo) 11 C111
CONCETITO “essere UuNIVOCO DIO la CTEeAaIUTra hanno In GE realmente (realiter) (1 che
poter LLUOVEIE L’intelletto produrre CONCETITO UuNIVOCO

Layvversarıo un ulteriore oblezione: (‚ ontra responsionNem ad brımum
argumentium arguitur SIC, Quod 7 tollit de ratione gener1S, Qquod HON prohibe
Quin SIE5 sed ESNE SIC HNIVOCHHKM PCT ıllimitationem ad multa, HON tollit Fatio-
N:  S generI1Ss, Quid FAaAtiOo generis 0st de ıllimitata ad OMNIC, GUGE SuUb IDSO CONTI-
HNENTUr, CrYO 67 N HNIVOCHKM HON Dbstante S”“ ıllimitatione, UC HOoSsseL ESNE

5 Qquod 0st CONTFa Philosophum 3o Methaphisic., uO7 Drobat Intentione, Quod
CN HON ST5 eT multa (1 Scrıptura.

0551A2M0 COS] 1A455U Mere alfermare che Lunivocita del CONCETITO (1 C5561€ Impli-
chl ım /limitatio ad muüulta, 110  - sclude che “essere, alfermato (COLNE UN1IVOCO,

C5561€ SCNETE, DrOprIO perche la ragione (1 SCNETE (1 HCL GE 1Limitata
le COSE che (0)I10 ConNtifenutfe In CS55U, dunque CN fosse UNIVOCO noNOosTfan{ie la

5{1 ıllimitatio potre ugualmente C5561€ SCNETE. uns COTO risponde In Y{UC-
GT1 ermıinı secundum dicitur. Quod aliguid Au requiritur ad hOc Qquod SIE
5 Quid Qquod SIE ıllimitatum hOc ST indifferens ad multa, Quid reqguiritur Quod
LANTUM SIE GCOIHHIMNUNE ad Iimitata eT Qquod LANTUM de C1S In Qquid praedicetur. FEns

HON 0st SIC Himitatum sed indifferens, QuUiA hOc habetur Qquod praedicetur
In Quid de Cnte Himitato SIOCH: ıllimitato, et ideo HON 0st Inoltre: Respondetur
HT Meth Quod SIF HNIVOCHKM eT Quod HON SIE Quida sSsecundum C ı77
nullum praedicatur In Qquid DFIMO mMOdo de differentäs...: 110  —> SOL0 la 5 { 1C Ili-
mitatio ad multa che determina 11 fatto che C5561€ SCNETE, G] richilede Inol-
Ire che G1A. sSollo COMNULE ad Iimitata G1a sSollo predicato (1 EG6S1 In Quid; mentire N

G] predica G1a riguardo all ente limitato che all ente LLimitato DETCIO 110  —> DUO 65506 -

SCNHNETE.

105105

Davide Riserbato

Duns Scoto potrebbe dare l’impressione di difendere qui, contro un protervus
completamente ostile a qualsiasi tipo di univocità, almeno quella di tipo logico. Nulla
è più lontano dal vero: Ad propositum dico quod nulla realitas est communis Deo et
creaturae, nec tamen intellectus est falsus, qui habet univocum conceptum de eis,
quia utrumque obiectum, tam Deus quam creatura in se realiter habent unde pos-
sunt movere intellectum ad huiusmodi conceptus faciendum in eo, nec tamen
habent univoca in aliqua re. È vero, nulla realitas est communis Deo et creaturae,
ma cosa intende qui il nostro Dottore per realitas? Realitas sono gli univoca che Dio
e la creatura non habent in aliqua re, non esiste cioè una res, intesa in senso empi-
rico, fisico, in cui Dio e la creatura possano trovarsi univocati (conveniunt), esiste
piuttosto nell’essere reale, metafisico, un oggetto (ciò che è appunto univoco) il cui
concetto è l’essere univoco. Dio e la creatura hanno in sé realmente (realiter) di che
poter muovere l’intelletto a produrre un concetto univoco.

L’avversario muove un’ulteriore obiezione: Contra responsionem ad primum
argumentum arguitur sic, quod nihil tollit de ratione generis, quod non prohibet
quin sit genus, sed esse sic univocum per illimitationem ad multa, non tollit ratio-
nem generis, quia ratio generis est de se illimitata ad omnia, quae sub ipso conti-
nentur, ergo si ens esset univocum non obstante sua illimitatione, adhuc posset esse
genus, quod est contra Philosophum 3° Methaphisic., ubi probat ex intentione, quod
ens non est genus, et multa alibi scriptura.

Possiamo così riassumere: affermare che l’univocità del concetto di essere impli-
chi un’illimitatio ad multa, non esclude che l’essere, se affermato come univoco,
debba essere un genere, proprio perché la ragione di genere è di per sé illimitata a
tutte le cose che sono contenute in esso, dunque se ens fosse univoco nonostante la
sua illimitatio potrebbe ugualmente essere un genere. Duns Scoto risponde in que-
sti termini: Ad secundum dicitur, quod aliquid aliud requiritur ad hoc quod sit
genus, quia quod sit illimitatum hoc est indifferens ad multa, quia requiritur quod
tantum sit commune ad limitata et quod tantum de eis in quid praedicetur. Ens
autem non est sic limitatum sed indifferens, quia ex hoc habetur quod praedicetur
in quid de ente limitato sicut illimitato, et ideo non est genus. E inoltre: Respondetur
III Meth., quod sit univocum et tamen quod non sit genus, quia secundum eum ibi
nullum genus praedicatur in quid primo modo de differentiis...: non è solo la sua illi-
mitatio ad multa che determina il fatto che debba essere un genere, si richiede inol-
tre che sia solo comune ad limitata e sia solo predicato di essi in quid; mentre ens
si predica sia riguardo all’ente limitato che all’ente illimitato e perciò non può esse-
re un genere.

C
o

n
trib

u
ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 105



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagiglä;f

’‘unmivocita Adefl’essere SACONCAdO NS COTO

erchlamo (1 cogliere le sfumature dell ’ obiezione, la quale Introduce abbastan-
esplicitamente ULla questione che 110  —> dQeve DasSSdalc In SECONdO DIanoO, G] iralita

C10@ relazione ira univocıita genericita. L’assunto pregiudizliale da C111 parte
"AUVEFrSaFiO sembrerebbe 110  —> consentire V1a d ’ uscIita: “essere arebbe UNIVOCO SO10

fosse SECNETE (e C10 110  - DUO darsi) 110  —> UNIVOCO DrOprIO perche 110  —> SCNETE.
In realta, DL uUSCIrNe, OCCOILILE rTOVESCIATEe ermminı del problema “essere 110  —>

SCNHNETE poiche LrODDO GCOINUNE «Philosophus removel enNım aD Cnie rationem
generIs, 110  —> propter aequivocationem (ImMmoO, G] 656 aequUIVOCUM a decem SCNE-

656 decet SCNETA, qula idem CONCEPTIUS, UOCULNYUC nommINe significetur,
eandem rationem generIi1s), sed removel rationem generI1s a.D Cnie propter nIMIAm
communıtatem, qula videlicet praedicatur “PriImMO modo DL GE  27 de differentia, e1 HCL
hoc DOoSssel concludit quod C115 110  —> GIT genus»6+,

(l DHalLC OPPOrTIUNO fermarcei quil In merIito all analisı OLLATIO In 6554

bblamo DOTUTO r1trovare buona parte problematiche 1a singolarmente aACCO-

GTaie nel Varı esT11 analizzatı In precedenza. Riıtenliamo Inoltre che l ipotesIi che ha
uldato la nOosITra indagine, potesi SECONdO C111 la dottrina SCOTISTA dell univocita G]
TOVI 5 10 ag10 In ula Drospettiva mınentemente metafisica, G1A. GSTaia confermata
dall indagine SIN (‚ertamente tale Drospettiva metaflisica 110  —> sclude la DOSSIbI-
Lita (1 Talftare L univocita SECONdO taglio 10giCO, ne Consapevolezza perö che
questa sSeconda Iinea interpretativa dOvra ener CONTO che L’oggetto 5{1 rICer-

110  —> poträa esigere (1 C5561€ la dottrina SCOTISTA dell univocita dell essere, ;& I11-

plicemente uın altra (054.

Conclusione
(ome possibhile nOTfAaTre CoNnNnsiderazlion!i finora svolte, uns COTO 110  —> ha

inteso conferire 10giCO alla 5{1 dottrina dell univocita dell essere
Dprospettiva In C111 L’abblamo inquadrata scegliendo C10@ approCcCcIO dichlarata-
menTfe f1OT1CO OCCOLIE fermarsi questa constatazlıone, limitandocI dunque Qquod
Duns SCOFUS SCNSIE de HNIVOCAHONE CENLIS: Spelita Y 1105010 11 COMDItO (1 cstabilire el
nel ermminı In CI egli L’ha C111 DIano verıta filosofica, 6554 G1a r1CON-
UC1IDILIE (riducibile! alla logica, G1a semplice preambolo a ULla questione S1NO-
SeOlogica UDDULC ula CO  Z (1 Sviluppi metafisici165.

Hd ÖOrd. L, 3, 155 (COFrS1IVO nostro).
H5 %1 veda, QUESLO riguardo, ] importante OSServazlone Cli (nlson che rT1ten1Ame Opporiung Citare integral-

MenT: «Les interpretes (le [Hıns 5Col, Q ul parlent (le (oetrine historiens, ONLT. NC entierament ral-
{}  — (le protesier CONTIre C Qqu1 attribuiralent Doctor Süubtil Ulle confiusion quelconque enire le

106106

L’univocità dell’essere secondo Duns Scoto

Cerchiamo di cogliere le sfumature dell’obiezione, la quale introduce abbastan-
za esplicitamente una questione che non deve passare in secondo piano, si tratta
cioè della relazione tra univocità e genericità. L’assunto pregiudiziale da cui parte
l’avversario sembrerebbe non consentire via d’uscita: l’essere sarebbe univoco solo
se fosse genere (e ciò non può darsi) e non è univoco proprio perché non è genere.
In realtà, per uscirne, occorre rovesciare i termini del problema: l’essere non è un
genere poiché troppo comune: «Philosophus [...] removet enim ab ente rationem
generis, non propter aequivocationem (immo, si esset aequivocum ad decem gene-
ra, esset decet genera, quia idem conceptus, quocumque nomine significetur, habet
eandem rationem generis), sed removet rationem generis ab ente propter nimiam
communitatem, quia videlicet praedicatur “primo modo per se” de differentia, et per
hoc posset concludit quod ens non sit genus»64.

Ci pare opportuno fermarci qui in merito all’analisi della Collatio 24, in essa
abbiamo potuto ritrovare buona parte delle problematiche già singolarmente acco-
state nei vari testi analizzati in precedenza. Riteniamo inoltre che l’ipotesi che ha
guidato la nostra indagine, ipotesi secondo cui la dottrina scotista dell’univocità si
trovi a suo agio in una prospettiva eminentemente metafisica, sia stata confermata
dall’indagine stessa. Certamente tale prospettiva metafisica non esclude la possibi-
lità di trattare l’univocità secondo un taglio logico, nella consapevolezza però che
questa seconda linea interpretativa dovrà tener conto che l’oggetto della sua ricer-
ca non potrà esigere di essere la dottrina scotista dell’univocità dell’essere, ma sem-
plicemente un’altra cosa.

3.6. Conclusione
Come è possibile notare dalle considerazioni finora svolte, Duns Scoto non ha

inteso conferire un senso logico alla sua dottrina dell’univocità dell’essere. Nella
prospettiva in cui l’abbiamo inquadrata – scegliendo cioè un approccio dichiarata-
mente storico – occorre fermarsi a questa constatazione, limitandoci dunque a quod
Duns Scotus sensit de univocatione entis; spetta al filosofo il compito di stabilire se,
nei termini in cui egli l’ha espressa, sul piano della verità filosofica, essa sia ricon-
ducibile (riducibile!) alla logica, se sia un semplice preambolo ad una questione gno-
seologica oppure una conseguenza di sviluppi metafisici65.

64 Ord. I, 3, 158 (corsivo nostro).

65 Si veda, a questo riguardo, l’importante osservazione di Gilson che riteniamo opportuno citare integral-
mente: «Les interprètes de Duns Scot, qui parlent de sa doctrine en historiens, ont donc entièrament rai-
son de protester contre ceux qui attribuiraient au Doctor Subtil une confusion quelconque entre le 

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 106



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagiglääf

Davıce Risarhbato

Urge ULLavIıia anche da parte nOosIra tentativo (1 cr1ıtica, (1 valutazione, 110  —>

1a (OIl L intenzione (1 dirimere la controversl1la, QUaNTO pIuttosto DL cogliere le SfU-
malfiure sogglacent! alla Drospettiva (1 uns COTO ed LSTITUIre confronto,

ira la Iinea INNOVALTICE (1 uns COTO quella tradizionale (1 1ommaso
disaglo che G] a VvVverie quando C1 G] accınge ISTITUITEe confronti (1 COS] amp10 reSpl-

ira pensatorIı COS] VICINI CHDULC Aantfo ontanıl, intomo dell irriducibile resIsSstenNn-
che 11 loro pensiero VODDOLLC alla riconduzione schem1 modelli costituıt1

monTfe rispetto a ula effettiva confidenziale anallsı (1 E56S1 Qui1 NecCcesSsSarı1a ula

explicatio ferminorum Drevia perche, 1 (1 1a dell’identit 110  —> C1 G] r1Lro-
VI Adiscutere (1 reNX (1 fatto differenti MaltIi egli eQqUIVOCI del fIraintendimenti
legatı all interpretazione dottrina dell univocita SUrgONOQ infatti ettura

DOosizione filosofica (1 uns COTO mediata da categorie inadeguate, 5SVVCSSO
aCT1Iiticamente attınte Cal OM15M0

Non G] DUO NESAaTC che Lunivocita dell essere G1A. DENSALA da uns COTO (COLNE

univocıita del (1 CSS5C1IC, uttavıa, L univocita dell essere costitutivamen-
le metaflisica. Lunivocita del (1 C5561€ Sara HCL C10 STeSSO ondata (1
656966 CONCETTIO AaSSUIL1e ULla rilevanza capitale, In C10 G] Caratteriıizza la novita

metaphysique el le ogique Rlen n etait plus cContraijre _ { intentions U UE (le fgire (le L ens Fationis le
sujet (le Ia metaphysique. I1 ul-meme clairement Iflirme UUE, l1en qu en “ 115 logicien CONsicdere Ia
totalite (le l etre LOULT autanıi UUE le metaphysicien, est Das Au MmMeme Otire UUE I'’un el l’autre parlent,
CL le logicien parle UUE (le l’ens ralioniSs, Heu UUE le metaphysicien parle (le l’ens reale. Ainsı, 11011

seulement [Hıns {“Colf onfond Das les e1xX ordres, i interclit (le les conlilondre. Su1t pourtian Das
(le 1a UUE (CEPUX Q UL, parlant philosophes el 11011 plus historiens, Iu1 reprochent (le I'a volr falt, (*0O111-

efitentTt necessairement Ul PITLTEUT inexcusable. 11s rompentT, cest philosophes el 11011 Das
historiens, (L qu ils Qdisent est Das UUE [Hıns SIEA! Ul-Meme all CONSiIdere l etre metaphysique
identique l etre 0Ogique, Mals UUE, Au pomnt (le ‚5[ Une QULre philosophie UUE Ia SIENNE el Qqu eUX-
MEeMEes tiennent nNea4nNMOINS DOUL vrale, le metaphysique tel UUE [Hıns {“Col le CONCOlL, n est, fa1t el quel-
les qu alent e{e f { intentions, rien A autre qu un Ofre ogique ( © SONT 1a e1xX pomts (le ‚5[ Qistinets.
EeIul (le I histoire, Qqu1 el 1C1 le nötre, eNvISage Ia (oetrine (le [Hıns {“Col UUE Ul-MmMeme 'a CONCUE: i
serat ONC historiquement 1911x (le 1re UYUE, ans doctrine, L’etre dont parle le metaphysicien So1t
Otire (le ralson: Mals "objet (le Ia philosophie el Ia verite philosophique, Qqu1 el independante (le 1STO1-
L'  „ el G1 quelque philosophe estime UUE l’etre (le Ia metaphysique SCcOollste esT, falt, otre (le ralson,

DeutL Iı reprocher Ulle PITEUT: philosophique, Mals 11011 Derversion inexCcusahle (le Ia cConception
U UE [Hıns {“Colf c’pst Iajte (le “eire» (E ILSON, Jean Duns SCOL, 0/7-108)

H6 ... DOUL 5cot, le MOl etre 11011 seulement les designe Une anlere analogique pomnt (le ‚5[ Au physi-
clen, C est-a-dire ans Ia realite concrete, Mals MOl el Uunıvoque pomnt (le V 1Id Au metaphysicien el
Au logicien, volre, ans realite Dositive extra-mentale metaphisique el ans {}  — cCOnNcepLl Og1ique; un

”homme DIeuU, Ia Substance ’ 2ccident. ( ar notons- le blen, I ınivocite Au
cCOnNcepl Ogique ( etre appelle (le SO1 I ınivocite Une realite extra-mentale metaphysique 1 £-

spondante UUE CONcepL ogique (loit representer. Autrement lorsqu il s agit (le |’iclee fondamentale Dal
excellence qu est |’iclee ( etre, reposeralt [ 11° L instabilite un nominalisme ( BERAUD
‚AINT-  AURICE, Jean Duns SCOL, 61-162)

107107

Davide Riserbato

Urge tuttavia anche da parte nostra un tentativo di critica, di valutazione, non
già con l’intenzione di dirimere la controversia, quanto piuttosto per cogliere le sfu-
mature soggiacenti alla prospettiva di Duns Scoto ed istruire un confronto, a tutto
campo, tra la linea innovatrice di Duns Scoto e quella tradizionale di Tommaso. Il
disagio che si avverte quando ci si accinge a istruire confronti di così ampio respi-
ro tra pensatori così vicini eppure tanto lontani, è sintomo dell’irriducibile resisten-
za che il loro pensiero oppone alla riconduzione a schemi e modelli costituiti a
monte rispetto ad una effettiva e confidenziale analisi di essi. Qui è necessaria una
explicatio terminorum previa perché, al di là dell’identità delle voces, non ci si ritro-
vi a discutere di res di fatto differenti. Molti degli equivoci e dei fraintendimenti
legati all’interpretazione della dottrina dell’univocità sorgono infatti dalla lettura
della posizione filosofica di Duns Scoto mediata da categorie inadeguate, spesso
acriticamente attinte dal tomismo.

Non si può negare che l’univocità dell’essere sia pensata da Duns Scoto come
univocità del concetto di essere, tuttavia, se l’univocità dell’essere è costitutivamen-
te metafisica l’univocità del concetto di essere sarà per ciò stesso fondata su di
essa66. Il concetto assume una rilevanza capitale, e in ciò si caratterizza la novità

métaphysique et le logique. Rien n’etait plus contraire à ses intentions que de faire de l’ens rationis le
sujet de la métaphysique. Lui-même a clairement affirmé que, bien qu’en un sens logicien considère la
totalité de l’être tout autant que le métaphysicien, ce n’est pas du même être que l’un et l’autre parlent,
car le logicien ne parle que de l’ens rationis, au lieu que le métaphysicien parle de l’ens reale. Ainsi, non
seulement Duns Scot ne confond pas les deux ordres, il interdit de les confondre. Il ne suit pourtant pas
de là que ceux qui, parlant en philosophes et non plus en historiens, lui reprochent de l’avoir fait, com-
mettent nécessairement une erreur inexcusable. S’ils se trompent, c’est en philosophes et non pas en
historiens, car ce qu’ils disent n’est pas que Duns Scot lui-même ait consideré l’être métaphysique comme
identique à l’être logique, mais que, du point de vue d’une autre philosophie que la sienne et qu’eux-
mêmes tiennent néanmoins pour vraie, le métaphysique tel que Duns Scot le conçoit, n’est, en fait et quel-
les qu’aient été ses intentions, rien d’autre qu’un être logique. Ce sont là deux points de vue distincts.
Celui de l’histoire, qui est ici le nôtre, envisage la doctrine de Duns Scot telle que lui-même l’a conçue: il
serait donc historiquement faux de dire que, dans sa doctrine, l’être dont parle le métaphysicien soit un
être de raison; mais l’objet de la philosophie est la vérité philosophique, qui est indépendante de l’histoi-
re, et si quelque philosophe estime que l’être de la métaphysique scotiste est, en fait, un être de raison,
on peut lui reprocher une erreur philosophique, mais non «une perversion inexcusable de la conception
que Duns Scot s’est faite de l’être» (É. GILSON, Jean Duns Scot, 107-108).

66 «...pour Scot, le mot être non seulement les désigne d’une manière analogique au point de vue du physi-
cien, c’est-à-dire dans la réalité concréte, mais ce mot est univoque au point de vue du métaphysicien et
du logicien, voire, dans sa réalité positive extra-mentale métaphisique et dans son concept logique; uni-
voque à l’homme comme à Dieu, à la substance comme à l’accident. Car notons-le bien, l’univocité du
concept logique d’être appelle comme de soi l’univocité d’une réalité extra-mentale métaphysique corre-
spondante que ce concept logique doit représenter. Autrement lorsqu’il s’agit de l’idée fondamentale par
excellence telle qu’est l’idée d’être, on reposerait sur l’instabilité d’un nominalisme pur» (BÉRAUD DE

SAINT-MAURICE, Jean Duns Scot, 161-162).

C
o

n
trib

u
ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 107



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagiglä%f

’‘unmivocita Adefl’essere SACONCAdO NS COTO

noetica che egli elabora®e7. Ma qual la ragione rilevanza che 11 Dottor
ottile 0 conferisce? Per spiegare adeguatamente questia Drospettiva
NeCEeSSAaTIO analizzare l Iimportanza che AaSS ULE la dottrina rappresentazione
all interno teor1a OLLOSCEIN2ZA elaborata da uns COTO, G1 trattera HCL -
Aantfo (1 quil ula intes] 4110 (1 TAavVvVISare la portata le implicazion!i

dottrina dell univocita®es.
La modalıta dell’oggetto AaSS ULE caratteristiche L’oggetto

presente In modo In QUAaNTO conoscIibile Ü, meglio, (COLNE rappresentalo:
«Obilectum respeciu potentiae DrImMO praesentiam realem, videlicet apprOoXI-
maltionem talem ıT DOossit ignere talem speciem In intellectu, UUAC EsT TAall0o forma-
s intellectionis: SEeCUNdO, HCL am speciem genitam, UUAC EsT IMago gignentis, G5l
oblectum Sub ratione COgNOSCIhillis C W repraesentatiı»69. quUESTa la L[eO-
r1a dell ’ essere Oggettivo: la C054 TICEVE modo (1 CSS5CIC, “essere Oggettivo

“essere C054 In QUAaNTO rappresenfTtala. «(‚eite these G5l fondamentale: elle
degage Ulle nouvelle acception de la verite «objectite», Ppuisqu elle cConduit

degager uUlLlle double presence de L’objet la presence reelle de la chose, la pre-
objectuelle Au represente. La chose recoit Eire d’objet Tant u 'elle (OL »

respond ULE representation»/0. Qui1 rappresentazione 110  - significa altro che L’es-
„CIC dell’oggetto In QUAaNTO AaAl

CONCETITO 110  —> altro che 11 Sostituto dell’oggetto reale nel pensiero. Non DOüS-
S1AM0 che C5561€ ( aCccordo (OIl (1Allson «Assurement L’eire UnNIvoque EsT CONCEDIL,
m als est Das CONCEDL %a 115 object e1 ()[I1 object ITOUVE CIire precisement
Qul, dans L’etre reel, EsT UNIVOqUE. Jl Cel intelligible n exIistait Da reellement, 11 N Y

auUTalt Das Q intellection nı de CONCEPT La metaphysique na Das DOUL obje
“"le CONCEPL Q eire UunIvoque , mMals al  25  eire UunIvoque” SAa151 Dal concept»/1. Questo

precisamente QUaNTO fferma uns COTO STeSSO «G(‚onceptus ENII1S COMMUNIS Deo

IY7 Dropr10 L’elahboraziocne Cli U1  ; teor1a del CONCELILG CI4 che a Menta Ia (ivaricazione ira le DLO-
speitive el (Aue Camplonı mediecevall. Una caratteristiche fondamentali prospettiva Scollsta
risiede, ((OTLILE o1ä detto, nell introduzione (l1 U1  ; iden Cli rappresentazlone. 11011 SOlO
mMmedio JO (come In 10mmaso), (ın [Hıns 5Ccoto) Il ermıinNe reale (l1 U1  ; OLLOSCEPENNZ reale. teor1a
Scollsta i rappresentalo 11011 pIU C1I! mediante CUul l oggetto CONosc1luto, CI4 che l intellette vede
5 C1: In Cul l oggetto CONOSCIUTO. %] Iratita Cli U1a produzione reale, (istinta AAal (Aato sensibile.

D RInv1ameo DEL ulteriore approfondimento tematiche QuUESLO argomento le utili Sintesı
Cli OQULNOIS, Ftre pf7 representalion, 393-48: 9-105: 128-150

69 Ordinatio L, 3, BA
räl. OQULNOIS, Ftre pf7 representalion,
ral ILSON, Jean Duns SCOL, 117

105108

L’univocità dell’essere secondo Duns Scoto

della noetica che egli elabora67. Ma qual è la ragione della rilevanza che il Dottor
Sottile gli conferisce? Per spiegare adeguatamente questa nuova prospettiva è
necessario analizzare l’importanza che assume la dottrina della rappresentazione
all’interno della teoria della conoscenza elaborata da Duns Scoto, si tratterà per-
tanto di proporre qui una sintesi allo scopo di ravvisare la portata e le implicazioni
della dottrina dell’univocità68.

La modalità della presenza dell’oggetto assume caratteristiche nuove, l’oggetto
è presente in un modo nuovo, in quanto conoscibile o, meglio, come rappresentato:
«Obiectum respectu potentiae primo habet praesentiam realem, videlicet approxi-
mationem talem ut possit gignere talem speciem in intellectu, quae est ratio forma-
lis intellectionis; secundo, per illam speciem genitam, quae est imago gignentis, est
obiectum praesens sub ratione cognoscibilis seu repraesentati»69. È questa la teo-
ria dell’essere oggettivo: la cosa riceve un nuovo modo di essere, l’essere oggettivo
è l’essere della cosa in quanto rappresentata. «Cette thèse est fondamentale: elle
dégage une nouvelle acception de la vérité comme «objectité», puisqu’elle conduit
à dégager une double présence de l’objet – la présence réelle de la chose, la pré-
sence objectuelle du représenté. La chose reçoit un être d’objet en tant qu’elle cor-
respond à une représentation»70. Qui rappresentazione non significa altro che l’es-
sere dell’oggetto in quanto appare.

Il concetto non è altro che il sostituto dell’oggetto reale nel pensiero. Non pos-
siamo che essere d’accordo con Gilson: «Assurément l’être univoque est un concept,
mais ce n’est pas un concept sans object et son object se trouve être précisément ce
qui, dans l’être réel, est univoque. Si cet intelligible n’existait pas réellement, il n’y
en aurait pas d’intellection ni de concept. [...]. La métaphysique n’a pas pour objet
“le concept d’être univoque”, mais “l’être univoque” saisi par ce concept»71. Questo
è precisamente quanto afferma Duns Scoto stesso: «Conceptus entis communis Deo

67 È proprio l’elaborazione di una nuova teoria del concetto ciò che aumenta la divaricazione tra le pro-
spettive dei due campioni medioevali. Una delle caratteristiche fondamentali della prospettiva scotista
risiede, come già detto, nell’introduzione di una nuova idea di rappresentazione. Il segno non è solo un
medio quo (come in Tommaso), ma (in Duns Scoto) il termine reale di una conoscenza reale. Nella teoria
scotista il rappresentato non è più ciò mediante cui l’oggetto è conosciuto, ma ciò che l’intelletto vede o
pensa, ciò in cui l’oggetto è conosciuto. Si tratta di una produzione reale, distinta dal dato sensibile.

68 Rinviamo per un ulteriore approfondimento delle tematiche connesse a questo argomento le utili sintesi
di O. BOULNOIS, Être et représentation, 35-48; 79-105; 128-150.

69 Ordinatio I, 3, 382.

70 O. BOULNOIS, Être et représentation, 77.

71 É. GILSON, Jean Duns Scot, 117.

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 108



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagiglääf

Davıce Risarhbato

e1 CreAaIuUrAae G1IT CONCEPIUS realis, qula OMNIS CONCEPIUS quil IMprimitur In intellectu
DOossIibili a.D intellectu agente e1 phantasmate vel quil Includitur In CONCEPIU quil
Includitur a.D eIS, G5l realils»/2. Jl Comprende dunque (COLLNE G1a quantomenO Inutile
L atteggiamento prudenzilale (1 chl fferma «In hac enNım UunIıvocatione OCCUrFrTIMUS
CONCEePtIbuSs generalissimis, de quibus SCOtus csemel|l dicIit “Quanto
COMMUNIU anTto E1IUS In m1inor EsT ıunitas”. Ista uniıitas VEIO SIC minımum Sra-
dum attingere DOTeEST, ıT Infer AuUO diffiecile GIT dictu, UTr um a hoc fundamentum
reale Praesto G1IT ka propfter hiec Masha C cautela A1ICImMUS: UNnıvoca logica
DOoSsunNt habere fundamentum reale, sed In Singulo CaSs ıl CAauUTfe probandum
est»/> anTto pIU che 110  —> (1 HNIVOCA logica C10 (1 CUI1 quil G] iIralita

znoseologla omı1sta CQIire che la ONOSCEIN2ZA ermına alla res (prospettiva
fenomenologica rintracclabile evidentemente anche In uns Scoto) 110  —> significa
semplicemente che 6554 ermmna. alla C054 iIntesa In EeMPICNICO, 6554 rivela
ula portala DIU amnpla, C10@ che 11 ermme ultimo DrOprIO OLLOSCEIN2ZA

“essere STeSSO (COS5d4, “essere che le IMMAanNnenNTeEe DUL restando SCHILDLC
1vello DIU a1tO a 6554 trascendente‘/4. Quando 10ommaso parla (1 Quidditas rel
materialis 110  - limita la portata ell intelletto, (COLNE INVeCe HENSAaVaA uns COTO, Y
contrarIlo, DrOprIO ne Quidditas rel materialis ULla Drospettiva fenomenologica
DUO 2SSOlvere 10 STeSSO COMDItO che 2SS0Olve la tes1 (1 uns COTO, la quale ferma
che L’intelletto 110  - G] riduce a 6554 m1ra all essere In QUAaNTO tale Le Aue DLO-
spettive (0)I10 quil DIU VICINE (1 QUaNTO 110  —> G] pensi C10 che le DreCcIsa-
menTe 11 fatto che la loro noetica 1a ontologla: la teor1a ONOSCEIINZA che e56S51
elaborano ha In entramb!ı ula portala Immediatamente ontologica ebbene 11 DIano
del CONCETITO In uns COTO G1a ISTITUINLO mediante ula separazlione che la 5{1 teorl1a
dell’ essere Oggettivo comporta .

La dottrina omısta dell’analogia forse DIU manifestamente che 110  —> In uns
COTO, la formulazione (1 queESTa Intulzione nel quadro (1 ULla teorl1a (O110+-

0CC CI1ZA interamente comandata. dall’ontologla, la quale aULC a 1vello ullteriore In

{A ( Ir ‚ARTH, De fundamento UNLVOCALLONIS, 42, che cıta Prima Lectura L, 3, 17
{ BARTH, De argumentis pf7 LNLIVOCALLIONES entISs nNatura apud Joannem Duns SCcCOLum, In (C'ollectanea

Franeiscana 14 (1944) 3-56, Qqu1
{4 NOl iremmO: ImmMmanente In QUaniLOo trascendente (non (dimentichiame che Ia (lottrina Dartec1pazlo-

DELIINECA Qqu1 Ia realta ogn IF (dimensione).
{ ()sserva Boulnois: «La theorie (le ’ esse OÖLeCHVE, qu elle el developpee DAr 5Col, modifie les LAD-

DOFrTIS (le | intelligence Ia realite>» (Etre pf7 representation, 150), "afllermazione probabilmente Lroppo
forte, tuttavıa egnala I0 SCAriO, Ia separazlone Cli CUul parliamo.

109109

Davide Riserbato

et creaturae sit conceptus realis, quia omnis conceptus qui imprimitur in intellectu
possibili ab intellectu agente et phantasmate vel qui includitur in conceptu qui
includitur ab eis, est realis»72. Si comprende dunque come sia quantomeno inutile
l’atteggiamento prudenziale di chi afferma: «In hac enim univocatione occurrimus
conceptibus generalissimis, de quibus Scotus semel expresse dicit: “Quanto genus
communius, tanto eius in re minor est unitas”. Ista unitas vero sic minimum gra-
dum attingere potest, ut inter duo difficile sit dictu, utrum ad hoc fundamentum
reale praesto sit necne. Ea propter hic magna cum cautela dicimus: univoca logica
possunt habere fundamentum reale, sed in singulo casu illud caute probandum
est»73, tanto più che non è di univoca logica ciò di cui qui si tratta.

Nella gnoseologia tomista dire che la conoscenza termina alla res (prospettiva
fenomenologica rintracciabile evidentemente anche in Duns Scoto) non significa
semplicemente che essa termina alla cosa intesa in senso empirico, ma essa rivela
una portata più ampia, cioè che il termine ultimo e proprio della conoscenza umana
è l’essere stesso della cosa, l’essere che le è immanente pur restando sempre a un
livello più alto ad essa trascendente74. Quando Tommaso parla di quidditas rei
materialis non limita la portata dell’intelletto, come invece pensava Duns Scoto, al
contrario, proprio nella quidditas rei materialis una prospettiva fenomenologica
può assolvere lo stesso compito che assolve la tesi di Duns Scoto, la quale afferma
che l’intelletto non si riduce ad essa ma mira all’essere in quanto tale. Le due pro-
spettive sono qui più vicine di quanto non si pensi e ciò che le accomuna è precisa-
mente il fatto che la loro noetica è già ontologia: la teoria della conoscenza che essi
elaborano ha in entrambi una portata immediatamente ontologica sebbene il piano
del concetto in Duns Scoto sia istruito mediante una separazione che la sua teoria
dell’essere oggettivo comporta75.

La dottrina tomista dell’analogia forse ancor più manifestamente che non in Duns
Scoto, è la formulazione di questa intuizione nel quadro di una teoria della cono-
scenza interamente comandata dall’ontologia, la quale apre ad un livello ulteriore in

72 Cfr. T. BARTH, De fundamento univocationis, 42, che cita Prima Lectura I, 3, 17.

73 T. BARTH, De argumentis et univocationis entis natura apud Joannem Duns Scotum, in Collectanea
Franciscana 14 (1944) 3-56, qui 19.

74 Noi diremmo: immanente in quanto trascendente (non dimentichiamo che la dottrina della partecipazio-
ne permea qui tutta la realtà e ogni sua dimensione).

75 Osserva Boulnois: «La théorie de l’esse obiective, telle qu’elle est développée par Scot, modifie les rap-
ports de l’intelligence à la réalité» (Être et représentation, 130), l’affermazione probabilmente è troppo
forte, e tuttavia segnala lo scarto, la separazione di cui parliamo.

C
o

n
trib

u
ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 109



Lu.1.20  qgxd 0.3.2005 16:21 Pagiglä%f

’‘unmivocita Adefl’essere SACONCAdO NS COTO

C111 11 5{10 Vvalore trascendentale (1l 5 10 fondamento) SCHILUDLEC Indissociabilmente
UNILO quello del Trascendente 10 0551AM0 alfermare che In A, 11 1ommaso la
dottrina dell’analogia ha ula funzione strategica, poiche 11 5{10 significato speculati-

ipende da 1vello DIU profondo (1 quello implicato questione particolare
dell’analogia che, parallelamente, la dottrina dell’ univocita ha 5{1 volta ula

funzione Strategica, DL la G{eesSsIAaA ragione G] Traita C10@ (1 ULla DProspettiva metarfi-
SICA. La prima Intrinsecamente alla teorl1a partecipazlione. La des]-
gnazlone (1 onto-teologla (1 teo-ontologla nel CaAasÜU G] voglia cottolineare la finalitä
teologica (1 un indagine ontologica) DL definire la metafisica (1 10mMMaSs0o, sembra
adeguata TeSTIIUITNE appunTtOo 11 C10 (1 CI G] Traita SCHILUDLEC DL l Aquinate
“essere, partecipato agli ent1 (lversIi ivelli, “esSSETE (1 CI parla 1ommaso
quello (1 Aristotele, men{tire “essSETE (1 C111 parla uns COTO quello (1 VICeNnna.
Lessentia (1 uns COTO 110  —> L’esse (1 , 11 10mMmMaso, 11 ermmne ECSSNE 110  —> Indica
DIU Innanzıtutto L’atto (1 E61S5TeTre pIuUttOSTO “essEeTE SOSTAaNnza definita
5{1 quli  11a (essentia)/®. In ula DProspettiva S]mile quella omista, “essEeTE reale
Sara SCHILUDLEC CONOSCIUTO COILLNE analogo, mentTtre SECONdO la DProspettiva (1 uns COTO,
In CI “essSETE VvIeNe definito Cal CONCETTO, 110  —> potra che C5561€€ Uun1IvVoco““

‘5 ILSON, Jean Duns SCOL, «(ue Ll eire (le l essence ngagee ans (des singuliers (livers So1t el DUIS-
Ofre qu analogue, [Hıns {“Colf le CONTlesiera 2UCUNEMEN En A autre termes, I univocite SCcOollste (le

l etre contreclit Das l analogie (le L’etre thomiste. Tel UUE le CONcolvent Arıstote, Averroes Thomas
d Aquin, L’etre el eifet analogue, el i le resiera DOUL [Hıns {“Col Iul-meme, chaque {O1s Au MO1INs U UE
cel otre “ A Q1l1SS1 celul (dont parlera le physicien. Le vral probleme T 7 DOUL Iı (le SQa VOIr S1, OULre {}  —

etat physique d analogie, L’etre cComporte Das etat metaphysique ““"univocite” I»
{{ ILSON, Jean Duns SCOL, 101-102 «{ © Qqu1 permet AUX dialogues philosophiques (le prolonger, cha-

UUE partiıe resiantT CONTfenle elle-meme Mals sSurprise DAr L obstination (le “adversaire, cC’est U UE les
interlocuteurs parlent Das Ia MmMeme langue. La (oetrine thomiste (le l analogie el avVvan LOULT Ulle (1OC-
trıne u jugement d analogie. est sräce au Jugement (le proportion UUE, s A, 115 qglterer Ia alU-
L \  „ Deut f9aire Au CONcepL tantot equivoque, tantot analogique, tantot Uun1voque. Dans Ulle

noetique, Ou le CONcepL Fresie inseparable (le ] experience censihble dont ’ intelleect humain L abstrait, i Nn y
Das d espoir qu aucune manipulation Iı {9sse "representer ” L’etre intelligible. Lusage thomiste (le tels

CONCcCEDIS ans le Jjugemen VISE ONC 2UCUNEMEN produire Ul analogie Qqu1 seralt Ulle “reSsSsemMmM-
blance” d image / objet. (n ]Jamals s A, 115 image MmMeme dont Il peut QVOIr d image el cC’est
DOUFquUOl le Jjugemen d analogie herche 5 partır Au censible Qqu1 OUS el representable, (des LAU-
DOrIs correspondants entfire (des intelligibles Q ul le SONT. Das Lanalogie Jaquelle [Hıns {“Colf el
DEAaUCOUp plutöt Ul analogie Au CONCEDHE Ur, s [ 11° le plan Au COoONcepLl el (le Ia representation, l analogie
onfond pratiquement V Ia ressemblance. s agit plus Ql07rs (le S9aVOIr G1 QeUx Lermes Jjouent role
analogue ans ]Jjugemen (le proportion, Mals G1 le CONcepL designe Dal Perme el est le MmMeme
UUE le CONcepL designe DAr L’autre. Dans Ulle (oetrine Ou Ia CONNAISSANCE (le l etre inclut necessairement
le apport Une PSSPIICE individu existant, DUulsque LOULT individu EexIistant el DAr Q efinition ..  un
autre”, l etre reel el LOUJOoUFrS analogue; Mals ans Ulle (oetrine Ou L’etre el defini DAr le
CONceDpL, Il el necessairement unıvoque ans les i1mites (le COnNceplL, DUISque autfrementT Il Nn y auralt
Das (le CONcepl>».

1 10)110

L’univocità dell’essere secondo Duns Scoto

cui il suo valore trascendentale (il suo fondamento) è sempre indissociabilmente
unito a quello del Trascendente (Dio). Possiamo affermare che in san Tommaso la
dottrina dell’analogia ha una funzione strategica, poiché il suo significato speculati-
vo dipende da un livello più profondo di quello implicato dalla questione particolare
dell’analogia ma che, parallelamente, la dottrina dell’univocità ha a sua volta una
funzione strategica, e per la stessa ragione: si tratta cioè di una prospettiva metafi-
sica. La prima è intrinsecamente connessa alla teoria della partecipazione. La desi-
gnazione di onto-teologia o di teo-ontologia (nel caso si voglia sottolineare la finalità
teologica di un’indagine ontologica) per definire la metafisica di Tommaso, sembra
adeguata a restituirne appunto il senso: ciò di cui si tratta è sempre per l’Aquinate
l’essere, partecipato dagli enti a diversi livelli, ma l’essere di cui parla Tommaso è
quello di Aristotele, mentre l’essere di cui parla Duns Scoto è quello di Avicenna.
L’essentia di Duns Scoto non è l’esse di san Tommaso, e il termine esse non indica
più innanzitutto l’atto di esistere ma piuttosto l’essere della sostanza definita dalla
sua quiddità (essentia)76. In una prospettiva simile a quella tomista, l’essere reale
sarà sempre conosciuto come analogo, mentre secondo la prospettiva di Duns Scoto,
in cui l’essere viene definito dal concetto, non potrà che essere univoco77.

76 É. GILSON, Jean Duns Scot, 89: «Que l’être de l’essence engagée dans des singuliers divers soit et ne puis-
se être qu’analogue, Duns Scot ne le contestera aucunement. En d’autre termes, l’univocité scotiste de
l’être ne contredit pas l’analogie de l’être thomiste. Tel que le conçoivent Aristote, Averroès e Thomas
d’Aquin, l’être est en effet analogue, et il le restera pour Duns Scot lui-même, chaque fois du moins que
cet être sera aussi celui dont parlera le physicien. Le vrai problème sera pour lui de savoir si, outre son
état physique d’analogie, l’être ne comporte pas un état métaphysique d’“univocité” [...]».

77 É. GILSON, Jean Duns Scot, 101-102: «Ce qui permet aux dialogues philosophiques de se prolonger, cha-
que partie restant contente d’elle-même mais surprise par l’obstination de l’adversaire, c’est que les
interlocuteurs ne parlent pas la même langue. La doctrine thomiste de l’analogie est avant tout une doc-
trine du jugement d’analogie. C’est en effet grâce au jugement de proportion que, sans en altérer la natu-
re, on peut faire du concept un usage tantôt équivoque, tantôt analogique, tantôt univoque. Dans une telle
noétique, où le concept reste inséparable de l’expérience sensible dont l’intellect humain l’abstrait, il n’y
a pas d’espoir qu’aucune manipulation lui fasse “représenter” l’être intelligible. L’usage thomiste de tels
concepts dans le jugement ne vise donc aucunement à produire une analogie qui serait une “ressem-
blance” d’image à l’objet. On ne pense jamais sans image même ce dont il ne peut y avoir d’image et c’est
pourquoi le jugement d’analogie cherche à poser, à partir du sensible qui nous est représentable, des rap-
ports correspondants entre des intelligibles qui ne le sont pas. L’analogie à laquelle pense Duns Scot est
beaucoup plutôt une analogie du concept. Or, sur le plan du concept et de la représentation, l’analogie se
confond pratiquement avec la ressemblance. Il ne s’agit plus alors de savoir si deux termes jouent un rôle
analogue dans un jugement de proportion, mais si le concept désigné par un terme est ou n’est le même
que le concept désigné par l’autre. Dans une doctrine où la connaissance de l’être inclut nécessairement
le rapport d’une essence à un individu existant, puisque tout individu existant est par définition “un
autre”, l’être réel est toujours connu comme analogue; mais dans une doctrine où l’être est défini par le
concept, il est nécessairement univoque dans les limites de ce concept, puisque autrement il n’y aurait
pas de concept».

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu.1.2005.qxd  10.3.2005  16:21  Pagina 110


