RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina gj:

Contributi RTLu X (1/2005) 85-110

L’univocita dell’essere secondo Duns Scoto

Davide Riserbato
(Cesano Maderno, MI)

1. Introduzione

Ci e parso significativo e non privo di interesse teologico! I’approfondimento di
un aspetto particolare della dottrina di Giovanni Duns Scoto (+ 1308): 'univocita
dell’essere. L'argomento, avvincente e sempre affascinante, verra accostato me-
diante la lettura della Collatio 24, testo del Doctor Subtilis rimasto inedito fino al
19272 e poi ripubblicato da Carlo Bali¢ in Bogoslovni Vestnik 1X, 1929, 212-2173.

Il termine collatio* deriva dal verbo conferre e puo essere tradotto con confe-
renza; questi testi sono brevi scritti, forse frutto di lavoro redazionale come le repor-
tationes, composti probabilmente per gli studenti come in uso all’'universita di

1 La rilevanza teologica dell’argomento risiede nell’importanza di una riflessione in ordine al concetto di
essere, il quale, unito alla determinazione infinito, come modalita propria dell’essere divino (ens infini-
tum), costituisce il concetto piu alto di cui disponiamo per pensare Dio: «Et perfectissimus conceptus, in
quo quasi in quadam descriptione perfectissime cognoscimus Deum, est concipiendo omnes perfectiones
simpliciter et in summo. Tamen conceptus perfectior simul et simplicior, nobis possibilis, est conceptus
entis infiniti. Iste enim est simplicior quam conceptus entis boni, entis veri, vel aliorum similium, quia
“infinitum” non est quasi attributum vel passio entis, sive eius de quo dicitur, sed dicit modum intrinse-
cum illius entitatis, ita quod cum dico “infinitum ens”, non habeo conceptum quasi per accidens, ex
subiecto et passione, sed conceptum per se subiecti in certo gradu perfectionis, scilicet infinitatis» (Ord.
I, 3, qu. 2, n. 58. Per Ordinatio e Lectura citiamo sempre da Opera Omnia Joannis Duns Scoti Doctoris
Subtilis et Mariani, Studio et cura Commissionis Scotisticae, Civitas Vaticana 1950s.).

2 C. R. S. Harris, Duns Scoto, Oxford 1927, 371-375.

3 Segnaliamo qui il nostro debito nei confronti del mirabile studio, insuperato, di E. GiLSoN, Jean Duns Scot.
Introduction a ses position fondamentales, Paris 1952, del quale si troveranno nel presente lavoro fre-
quenti ed estese citazioni.

4 Cfr. M.-D. CHENU, Notes de lexicographie philosophique médiévale, in Revue des sciences philosophiques
et théologiques 16 (1927) 435-446.

85



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

L'univocita dell’essere secondo Duns Scoto

Parigi: «Les Collationes furent écrites a Paris; elles sont connues sous le nom de
Collationes ou Disputationes parisienses. Personne jusqu’a présent n’en a contesté
la paternité a Scot qui doit avoir soutenu ces théeses a la Sorbonne»5.

In ogni caso, all'interno della scuola francescana queste collationes, non prive di
una certa acutezza, divennero ben presto oggetto di grande lode; cosi infatti ne
parla il Cavellus (+ 1626): «Tractatus Collationum, seu Disputationum Doctoris
Subtilis vere aureus [...]. Habent hic juniores Theologi quasi armarium bene instruc-
tum unde sine labore in Scholasticis dissertationibus, et velut ex opere (ut ajunt)
operato disputent; habent etiam promptuarium difficultatum et objectionum, quibus
Doctoris Subtilis opiniones impugnari possint, quarum perpensis solutionibus ipsius
doctrina, solida et perspicua apparet»6.

Alle nostre orecchie suona calzante, ma non certo poco ardita, ’analogia tra
questo Tractatus Collationum e un armarium bene instructum, quasi si trattasse di
una libreria ben fornita dalla quale i teologi pitt giovani (juniores Theologi) possano
attingere a piene mani ad una solida et perspicua doctrina.

A noi non resta che verificare di persona, seguendo l'invito del Cavellus: Lege
attente, experieris vera me loqui.

2. Status quaestionis

Lunivocita dell’essere & certamente una delle dottrine filosofiche di Duns Scoto
tra le pil studiate, essa riveste infatti un ruolo fondamentale all’interno della catte-
drale filosofica da lui innalzata. Si ravvisa tuttavia una sproporzione tra la grande
mole dei contributi prodotti dalla critica e il numero delle difficolta risolte grazie
agli stessi: «Norunt omnes univocationem entis, inter doctrinas philosophicas Scoto
proprias, locum principalem occupare. Tantam tamen faciunt difficultatem sive
ipsum argumentum sive eius evolutio apud Subtilem, ut plena certaque solutio
adhuc desideretur»?.

5 A. BERTONI, Le Bienheureux Jean Duns Scol. Sa vie, sa doctrine, ses disciples, Levanto 1917, 425.
6 Joannis Dun Scoti Opera Omnia, Ed. Wadding-Vives, t. III, 342.

7 T. BARTH, De fundamento univocationis apud Ioannem Duns Scotum, Roma 1939, 5. Per un primo e agile
censimento bibliografico si veda ibid., 5, nota 1; si trovera qui una classificazione degli studi divisi, pro
earum indole diversa, tra apologetici, storici e storico-sistematici.

86



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina gj:

Davide Riserbato

La situazione delineata sinteticamente dal P. Barth nel 1939, nel testo della sua
dissertazione per il dottorato, sembra risultare tuttora valida, sebbene il rifiorire
degli studi dedicati al Doctor Subtilis abbia determinato la produzione di notevoli
contributi in ordine all’argomento dell’univocita.

A queste parole fanno eco quelle del P. Bali¢: «Sex saeculorum cursu innumera-
biles fere auctores de doctrina illius Doctoris locuti sunt, qui ob substilitatem sui
ingenii — prout testabatur Marianus de Florentia — fuit «toti saeculo stupendus». At
non omnes doctrinam huic Doctori Subtili adscriptam ex ipsis eius operibus directe
hauserunt, neque omnes qui haec opera legerunt id unice faciebant, ut intelligerent
et quis esset iste Doctor et quid et cur scripsisset. Quapropter nihil mirum si tot con-
tradictoria iudicia hac in re inveniantur»s.

Una terza ed assai autorevole voce, questa volta di Etienne Gilson, risuona
implacabile nel suo giudizio: «De cent écrivain qui ont voulu ridiculiser Duns Scot,
il n’y en a pas deux qui ’aient lu, e pas un qui l'ait compris»9. E ancora, precisa-
mente riguardo all’'univocita dell’essere: «Aucune partie de la doctrine scotiste n’a
fait ’objet de plus d’études, dont un grand nombre se proposent d’ailleurs moins de
I’exposer pour elle-méme que de I'attaquer ou de la défendre»10.

Queste parole, dure ma certamente pertinenti, suonano come un invito a tenta-
re anche noi, dopo molti altri, ad addentrarci in questo hortus conclusus, quasi in
punta di piedi per non violarne la bellezza, nella consapevolezza pero — d’accordo
con Gilson — che non riusciremo a comprendere la dottrina dell’'univocita nella sua
complessita, né ad esporla senza averne in qualche modo deturpato il fascino origi-
nale, non ritenendoci all’altezza de la défendre, e nemmeno perd sognandoci de
lattaquer.

2.1. Logica o metafisica?

Vari e diversificati sono gli approcci dei contributi prodotti in ordine alla dottri-
na sull’'univocita, cio che in genere li accomuna - limitatamente ai lavori da noi
presi in considerazione - e la tendenziale riconduzione di questo particolare aspet-

8 C. BaLIC, Circa positiones fundamentales I. Duns Scoti, in Antonianum 28 (1953) 261.

9 K GiLsoN, Saint Francois et la pensée médiévale, in L'influence de Saint Francois d’Assise sur la civilisa-
tion italienne, Paris 1926, 91, citato in B. DE SAINT-MAURICE, Jean Duns Scot. Un docteur des temps nou-
veaux, Rennes-Paris 1953, 35.

10 Ip., Jean Duns Scot, 87.

87



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

L'univocita dell’essere secondo Duns Scoto

to della dottrina scotista ad un piano logico trascendentale!l. A nostro avviso e
opportuno operare un tentativo di verifica a proposito di questa riconduzione che,
anticipiamo, ci sembra una vera e propria riduzione della reale portata che la dot-
trina dell’'univocita dell’essere, adeguatamente intesa, comporta. Questa e per noi
la questione.

In diversi studi, pregevoli per molti aspetti, si segnala infatti questo approccio;
tra quelli piu recenti, certamente degno di nota, ricordiamo il testo di O. Boulnois,
Sur la connaisance de Dieu et l'univocité de [’étant, il cui guadagno tuttavia consi-
ste nell’aver richiamato I'importanza della destruction silencieuse di una certa ana-
logia per una fondation univoque de la métaphysique: «Derechef, I'univocité assu-
me les exigences de la logique, en se soumettant aux réquisits du principe de con-
tradiction: une méme chose ne peut pas étre affirmée et niée en méme temps d’une
autre chose sans contradiction, c¢’est-a-dire sans perdre son identité, ou son unité
lorsqu’il s’agit d’'un concept. En effet, la semplicité du concept est elle-méme pen-
sée dans I’horizon de la prédication scientifique, syllogistique, et soumise aux impé-
ratifs de la logique»12. In realta, affermare che l‘univocita assume le esigenze della
logica, sottomettendosi al principio di non contraddizione, non significa altro che
affermarne la correttezza e la possibilita sul piano del pensiero; sostenere invece
che ci troviamo qui al cospetto dell'univocita logica dell’essere, significa commette-
re una petizione di principio. In ogni caso, I'intenzione di Duns Scoto era un’altra.

11 | questa, tra le altre, anche 'opinione di Bali¢: «Prima di tutto & necessario tener presente che I’ente non
¢ nello scotismo habens esse, ma 'entitas essentiae. [...]. Il concetto unico “che in tal maniera & uno che
la sua unita basti per generar contraddizione, quando lo si affermi e neghi circa la medesima cosa” (Ox.,
I, d. 3, q. 2, n. 5, ed. Vives, IX, 18) e che “ogni ricerca di Dio presuppone” (Ox., I, d. 3, q. 3, nn. 6-9, ed.
Vives, IX, 102-109), si riferisce soltanto all’aspetto trascendentale-logico, non all’aspetto metafisico» (C.
BaLIC, Scotismo, in Enciclopedia Cattolica, vol. IX, 151-162. 157). Si comprende quale sia I'intento di Bali¢
affermandone I’aspetto trascendentale-logico e non metafisico: egli intende mostrare I’assurdita della tesi
che vorrebbe vedere nella posizione di Duns Scoto una pericolosa forma di panteismo. Tuttavia, I'infon-
datezza dell’accusa ¢ gia mostrata spiegando le differenti accezioni del termine ens in Tommaso e Duns
Scoto, pertanto risulta ingiustificata quella soluzione che ricondurrebbe la portata metafisica della posi-
zione di Duns Scoto a quella trascendentale-logica, al solo scopo, seppur nobile, di difenderlo.

12 0. BouLNois, Sur la connaisance de Dieu et 'univocité de I’étant, Paris 1988, 13-14. 1l testo di Boulnois
prosegue poi citando De Anima qu. 1, n. 6, in cui Duns Scoto propone la distinzione di due, anzi tre, tipi
di univocita: logica, naturale (fisica) e metafisica. L’autore da qui conclude: «Puisque nous parlons a pre-
sent de 'univocité logique du concept, elle n’est pas incompatible avec une equivocité ou une analogie
réele, d’ordre physique ou métaphysique: un concept identique peut en effet s’appliquer a plusieurs gen-
res et espece sans contradiction; il les transcende en méme temps qu’il les signifie». E tuttavia, dal solo
fatto che esistano tre tipi di univocita, come Duns Scoto afferma, non si pud dedurre a rigore che quella
qui in causa debba trattarsi precisamente di quella logica. Del resto, a questa possibile obiezione fonda-
ta sul De Anima, ha gia risposto in termini assai precisi GILSON, Jean Duns Scot, 89, nota 1.

88



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Davide Riserbato

Condividiamo I’affermazione di Gilson: «...toute argomentation sur les theses de
Duns Scot qui les viderait de leur contenu réel pour en faire une logique, ou les lie-
rait a I'existant singulier pour en faire une physique, se tromperait inévitablement
d’objet»13. I’essere come lo intende Duns Scoto, I’essere in quanto essere, non &
questo o quell’ente, non ¢ nemmeno un’universalizzazione logica ricavata da enti
particolari, e pertanto non deve venire svuotato del suo contenuto reale.

Non dobbiamo lasciarci trarre in inganno dall’epiteto che si e attribuito al nostro
Dottorel4: e vero che la subtilitas, di per sé, & una prerogativa del logico, ma dal solo
fatto che essa sia tale non segue che egli abbia affrontato la questione con un taglio
logico né che, a questo proposito, Duns Scoto lo sia.

2.2. Certa o probabile?

Una difficolta pero si presenta ben presto per colui che si accinge ad investiga-
re su questa questione: la dottrina dell'univocita e stata proposta da Duns Scoto
come semplicemente probabile o come certa e definitiva? «Praesentem quaestio-
nem quod attinet, summi momenti est scire utrum Doctor Subtilis in ipsamet sua

13 . Guson, Jean Duns Scot., 183. Egli si esprime dopo aver citato alcune ineccepibili affermazioni di
Maurizio da Porto riguardo a cio che si definisce ordo essentialis, tuttavia, il suo commento sembra cal-
zare a pennello anche nei confronti dell’argomento che ci riguarda. Si veda anche l'interessante rilievo
in ibid. 114, nota 1: «Les discussions sur I'univocité et I'analogie soffrent parfois de cette confusion. Selon
Duns Scot, la logique ne connait pas de milieu entre 'univocité et I’équivoque; pour le logicien, ’analo-
gue est un cas particuler de I'équivoque. L'analogie n’a de sens propre que par rapport a des étres réels.
11 ne peut donc y avoir de rapports d’analogie que pour des sciences du réel, telles la méthaphysique et
la physique. En fait, il y en a, mais leur existence non saurait interdire au métaphysicien de trascender
la “diversité réelle” des étres engagés dans ces rapports, pour en abstraire un concept un et commun a
tous, celui de I'étre (cfr. Op. Ox. 1, d. 3, qu. 3, n. 17; t. I, 345). D’ailleurs, observe-t-il avec un pointe d’hu-
mour: “Hoc etiam, magistri tractanctes de Deo et de his quae cognoscuntur de Deo, observant univoca-
tionem in modo dicendi, licet vocet negent” (Rep. Par. 1, d. 3, qu. 1, n. 7)».

14 QOltre a Doctor Marianus o Marialis, Doctor Verbi Incarnati, Doctor Ordinis, egli & definito Doctor Subtilis;
il titolo gli venne attribuito fin dal 1304 in seguito alla difesa dell'lTmmacolata Concezione: cfr. L. WADDING,
Annales Minorum (Ad Claras Aquas 1931), VI, 58. Gia Gonsalvo di Spagna, ministro generale dell’Ordine,
era a conoscenza del suo sottile ingegno: «dilectum in Christo patrem fratrem Joannem Scotum, de cuius
vita laudabili, scientia excellenti, ingenioque subtilissimo, aliisque insignibus conditionibus suis, partim
experientia longa, partim fama, quae ubique divulgata est, informatus sum ad plenum dilectioni vestrae
assigno post dictum patrem Aegidium principaliter et ordinarie praesentandum» (H. S. DENIFLE, Chart.
Univ. Paris., 11, Paris 1891, 117; A. CALLEBAUT, La Maitrise du Bienheureux Jean Duns Scot en 1305, in
Archivum Franc. Hist. 21 [1928] 6). Per la questione relativa all’appellativo Theologorum omnium
Princeps si veda il contributo di A. GAruTl, Scoto “Theologorum omnium Princeps”? Processo al titolo in
un decreto del S. Uffizio (1724), in AA.VV., Elica e persona. Duns Scoto e suggestioni nel moderno,
Bologna 1994, 281-329.

89



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

L'univocita dell’essere secondo Duns Scoto

Ordinatione, quae suum ultimum opus certe constituit, doctrinam de univocitate
entis tamquam certam proposuerit, an in dubiis reliquerit»15.

Il problema si pone per un motivo ben preciso, vediamo come lo delinea il P.
Bali¢: «Etenim in omnibus et singulis editionibus hucusque typis mandatis definitio-
ni univocitatis entis, quae in distinctione tertia libri I occurrit, praemittuntur haec
verba: non asserendo quia non consonat opinioni communi. Dum quidam putant
Duns Scotum in sua Ordinatione doctrinam de univocitate entis exhibuisse tantum-
modo tamquam “probabilem”, cl. Gilson conatur lectori persuadere illud “non asse-
rendo”, haud necessario exprimere haesitationem, cum explicari possit ratione styli
vel humanitatis summaeque liberalitatis qua Subtilis erga adversam sententiam uti-
tur»16. Alla spiegazione letteraria fornita da Gilson in merito al valore di quel pro-
blematico «non asserendo», preferiamo il fatto che I’edizione Vaticana lo pone tra
le espressioni certamente spurie.

2.3. Qualche dubbio ancora

Un problema analogo & quello che solleva il libro IV Metaphysicae qu. 1 (Utrum
ens dicatur univoce de omnibus), dove Duns Scoto sembrerebbe negare la dottrina
dell’'univocita: «Ad questionem, concedo quod ens non dicatur univoce de omnibus
entibus» (Metaph., IV, qu. 1, n. 12; ed. L. Wadding, IV, 578). Di essa si puo a buon
diritto affermare con il Gilson: «Et néanmoins on peut dire qu’elle a fait le désespoir
de générations de scotistes, fermes partisans de 1'univocité de I’étre, qui s’y trou-
vent devant une négation radicale de I'univocité et une décision expresse de Duns
Scot en faveur de ’analogie»17.

Ad avviso di Gilson, il testo riprodotto nell’edizione di Wadding non compare nei
manoscritti di cui disponiamo (per lo meno quelli de nous connus): «En réalité, le
texte que donnent les manuscrits de nous connus ne contient pas cette négation de
I'univocité de I’étre, bien qu’il ne I’affirme pas non plus, et qu’il semble opter plutot

15 C. BALIC, Circa positiones fundamentales I. Duns Scoti, 278.

16 bid., 278-279. Si confronti con quanto afferma Gilson: «Ce non asserendo n’exprime pas nécessairement
une hésitation réelle. Il peut n’étre qu’une clause de style, disons, de courtoisie, envers ceux qui pensaient
autrement» (Jean Duns Scot, 99, nota 2). Nota con ragione il P. Bali¢ che in questo modo, tuttavia, la
discussione si trasferisce piuttosto sul livello letterario che non storico critico: «... et sic discussio potius
ad campum litteraturae scotisticae quam ad scotismum historicum translata est» (Circa positiones fun-
damentales I. Duns Scoti, 279).

17 K. GILSON, Avicenne et le point de départ de Duns Scot, in Archives d’histoire doctrinale et littéraire du
moyen age 2 (1927) 105.

90



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %ﬁ:

Davide Riserbato

en faveur de deux solutions différentes, selon les points de vue logique ou métaphy-
sique auxquels on aura choisi de se placer»18.

11 P. Balic, al contrario, sostiene che I'ipotesi di Wadding sia suffragata invece da
undici manoscritti: «Neque dubium solvere poterat recursus ad quosdam tantum
codices, etiamsi antiquissimos, in quibus loco propositionis in editione waddingiana
positae simpliciter dicitur: “Concedo quod ens non dicitur aequivoce...”! Nam in
undecim codicibus occurrit idem textus ac in editione waddingiana, dum in aliis
quinque, loco propositionis “Concedo quod ens non dicatur univoce de omnibus
entibus, non tamen aequivoce”, legitur: “concedo quod ens non dicatur aequivoce”;
et in uno ex hisce codicibus (nempe Erfordiensi) legitur in nota marginali: “Ad quae-
stionem opinio propria [sc. analogiae]l, quam tamen non tenet modo”, dum in alio
codice (scilicet Monacensi) adnotatur Duns Scotum solvere argumenta contra opi-
nionem Avicennae “quia modo tenet univocitatem entis”. Itaque suspicio formata est
duplicem redactionem Metaphysicae exstitisse, quarum in prima Scoto arrideret
analogia, in altera vero univocitas admitteretur, dum textus editionis waddingiana
ex utraque hac redactione compositus esset»19.

Tuttavia, nel suo Jean Duns Scot, Gilson cosi esprime la sua posizione, che sem-
bra aver precisato rispetto all’articolo comparso in Archives nel 1927: «En I’absen-
ce d’une édition critique de I'ccuvre de Duns Scot, il est prématuré de poser le pro-
bleme d’une évolution possible de sa pensée sur ce point. La tradition manuscrite
ne s’accorde pas toujours avec 'imprimé de Wadding et les notes marginales du ms.
7. 291, de I’Amploniana d’Erfurt, peuvent s’interpreter comme lui attribuant un
changement d’opinion (T. BArRTH, Zum Problem der Eindeutigkeit, 314-315). Le IV
livre des Quaest. in Metaph. existerait en deux rédactions, I'une ou Duns Scot tien-
dreit encore pour I’analogie, l'autre ou il ensegnerait I'univocité. Le text de
Wadding-Vives aurait mélangé les deux: art. cit., 315. Personnellement, pour des
raisons trop provisoires pour mériter d’étre exposées, j'incline a admettre que la
pensée de Duns Scot s’est au moins progressivement précisée sur ce point»20. Gilson
qui si limita dunque alla semplice constatazione di un non completo accordo tra la
tradizione manoscritta e I’edizione Wadding.

Pertanto, finché la Commissione Scotista non ci fornira il testo dell’edizione cri-
tica di questo passaggio delle Quaest. in Metaph., sara prematuro pensare di risol-

18 [bid., 106.
19 C. BALIG, Circa positiones fundamentales I. Duns Scoti, 279-280.

20 . GILSON, Jean Duns Scot, 99-100, nota 3.

91



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

L'univocita dell’essere secondo Duns Scoto

vere la questione, nella consapevolezza pero che in ogni caso non sempre & suffi-
ciente un’edizione critica per risolvere problemi di questa natura.

2.4. Conclusione

Cio che tuttavia risulta chiaro, nonostante le apparenti incertezze sopra segna-
late, & che Duns Scoto abbia certamente avvertito la portata della sua innovazione
e le conseguenze importanti che essa implicava. A quanti infatti lo accusavano di
distruggere in questo modo la filosofia stessa: «Videtur enim quod hoc destruat
totam philosophiam, ponere univocationem entis ad omnia, licet tamen non praedi-
catur in “quid” de omnibus, ut de differentiis»21, egli rispondeva: «Dico quod non
destruo philosophiam, sed ponentes contrarium necessario destruunt philo-
sophiam»22.

Se infatti ponere univocationem entis puo costituire, anche solo come presunto
capo d’accusa, la causa della distruzione della filosofia, cio significa che Duns Scoto
doveva essere consapevole fino in fondo della reale importanza della sua posizione,
a dispetto di tutti i tentennamenti che gli si vuole attribuire, conscio inoltre del fatto
che qualunque teologo, di fatto, si avvale del concetto comune univoco, sebbene poi
a parole lo neghi: «Praeterea, omnes magistri et theologi videntur uti conceptu com-
muni Deo et creaturae, licet contradicant verbo quando applicant, nam in hoc con-
veniunt omnes quod accipiunt conceptus metaphysicales et removendo illud quod
est imperfectionis in creaturis, attribuunt Deo quod est perfectionis, ut bonitatem,
veritatem et sapientiam»23.

3. L'univocita dell’essere secondo Duns Scoto

3.1. Loggetto della metafisica

La questione si sviluppa a partire dalla riflessione sullo statuto epistemologico
della metafisica e sull’interrogativo circa il suo oggetto. Perché la metafisica possa
occuparsi di tutti gli esseri, in quanto philosophia prima24, deve avere come ogget-
to a lei appropriato quello che gode di una comunanza totale nei confronti di tutti

21 Lectura 1, dist. 3, qu. 2, n. 105.
22 Jbid., n. 110.
23 Jbid., n. 29.

24 Per la definizione di metafisica, si veda E. GILSON, L’étre et I’essence, Paris 1948, 78-87.

92



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Davide Riserbato

gli esseri, non pero in maniera tale che si possa attribuire a quest'ultimo un’essen-
za che si ritrovi identica in tutti gli individui considerati, come sotto un genere25.
Tale oggetto & precisamente 1'essere.

3.2. Loggetto dell’intelletto umano. Tommaso e Duns Scoto

Nel procedere del ragionamento, I’attenzione si sposta per Duns Scoto dalla con-
siderazione dell’oggetto della metafisica a quella dell’oggetto primo e adeguato del-
I’intelletto umano: il problema consiste nel sapere se I'intelletto umano sia capace
di un’idea dell’essere in grado di sostenere una metafisica cosi concepita. Per ogget-
to adeguato intendiamo quello la cui ragione ci permette di conoscere tutto il resto.

Per san Tommaso il primo oggetto dell’intelletto umano & la quidditas rei mate-
rialis?6, per Duns Scoto: «Obiectum primum potentiae assignatur illud quod adae-
quatum est potentiae ex ratione potentiae, non autem quod adaequatur potentiae in
aliquo statu. [...]. Nunc autem, ut probatum est prius — contra primam opinionem de
primo obiecto intellectus, hoc est adaequato, quae ponit quiditatem rei materialis
primum obiectum - nihil potest adaequari intellectui nostro ex natura potentiae in
ratione primi obiecti nisi communissimum; tamen ei pro statu isto adaequatur in
ratione motivi quiditas rei sensibilis, et ideo pro isto statu non naturaliter intelliget
alia quae non continentur sub isto primo motivo»27.

La quiddita della sostanza materiale dunque, per il Doctor Subtilis, non consen-
te di soddisfare I’esigenza di un oggetto il cui concetto ci permetta di conoscere tutti
gli altri oggetti; se infatti fosse 'oggetto adeguato dovremmo ammettere, secondo
I’obiezione di Duns Scoto, che non solo in tal caso non sarebbe possibile conoscere,
oltre ad essa, I’anima e le sue facolta ad esempio, ma bisognerebbe ammettere, per
essere coerenti fino in fondo, I'impossibilita della stessa visione beatifica2s.

25 Metaph. 1, qu. I, n. 23; t. IV, 515, ed. Wadding. Per Tommaso: «hoc autem quod est esse, communiter inve-
nitur in omnibus rebus, quantumcumque diversis» (Sum. theol., Pars 1, qu. 65, art. 1, Resp.).

26 «Potentia cognoscitiva proportionatur cognoscibili. [...] Intellectus autem humani, qui est coniunctus cor-
pori, proprium obiectum est quidditas sive natura in materia corporali existens; et per huiusmodi natu-
ras visibilium rerum etiam in invisibilium rerum aliqualem cognitionem ascendit» (Summa theol., Pars 1,
qu. 84, art. 7, Resp.; cfr. qu. 12, art. 4; qu. 85, art. 1; qu. 87 art. 3).

27 Ordinatio 1, 3, qu. 3, n. 186. Cfr. E. GILSON, Jean Duns Scot, 94: «!’objet “premier” d’une faculté cognitive
est de plein droit son objet propre, et lorsque cet objet propre est pris dans son indétermination totale,
c’est-a-dire sans aucune condition restrictive, il en est I'“objet adequat”». Si veda anche la nota n. 2 della
stessa pagina: «Objectum proprium secundum totam suam indifferentiam est adaequatum objectum et
respicit potentiam suam secundum totum genus suum ut proprium extremum» (Quodlib. XIV, n. 13).

28 B quanto afferma Duns Scoto: «in ista quaestione est una opinio quae dicit quod primum obiectum intel-
lectus nostri est quiditas rei materialis, quia potentia proportionatur obiecto. [...]. Contra: istud non po-

93



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

L'univocita dell’essere secondo Duns Scoto

Per comprendere il pensiero di san Tommaso su questo punto sembra opportu-
no prendere in considerazione il testo della quaestio 5, art. 2 della I Pars della
Summa. La questione tratta del bene in generale (de bono communi), e I'articolo
risponde all’interrogativo utrum bonum secundum rationem sit prius quam ens. La
risposta che I’Angelico da al quesito e interessante per la nostra questione. Egli
infatti, dopo aver risposto dicendo che I’ente & concettualmente prima del bene, pro-
segue: «illud ergo est prius secundum rationem, quod prius cadit in conceptione
intellectus. Primo autem in conceptione intellectus cadit ens: quia secundum hoc
unumquodque cognoscibile est, inquantum est actu, ut dicitur in 9 Metaphys. Unde
ens est proprium obiectum intellectus: et sic est primum intelligibile, sicut sonus est
primum audibile»29. E si comprende come questa risposta sia perfettamente in linea
con quanto abbiamo visto a proposito della quidditas rei materialis. L'intuizione
dell’ente, come cio che I'intelletto concepisce come la prima e suprema evidenza,
quasi notissimo30, accompagna la conoscenza di qualunque altro oggetto, perché
tutti gli oggetti che cadono sotto la presa dell’intelletto sono conosciuti in quanto
enti.

San Tommaso, tuttavia, non intende negare che una certa conoscenza (aliqua-
lem cognitionem) delle sostanze immateriali sia possibile: «Potentia cognoscitiva
proportionatur cognoscibili. [...] Intellectus autem humani, qui est coniunctus cor-
pori, proprium obiectum est quidditas sive natura in materia corporali existens; et
per huiusmodi naturas visibilium rerum etiam in invisibilium rerum aliqualem
cognitionem ascendit»31, afferma semplicemente che «secundum statum praesenti

test substineri a theologo, quia intellectus exsistens eadem potentia naturaliter, cognoscet per se quidi-
tatem substantiae immaterialis, sicut patet secundum fidem de anima beata» (Ordinatio 1, d. 3, qu. 3, n.
110). Si confronti con quanto afferma E. GILSON, Jean Duns Scot, 91: «L étre, objet premier de notre intel-
lect, doit étre quelque chose de plus que la quiddité de la chose matérielle, non seulement parce que, s’il
était tel, le théologien devrait avouer que la vision béatifique est impossible, mais encore parce que le
philosophe disposerait en pareil cas d’'une physique, mais non d’'une métaphysique. L'objet propre qu’é-
tudie le physicien, c’est bien la quidditas rei materialis, mais en faire pareillement ’objet propre du
métaphysicien, ce serait admettre que la métaphysique n’ait pas d’objet propre».

Si veda anche Sum. theol., Pars I, qu. 1, art. 7, Resp: «proprie autem illud assignatur obiectum alicuius
potentiae vel habitus, sub cuius ratione omnia referuntur ad potentiam vel habitum: sicut homo et lapis
referuntur ad visum inquantum sunt colorata, unde coloratum est proprium obiectum visus».

29 Sum. theol., Pars 1, qu. 5, art. 2, Resp. Si confronti anche Contra Gentiles, 11, 83.

30 Si veda De Veritate, qu. 1, art. 1, c.: «illud autem quod primo intellectus concipit quasi notissimum et in
quod conceptiones omnes resolvit est ens, ut Avicenna dicit in principio suae Metaphysicae [I, 6], unde
oportet quod omnes aliae conceptiones intellectus accipiantur ex additione ad ens».

31 Sum. theol., Pars I, qu. 84, art. 7, Resp; il corsivo & nostro. Cfr. qu. 88, art. 2, ad 1um: «ex rebus materia-
libus ascendere possumus in aliqualem cognitionem immaterialium rerum, non tamen in perfectam». Si

94



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %i:

Davide Riserbato

vitae, neque per intellectum possibilem, neque per intellectum agentem, possumus
intelligere substantias immateriales secundum seipsas»32. Cio che Duns Scoto con-
testa, relativamente alla posizione di san Tommaso, & il fatto che il primo oggetto
dell’intelletto umano sia quello adeguato alla facolta intellettiva non in ragione della
facolta intellettiva presa in se stessa (ex ratione potentiae), ma presa in un partico-
lare stato (in aliquo statu), e precisamente nello stato di natura decaduta in segui-
to al peccato originale33.

Ma torniamo ora al Doctor Subtilis. Non sembri inutile 'esserci soffermati a
lungo sul primo oggetto dell’intelletto umano nell’economia del nosto studio, & infat-
ti il Maestro francescano ad indirizzarci su questa strada: «Qualis autem sit univo-
catio entis, ad quanta et ad quae, dicetur magis in quaestione de primo obiecto
intellectus»34. Leggiamo finalmente cosa egli affermi nel testo dell’Ordinatio:
«Affermo che il primo oggetto del nostro intelletto & I’ens, poiché in esso concorre
un doppio primato, di comunanza e di virtualita, infatti ogni intelligibile per sé o
include essenzialmente la ragione di ente, oppure & contenuto virtualmente o essen-
zialmente in cio che include essenzialmente la ragione di ente»35. Esso dunque &
oggetto adeguato precisamente a motivo della sua comunanza. Ancora una volta,
perd non potra trattarsi di una comunanza generica: I’essere non & 1'oggetto nel
quale sono inclusi tutti gli altri come la specie lo & nel genere: «Il ne faut pas dire

osservi come per san Tommaso sia rilevante, in ordine all’atto conoscitivo, la struttura del soggetto: intel-
lectus autem humani, qui est coniunctus corpori.

32 Sum. theol., Pars. I, qu. 88, art. 1, Resp; il corsivo ¢ nostro.

3

@

«Dico igitur, quod obiectum naturale, hoc est, naturaliter attingibile adaequatum intellectui nostro, etsi
pro statu isto sit quidditas rei materialis» (Quodlibet X1V, ed. Wadding, t. XXII, 373). Del resto, Duns Scoto
non contraddice nemmeno all’assunto potentia cognoscitiva proportionatur cognoscibili, egli precisa pero
che tale proportio non debba riguardare il piano ontologico: «Nunc autem est quod potentia cognoscens
assimilatur cognito. Verum est, per actum suum cognoscendi, qui est quaedam similitudo obiecti, vel per
speciem, disponentem de proximo ad cognoscendum, - sed ex hoc concludere ipsum intellectum, in se
naturaliter, habere modum essendi similem modo essendi obiecti, vel e converso, est facere fallaciam
accidentis et figurae dictionis...» (Ord. 1, 3, 122).

34 Ord. 1, dist. 3, qu. 2, n. 45. De primo obiecto intellectus si tratta ai nn. 137-151. La stretta connessione
tra la discussione circa il primo oggetto del nostro intelletto e I'univocita dell’essere & ribadita in segui-
to: «Quod si ens ponatur aequivocum creato et increato, substantiae et accidenti, cum omnia ista sint per
se intelligibilia a nobis, nullum videtur posse poni primum obiectum intellectus nostri, nec propter vir-
tualitatem nec propter communitatem. Sed ponendo illam positionem quam posui in prima quaestione
huius distinctione, de univocitate entis, potest aliquo modo salvari aliquod esse primum obiectum intel-
lectus nostri» (Ordinatio 1, dist. 3, qu. 3, n. 129).

w
<

5 Ord., qu. 3, n. 137: «dico quod primum obiectum intellectus nostri est ens, quia in ipso concurrit duplex
primitas, scilicet communitatis et virtualitatis, nam omne per se intelligibile aut includit essentialiter
rationem entis, vel continetur virtualiter vel essentialiter in includente essentialiter rationem entis».

95



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

L'univocita dell’essere secondo Duns Scoto

que I’étre n’est pas le premier objet de 'intellect, parce qu’alors il serait un genre;
on doit dire, au contraire, que 1’étre ne peut pas étre un genre, précisément parce
qu’il est le premier objet de I'intellect»36.

In sintesi, la soluzione di Tommaso articola entrambe le istanze, ontologica e
teologica, nell’oggetto della metafisica. Questa articolazione corrisponde allo statu-
to dell’ente in cui 'immanenza dell’essere manifesta la trascendenza del suo
Fondamento, non si puo infatti conoscere I’ente come ente senza conoscere per cio
stesso la trascendenza dell’essere di cui I’ente partecipa: Dio pertiene alla metafisi-
ca, non in quanto la metafisica include Dio ma perché egli la trascende in quanto
fondamento37. Per Duns Scoto, al contrario, la teologia ha bisogno di una scienza
autonoma. L’autonomia delle due scienze, non solo non ne esclude il rapporto, ma
ne fonda la reciproca implicazione. E grazie alla teologia rivelata che si viene a
sapere che I'oggetto adeguato del nostro intelletto non e limitato a cio che esso
conosce in statu isto (la quidditas rei materialis), ma si estende alla totalita del-
I’ente e dunque anche al suo fondamento e, viceversa, ¢ la metafisica che ci forni-
sce la strumentazione adeguata per condurre un’indagine su Dio.

Per concludere su questo punto possiamo dire che da questo momento, con Duns
Scoto, assisteremo alla nascita di una metafisica come scienza non piu divisa tra 1'i-
stanza dell'universale e I'istanza del Primo, e il cui oggetto non e il trascendente,
ma cio che non e contenuto in nessun genere, I’ente indeterminato, che rifugge ogni

36 F. GILSON, Avicenne et le point de départ de Duns Scot, 113. Un ragionamento analogo si trovera pii1 avan-
ti (si veda nota 64): non si dovra dire che I’essere non ¢ univoco (comune) perché non & un genere, al con-
trario, & troppo comune (univoco) per essere genere.

37 «Ex quo apparet, quod quamvis ista scientia praedicta tria consideret, non tamen consideret quodlibet
eorum ut subiectum, sed ipsum solum ens commune. Hoc enim est subiectum in scientia, cuius causas et
passiones quaerimus, non autem ipsae causae alicuius generis quaesiti. Nam cognitio causarum alicuius
generis, est finis ad quem consideratio scientiae pertingit. Quamvis autem subiectum huius scientiae sit
ens commune, dicitur tamen tota de his quae sunt separata a materia secundum esse et rationem. Quia
secundum esse et rationem separari dicuntur, non solum illa quae nunquam in materia esse possunt,
sicut Deus et intellectuales substantiae, sed etiam illa quae possunt sine materia esse, sicut ens commu-
ne. Hoc tamen non contingeret, si a materia secundum esse dependerent. Secundum igitur tria praedic-
ta, ex quibus perfectio huius scientiae attenditur, sortitur tria nomina. Dicitur enim scientia divina sive
theologia, inquantum praedictas substantias considerat. Metaphysica, in quantum considerat ens et ea
quae consequuntur ipsum. Haec enim transphysica inveniuntur in via resolutionis, sicut magis commu-
nia post minus communia. Dicitur autem prima philosophia, inquantum primas rerum causas. Sic igitur
patet quid sit subiectum huius scientiae, et qualiter se habeat ad alias scientias, et quo nomine nomine-
tur» (In duodecim libros metaphysicorum Aristotelis expositio, Proemium).

96



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Davide Riserbato

determinazione e che si applica alle creature come a Dio, e che fungera da concet-
to euristico per poter pensare, in sede teologica, Dio stesso, I’essere infinito3s.

3.3. Ordinatio I, 3: De cognoscibilitate Dei

Dopo questi brevi schizzi — necessari quanto essenziali — per un primo agile con-
fronto con san Tommaso, vediamo ora in cosa consista precisamente la dottrina sco-
tista dell'univocita proposta da Duns Scoto in qualita propriamente di teologo. La
questione ¢ affrontata per la prima volta, all’interno dell’Ordinatio, nella distinzio-
ne terza dedicata alla conoscibilita di Dio: Circa tertia distinctionem quaero primo
de cognoscibilitate Dei.

Lasciamo la parola al nostro Dottore: «Affermo che Dio possa essere concepito
non soltanto attraverso un concetto analogo a quello di creatura, cioe un concetto
che sia completamente altro da cio che e detto della creatura, ma in un concetto
univoco a lui e alla creatura. E poiché non sorgano controversie in ordine al termi-
ne univocita, definisco univoco quel concetto che ¢ uno in maniera tale che la sua
unita sia sufficiente alla contraddizione, qualora lo si affermasse e negasse sotto il
medesimo aspetto; e che & inoltre sufficiente come termine medio di un sillogismo,
in modo tale che gli estremi, uniti in un medio dotato di una tale unita senza la fal-
lacia dell’equivocita, si deducano essere tra loro uniti»39.

Bisogna ammettere che ’espressione et ne fiat contentio de nomine univocatio-
nis faccia sorridere, basti pensare ai fiumi di inchiostro versati per dirimere la con-
troversia che trova proprio qui il suo innesco. Questa definizione sembrerebbe
avere un fondamento logico, riposa infatti sul principio di non contraddizione.
Alcuni vi hanno visto la conferma del carattere puramente logico che la loro tesi
attribuisce all’'univocita4o.

38 0. BouLNois, Etre et représentation, Paris 1999, 12: «... le présent travail souhaite étudier le tournant de
la métaphysique, au moment ou elle prend conscience de ses limites et se constitue comme science; étu-
dier la naissance de la métaphysique moderne, au moment ol son objet cesse d’étre le trascendant (la
participation de I’étant au divin) pour devenir le trascendantal (trascendens, ce qui n’est pas contenu
dans un genre: I’étant en général, neutre, saisi dans un concept univoque, et s’appliquant aussi bien a la
créature qu’a Dieu)»; e: «L'univocité de I’étant compris dans un concept unique reste le principal tour-
nant de I'histoire de la métaphysique, qui acheve sa figure scolastique en la fondant sur une unité supé-
rieure, et prépare ainsi son visage moderne» (ibid., 13).

3

)

«Secundo dico quod non tantum in conceptu analogo conceptui creaturae concipitur Deus, scilicet qui
omnino sit alius ab illo qui de creatura dicitur, sed in conceptu aliquo univoco sibi et creaturae. Et ne fiat
contentio de nomine univocationis, univocum conceptum dico, qui ita est unus quod eius unitas sufficit ad
contraditionem, affirmando et negando ipsum de eodem; sufficit etiam pro medio syllogistico, ut extrema
unita in medio sic uno sine fallacia aequivocationis concludantur inter se uniri» (Ordinatio, 1, d. 3, n. 26).

40 Si veda la nota 12.

97



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

L'univocita dell’essere secondo Duns Scoto

A questo punto & necessario analizzare le rationes univocationis che Duns Scoto
produce; esse sono cinque#!, tutte estremamente acute, prenderemo pero in consi-
derazione solamente la prima, la pitt nota: «ogni intelletto, certo di un concetto e
dubbio di molti, ha un concetto del quale & certo, diverso dai concetti dei quali dubi-
ta; il soggetto include il predicato. Ma l'intelletto del viatore puo essere certo di Dio
che egli ¢ un ente, pur dubitando se si tratti di un ente finito o infinito, creato o
increato; dunque, il concetto di essere a proposito di Dio & diverso da questo o quel
concetto particolare, e cosi di per sé non & né I'uno né I'altro, ma & incluso in
entrambi; & dunque univoco»42.

I’argomento si fonda su una proposizione per sé nota43: subiectum includit prae-
dicatum, risulta pertanto sempre vero affermare che un intelletto che & certo di un
concetto e dubbio di molti altri, abbia un concetto del quale & certo che non coinci-
de con i concetti dei quali dubita; se infatti i concetti potessero essere certi e nello
stesso tempo dubbi, non ci sarebbe certezza a proposito di nessun concetto. Che
I'uomo in statu isto possa essere certo che Dio & un ente, lo dimostra il fatto che
«qualunque filosofo fu certo che fosse un ente cio che pose come primo principio,
per esempio uno il fuoco, un altro I’acqua, ma era certo che si trattava di un ente;
non fu pero certo se si trattasse di un ente creato o increato, primo o non primo.
Non era certo che fosse primo, poiché in questo caso sarebbe stato certo del falso,

w,

41 Ordinatio 1, d. 3, qu. 2, nn. 27. 35. 36. 38. 41. La nota “a” dell’edizione critica ci rivela che inizialmente
le rationes erano solamente tre, come segnala Duns Scoto: probo tripliciter.

42 [bid., nn. 27-29: «Et univocationem sic intellectam probo quintupliciter. Primo sic: omnis intellectus, cer-
tus de uno conceptu et dubius de diversis, habet conceptum de quo est certus alium a conceptibus de qui-
bus est dubius; subiectum includit praedicatum. Sed intellectus viatoris potest esse certus de Deo quod
sit ens, dubitando de ente finito vel infinito, creato vel increato; ergo conceptus entis de Deo est alius a
conceptu isto et illo, et ita neuter ex se et in utroque illorum includitur; igitur univocus. Probatio maio-
ris, quia nullus idem conceptus est certus et dubius; ergo vel alius, quod est propositum, vel nullus et tunc
non erit certitudo de aliquo conceptu. Probatio minoris: quilibet philosophus fuit certus, illud quod posuit
primum principium, esse ens, puta unus de igne et alius de aqua, certus erat quod erat ens; non autem
fuit certus quod esset ens creatum vel increatum, primum vel non primum. Non enim erat certus quod
erat primum, quia tunc fuisset certus de falso, et falsum non est scibile; nec quod erat ens non primum,
quia tunc non posuissent oppositum. [...] et per hoc probatur propositio, supposita in ultima consequen-
tia rationis, quae fuit quod ille conceptus certus, qui est ex se neuter dubiorum, in utroque istorum sal-
vatur».

43 Una proposizione per sé nota e «quae ex propriis terminis habet evidentem veritatem» (Ordinatio, 1, 2,
n. 18), e ancora «Est ergo omnis et sola propositio illa per se nota, quae ex terminis sic conceptis ut sunt
eius termini, habet vel nata est habere evidentem veritatem complexionis» (Ord. I, 2, 21). Si noti che per
Tommaso d’Aquino «aliqua propositio est per se nota, quod praedicatum includitur in ratione subjecti, ut
homo est animal: nam animal est de ratione hominis» (Sum. theol., I, 2, 1 Resp.).

98



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %j:

Davide Riserbato

e il falso non & conoscibile; né che era un ente non primo, poiché allora non avreb-
bero affermato ’opposto»44.

3.4. Ordinatio I, 8: De simplicitate Dei

La I Pars della distinctio 8 & dedicata alla discussione sulla semplicita di Dio, in
essa trova innesto la quaestio 3: Utrum cum simplicitate divina stet quod Deus vel
aliquid formaliter dictum de Deo sit in genere*5. A questo proposito, dopo aver pre-
sentato sistematicamente due opinioni contrarie (extremes), una negativa proposta
da Enrico di Gand, I’altra positiva di cui non si conoscono gli esponenti46, Duns Scoto
espone la propria: «Sostengo un’opinione intermedia, secondo la quale, fatta salva
la semplicita di Dio, esiste un concetto comune a lui e alla creatura, che tuttavia non
¢ comune come quello di genere47».

A sostegno di questa opinio media egli costruisce due argomentazioni. La prima,
gia incontrata in Ordinatio 1, 3, 3548 e articolata in tre rationes, & utilizzata per con-
futare la tesi del Doctor Solemnis e dimostra la prima parte della sua tesi: Prima
pars probata est arguendo contra primam opinionem [scil. Henrici]4. La seconda
invece rende ragione dell’alterita della comunanza del concetto di essere rispetto a
quella di genere e dimostra la seconda parte della tesi: Secundam partem [id est:

44 Ordinatio 1, dist. 3, qu. 2, n. 29.
45 Ordinatio 1, dist. 8, qu. 3.

46 Le due opiniones sono riassunte ai nn. 44-50 (la prima: «Una negativa, quae dicit quod cum simplicitate
divina non stat quod sit aliquis conceptus communis Deo et creaturae, de qua tactum est supra distinc-
tione 3 quaestione 1»); e 90-94 (la seconda: «Alia est opinio affirmativa, in alio extremo, quae ponit Deum
esse in genere»).

47 «Teneo opinionem mediam, quod cum simplicitate Dei stat quod aliquis conceptus sit communis sibi et
creaturae, non tamen aliquis conceptus communis ut generis, quia nec conceptus dictus in “quid” de Deo,
nec qualitercumque formali praedicatione dictus de ipso, est per se in aliquo genere» (Ordinatio I, 8, n.
95; cfr. Lectura, 1, 8, 99).

4

3

Si tratta della seconda delle cinque rationes incontrate sopra (si veda la nota seguente): «Secundo prin-
cipaliter arguo sic: nullus conceptus realis causatur in intellectu viatoris naturaliter nisi ab his quae sunt
naturalite motiva intellectus nostri; sed illa sunt phantasma, vel obiectum relucens in phantasmate, et
intelectus agens; ergo nullus conceptus simplex naturaliter fit in intellectu nostro modo nisi qui potest
fieri virtute istorum. Sed conceptus qui non esset univocus obiecto relucenti in phantasmate, sed omnino
alius, prior, ad quem ille habeat analogiam, non potest fieri virtute intellectus agentis et phantasmatis;
ergo talis conceptus alius, analogus qui ponitur, naturaliter in intellectu viatoris numquam erit, - et ita
non poterit haberi naturaliter aliquis conceptus de Deo, quod est falsum» (Ordinatio 1, 3, 35).

49 Ord. 1, dist. 8, qu. 3, n. 96; cfr. nn. 51-79, questa si scompone in tre rationes: 51-55 (corrisponde alla
seconda delle cinque rationes, Ord. 1, 3, 35); 56-69 (corrisponde alla prima, Ord. 1, 3, 27); 70-79 (corri-
spone alla quarta, Ord. I, 3, 39).

99



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %jf

L'univocita dell’essere secondo Duns Scoto

non tamen aliquis conceptus communis ut generis] probo per Augustinum VII De
Trinitate cap. 8: «Manifestum est Deum abusive dici “substantiam

1) Delle tre rationes in cui si articola la prima argomentazione, analizziamo
esclusivamente la prima?1, essa rivela I’assurdita di fondo di una posizione la quale,
riassumiamo, verrebbe a determinare I'impossibilita dell’esistenza nell’intelletto del
viator di un concetto di Dio a lui appropriato. Dal momento infatti che cio che muove
il nostro intelletto e I'intelletto agente, il fantasma e la specie intelligibile, se questo
concetto non fosse univoco all’oggetto rilucente nel fantasma, esso non potrebbe
derivare da cio che muove il nostro intelletto in statu isto e cioe I'intelletto agente
e i fantasmi, e dunque non potrebbe essere presente nel nostro intelletto naturali-
ter, il che & appunto falso. Ricordiamo che cio si aggiunge a quanto Duns Scoto
aveva precedentemente sostenuto (De cognoscibilitate Dei): «Deus non est a nobis
cognoscibilis naturaliter, nisi ens sit univocum creato et increato»52.

2) La seconda argomentazione prende avvio dalle autorita di Agostino e
Avicenna?’3 e si sviluppa ulteriormente: a) ex ratione infinitatis, b) ex ratione neces-
se esse. Il Doctor Subtilis fonda la sua dimostrazione partendo dall’affermazione di
sant’Agostino secondo cui Dio si definisce sostanza abusive. Infatti, secondo la defi-
nizione di sostanza come cio che sta sotto agli accidenti, ¢ impossibile affermare che
Dio sia una sostanza perché in tal caso sarebbero a lui inerenti degli accidenti e cosi

2,

»50,

50 Jbid., nn. 97-115.

51 «Una “quia non posset conceptus iste proprius Deo causari naturaliter in intellectu nostro”: quidquid
enim est naturaliter movens intellectum nostrum pro statu isto, sive intellectus agens sive phantasma sive
species rei intelligibilis, habet pro effectu adaequato causare in nobis conceptum illius quiditatis et eorum
quae continentur in tali quiditate essentialiter vel virtualiter; conceptus autem ille proprius [scil. Deol
neutro modo continetur in illa quiditate [cuius scil. est phantasmal, nec essentialiter nec virtualiter (quod
non essentialiter, quia patet, quia negans univocationem, — quod non virtualiter, quia perfectius num-
quam continetur in minus perfecto); ergo etc. [ergo quiditas illa non causat i intellectu nostro conceptum
Deo proprium, qui ita numquam haberetur a nobis naturaliter, quod falsum est]» (Ordinatio 1, 8, 51).

Ord. 1, 3 qu. 3, n 139.

53 Rispettivamente, De Trinitate VII, cap. 5, n. 10 (PL 42, 942) e Metaph. VIII, cap. 4 (Opera, latine, Venetiis
1508, fol. 99rb). Ecco il testo: «Secundam partem probo per Augustinum VII De Trinitate cap. 8:
“Manifestum est Deum abusive dici substantiam”. Ratio sua est ibi, quia substantia dicitur eo quod sub-
stat accidentibus; absurdum est autem dicere quod Deus substet alicui accidenti, ergo etc. Haec ratio sit
tenet: non intelligit quod ratio substantiae sit “substare accidentibus ut substantia est genus”, quia prae-
misit ibi quod “absurdum est ut substantia relative dicatur”. Sed substantia, ut est genus, est limitata,
sicut statim post probabitur; omnis autem substantia limitata capax est accidentis; ergo substantia quae-
cumque quae est in genere, potest substare alicui accidenti, Deu non, ergo etc. Item, arguit Avicenna VIII
Metaphysicae cap. 4, quod Deus non est in genere, quia genus est “pars”; Deus autem simplex est, non
habens partem et partem; ergo Deus non est in genere. Istae duae probationes sunt simul verae per auc-
toritatem et rationem» (Ord. 1, 8, 97).

@
~

100



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %jf

Davide Riserbato

non sarebbe piut assolutamente semplice. Ora, substantia, ut est genus, & limitata,
quindi capace di accidenti, ma Dio non puo avere nulla di accidentale, dunque, nel
senso ora precisato, Dio non puo essere definito sostanza e pertanto non si trova in
un genere: semplicitas Dei excludit rationem generis ab eo.

Inoltre, secondo quanto afferma Avicenna, Dio non e in un genere, poiché il
genere ¢ parte; ora, Dio e assolutamente semplice e privo di parti, ergo Deus non
est in genere.

A garanzia dell’assoluta verita di queste duae probationes, Duns Scoto afferma:
sunt simul verae per auctoritatem et rationem. E tuttavia e possibile un ulteriore
ostensione: «Nunc ostendo propositum duobus mediis (et declarantur ex his quae
sunt propria Deo): primo, ex ratione infinitatis, - secundo, ex ratione necesse-
esse»os,

- ex ratione infinitatis

Un concetto che ¢ indifferente rispetto a cose di cui il concetto di genere non puo
essere indifferente, non puo essere un concetto di genere; ora, qualunque cosa si
predica di Dio e della creatura e indifferente al finito e all’infinito, e siccome nessun
genere puo essere indifferente al finito e all’infinito, il concetto di essere univoco a
Dio e alla creatura non puo essere un generes5.

- ex ratione necesse-esse.

Se I'essere necessario ha un genere, I'intentio del genere o sara di per sé neces-
saria oppure no. In caso affermativo si giungera ad una conclusione assurda: un
genere che non potra essere genere dal momento che dovra includere la differen-
za, (si autem genus includit differentiam, tunc non est genus); dovra peraltro inclu-
dere la differenza poiché sine illa non est in actu ultimo ma «necesse ex se» est in
actu ultimo.

54 Ord. 1, 8, 100.

55 Ex ratione infinitatis. «Ex primo arguo dupliciter. Primo sic: conceptus habens indifferentiam ad aliqua
ad quae non potest conceptus generis esse indifferens, non potest esse conceptus generis; sed quidquid
communiter dicitur de Deo et creatura, est indifferens ad finitum et infinitum, loquendo de essentialibus,
vel saltem ad finitum et non finitum, loquendo dequibuscumque, quia relatio divina non est finita; nul-
lum genus potest esse indifferens ad finitum et infinitum, ergo etc.» (Ord. I, 8, 101). Prosegue poi analo-
gamente per il concetto di specie: «Item ex ratione infinitatis: Secundo, ex eodem medio, arguo sic: con-
ceptus speciei non est tantum conceptus realitatis et modi intrinseci eiusdem realitatis, quia tunc albedo
posset esse genus, et gradus intrinseci albedinis possent esse differentiae specificae; illa autem per quae
commune aliquod contrahitur ad Deum et creaturam, sunt finitum et infinitum, qui dicunt gradus intrin-
secos ipsius; ergo ista contrahentia non possunt esse differentiae, nec cum contracto constituunt concep-
tum ita compositum sicut oportet conceptum speciei esse compositum, immo conceptus ex tali contracto
et contrahente est simplicior quam possit esse conceptus speciei» (Ord. I, 8, 108).

101



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %jf

L'univocita dell’essere secondo Duns Scoto

In caso negativo, si perverra comunque ad un’altra situazione assurda: I’essere
necessario sara costituito da cio che non e essere necessario, e cioe da qualcosa di
contingente (ab eo quod non est necesse-esse)36.

Per concludere su questo punto, ci pare di poter affermare che risulta decisa-
mente esclusa I'univocita dell’essere intesa come univocita di genere57.

3.5. La Collatio 2453

Consideriamo ora la dottrina come emerge dalla Collatio 24. Si noti che, come
tutte le collationes, anche questa non risolve il problema che pone, essa si limita a
confrontare il sic e il non senza determinare la questione59.

Non ¢ facile estrarre le linee fondamentali presenti in questo testo a proposito
dell’'univocita, sia a motivo della sua particolare struttura che certamente non age-
vola la sintesi, sia per la difficolta dell’argomento stesso. Procediamo dunque all’a-
nalisi delle obiezioni principali e delle rispettive soluzioni in maniera tale che, passo
dopo passo, possano profilarsi per lo meno i contorni della dottrina dell’univocita
dell’essere.

Sembrerebbe che il concetto di ente non possa essere univoco a Dio e alle crea-
ture: Quod non videtur: quia si sic, aut esset conceptus generis, vel speciei vel pro-
prii vel accidentis, quae sunt praedicata dicta in quid de omnibus sufficienter primo
Topicorum, per la ragione che, in tal caso, questo concetto dovrebbe rientrare nel

56 Ex ratione necesse-esse: «Arguo tertio ex secundo medio, scilicet ex ratione necesse-esse, et est argu-
mentum Avicennae VIII Metaphysicae cap. 4: si necesse-esse habet genus, ergo intentio generis vel erit
ex se necesse-esse, vel non. Si primo modo, “tunc non cessabit quousque sit differentia”; hoc intelligo sic:
genus tunc includet differentiam, quia sine illa non est in actu ultimo et “necesse-esse ex se” est in actu
ultimo (si autem genus includit differentiam, tunc non est genus). Si detur secundum membrum, sequi-
tur quod “necesse-esse erit constitutum ab eo quod non est necesse-esse”» (Ord. I, 8, 110). Questa argo-
mentazione tuttavia dimostrerebbe che 'essere necessario (Dio) non ha nulla di comune con altro (crea-
tura), questa intenzione comune sarebbe infatti qualcosa di non necessario. La risposta all’obiezione si
pone in questi termini: «Sed haec ratio probat quod necesse-esse nihil commune habet cum alio, quia illa
intentio communis est “non-necesse esse”; unde respondeo: intentio intellecta nec includit necessitatem
nec possibilitatem, sed est indifferens; illud autem in re quod correspondet intentioni, in “hoc” est neces-
se-esse, in “illo” possibile» (Ord. 1, 8, 111).

57 La stessa problematica sara affrontata e risolta nei primi paragrafi del testo della Collatio 24.

@
*

Le parti della Collatio 24 trascritte in questo paragrafo sono da noi citate tutte in corsivo, esse riprodu-
cono il testo pubblicato da C. BALIC, in Bogoslovni Vestnik 9 (1929) 212-217.

59 Si confronti al riguardo A. BERTONI, Le B. Jean Duns Scot, 425: «A toutes les questions débattues dans ce
livre, il a donné dans ses autres ouvrages des solutions précises. Pour juger sainement ces Collationes,
on ne devrait pas oublier le but poursuive par I'auteur: mettre a la disposition des étudians un arsenal
tout rempli d’arguments pour les disputes de I'Ecole».

102



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %jf

Davide Riserbato

novero dei quattro predicabili di cui tratta Aristotele: «Da quanto & stato detto risul-
ta chiara la necessita che tutti gli oggetti si riducano secondo I’attuale divisione a
quattro elementi, o definizione, o proprio, o genere, o accidente»60. Ora, siccome noi
sappiamo che Dio non puo rientrare in un genere, non potra pertanto esistere nes-
sun concetto comune univoco. La risposta di Duns Scoto: Ad primum dicitur, quod
divisio est insufficiens praedicamentorum univocorum dictorum in quid, quia prae-
dicamentorum dictorum in quid de aliis et univoce, quaedam sunt limitata, cuiu-
smodi sunt illa quatuor praedicata, quaedam autem sunt respectu illorum illimita-
ta, quia dicuntur de illis et de illis, quae non cadunt sub tota ordinatione illorum,
sostiene tuttavia che I’elenco dei predicabili & incompleto e di conseguenza il con-
cetto comune univoco a Dio e alle creature non dovra rientrare nell’elenco dei pre-
dicabili¢l. Comprendiamo come sia sottesa a questa risposta la tesi secondo cui I’es-
sere non e un genere: ens autem non est sic limitatum sed indifferens, quia ex hoc
habetur quod praedicetur in quid de ente limitato sicut illimitato, et ideo non est
genus.

Nella seconda obiezione all'univocita: Iltem, maior est distantia creatoris ut Dei
ad creaturam quam substantiae et accidentis, quia substantia et accidens in aliquo
esse conveniunt, non sic Deus et creatura; sed substantiae et accidenti nihil est
commune univocum, ergo, etc. - Probo minorem: Porphirius: si quis omnia entia
vocet, lequivoca et non univoca nuncupabit], I’'avversario propone questo sillogi-
smo: a) sostanza e accidente non hanno nulla di comune univoco, b) la distanza tra
Dio e la creatura ¢ maggiore di quella tra sostanza e accidente, e dunque c) se gia
tra sostanza e accidente non sussiste nulla di comune univoco, tanto meno ne esi-

60 Topici 1, 5, 101 b 23-25. Cfr. ArisT., Organon, a cura di G. Colli, Milano 2003, 410.

61 Sj tratta dei predicabili che si distinguono da predicamenti, i primi infatti sono i cosiddetti categoremi, i
secondi invece le categorie. Quest’ultime rappresentano i generi supremi dell’essere, se si leggono in
chiave metafisica, mentre rappresentano, da un punto di vista logico, cio a cui sono riconducibili i ter-
mini di una proposizione. Al contrario, i categoremi sono diverse modalita di attribuzione di un predica-
to ad un oggetto. Nei Topici e nelle Categorie Aristotele propone diversi elenchi di predicabili, tra i quali
se ne contano sempre e comunque quattro per ciascun elenco; tra essi, al posto di species, qui inclusa da
Duns Scoto, compare differentia oppure definitio. Tale differenza & spiegabile dal fatto che species e
introdotta nel novero dei predicabili da Porfirio e non da Aristotele (cfr. Isagoge 1, 3-5). Si confronti a tal
riguardo quanto afferma Duns Scoto in Ordinatio I, 8, n. 125: «Sed dices: tunc Aristoteles non tradidit
sufficienter omnia praedicata dicta in “quid”. Respondeo. Philosophus in I Topicorum distinxit praedica-
ta propter distinctionem problematum, quia diversa problemata habent diversum modum terminandi ex
diversitate praedicatorum. Non ergo enumerat ibi omnia praedicata, quia non differentiam specificam
(licet differentiam generalem collocaverit sub genere), et tamen differentia specifica habet propriam
rationem praedicati; species autem etiam habet propriam rationem praedicati, aliam a definitione, alio-
quin male poneret Porphyrius quinque universalia».

103



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %jf

L'univocita dell’essere secondo Duns Scoto

stera tra Dio e la creatura. Largomentazione procede indebolendo la forza del lega-
me analogico proporzionale tra sostanza e accidente da una parte, e creatore e cre-
atura dall’altra, si sottolinea cosi la differenza dei rapporti facendo leva sulla
distanza infinita che intercorre tra creatore, in quanto Dio, e creatura.

La risposta a favore dell'univocita presenta un breve accenno riguardo alla pre-
messa maggiore: Ad secundum dicitur, quod maior est falsa vel dubia; per dedica-
re pill ampio spazio a quanto segue: Ad Porphirium dico, quod loquitur ibi ut realis
philosophus et ut methaphisicus, et concedo quod nihil reale sit commune Deo et
creaturae, sive substantiae et accidenti. Vel dicendum, quod hoc non dicit secundum
sententiam propriam sed aliorum, quod apparet ex littera sua: si quis, inquit. Iste,
quis inquit, non ipse, sed alius, et ita videtur recitare opinionem aliorum.

I’appunto rivolto a Porfirio &€ comprensibile poiché nella posizione contraria ci si
appoggia a lui per dimostrare la minore (sostanza e accidente non hanno nulla di
comune univoco). Qui, Duns Scoto propone due interpretazioni: da una parte esige
che si operi una distinzione tra i linguaggi e i piani rispettivi. Dall’altra, sostiene che
Porfirio stia riportando il pensiero altrui. Dicendo quod loquitur ibi ut realis philo-
sophus et ut methaphisicus Duns Scoto smonta la tesi dell’avversario che parrebbe
ritenere di poter rimarcare, nell’atto di appellarsi a Porfirio, ’aspetto logico della
questione®2, tuttavia, il Dottor Sottile, ribadendo che egli si esprima in questo con-
testo ut metaphysicus et non ut logicus, non intende affatto relegare la questione al
piano logico ma, smontando la ragione addotta a sostegno della minore, afferma l'e-
satto opposto, e cioe che chi obietta non puo assumere la posizione di Porfirio per
sostenere il piano logico della questione, perché lo stesso Porfirio qui non parla da
logico ma da metafisico63.

62 A questo proposito sarebbe particolarmente accattivante la traduzione di G. Girgenti: «Mi accingo inve-
ce a spiegarti /15] da un punto di vista logico cio che gli antichi hanno sostenuto su questi due argomenti
e sugli altri, soprattutto i Peripatetici» (Isagoge, I, 14-15 a cura di G. Girgenti, Milano 1995, 60). Tuttavia,
il termine qui tradotto con I’espressione «da un punto di vista logico» (si tratta del termine loghikoteron)
¢ tradotto da Boezio con probabiliter, e pertanto risulterebbe inutile riferirci a questo passaggio
dell’/sagoge per mostrare l'interesse presumibilmente logico di Porfirio, tanto pitt che Duns Scoto dove-
va avere tra le mani il testo dell’Zsagoge secondo la versione di Boezio e non di Girgenti.

63 1§ possibile rintracciare una risposta analoga ad un’analoga obiezione (Ord. 1, 3, 155) in Ordinatio 1, 3,
165: «Ad Porphyrium. Ipse allegat alium, dicendo “aequivoce, inquit”. Quis inquit? Aristoteles enim, de
quo loquitur. - Non invenitur ubi hoc dixerit in Logica. In Metaphysica dicit hoc, sicut allegatum iam est
et expositum. Si quis vellet tractare auctoritatem Porphyrii quomodo ratio eius ex auctoritate Aristotelis
valet ad propositum suum, posset exponi, sed nolo immorari». Se Duns Scoto stesso non reputa necessa-
rio attardarsi (sed nolo immorari) sulla spiegazione circa il modo in cui I’argomento di Porfirio, tratto dal-
lautorita di Aristotele, abbia valore in ordine a quanto egli propone (quomodo ratio eius ex auctoritate
Aristotelis valer ad propositum suum...), nemmeno noi ci permetteremo di indugiare oltre.

104



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %jf

Davide Riserbato

Duns Scoto potrebbe dare I'impressione di difendere qui, contro un protervus
completamente ostile a qualsiasi tipo di univocita, almeno quella di tipo logico. Nulla
e pit lontano dal vero: Ad propositum dico quod nulla realitas est communis Deo et
creaturae, nec tamen intellectus est falsus, qui habet univocum conceptum de eis,
quia utrumque obiectum, tam Deus quam creatura in se realiter habent unde pos-
sunt movere intellectum ad huiusmodi conceptus faciendum in eo, nec tamen
habent univoca in aliqua re. E vero, nulla realitas est communis Deo et creaturae,
ma cosa intende qui il nostro Dottore per realitas? Realitas sono gli univoca che Dio
e la creatura non habent in aliqua re, non esiste cioé una res, intesa in senso empi-
rico, fisico, in cui Dio e la creatura possano trovarsi univocati (conveniunt), esiste
piuttosto nell’essere reale, metafisico, un oggetto (cio che & appunto univoco) il cui
concetto e I’essere univoco. Dio e la creatura hanno in sé realmente (realiter) di che
poter muovere l'intelletto a produrre un concetto univoco.

Lavversario muove un’ulteriore obiezione: Contra responsionem ad primum
argumentum arguitur sic, quod nihil tollit de ratione generis, quod non prohibet
quin sit genus, sed esse sic univocum per illimitationem ad multa, non tollit ratio-
nem generis, quia ratio generis est de se illimitata ad omnia, quae sub ipso conti-
nentur, ergo si ens esset univocum non obstante sua illimitatione, adhuc posset esse
genus, quod est contra Philosophum 3° Methaphisic., ubi probat ex intentione, quod
ens non est genus, et multa alibi scriptura.

Possiamo cosi riassumere: affermare che I'univocita del concetto di essere impli-
chi un’illimitatio ad multa, non esclude che l'essere, se affermato come univoco,
debba essere un genere, proprio perché la ragione di genere & di per sé illimitata a
tutte le cose che sono contenute in esso, dunque se ens fosse univoco nonostante la
sua illimitatio potrebbe ugualmente essere un genere. Duns Scoto risponde in que-
sti termini: Ad secundum dicitur, quod aliquid aliud requiritur ad hoc quod sit
genus, quia quod sit illimitatum hoc est indifferens ad multa, quia requiritur quod
tantum sit commune ad limitata et quod tantum de eis in quid praedicetur. Ens
autem non est sic limitatum sed indifferens, quia ex hoc habetur quod praedicetur
in quid de ente limitato sicut illimitato, et ideo non est genus. E inoltre: Respondetur
III Meth., quod sit univocum et tamen quod non sit genus, quia secundum eum ibi
nullum genus praedicatur in quid primo modo de differentiis...: non & solo la sua illi-
mitatio ad multa che determina il fatto che debba essere un genere, si richiede inol-
tre che sia solo comune ad limitata e sia solo predicato di essi in quid; mentre ens
si predica sia riguardo all’ente limitato che all’ente illimitato e percio non puo esse-
re un genere.

105



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %jf

L'univocita dell’essere secondo Duns Scoto

Cerchiamo di cogliere le sftumature dell’obiezione, la quale introduce abbastan-
za esplicitamente una questione che non deve passare in secondo piano, si tratta
cioe della relazione tra univocita e genericita. I’assunto pregiudiziale da cui parte
I'avversario sembrerebbe non consentire via d'uscita: ’essere sarebbe univoco solo
se fosse genere (e cio non puo darsi) e non e univoco proprio perché non & genere.
In realta, per uscirne, occorre rovesciare i termini del problema: I’essere non ¢ un
genere poiché troppo comune: «Philosophus [...] removet enim ab ente rationem
generis, non propter aequivocationem (immo, si esset aequivocum ad decem gene-
ra, esset decet genera, quia idem conceptus, quocumque nomine significetur, habet
eandem rationem generis), sed removet rationem generis ab ente propter nimiam
communitatem, quia videlicet praedicatur “primo modo per se” de differentia, et per
hoc posset concludit quod ens non sit genus»64.

Ci pare opportuno fermarci qui in merito all’analisi della Collatio 24, in essa
abbiamo potuto ritrovare buona parte delle problematiche gia singolarmente acco-
state nei vari testi analizzati in precedenza. Riteniamo inoltre che I'ipotesi che ha
guidato la nostra indagine, ipotesi secondo cui la dottrina scotista dell’'univocita si
trovi a suo agio in una prospettiva eminentemente metafisica, sia stata confermata
dall’indagine stessa. Certamente tale prospettiva metafisica non esclude la possibi-
lita di trattare I'univocita secondo un taglio logico, nella consapevolezza pero che
questa seconda linea interpretativa dovra tener conto che I'oggetto della sua ricer-
ca non potra esigere di essere la dottrina scotista dell’univocita dell’essere, ma sem-
plicemente un’altra cosa.

3.6. Conclusione

Come & possibile notare dalle considerazioni finora svolte, Duns Scoto non ha
inteso conferire un senso logico alla sua dottrina dell’'univocita dell’essere. Nella
prospettiva in cui I’abbiamo inquadrata — scegliendo cioé un approccio dichiarata-
mente storico — occorre fermarsi a questa constatazione, limitandoci dunque a quod
Duns Scotus sensit de univocatione entis; spetta al filosofo il compito di stabilire se,
nei termini in cui egli I'ha espressa, sul piano della verita filosofica, essa sia ricon-
ducibile (riducibile!) alla logica, se sia un semplice preambolo ad una questione gno-
seologica oppure una conseguenza di sviluppi metafisici65.

64 Ord. 1, 3, 158 (corsivo nostro).

65 Si veda, a questo riguardo, 'importante osservazione di Gilson che riteniamo opportuno citare integral-
mente: «Les interprétes de Duns Scot, qui parlent de sa doctrine en historiens, ont donc entierament rai-
son de protester contre ceux qui attribuiraient au Doctor Subtil une confusion quelconque entre le

106



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %jf

Davide Riserbato

Urge tuttavia anche da parte nostra un tentativo di critica, di valutazione, non
gia con l'intenzione di dirimere la controversia, quanto piuttosto per cogliere le sfu-
mature soggiacenti alla prospettiva di Duns Scoto ed istruire un confronto, a tutto
campo, tra la linea innovatrice di Duns Scoto e quella tradizionale di Tommaso. Il
disagio che si avverte quando ci si accinge a istruire confronti di cosi ampio respi-
ro tra pensatori cosl vicini eppure tanto lontani, & sintomo dell’irriducibile resisten-
za che il loro pensiero oppone alla riconduzione a schemi e modelli costituiti a
monte rispetto ad una effettiva e confidenziale analisi di essi. Qui & necessaria una
explicatio terminorum previa perché, al di 1a dell’identita delle voces, non ci si ritro-
vi a discutere di res di fatto differenti. Molti degli equivoci e dei fraintendimenti
legati all’interpretazione della dottrina dell’'univocita sorgono infatti dalla lettura
della posizione filosofica di Duns Scoto mediata da categorie inadeguate, spesso
acriticamente attinte dal tomismo.

Non si puo negare che 'univocita dell’essere sia pensata da Duns Scoto come
univocita del concetto di essere, tuttavia, se I'univocita dell’essere ¢ costitutivamen-
te metafisica 'univocita del concetto di essere sara per cio stesso fondata su di
essa66, Il concetto assume una rilevanza capitale, e in cio si caratterizza la novita

métaphysique et le logique. Rien n’etait plus contraire a ses intentions que de faire de I'ens rationis le
sujet de la métaphysique. Lui-méme a clairement affirmé que, bien qu’en un sens logicien considere la
totalité de I'étre tout autant que le métaphysicien, ce n’est pas du méme étre que I'un et 'autre parlent,
car le logicien ne parle que de 'ens rationis, au lieu que le métaphysicien parle de I'ens reale. Ainsi, non
seulement Duns Scot ne confond pas les deux ordres, il interdit de les confondre. Il ne suit pourtant pas
de la que ceux qui, parlant en philosophes et non plus en historiens, lui reprochent de I’avoir fait, com-
mettent nécessairement une erreur inexcusable. S’ils se trompent, c’est en philosophes et non pas en
historiens, car ce qu’ils disent n’est pas que Duns Scot lui-méme ait consideré 1’étre métaphysique comme
identique a I'étre logique, mais que, du point de vue d’une autre philosophie que la sienne et qu’eux-
mémes tiennent néanmoins pour vraie, le métaphysique tel que Duns Scot le congoit, n’est, en fait et quel-
les qu’aient été ses intentions, rien d’autre qu’'un étre logique. Ce sont la deux points de vue distincts.
Celui de I'histoire, qui est ici le notre, envisage la doctrine de Duns Scot telle que lui-méme I’a congue: il
serait donc historiquement faux de dire que, dans sa doctrine, I’étre dont parle le métaphysicien soit un
étre de raison; mais I’objet de la philosophie est la vérité philosophique, qui est indépendante de 'histoi-
re, et si quelque philosophe estime que I'étre de la métaphysique scotiste est, en fait, un étre de raison,
on peut lui reprocher une erreur philosophique, mais non «une perversion inexcusable de la conception
que Duns Scot s’est faite de 1’étre» (E. GILSON, Jean Duns Scot, 107-108).

66 «...pour Scot, le mot étre non seulement les désigne d’'une maniere analogique au point de vue du physi-
cien, c’est-a-dire dans la réalité concréte, mais ce mot est univoque au point de vue du métaphysicien et
du logicien, voire, dans sa réalité positive extra-mentale métaphisique et dans son concept logique; uni-
voque a I’homme comme a Dieu, a la substance comme a l’accident. Car notons-le bien, I'univocité du
concept logique d’étre appelle comme de soi I'univocité d’une réalité extra-mentale métaphysique corre-
spondante que ce concept logique doit représenter. Autrement lorsqu’il s’agit de I'idée fondamentale par
excellence telle qu’est I'idée d’étre, on reposerait sur I'instabilité d’un nominalisme pur» (BERAUD DE
SAINT-MAURICE, Jean Duns Scot, 161-162).

107



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %jf

L'univocita dell’essere secondo Duns Scoto

della noetica che egli elabora67. Ma qual e la ragione della rilevanza che il Dottor
Sottile gli conferisce? Per spiegare adeguatamente questa nuova prospettiva &
necessario analizzare 'importanza che assume la dottrina della rappresentazione
all'interno della teoria della conoscenza elaborata da Duns Scoto, si trattera per-
tanto di proporre qui una sintesi allo scopo di ravvisare la portata e le implicazioni
della dottrina dell’'univocita®s.

La modalita della presenza dell’oggetto assume caratteristiche nuove, I’'oggetto
e presente in un modo nuovo, in quanto conoscibile o, meglio, come rappresentato:
«Obiectum respectu potentiae primo habet praesentiam realem, videlicet approxi-
mationem talem ut possit gignere talem speciem in intellectu, quae est ratio forma-
lis intellectionis; secundo, per illam speciem genitam, quae est imago gignentis, est
obiectum praesens sub ratione cognoscibilis seu repraesentati»®9. E questa la teo-
ria dell’essere oggettivo: la cosa riceve un nuovo modo di essere, I'essere oggettivo
e I'essere della cosa in quanto rappresentata. «Cette these est fondamentale: elle
dégage une nouvelle acception de la vérité comme «objectité», puisqu’elle conduit
a dégager une double présence de l'objet — la présence réelle de la chose, la pré-
sence objectuelle du représenté. La chose recoit un étre d’objet en tant qu’elle cor-
respond a une représentation»70. Qui rappresentazione non significa altro che I'es-
sere dell’oggetto in quanto appare.

I1 concetto non ¢ altro che il sostituto dell’oggetto reale nel pensiero. Non pos-
siamo che essere d’accordo con Gilson: «Assurément I’étre univoque est un concept,
mais ce n’est pas un concept sans object et son object se trouve étre précisément ce
qui, dans I’étre réel, est univoque. Si cet intelligible n’existait pas réellement, il n’y
en aurait pas d’intellection ni de concept. [...]. La métaphysique n’a pas pour objet
“le concept d’étre univoque”, mais “I’étre univoque” saisi par ce concept»?1. Questo
¢ precisamente quanto afferma Duns Scoto stesso: «Conceptus entis communis Deo

67 I proprio I'elaborazione di una nuova teoria del concetto cido che aumenta la divaricazione tra le pro-
spettive dei due campioni medioevali. Una delle caratteristiche fondamentali della prospettiva scotista
risiede, come gia detto, nell'introduzione di una nuova idea di rappresentazione. Il segno non & solo un
medio quo (come in Tommaso), ma (in Duns Scoto) il termine reale di una conoscenza reale. Nella teoria
scotista il rappresentato non e piu cio mediante cui ’oggetto ¢ conosciuto, ma cio che I'intelletto vede o
pensa, ci0 in cui I'oggetto & conosciuto. Si tratta di una produzione reale, distinta dal dato sensibile.

68 Rinviamo per un ulteriore approfondimento delle tematiche connesse a questo argomento le utili sintesi
di 0. BouLnois, Etre et représentation, 35-48; 79-105; 128-150.

69 Ordinatio 1, 3, 382.
70 0. BouLNois, Etre et représentation, 77.

71 1. GILSON, Jean Duns Scot, 117.

108



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %jf

Davide Riserbato

et creaturae sit conceptus realis, quia omnis conceptus qui imprimitur in intellectu
possibili ab intellectu agente et phantasmate vel qui includitur in conceptu qui
includitur ab eis, est realis»72. Si comprende dunque come sia quantomeno inutile
I’atteggiamento prudenziale di chi afferma: «In hac enim univocatione occurrimus
conceptibus generalissimis, de quibus Scotus semel expresse dicit: “Quanto genus
communius, tanto eius in re minor est unitas”. Ista unitas vero sic minimum gra-
dum attingere potest, ut inter duo difficile sit dictu, utrum ad hoc fundamentum
reale praesto sit necne. Ea propter hic magna cum cautela dicimus: univoca logica
possunt habere fundamentum reale, sed in singulo casu illud caute probandum
est»73, tanto piu che non e di univoca logica cio di cui qui si tratta.

Nella gnoseologia tomista dire che la conoscenza termina alla res (prospettiva
fenomenologica rintracciabile evidentemente anche in Duns Scoto) non significa
semplicemente che essa termina alla cosa intesa in senso empirico, ma essa rivela
una portata pitt ampia, cioe che il termine ultimo e proprio della conoscenza umana
¢ 'essere stesso della cosa, I’essere che le ¢ immanente pur restando sempre a un
livello piu alto ad essa trascendente’4. Quando Tommaso parla di quidditas rei
materialis non limita la portata dell’intelletto, come invece pensava Duns Scoto, al
contrario, proprio nella quidditas rei materialis una prospettiva fenomenologica
puo assolvere lo stesso compito che assolve la tesi di Duns Scoto, la quale afferma
che I'intelletto non si riduce ad essa ma mira all’essere in quanto tale. Le due pro-
spettive sono qui piu vicine di quanto non si pensi e cio che le accomuna & precisa-
mente il fatto che la loro noetica & gia ontologia: la teoria della conoscenza che essi
elaborano ha in entrambi una portata immediatamente ontologica sebbene il piano
del concetto in Duns Scoto sia istruito mediante una separazione che la sua teoria
dell’essere oggettivo comporta7s.

La dottrina tomista dell’analogia forse ancor piut manifestamente che non in Duns
Scoto, & la formulazione di questa intuizione nel quadro di una teoria della cono-
scenza interamente comandata dall’ontologia, la quale apre ad un livello ulteriore in

72 Cfr. T. BARTH, De fundamento univocationis, 42, che cita Prima Lectura 1, 3, 17.

73 T. BArRTH, De argumentis el univocationis entis natura apud Joannem Duns Scotum, in Collectanea
Franciscana 14 (1944) 3-56, qui 19.

74 Noi diremmo: immanente in quanto trascendente (non dimentichiamo che la dottrina della partecipazio-
ne permea qui tutta la realta e ogni sua dimensione).

75 Osserva Boulnois: «La théorie de 1'esse obiective, telle qu’elle est développée par Scot, modifie les rap-
ports de l'intelligence a la réalité» (Etre et représentation, 130), I'affermazione probabilmente & troppo
forte, e tuttavia segnala lo scarto, la separazione di cui parliamo.

109



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:21 Pagina %jf

L'univocita dell’essere secondo Duns Scoto

cui il suo valore trascendentale (il suo fondamento) ¢ sempre indissociabilmente
unito a quello del Trascendente (Dio). Possiamo affermare che in san Tommaso la
dottrina dell’analogia ha una funzione strategica, poiché il suo significato speculati-
vo dipende da un livello piu profondo di quello implicato dalla questione particolare
dell’analogia ma che, parallelamente, la dottrina dell'univocita ha a sua volta una
funzione strategica, e per la stessa ragione: si tratta cioe di una prospettiva metafi-
sica. La prima e intrinsecamente connessa alla teoria della partecipazione. La desi-
gnazione di onto-teologia o di teo-ontologia (nel caso si voglia sottolineare la finalita
teologica di un’indagine ontologica) per definire la metafisica di Tommaso, sembra
adeguata a restituirne appunto il senso: cio di cui si tratta & sempre per ’Aquinate
I'essere, partecipato dagli enti a diversi livelli, ma l'essere di cui parla Tommaso &
quello di Aristotele, mentre ’essere di cui parla Duns Scoto ¢ quello di Avicenna.
L'essentia di Duns Scoto non e I'esse di san Tommaso, e il termine esse non indica
pitl innanzitutto I’atto di esistere ma piuttosto ’essere della sostanza definita dalla
sua quiddita (essentia)76. In una prospettiva simile a quella tomista, ’essere reale
sara sempre conosciuto come analogo, mentre secondo la prospettiva di Duns Scoto,
in cui 'essere viene definito dal concetto, non potra che essere univoco?7.

76 F. GILsoN, Jean Duns Scot, 89: «Que I'étre de ’essence engagée dans des singuliers divers soit et ne puis-
se étre qu’analogue, Duns Scot ne le contestera aucunement. En d’autre termes, 1’'univocité scotiste de
I’étre ne contredit pas I'analogie de I'étre thomiste. Tel que le concoivent Aristote, Averroes e Thomas
d’Aquin, I’étre est en effet analogue, et il le restera pour Duns Scot lui-méme, chaque fois du moins que
cet étre sera aussi celui dont parlera le physicien. Le vrai probleme sera pour lui de savoir si, outre son
état physique d’analogie, I'étre ne comporte pas un état métaphysique d’“univocité” [...]».

77 E. GiLsoN, Jean Duns Scot, 101-102: «Ce qui permet aux dialogues philosophiques de se prolonger, cha-
que partie restant contente d’elle-méme mais surprise par l'obstination de l'adversaire, c’est que les
interlocuteurs ne parlent pas la méme langue. La doctrine thomiste de I’analogie est avant tout une doc-
trine du jugement d’analogie. C’est en effet grace au jugement de proportion que, sans en altérer la natu-
re, on peut faire du concept un usage tantot équivoque, tantot analogique, tantdt univoque. Dans une telle
noétique, ou le concept reste inséparable de ’expérience sensible dont I'intellect humain 'abstrait, il n’y
a pas d’espoir qu’aucune manipulation lui fasse “représenter” ’étre intelligible. L'usage thomiste de tels
concepts dans le jugement ne vise donc aucunement a produire une analogie qui serait une “ressem-
blance” d’image a I'objet. On ne pense jamais sans image méme ce dont il ne peut y avoir d’image et c’est
pourquoi le jugement d’analogie cherche a poser, a partir du sensible qui nous est représentable, des rap-
ports correspondants entre des intelligibles qui ne le sont pas. L'analogie a laquelle pense Duns Scot est
beaucoup plutot une analogie du concept. Or, sur le plan du concept et de la représentation, I’analogie se
confond pratiquement avec la ressemblance. Il ne s’agit plus alors de savoir si deux termes jouent un role
analogue dans un jugement de proportion, mais si le concept désigné par un terme est ou n’est le méme
que le concept désigné par 'autre. Dans une doctrine ot la connaissance de I'étre inclut nécessairement
le rapport d’'une essence a un individu existant, puisque tout individu existant est par définition “un
autre”, I'étre réel est toujours connu comme analogue; mais dans une doctrine ou I'étre est défini par le
concept, il est nécessairement univoque dans les limites de ce concept, puisque autrement il n’y aurait
pas de concept».

110



