RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

Dibattiti RTLu X (1/2005) 125-132

Laici e teologia nel XX secolo.
Mounier e la Francial

Giorgio Campanini
Universita degli Studi di Parma

1. Oltre la separatezza

Nella prospettiva della vicenda di insieme della cultura cattolica, il Novecento
puo essere considerato il secolo nel quale ha cominciato ad essere abbattuto il
“muro di separatezza” che aveva a lungo diviso cultura laica e cultura teologica. Se
in una prima stagione, quella delle origini (caratterizzata da significative presenze
dei laici, da Giustino a Tertulliano), anche nell’ambito della ricerca teologica, que-
sta separatezza non era esistita, tuttavia, dopo la caduta dell’impero romano,
comincio a delinearsi una pressoché totale identificazione fra chierici e cultura (e,
dunque, anche fra chierici e teologia). Nascevano in questo contesto le categorie,
tipicamente medievali nella loro contrapposizione, del “chierico” e del “laico”, figu-
re rispettive del dotto e dell’indotto e specificamente della cultura religiosa e dell’a-
gire profano.

Di qui lo stereotipo, destinato a durare a lungo, dell’identificazione fra cultura e
stato di vita religiosa. Anche quando prese corpo il nuovo “spirito laico”2 le sue
rivendicazioni riguardarono gli ambiti della filosofia, delle arti, delle scienze, piut-
tosto che la ricerca teologica in senso proprio, ritenuta ancora ambito esclusivo dei
chierici.

1 11 testo costituisce I'Introduzione del volume Incontro con Emmanuel Mounier, che uscira per i tipi di
Eupress FTL nel prossimo mese di aprile, in occasione del centenario della nascita dello studioso france-
se.

2 Cfr., al riguardo, il classico lavoro di G. bE LAGARDE, Aux origines de l'esprit laique, tr. it. (parziale) Alle
origini dello spirito laico, voll. I-II, Brescia 1962-1965. Una ripresa del tema in G. CAMPANINI, /] laico nella
Chiesa e nel mondo, nuova ed. aggiornata e ampliata, Bologna 2004 (cfr. in particolare «Laici e teologia»,
183 ss.).

125



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

Laici e teologia nel XX secolo. Mounier e la Francia

Di conseguenza nella storia complessiva dell’Occidente medievale e moderno (se
si eccettuano forse gli anni dell’'Umanesimo e la breve stagione di Marsilio Ficino e
di Thomas More, di Pico della Mirandola e di Erasmo da Rotterdam) le scienze reli-
giose furono quasi pacificamente consegnate ai soli chierici: anche perché la cultu-
ra moderna rivendicava i suoi spazi di autonomia soprattutto negli ambiti delle
scienze profane, dando indirettamente per acquisito il fatto che la ricerca teologica
rappresentasse una sorta di terreno riservato a coloro, appunto i chierici, che face-
vano istituzionalmente professione del “Sacro”. La emergente cultura laica appari-
va del resto scarsamente interessata alla teologia in quanto il cammino che essa
aveva imboccato era soprattutto quello del sapere pratico. Quella che, nella grande
stagione medievale delle universitates, appariva come la “regina” dei saperi diven-
tava, nella stagione della modernita, un’'umile “ancella”, relegata in una posizione
di marginalita e progressivamente estromessa dai percorsi della “grande” cultura.

Punti pressoché unici di collegamento restavano da una parte le scienze storiche
— poiché non sarebbe stato possibile ripercorrere la vicenda dell’Occidente senza
incontrarsi con il Cristianesimo, la sua visione del mondo, e dunque la sua teologia;
dall’altra le scienze filosofiche, dato che alla fine la questione della Trascendenza,
e cioe il permanente riproporsi del problema di Dio, non poteva che essere terreno
comune a filosofi e teologi. Ma cio non bastava ad abbattere, o almeno ad aggirare,
il gia ricordato “muro di separatezza”. I’apice di questa divaricazione fu probabil-
mente raggiunto nella seconda meta dell’Ottocento, e cioe nell’epoca del positivismo
e del trionfo, apparentemente inarrestabile, della “ragione laica”. Ma proprio la
crisi del positivismo e soprattutto della sua idea di Progresso, drammaticamente
confutata dal distruttivo trentennio 1914-1945, determinava nel Novecento la
rimessa in discussione dell’antica distinzione di ruoli e di compiti.

2. I nuovi scenari del Novecento

Nella complessa storia dei rapporti fra cultura laica e teologia il Novecento rap-
presenta, da molteplici punti di vista, un vero e proprio punto di svolta, tanto da
parte della teologia3 quanto da parte della stessa cultura laica4.

3 Cfr., sia pure limitatamente all’area tedesca, le dense riflessioni di I. MANCINI, Novecento teologico, Firenze
1977. Ma ¢ estensibile anche al contesto francese la valutazione del Novecento come il «compiuto
momento di un dinamismo complesso e articolato» che si pone nella prospettiva dell’«ermeneutica di un
Cristianesimo aperto» (op. cit., XIII e 1X).

126



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

Giorgio Campanini

Da parte della teologia, I'isolamento crescente nel quale essa si era venuta a tro-
vare — sino a vedersi estromessa dall’area stessa delle scienze e relegata nella sfera
dei “miti” o, al piu, dei “sentimenti” — costringeva quanti continuavano questo tipo
di ricerca, sino ad allora quasi esclusivamente “chierici”, a confrontarsi con i vari
aspetti della cultura moderna e a recuperarne le potenzialita positive. L'esegesi
biblica non poteva non tenere conto delle nuove scoperte della linguistica, dell’ar-
cheologia e della storia; la teologia dogmatica era indotta a misurarsi con il nuovo
approccio al problema religioso tipico della cultura moderna; la teologia morale
veniva interrogata, e provocata, dall’avvento della “psicologia del profondo”, che
rimetteva in discussione, a confronto con I'inconscio e le sue pulsioni, la tradizio-
nale categoria etica di “coscienza”. Non vi era ambito delle scienze religiose che non
dovesse procedere a una radicale revisione dei suoi approcci e delle sue metodolo-
gie.

Veniva cosi messa in questione la tradizionale “autoreferenzialita” della teologia,
la sua pretesa di autosufficienza, 1’atteggiamento generalmente critico e polemico
assunto nei confronti della modernita. Gli spiriti piu sensibili avvertivano sempre
pitt chiaramente che occorreva misurarsi con il nuovo contesto culturale per dare
una valida risposta ai problemi degli uomini. Di qui I’aprirsi progressivo della ricer-
ca teologica (e progressivamente delle facolta teologiche e dei loro curricula) a
importanti acquisizioni della cultura moderna, con la quale si apriva quel confron-
to che a partire dalla fine del medioevo era sostanzialmente venuto meno.

Nello stesso tempo, da parte della cultura laica (almeno delle sue componenti pit
lucide e aperte) venivano a poco a poco rimesse in discussione, se non del tutto
abbandonate, talune antiche preclusioni. Con la crisi del positivismo e I’emergenza
di forti correnti spiritualistiche tipiche degli inizi del Novecento, il problema religio-
so riacquistava la sua dignita e la fenomenologia del fatto religioso appariva come
un ambito che era necessario esplorare al fine della comprensione della stessa
struttura della societa. Non e un caso, sotto questo aspetto, che nelle universita lai-
che proprio agli inizi del Novecento si attivino le prime cattedre di Storia del
Cristianesimo, di Fenomenologia della religione, di Storia delle religioni e simili>. Se,

4 Per un quadro d’insieme della “letteratura della crisi” e della sua incidenza sul movimento delle idee del
Novecento e sullo stesso Mounier cfr. G. CAMPANINI, 1] pensiero politico di Mounier, Brescia 1984 («Mounier
e la crisi della coscienza europea», 11 ss.).

5 Un profilo di insieme in ordine a questa riemergenza delle scienze religiose in AA.VV., Cristianesimo e
storia. Rapporti e percorsi, Roma 2002. Per quanto riguarda specificamente la Francia, cfr. C. PRUDHOMME,
In Francia, 101 ss., che ripercorre il cammino delle scienze religiose in Francia a partire dalla soppres-
sione della Facolta di teologia della Sorbona (1885) (cfr. 102 ss.).

127



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

Laici e teologia nel XX secolo. Mounier e la Francia

dopo la soppressione delle Facolta di teologia in molti paesi dell’Occidente e speci-
ficamente in Francia®, veniva meno un momento pubblico e istituzionale di presen-
za delle scienze religiose nelle Universita statali (in Francia permaneva la sola ecce-
zione dell’Universita di Strasburgo, con le sue due facolta teologiche, I'una cattoli-
ca e l'altra protestante), non per questo cadeva il silenzio sul fatto religioso. In qual-
che modo la teologia cercava, e trovava, nuovi percorsi? e, anche al di la di un rico-
noscimento pubblico del suo statuto scientifico, riacquisiva gran parte della perdu-
ta dignita e trovava nuovi spazi anche nelle Universita di stato, soprattutto negli
ambiti della filosofia e delle scienze storiche.

La convergenza di questi due atteggiamenti — la nuova autocoscienza di sé matu-
rata nella teologia e la rivalutazione del fatto religioso intervenuta nell’ambito delle
scienze umane — apriva la strada all’instaurarsi di un rapporto fra teologia e cultu-
ra che si sottraeva tanto al rischio della reciproca autoreferenzialita quanto alla
tentazione dell’autosufficienza. Di conseguenza gli orizzonti della teologia si apriva-
no ed entravano nella scena nuovi interlocutori, soprattutto laici. Se la teologia uffi-
ciale, nelle sue varie espressioni, rimaneva sostanzialmente affidata ancora ai chie-
rici, tuttavia diventavano sempre pitt numerosi i laici aventi precisi interessi teolo-
gici e alla ricerca di un serio confronto con la teologia. Si affacciavano cosi nuove
figure di laici credenti che, pur senza esercitare professionalmente le scienze teolo-
giche, concorrevano al loro rinnovamento. Figure come quelle di M. Blondel, di J.
Maritain, di G. Marcel, di E. Mounier in Francia non potevano non sollecitare, e in
qualche modo dall’interno, la ricerca teologica.

Questo nuovo rapporto tra teologia e cultura “laica” si collocava a diversi livelli;
di particolare importanza tre specifici momenti di dialogo fra la teologia e le scien-
Ze umane.

Un primo ambito di incontro riguardava i termini nuovi nei quali si poneva nel
Novecento, dopo la crisi del positivismo, il problema di Dio. Le ricerche sul Sacro di
un Rudolf Otto, le indagini fenomenologiche avviate da E. Husserl e da M. Scheler,
la nostalgia del “Totalmente Altro” evocata da M. Heidegger sollecitavano forte-
mente la ricerca teologica.

Un secondo terreno di confronto riguardava la nascita e lo sviluppo del senso

6 Cenni anche al contesto francese in B. FERRARI, La soppressione delle facolta teologiche in Italia, Brescia
1969. In Italia la soppressione fu decretata nel 1873.

7 Per 'analisi di alcuni momenti di questa storia (che continuo per tutto il Novecento, nonostante la crisi
originata dalla vicenda modernista) cfr. M. Guasco, Dal modernismo al Vaticano II. Percorsi di una cultu-
ra religiosa, Milano 1991.

128



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

Giorgio Campanini

religioso. Introdotto prepotentemente nel dibattito in Francia da M. Blondel, il tema
sarebbe stato a piu riprese affrontato da prestigiose figure di intellettuali, dall'ulti-
mo Bergson de Les deux sources de la morale et de la religion_al Miguel de
Unamuno di Agonia del Cristianismo3.

Una forte sollecitazione al rinnovamento della teologia proveniva, infine, dalla
lezione di una storia, quella della Chiesa e dello stesso Cristianesimo, di cui piu
acute e penetranti ricerche ponevano in luce la valenza teologica. Le ricerche di un
Christopher Dawson in Gran Bretagna o di un Erik Peterson in Germania, cosi come
quelle di Henri-Irenée Marrou (amico di Mounier e assiduo collaboratore di Esprit,
soprattutto nella sua fase iniziale) in Francia davano avvio a una riconsiderazione
complessiva della storia del Cristianesimo e per certi aspetti anticipavano la suc-
cessiva “teologia della storia”, quasi ultima venuta nell’area delle discipline teologi-
che.

Nessuno dei filosofi e degli storici sopra citati puo essere considerato in senso
stretto “teologo” (anche se non pochi di essi possedevano una solida cultura teolo-
gica di base); ma I'insieme delle loro ricerche non poteva non influire sulla teologia.

3. Il contesto degli anni 1930-1950 in Francia

Se i nuovi termini in cui si pone il problema del rapporto fra cultura laica e cul-
tura religiosa sono comuni a pressoché tutto il contesto europeo, il tema assume
connotazioni particolari nello specifico contesto francese degli anni dal 1930 al
1950 (sui quali mette conto in particolare di soffermarsi, dato che essi coincidono
con gli anni della precocemente interrotta maturita di Emmanuel Mounier).

La splendida stagione teologica di quegli anni — dominata da figure come quelle
di H. de Lubac e di Y. Congar, di M.-D. Chenu e di J. Daniélou, senza dimenticare lo
scienziato-teologo P. Teilhard de Chardin - non sarebbe comprensibile senza il
fecondo rapporto che intervenne allora fra teologia e cultura laica. Sono note le con-
nessioni tra la filosofia di Blondel (e di Péguy) e il pensiero di de Lubac; i debiti che
la teologia della storia di Daniélou ha nei confronti della riflessione di Maritain, a
partire da Religion et culture (1930); le sollecitazioni che provennero a Chenu, per

8 Un panorama d’insieme di queste tendenze, sullo sfondo del problema della comprensione della “identita
europea”, in A. CANAVERO — J. D. DURAND (a cura di), 1l fattore religioso nell’integrazione europea, Milano
1999 (ivi G. CamPANINL, La cultura cattolica del Novecento e Uidea di Europa, 233-246, cui rinviamo per
ulteriori approfondimenti).

129



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

Laici e teologia nel XX secolo. Mounier e la Francia

I’elaborazione della sua teologia del lavoro, dai suoi rapporti con il gruppo Esprit;
gli stimoli che alla teologia di Congar e alla sua rilettura della storia della teologia
provennero dalle ricerche di un grande studioso laico come Etienne Gilson; ma gli
esempi si potrebbero moltiplicare, ad avvalorare I’assunto che dietro la grande teo-
logia francese del Novecento sta un grande movimento intellettuale di cui i laici cri-
stiani sono un’essenziale componente. Finiva, in quegli anni, I’eta delle separatez-
ze, se non dei conflitti, e iniziava I’eta dell’incontro, del dialogo, del reciproco arric-
chimento.

La storia di questi “intrecci” fra cultura “laica” e cultura teologica ¢ ancora in
gran parte da scrivere?9; ma certo si e trattato di una stagione in un certo senso irri-
petibile, per il convergere di una serie di circostanze particolarmente favorevoli a
questo dialogo: dal particolare contesto parigino, che favori I'incontro personale e
diretto delle migliori intelligenze francesi, dal girondino F. Mauriac al grenoblese
Mounier10; alla presenza in quegli anni nella capitale francese di significative
espressioni dell’intellighentsia filosofica e teologica russa, da N. Berdjaev a L.
Sestov; sino al fiorire di una serie di vivaci riviste, espressione di un fervore intel-
lettuale che negli stessi anni non ha avuto paragoni in Europall.

Questa fioritura intellettuale non sarebbe stata possibile senza il clima di alme-
no relativa liberta di cui la cultura cattolica ha goduto in quel periodo in Francia,
grazie all’azione in complesso equilibrata di un episcopato per un verso aperto alle
nuove correnti culturali e per un altro verso non immemore delle rivendicazioni di
indipendenza della Chiesa gallicana. Non mancarono gli interventi, a volte pesanti,
della Curia romana - preoccupata di un fervore intellettuale che sembrava sfuggire
a ogni rigido controllo gerarchico —, dalla tentata condanna di Esprit12 alla emargi-
nazione di Chenul3, sino ai duri attacchi rivolti a Jacques Maritain14 e alla sconfes-

9 Un interessante documento di questi incontri (e talora di questa dura dialettica) & rappresentato da
Journet-Maritain Correspondance, Paris-Fribourg 1996 ss., in quattro voll. (lettere tanto pil interessan-
ti in quanto non destinate alla pubblicazione e nelle quali i due interlocutori si esprimono con assoluta
franchezza). Sulla figura del teologo svizzero, del resto assai vicino alla cultura francese, soprattutto per
i suoi stretti rapporti con Maritain, cfr. Ph. Cuenaux, Charles Journet. Un théologien en son siecle,
Fribourg-Paris 1992.

10 Di particolare importanza il maritainiano cenacolo di Meudon, sul quale cfr. le notazioni autobiografiche
di J. MARITAIN, Ricordi e appunti, Brescia 1967. Cfr. altresi Raissa MARITAIN, I grandi amici, nuova ed. it.
a cura di P. Viorto, Milano 1991; M. Ziro, Gli anni di Meudon, Napoli 1990.

11 Cfr. J.-L. LoUBET DEL BAYLE, I non conformisti degli anni *30, Roma 1972.

12 Sui difficili rapporti fra Mounier e la Curia romana a proposito della rivista Esprit cfr. N. Bomsaci, Una
vita, una testimonianza: Emmanuel Mounier, Messina 1999, 121, 131 e passim.

130



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %ji

Giorgio Campanini

sione dei preti operail>. Nonostante queste periodiche crisi e queste minacciate (e
talvolta comminate) condanne, la cultura cattolica francese fra il 1930 e il 1950 si
trovo ad operare in una situazione per certi aspetti privilegiata, soprattutto se la si
paragona alla condizione dei cattolici in Italia, in Germania, in Spagna in quegli
stessi annilo6.

Negli anni conclusivi del pontificato di Pio XII il contesto in parte cambio, in rela-
zione alla vicenda, gia richiamata, dei “preti operai” e alla “sindrome di accerchia-
mento” che caratterizzo negli anni della guerra fredda le gerarchie vaticane; ma fra
gli anni 30 e ’50 la cultura cattolica godette in Francia di una sostanziale liberta
che coincise, non a caso, con una delle sue fasi piu felici e creativel7.

L'opera di Emmanuel Mounier e la rivista da lui fondata nel 1932, Esprit, si inse-
riscono a pieno titolo in questa feconda stagione.

4. Una stagione irripetibile

La cultura cattolica francese degli anni 30 rappresenta pertanto un capitolo, per
certi aspetti unico e irripetibile, di fecondo incontro fra la “teologia dei teologi” e la
“teologia dei laici”; una teologia, quest’ultima, in parte implicita, ma che si pone
consapevolmente al servizio della teologia esplicita, la anima, la ispira, la sorregge
(e talora, dialetticamente, la sollecita a una salutare autocritica). In una storia nel

13 Si vedano le spesso amare notazioni autobiografiche dello stesso teologo in M.-D. CHENU, Le Saulchoir.
Una scuola di teologia (1937), Torino 1982.

14 Cfr. J.-D. DURAND, La grande attaque de 1956, in «Cahiers J. Maritain» 30 (1995) 2-31. Ma sulla vicenda
cfr. anche AA.VV., Dopo “Umanesimo integrale”. Dibattiti di ieri, problemi di oggi, a cura di A. PAVAN,
Genova 1992 (qui, di particolare interesse, anche per la ricostruzione del clima di quegli anni, il contri-
buto di E. Pourat, “Umanesimo integrale” nella cultura degli anni Trenta, 42-67).

15 Sulla vicenda cfr. la puntuale ricostruzione di Marta MARGOTTI, Preti e operai. La “Mission de Paris” dal
1943 al 1954, Torino 2000 (con frequenti riferimenti a Mounier).

16 Emblematico il caso di Pierre Teilhard de Chardin. Sebbene non gli sia stato consentito di pubblicare in
volume i suoi scritti, essi ebbero larga circolazione in Francia in testi dattiloscritti. Inoltre Teilhard poté
pubblicare non pochi articoli e saggi e tenere incontri e conferenze durante i suoi soggiorni in Francia.
Risalgono gia agli anni 30 i rapporti tra Teilhard e Mounier (questi lo cita, in Personnalisme et
Christianisme, in Oeuvres, vol. 1, Paris 1961, 910, come «grand anthropologue»). Sui rapporti intervenu-
ti fra i due negli anni 40 cfr. Trois lettres de Teilhard de Chardin a Mounier, in «Bulletin des amis d’E.
Mounier» 27 (1966) 29-32.

17 Emblematico di questa vivacita, e di questa capacita critica, H. GopIN — Y. DANIEL, La France pays de mis-
sion?, Lyon 1943, che non poté mai essere tradotto in italiano per gli interventi censori delle gerarchie
ecclesiastiche, ma che circolo liberamente in Francia, pur fra vivaci polemiche.

131



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

Laici e teologia nel XX secolo. Mounier e la Francia

suo complesso ancora da scriverel8, resta da ricostruire la vicenda della silenziosa
fermentazione della cultura dei laici cristiani. Alcuni degli intellettuali dianzi ricor-
dati, da Maritain a Blondel, da Mounier a Marcel, da Bergson a Marrou, non potreb-
bero essere facilmente inseriti in una formale “storia della teologia”; ma non per
questo il loro apporto alla ricerca teologica & secondario.

La grande stagione della teologia in Francia non puo essere compresa e rico-
struita se non attraverso l'altrettanto grande stagione della cultura cattolica. In
questa linea non e illegittimo situare Mounier all’interno di questo complessivo
movimento di pensiero del quale il filosofo di Grenoble e il gruppo di intellettuali
raccoltosi attorno a lui nel fervido laboratorio di Esprit sono stati parte integrante.

18 Cfr. tuttavia, a titolo di esempio, gli importanti materiali, e i profili biografici, contenuti in R. GERARDI,
Storia della morale, Bologna 2003. Su uno dei maggiori esponenti di questo movimento cfr. A. FrRANco,
M.-D. Chenu, Brescia 2000. Vedi inoltre i profili di R. VODERHOLZER, Incontro con Henri de Lubac, Lugano
2004; M. ScHuLz, Incontro con Karl Rahner, ibid. 2003; Ip., Incontro con Hans Urs von Balthasar, ibid.
2003; J. REBER, Incontro con Romano Guardini, ibid. 2004.

132



