RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

Recensioni RTLu X (1/2005) 133-150

Bollettino balthasariano (2003)

André-Marie Jerumanis
Centro di studi Hans Urs von Balthasar - Facolta di Teologia (Lugano)

In questa seconda edizione del «Bollettino balthasariano», relativa all’anno
2003, si include all’inizio anche la recensione di un volume comparso nel 2002, che
non e pervenuto in tempo per essere inserito nella prima edizione del «Bollettino»
(2001-2002), pubblicata nel n. 3 (2003) della RTLu.

A. PEELMAN, Le salut comme drame trinitaire. La Theodramatik de Hans Urs
von Balthasar, Médiaspaul, Montréal 2002, pp. 476.

Achiel Peelman offre al mondo francofono una presentazione della drammatica
teologica di Balthasar. Essa merita di essere considerata come un apporto allo stu-
dio della drammatica in quanto proviene non da un giovane teologo, ma da uno stu-
dioso e docente di teologia da numerosi anni alla Facolta di teologia dell’Universita
Saint-Paul nel Canada: nella sua analisi critica dell’opera balthasariana si puo
intravedere un pensiero maturo e dunque prudente nel far dialogare la drammati-
ca con il pensiero teologico contemporaneo. Nell’introduzione I’autore insiste sul-
I'importanza di leggere Balthasar tenendo unite la sua estetica e la sua drammati-
ca ed espone l'intenzione di analizzare criticamente i grandi temi della teodram-
matica senza presentare in modo sistematico i volumi - scelta giustificata, secondo
Peelman, dal pensiero circolare di Balthasar. Il suo studio si svolge in cinque capi-
toli. Nel primo capitolo, «L.a mise en scene du drame trinitaire», I’autore colloca la
teodrammatica nell’insieme dell’opera balthasariana, esponendo brevemente i fon-
damenti filosofici e il linguaggio teatrale per esporre il dramma dell’esistenza
umana e della vita divina. Peelman evidenzia 'intenzione di Balthasar di costruire
una teologia piu concreta — dunque drammatica — e utilizza a questo scopo il lin-

133



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

Bollettino balthasariano (2003)

guaggio teatrale per esprimere pili drammaticamente la rivelazione in reazione al
razionalismo dei manuali di teologia moderna (53). Inoltre sottolinea come la dram-
matica divina prenda sul serio la questione della relazione tra la liberta finita
(umana) e infinita (divina). Infine conclude questo primo capitolo con una esposi-
zione degli elementi di base della soteriologia drammatica. Evidenziando la struttu-
ra della soteriologia neotestamentaria, e la sua interpretazione storica, patristica,
medievale e contemporanea, Peelman mostra che I'intenzione di Balthasar ¢ di far
incontrare nella soteriolgia drammatica la soteriologia della solidarieta e della
sostituzione, rilevando subito, all’inizio del suo studio, un limite della soteriologia di
Balthasar che non tiene conto dell’apporto delle scienze umane (92). Nel capitolo
secondo, «L'entrée en scene des personnages du Théodrame», Pelmann analizza un
aspetto centrale della drammatica, quello della partecipazione al gioco divino da
parte di coloro che sono stati chiamati sulla scena del mondo a realizzare la loro
missione, sempre secondo la norma cristica dell’accordo perfetto tra la missione e
la persona. L’autore insiste sulla dimensione cristocentrica del pensiero di Balthasar
per sottolineare come Cristo e il protagonista divino per eccellenza, mostrando che
la sua cristologia & «una teologia dell’ortoprassia del Dio Trinitario, cioe della sua
azione salvifica nel e per il mondo» (99). La cristologia di Balthasar & fondamental-
mente una soteriologia che ha come asse portante la croce. Nello stesso tempo, il
professore canadese, rileva che la scena teodrammatica & uno spazio aperto dallo
Spirito. Si trova poi un accenno al problema della metodologia balthasariana (105-
112). Peelman sviluppa la cristologia della missione presentando la coscienza «mis-
sionaria» di Cristo e analizzando in modo positivo la questione dell’inversione trini-
taria che non rimette in questione 'unione eterna tra Padre e Figlio (125). Dalla cri-
stologia della coscienza passa alla cristologia ontologica, che sfocia nella sua defi-
nizione «teologica» della persona a partire dalla quale considera l'inclusione degli
altri protagonisti sulla scena del mondo nella missione di Cristo. Per Balthasar ogni
essere umano come soggetto spirituale scopre suo ruolo unico in relazione con la
persona di Cristo. A questo punto della sua riflessione, Peelmann si chiede se il teo-
dramma balthasariano non diventi esclusivista, partendo dall’analisi del suo con-
cetto teologico di persona, dello spazio ecclesiale dell’azione drammatica e della
mediazione cosmica di Cristo. Secondo Peelman & essenziale mantenere «una rela-
zione dialettica tra “soggetto spirituale” e “persona” (attore e attrice), tra comunita
umana e comunita ecclesiale, tra solidarieta cosmica e comunione dei santi cristo-
logica e pneumatologica» (160). Nel terzo capitolo, «Le salut comme drame trinitai-
re», considerato dall’autore come il centro del suo studio (14), tratta direttamente

134



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

André-Marie Jerumanis

della salvezza come dramma trinitario. Egli presenta i temi maggiori della teologia
baltasariana quali il significato redentivo della Croce, la morte di Cristo come morte
pro nobis (sostituzione), il mistero del Sabato Santo o il significato per la salvezza
della discesa di Cristo negli inferi. Per valutare I’apporto del pensiero di Balthasar
alla riflessione teologica, propone una riflessione che non si limita a procedere
secondo un riferimento esclusivo alla tradizione, ma cerca di capire il pensiero
all’interno dello sviluppo della teologia balthasariana. Peelman insiste sul fatto che
per Balthasar il dramma della salvezza e essenzialmente un dramma trinitario, «un
dramma che si svolge nel seno stesso del Dio trinitario la cui vita non & “statica” ma
“dinamica”» (169). Secondo I'autore, Balthasar ha scelto una via intermedia tra
Rahner, Hegel e Moltmann cercando di capire come Dio puo essere coinvolto nel
dramma della salvezza e come il dramma che si svolge sulla scena del mondo si
lascia interpretare solo a partire dal dramma originario. Sara il tema della sostitu-
zione ad essere considerato come il tema centrale della soteriologia drammatica di
Balthasar, che cerca una terza via tra la teoria classica della redenzione proposta
da Anselmo e la posizione estrema di Lutero. Sara sempre in relazione al tema della
sostituzione che Balthasar presenta la morte di Cristo come un «sacrificio» ed ela-
bora la sua teologia del Sabato Santo (170). Peelmann afferma che Balthasar evita
il razionalismo filosofico di Hegel e il rischio di presentare la negativita come una
necessita, per via della sua filosofia dell’amore che concepisce la coestensivita della
verita e dell’amore, ma si domanda se eviti sufficientemente il radicalismo di Lutero
(simul justus et peccator) (209). Infine si occupa del problema dell'immutabilita di
Dio e della passio divina, mostrando che parlare di passio non tocca 'immutabilita
di Dio. Per Balthasar la sofferenza non fa parte dell’essenza divina (228), ma ¢ da
leggere nel contesto della liberta divina. Tuttavia Peelmann si chiede se Balthasar
riesca veramente a distanziarsi da coloro che inscrivono la sofferenza nell’essenza
di Dio, questione difficile da risolvere visto il carattere non sistematico della sua teo-
logia e 'uso del linguaggio poetico e metaforico di Adrienne von Speyr (235). Il teo-
logo dell’Universita Saint-Paul conclude con prudenza che I'apporto di Balthasar
alla questione della passio divina € notevole, ma certamente non I'ultima parola su
tale problema (238). Nella quarta parte, «Le déploiement du drame trinitaire»,
Peelmann evidenzia il ruolo drammatico della Chiesa nel mediare storicamente la
salvezza di Cristo. Dapprima presenta i tratti fondamentali dell’ecclesiologia balta-
sariana: persona drammatica della Chiesa, il principio mariano (Maria come centro
«personale» della Chiesa), la nozione di «anima ecclesiastica», la figura della Chiesa
come «immagine dinamica dell’Amore» incentrata sull’Eucaristia. Poi illustra la

135



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

Bollettino balthasariano (2003)

drammatica interna della Chiesa, a partire dalla concezione della Chiesa come
Sposa e Istituzione e come proto-sacramento, evidenziando la tensione drammatica
tra la Chiesa come «evento» e la Chiesa come «istituzione». Nella sua dimensione
sacramentale, la Chiesa vive questa tensione tra la mediazione della salvezza per i
suoi membri e la sua missione di salvezza universale. Per quanto riguarda la dimen-
sione esterna della Chiesa, Peelman afferma che la teologia di Balthasar ¢ una teo-
logia per la missione evangelizzatrice della Chiesa (265). Balthasar insiste sul fatto
che la Chiesa puo essere luce per il mondo se nella sua sostanza e attraversata dalla
vita di Cristo. La missione intesa come autotrascendenza della Chiesa comprende
sempre un elemento di crisi, in quanto richiede dai suoi membri una decisione per
Cristo, e in quanto incontra ’ambiguita del mondo e la resistenza delle strutture, e
chiamata a umanizzare questo mondo innanzitutto attraverso la testimonianza per-
sonale (270). Peelman esamina il posto d’Israele e dei popoli nello sviluppo del teo-
dramma. L’autore nota che Balthasar figura tra i primi teologi cattolici che hanno
cercato di sviluppare una teologia del giudaismo dopo la venuta di Cristo. Viene evi-
denziato il mistero permanente dell’elezione di Israele, che possiede il carattere di
persona teologica. Esiste una rottura primitiva tra Israele e la Chiesa, che segna
profondamente quest’ultima: manca il cuore d’Israele (279); & un dramma per la
Chiesa, piu profondo del dramma con il mondo. Infine Balthasar offre elementi per
considerare una complementarita tra la missione d’Israele e la missione della
Chiesa (288). Peelman si chiede in seguito se esista nella dramma cristocentrico di
Balthasar un posto per le religioni extrabilbiche e le altre nazioni, costatando che il
teologo di Basilea si mostra poco preoccupato delle altre religioni. Non sembra attri-
buire alle altre nazioni uno statuto di persona teologica (295). ’autore si distanzia
nettamente da una tale posizione sostenendo che si tratta di una svalutazione non
sostenibile della situazione culturale dei popoli extrabiblici (296). Egli considera che
la Bibbia stessa presenta la storia d’Israele come paradigma per gli altri popoli e
che la Chiesa missionaria ha il dovere teologico di accogliere la «preistoria» degli
altri popoli (298). Su questo punto sembra che Peelmann sia troppo critico. Il fatto
di affermare una differenza di qualita nella prospettiva biblica tra la storia del
popolo eletto e la storia di qualsiasi popolo ¢ semplicemente prendere atto del
mistero d’elezione d’Israele e del valore «particolare» dell’esperienza religiosa
dell’AT, che diventa condizione di un linguaggio universale di salvezza. D’altronde,
voler attribuire ad altre esperienze particolari uno statuto di «rivelazione» suscita
la questione dell'unicita della rivelazione cristiana. Ci sembra che nel pensiero di
Balthasar non ci sia disprezzo per I’humanum presente in ogni cultura, ma una con-

136



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

André-Marie Jerumanis

siderazione del compimento della rivelazione in Cristo e dunque di un punto di non
ritorno per il cristiano a partire dal quale entrare in dialogo con le culture. Peelman
fa riferimento alla teologia di Rahner, considerandola su questo punto piu attenta al
nuovo dato storico del pluralismo culturale e religioso attuale (304). Secondo
Peelman, Balthasar si e tenuto a distanza dalla questione della pluralita delle reli-
gioni, convinto di dover affermare prima di tutto la propria identita per iniziare un
dialogo fecondo (312). Tuttavia I’autore riconosce che ci sono elementi validi nel
pensiero di Balthasar per costruire una teologia cristiana delle religioni, come I'in-
sistenza sul fondamento contemplativo della vita umana, come il mistero della
comunione dei santi, come il ruolo dello Spirito nel teodramma trinitario e univer-
sale (322). Nel quinto capitolo, «Le dénouement du drame trinitaire», Peelman evi-
denzia l'orizzonte trinitario dell’escatologia balthasariana (340). Sara la figura
dell’Agnello dell’Apocalisse a determinare tutta la sua escatologia, in quanto Cristo
¢ considerato da Balthasar come I’Alfa e 'Omega. Cristo ¢ il senso dell'universo per-
ché si trova a fondamento del mondo (344) e cio permette di integrare 1'essere
umano nell’Amore trinitario (348). La via cristiana viene compresa da Balthasar
come la via dell’Amore che contribuisce a determinare la figura della speranza cri-
stiana, chiamata a valorizzare il tempo presente (356). L’autore sottolinea come I’in-
tegrazione nella vita trinitaria significhi prendere sul serio la drammatica divina
della comunione dei santi, nucleo essenziale del pensiero drammatico di Balthasar.
Infine Peelman affronta la questione dell’'universalita della salvezza, presentando
I'intenzione fondamentale di Balthasar di affermare la speranza per tutti. Egli nota
che Balthasar non nega 'esistenza dell’inferno in quanto correlata all’idea della
liberta umana, ma sottolinea che la rivelazione cristiana ci obbliga a sperare per
tutti. Nel suo epilogo, Peelman riconosce che la teodrammatica di Balthasar & ori-
ginale nel campo della teologia contemporanea, ma conclude affermando che esiste
una reductio ad crucem e un restringimento cristologico; peraltro invita a far usci-
re quest’opera straordinaria dall’isolamento, cercando di contestualizzarla nell’am-
bito odierno. A proposito della riduzione cristologica, ricordiamo che esistono inter-
pretazioni che invece sottolineano I’equilibrio di Balthasar nell’affermare I’autono-
mia della creatura in Cristo, come lascia intravedere il suo dialogo con Barth sul-
I'analogia entis. Pensiamo che il pensiero di Balthasar permetta di uscire da un
estrinsecismo tra la natura e la grazia pur mantenendo la loro consistenza recipro-
ca. Analogia entis e analogia fidei rimandano 'una all’altra.

137



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

Bollettino balthasariano (2003)

S. MyCEK, Cristianesimo e missione. Dialogo col pensiero teodrammatico di
Hans Urs von Balthasar, Wydawnictwo Diecezjalne, Sandomierz 2003, 307 pp.

La ricerca svolta nella tesi dottorale del giovane teologo polacco attorno al con-
cetto di missione nella teodrammatica di Balthasar segue il metodo analitico-critico
e mira a proporre una sintesi sistematico-descrittiva della teodrammatica. L'opera
si divide in quattro parti. Nella prima parte, «Delineamento del problema della mis-
sione», Stanislaw Mycek propone un panorama del concetto di missione nella teo-
logia trinitaria secondo la teologia classica di Agostino e di Tommaso d’Aquino e
secondo la teologia moderna (capitolo 1). Tratta poi nel capitolo 2 la specificita della
formulazione balthasariana, mettendo in rilievo 'approccio drammatico della vita
intra-trinitaria come «kenosi» in Dio che fonda ulteriori kenosi, e che apre sull’in-
versione trinitaria e sulla giustificazione teologica della sofferenza di Dio. L'autore
rileva come il pensiero balthasariano sia originale soprattutto per quanto riguarda
Iinversione trinitaria. Nella seconda parte, «la realizzazione divina della missio-
ne», 'autore presenta nel capitolo 3 la cristologia della missione (processione eter-
na, missione temporale, e sottomissione eterna) ed entra in dialogo critico con essa.
Mycek rimprovera in modo particolare a Balthasar la sua concezione dell’analogia
metaforica e il suo riferimento alla von Speyr, che viene usato in modo acritico e lo
porta a una vicinanza pericolosa con la gnosi (103), oltre che a un avvicinamento
con il sistema dialettico idealista di Hegel per quanto riguarda la generazione del
Figlio come generazione dell’Altro (104). Mycek sostiene che Balthasar «fa uscire la
creazione e la fa ritornare a Dio in forza della kenosi, della distanza, ma non in
forza dell’amore divino» (104). Egli osserva che «nel caso del linguaggio teodram-
matico si perde la distinzione tra le perfezioni miste esistenti in modo formale e vir-
tuali» (104). Inoltre critica I'introduzione nell’ordine immanente della prospettiva
economica del dono, che porta addirittura ad una forma di «triteismo» (105). Egli si
chiede se la prospettiva eucaristica-kenotica non lasci un dubbio sull’'unione iposta-
tica che potrebbe attuarsi sia nella persona del Logos sia nella natura umana (109).
Affronta poi criticamente I'inversione trinitaria e la discesa agli inferi, chiedendosi
«se davvero esista una necessita e un diritto di mettere allo stesso livello, o peggio,
il Figlio di Dio nella sua discesa agli inferi e un peccatore» (113). A proposito della
coscienza della scienza di Gesu, egli si mostra reticente sulla concezione balthasa-
riana della coscienza della missione, che sembra creare una confusione sulla visio-
ne beatifica e attribuire a Gesu la fede (118). Piu positivamente I’autore auspica un
approfondimento del rapporto esistente tra la drammatica di Balthasar e quella di

138



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

André-Marie Jerumanis

Bulgakov, il che permetterebbe di capire meglio la loro cristologia «eucaristica»
(120). Egli conclude questo capitolo con una tonalita piut positiva suggerendo di qua-
lificare la cristologia di Balthasar come «cristologia dell’incontro» che offre ele-
menti positivi per la riflessione antropologica e la vita cristiana, oltre che un punto
di discernimento critico del pluralismo religioso (125). Nel capitolo 4, viene presen-
tata la dinamica pneumatologica della realizzazione divina della missione. Entrando
in discussione con la pneumatologia teodrammatica di Balthasar, Mycek considera
che linversione trinitaria rispecchia in qualche modo la teologia kenotica di
Bulgakov, essendo tuttavia originale in quanto sintesi delle tradizioni occidentale e
orientale (135). L'autore afferma che «la categoria balthasariana dell’inversione
forse potrebbe dare una nuova luce sul mistero dell’Incarnazione, sulla missione
congiunta del Figlio e dello Spirito Santo, sulla presenza del Dio Trinitario nel
mondo» (135). Si sofferma sulla distinzione tra lo Spirito soggettivamente ed ogget-
tivamente inteso della pneumatologia balthasariana, per vedervi un’influenza di
Hegel, riferendosi a una critica di I. Bokwa: «Non si puo fino in fondo essere sicuri
se von Balthasar sia riuscito in tutto ad eliminare I'idea di Hegel di “rendere logico
il Mistero”. La cosa la piu discutibile in questo concetto e il concetto di “differenza
assoluta” su cui viene edificata la struttura dell’amore trinitario» (140). Tuttavia per
Mycek «non si puo identificare la teologia balthasariana con la filosofia hegelianay,
anche se cade nella trappola linguistica avvicinandosi al suo ritmo dialettico (142);
comunque domina in Balthasar una legge di relazione dinamica e non di negazione
hegeliana (143). Notiamo che qui ’analisi appare molto sinuosa. L’autore conclude
il suo studio sulla pneumatologia di Balthasar definendola «pneumatologia dell’in-
contro» in quanto «movimento dello Spirito che si manifesta in modo oggettivo
(extremum) nell’istituzione e nel sacramento della Chiesa e in modo soggettivo (inti-
mum) nella vita del cristiano» (146). Infatti lo Spirito Santo rende possibile un incon-
tro tra il Padre e il Figlio nell’eternita. Nella terza parte, «La partecipazione umana
alla missione», Mycek presenta il lato antropologico della missione, analizzandola
nella prospettiva mariologica, ecclesiologica ed antropologica. Nel quinto capitolo
viene studiata la figura mariana della missione, mostrando in modo particolare la
co-missione redentrice di Maria e I'inter-missione di Maria. Rileviamo la valutazio-
ne positiva della mariologia «teodrammatica»; ne vengono evidenziati il radica-
mento cristologico-trinitario, il privilegio mariano della preredenzione descritta teo-
drammaticamente e la cooperazione teodrammatica. Nel capitolo 6 si descrive lo
spazio ecclesiologico della missione. Sulla personalita della Chiesa, Mycek nota che
«la Chiesa come persona e come istutizione drammatica in von Balthasar si rivela

139



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

Bollettino balthasariano (2003)

come prolungamento personale e istituzionale della missione di Cristo» (180); qui si
allude pero alla difficolta che crea la definizione della persona teologica che rischia
di confondere I'origine naturale e soprannaturale e si opta per la soluzione di L.
Scheffczyk, che preferisce parlare della Chiesa come di una persona collettiva,
sostenuta dal Verbo e sempre di fronte a Lui. Ci sembra al contrario che Balthasar
sia molto attento a distinguere Cristo e la Chiesa. Sulla santita soggettiva e oggetti-
va, distinzione che Mycek attribuisce all'influenza di Hegel, riconosce che la rifles-
sione balthasariana risulta molto originale (197). Conclude la sua presentazione
dell’ecclesiologia teodrammatica definendola «ecclesiologia dell’incontro», in quan-
to la Chiesa rende possibile I'incontro tra Dio e I'uomo. Nel capitolo 7, Mycek pre-
senta 1’antropologia teologica di Balthasar, caratterizzata da una distinzione del-
I’'uomo come soggetto spirituale e come persona teologica in Cristo tramite una mis-
sione personale. Balthasar parla effettivamente di missione personalizzante e socia-
lizzante dell’essere umano. L'autore sottolinea che la definizione balthasariana
della persona teologica pone il problema della relazione tra la natura e la grazia. A
proposito della situazione dell'uomo allo stato originale ’autore si chiede se la let-
tura balthasariana non lasci pensare che il peccato originale sarebbe stato com-
messo a «causa» del Dio Trinitario, affermazione a nostro avviso senz’altro ridutti-
va del pensiero di Balthasar che merita una lettura piu fedele, secondo I'intenzione
stessa dell’autore (208). L'antropologia teologica di Balthasar viene qualificata dal-
I’autore come antropologia dell’incontro, sulla scia delle conclusioni precedenti.
Nell'ultima parte, Mycek offre al lettore una prospettiva sistematica della missione.
Viene proposta, nel capitolo 8, una sintesi sulle possibili dimensioni teo-drammati-
che del cristianesimo. Ne rileviamo alcuni aspetti. In modo particolare si evidenzia
la validita di una definizione teodrammatica di persona in quanto «donazione», che
permetterebbe un’applicazione alla vita spirituale; invece nella teologia trinitaria
rifiuta di considerare un tale approccio come elemento costitutivo della vita trinita-
ria perché porterebbe a un triteismo; un tale approccio viene accettato come aspet-
to della vita trinitaria: «essere per» (225). Mycek e piuttosto reticente a usare la
categoria di dramma per una teologia della vita trinitaria ad intra; ne vede piutto-
sto un’utilita per descrivere la vita ad extra della Trinita. Per quanto riguarda I’an-
tropologia teologica, ritiene che Balthasar possa essere un punto di riferimento per
I’antropologia teologica moderna, insistendo pero sul fatto che la persona e dalla
sua nascita persona ontologica e non solo soggetto spirituale, affermazione che
Balthasar certamente non negherebbe. I’autore, nelle sue considerazioni in que-
st’'ultima parte, pone giustamente la questione della relazione tra la filosofia e la

140



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %ji

André-Marie Jerumanis

teologia, lasciando cosi intendere che le difficolta con alcuni aspetti del pensiero di
Balthasar vengono da un certo modo di intendere I’analogia dell’essere. L'autore si
riferisce a una sola scuola filosofica per valutare la comprensione dell’analogia di
Balthasar, escludendo a priori un dialogo pit approfondito a livello filosofico.
Sarebbe peraltro stato utile approfondire il pensiero filosofico di Balthasar.
Rimandiano in modo particolare allo studio di Rafael Francisco Luciani Rivero, El
misterio della diferencia. Un estudio tipolégico de la analogia como estructura ori-
ginaria de la realidad en Tomds de Aquino, Erich Przywara y Hans Urs von
Balthasar y su uso en teologia trinitaria, Editrice Pontificia Universita Gregoriana,
Roma 2002, pp. 628. Lo studio di R. Luciani & un’opera di riferimento che contri-
buisce a chiarificare la discussione sorta intorno alla concezione balthasariana del-
I’analogia, mostrandone la sua continuita con il pensiero della distinctio realis tomi-
sta e la sua originalita nel fondarla nel mistero dell’amore trinitario. A mo’ di con-
clusione, I'intenzione dell’autore di entrare in dialogo critico con Balthasar offren-
do una «sistematizzazione della controversia balthasariana» non puo certo essere
rimproverata. Ci sembra pero che spesso predomini una condanna senza appello di
alcune opinioni teologiche di Balthasar.

La tesi di Mycek non e certamente 'ultima parola sulla teologia della missione
in Balthasar!.

E. LOPEZ-TELLO GARCiA, Simbologia y légica de la redencion: Ireneo de Lyon,
Hans Kiing y Hans Urs von Balthasar leidos con la ayuda de Paul Ricoeur,
Editrice Pontificia Universita Gregoriana, Roma 2003, pp. 389 (Tesi Gregoriana.
Serie Teologia 102).

Il padre benedettino Eduardo Lépez-Tello Garcia offre al pubblico un approccio
di lettura molto originale e fecondo della nozione teologica della sostituzione vica-
ria di Balthasar, a partire dalla filosofia ermeneutica di P. Ricoeur. Inserito in un
lavoro organico nel quale analizza anche I'impatto della lettura ermeneutica della
redenzione in autori come Ireneo e H. Kiing, I’autore illustra il valore della sua let-
tura, avendo scelto i tre autori in quanto archetipi di una teologia narrativa e del-
I'incarnazione (Ireneo), di una teologia liberale e umanista (H. Kiing), di una sote-

1 Va segnalato che proprio in questi giorni il volume di Mycek & apparso in una seconda edizione aggior-
nata, con un titolo leggermente modificato: Missione di salvezza. Dialogo con la Teodrammatica di Hans
Urs von Balthasar, Wydawnictwo Diecezjalne, Sandomierz 2005.

141



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

Bollettino balthasariano (2003)

riologia della sostituzione (Balthasar). La redenzione viene considerata come un
testo da interpretare. Nella prima parte, «Economia de la salvacién como processo
metafdrico: Ireneo leido a la luz de P. Ricoeur», Ricoeur permette all’autore di leg-
gere ’economia della salvezza in Ireneo come processo metaforico considerando la
dialettica del simbolo che possiede una consistenza reale. In tal modo illustra come
il circolo ermeneutico di Ricoeur offra una comprensione del pensiero di Ireneo in
cui la riflessione teologica ¢ profondamente esistenziale attraverso 'uso dei simbo-
li: «La metafora unisce misteriosamente la vita con la vita futura» (85). La riflessio-
ne simbolico-teologica di Ireneo appare particolarmente feconda per percepire il
valore esistenziale della salvezza che genera nel lettore, attraverso la conversione
di un «processo metaforico» in «processo salvifico», la speranza del futuro (91).
Nella seconda parte, capitolo VII: «Itinerario hermenéutico: el conflicto en Kiing, a
la luz de Ricoeur y su articulacién ulterior en la reflexion», I’autore intende esami-
nare l'opera di Kiing Christ sein a partire da Le conflit des interprétations de
Ricoeur, interpretando la dialettica del soggetto e mostrando come si possano unire
interpretazioni in conflitto. Egli analizza la nozione di conflitto in Kiing alla luce del
pensiero di Ricoeur, costruendo un’articolazione tra interpretazioni opposte per
mezzo del simbolo. I’autore vede la possibilita di conciliare la demitologizzazione
concepita come duplice ermeneutica, distruttiva e costruttiva (in riferimento al
potenziale simbolico) (218). In tal modo & possibile articolare I'assurdita di un padre
che punisce con la figura di un padre misericordioso. Lépez parla proprio della via
larga del simbolo che permette di evidenziare contraddizioni all’interno dell’opera
di Kiing, sottolineando che non si puo affrontare la questione della demitologizza-
zione senza aprirsi attraverso il simbolo alla dimensione escatologica della speran-
za offerta dalla figura paterna del Dio della risurrezione. Nella terza parte, «La alte-
ridad en el corazén del S{ mismo, camino para el intercambio admirable: H. U. von
Balthasar leido en la perspectiva de Paul Ricoeur», I'autore inizia nel capitolo XI a
evidenziare le diverse interpretazioni che offrono G. Marchesi e P. Martinelli circa
I'opera del teologo di Basilea. Mentre, secondo I’autore, Marchesi cristallizza tutto
il pensiero di Balthasar attorno alla sostituzione vicaria per poi trattare della keno-
si, Martinelli considera le difficoltd a concepire una sostituzione senza collocarla
primariamente nella teologia della kenosi (233). Riferendosi alla nozione di sostitu-
zione di Ricoeur, Lopez cerca di risolvere il conflitto d’interpretazione sul concetto
centrale della sostituzione vicaria. Nel capitolo XII analizza le implicazioni soterio-
logiche della filosofia del linguaggio di Ricoeur applicata all’opera di Balthasar. Si
tratta di un capitolo significativo, teso a percepire tutte le sfumature dell’argomen-

142



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

André-Marie Jerumanis

tazione ulteriore dell’autore nella sua lettura ricoeuriana di Balthasar. Nei capitoli
successivi 'autore, seguendo la dinamica di Ricoeur — descrivere, riferire e prescri-
vere —, affronta in modo dettagliato I’azione salvifica della Trinita. Nel capitolo XIII,
descrive dapprima I’azione salvifica nella cornice di Soi-méme comme un autre, per
poi passare al collegamento dell’azione con il suo agente, il Figlio, per via della cate-
goria dell’«ascrizione». La salvezza viene presentata nel contesto della «filosofia
dell’azione», che apre alla nozione della kenosi come modo di «pensare I'iniziativa
divina» che rimanda sempre all’aspetto positivo della donazione. Nel capitolo XIV
I’autore passa dal descrivere al riferire I’azione per mezzo della teoria narrativa di
Ricoeur. L'identita narrativa e il pensiero del «medesimo» permettono all’autore di
illustrare la soteriologia baltasariana. 1) L'identita personale viene affrontata sulla
base dell’argomentazione di Ricoeur che distingue l'identita come idem (che indica
la continuita del medesimo nel tempo; essa viene descritta come relazione: identita
numerica, identita qualitativa e continuita) e l’identita come ipse (che indica la sin-
golarita), tra i quali esiste non solo una dialettica complementare ma anche una dia-
lettica del sé e dell’altro: il Sé dell'uomo & altro da se stesso, e alterita. 2) L'identita
narrativa illustra il modo con il quale Ricoeur cerca a concepire la dialettica tra il
medesimo e I'ipse. L'autore applica al concetto di kenosi in Balthasar la configura-
zione narrativa dell’identita personale. Poiché la configurazione per Ricoeur & con-
cordanza discordante, la kenosi funziona come sintesi dell’eterogeneo (300). Nel
capitolo XV, Lopez si richiama alla concezione ricoeuriana del «medesimo nel cuore
dell’altro» ed entra in dialogo con la nozione di sostituzione in Balthasar. Insiste
sulla prospettiva etica per pensare la redenzione. Come la vita buona con e per gli
altri ¢ il fine ultimo dell’azione, si puo considerarla come il risultato della vittoria
sul mistero dell’iniquita mediante una introduzione nella vita trinitaria — il pro nobis
essendo concepito come un scambio di posto tra il peccatore e Dio (318). Inoltre, alla
luce del concetto di sollecitudine, Lépez mostra come Ricoeur offra la possibilita di
pensare la dimensione dialogale della stima di se stesso che apre alla responsabi-
lita e al soffrire con gli altri, che nel linguaggio baltasariano corrisponde secondo il
nostro autore al «mirabile scambio» (321). Egli distingue una dialettica di primo
grado (reciprocita dell’amicizia) da una dialettica di secondo grado che rimanda
all’alterita e che corrisponde in Balthasar al concetto di alienazione (322) e per-
mette di parlare della responsabilita per I’altro nella missione (323). Inoltre sottoli-
nea come la chiamata alla responsabilita inglobi anche I'idea della sofferenza con
I’altro. «La stima di sé come altro e dell’altro come sé ¢ la formulazione in termini
ricoeuriani del comandamento dell’amore» (328). E la formulazione ermeneutica di

143



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

Bollettino balthasariano (2003)

questa idea di stima-amore come sostituzione. La dimensione interpersonale della
salvezza concepita sulla positivita dell’alterita in Dio permette di pensare I'alterita
sul modello dialogico dell’amore (331). Si capisce cosi come «l’inclusione del pecca-
tore non si realizza per via di un processo dialettico, ma attraverso I'integrazione di
opposti (io-tu) in una fecondita particolare che suppone una “generazione del
bello”, segno della positivita dell’altro in Dio e nella quale la pluralita ha un ruolo
attivo come potenza di attuazione, in particolare come atto congiunto di amore (con-
dilectio)» (332). Lautore conclude rilevando la relazione che ne emerge tra l'etica e
la sostituzione: la vita con e per gli altri & cosi espressione della sostituzione. La vit-
toria sulla morte nell’atto della morte e per Ricoeur servizio per gli altri che si pro-
lunga nella diaconia della comunita (339). La ipseita consiste nell’essere con e per
gli altri, in modo da poter interpretare la morte di Cristo come «puro essere 1'uno
per laltro» (339). Lalterita-sostituzione che nasce nel cuore della ipseita si com-
prende come unita profonda di amore e di liberta che si radica nella vita profonda
della Trinita (340). Nel capitolo XVI, in modo retrospettivo, dopo aver seguito tutto
il processo ermeneutico delineato in Soi-méme comme un autre, Lépez conclude
facendo emergere una nuova prospettiva della teologia di Balthasar. Egli mette in
evidenza come Balthasar vada oltre il contrasto tra idem e ipseita. Secondo Lépez,
la Trinita e archetipo di ogni sostituzione: in tal modo si puo capire che la categoria
della kenosi non & sufficiente per spiegare la soteriologia balthasariana.
L’ermeneutica della sostituzione significa che non ¢ sufficiente ’alterita, ma bisogna
superarla, perché I’alterita nasce da una ipseita. Dal concetto di kenosi non si dedu-
ce logicamente il suo superamento. Dalla nascita dell’alterita nel cuore della ipseita
sorge I’autodonazione in liberta non solo con, ma per I'altro, cosicché il sé & essere
altro distinto da sé, permettendo a questo altro di essere un sé come altro (344). In
tal modo I’ermeneutica del sé di Ricoeur offre la possibilita di comprendere la sote-
riologia di Balthasar. Si puo considerare la vita trinitaria come amore divino che si
dona, la kenosi come riflessione su questo amore e infine la sostituzione stessa come
ermeneutica dell’alterita dell’amore di Dio (345). Nella sua conclusione generale
I’autore rileva che I’ermeneutica di Ricoeur offre la possibilita di pensare e di vive-
re metaforicamente la redenzione. «Balthasar descrive la sostituzione come mira-
bile scambio, che ci offre una metaforologia possibile della redenzione nella quale
la mutualita dello scambio e superata dalla dialettica dell’alterita nello spazio dram-
matico dell’azione congiunta dei co-attori; uno spazio nel quale Dio e gli uomini
ricevono la capacita di attuare in questo dramma... la metafora dell’intercambio si
fonda su una concezione del soggetto come medesimo, capace di essere concepito,

144



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

André-Marie Jerumanis

a sua volta, come ipse-amor responsabile della missione che realizza I’inclusione
degli altri per mezzo della condilezione, riflessivita congiunta dell’amore» (365). Va
rilevato come Lépez noti giustamente che una delle questioni piut difficili da affron-
tare in questa concezione dell’ipseita come logica della redenzione ¢ la questione
ontologica. Egli vede nell’ipseita concepita da Ricoeur come «attestazione» una pos-
sibile ontologia: essere in liberta per gli altri (366). L'ermeneutica teologica per-
mette di affermare che «la sostituzione ¢ la categoria adeguata che permette di pen-
sare la logica di questa ipseita-alterita e la possibilita di vivere la redenzione come
processo di personalizzazione in Cristo» (366). La ricerca di Lopez mostra tutta la
fecondita di una lettura ricoeuriana dell’opera di Balthasar per percepire in profon-
dita I’arricchimento che offre il teologo di Basilea nel pensare il mistero della sal-
vezza radicandolo nel mistero trinitario. Nel dibattito sul pensiero di Balthasar e in
modo particolare sulla sua concezione della kenosi in Dio (Urkenosi), la via propo-
sta da Lépez sulle orme di Ricoeur taglia i ponti con la classica polemica attorno a
Balthasar sulla vita intratrinitaria, offrendo una pista per integrare la kenosi nella
teologia dell’amore e per capire che I'alterita nasce sempre da una ipseita. Dire che
I’essere divino & dinamico non significa che c¢’e progresso in Dio, significa che Dio e
vita dinamica eterna, nel quale ciascuna delle persone & in quanto si dona. Una tale
lettura ricoeuriana necessita certamente di una previa assimilazione del suo pen-
siero e di un atteggiamento aperto verso una riflessione non sistematica che puo
generare qualche difficolta. Per coloro che sono abituati a dialogare criticamente
con Balthasar a partire dalla philosophia perennis, lo studio di Lépez sembrera una
provocazione, che a nostro avviso non si deve troppo rapidamente respingere, ma
dalla quale invece lasciarsi interpellare in quanto permette di dialogare con
Balthasar a partire dal pensiero postmoderno stesso, utilizzando gli strumenti della
filosofia del linguaggio e dell’ermeneutica.

I. RaGuz, Sinn fiir das Gott-Menschliche. Transzendental-teologisches
Gespriich zwischen den Asthetiken von Immanuel Kant und Hans Urs von
Balthasar, Echter Verlag GmbH, Wiirzburg 2003, pp. 546 (Bonner Dogmatische
Studien 36).

I giovane teologo croato Ivica Raguz ci offre nel suo studio sull’estetica di Kant
e di Balthasar un approccio molto originale che tenta di far dialogare filosofia e teo-

logia. Agli studiosi del pensiero di Kant ricorda I'importanza della sua estetica per
una filosofia della religione e invita i teologi ad assumere non solo la teoria della

145

—



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

Bollettino balthasariano (2003)

conoscenza e l'etica kantiana, ma ad integrare la sua estetica trascendentale. Per
gli studiosi di Balthasar & un invito a non dimenticare la sua estetica teologica che
attraversa tutta la sua opera (25). Nella prima parte, «Sinn fiir das Gott-
Menschliche in der “Kritik der Urteilsktaft”», I'autore presenta 1’estetica trascen-
dentale ne La Critica del Giudizio di Kant, ricordando come per il filosofo di
Konigsberg esistono una speranza e un senso immanente al mondo. «La speranza
deve aver senso per il mondo, per avere senso per 'uomo» (469). E proprio nell’e-
sperienza estetica che attraversa la dinamica del “di piti” della sua ragione che 'uo-
mo scopre l'unita significativa con se stesso e con il mondo (19). «Nell’esperienza
del bello 'uomo si sente unito con la natura e sperimenta la totalita del mondo in
armonia con se stesso; nel sentimento del sublime I'uomo malgrado i limiti della
natura esperimenta la legge morale come grazia...» (470). La terza critica di Kant
prepara l'uomo alla religione in quanto il mondo viene percepito come grazia.
L'autore interpreta la Critica del giudizio come una critica della speranza umana
che apre secondo lui ad una comprensione piut completa di tutto il pensiero filosofi-
co kantiano e in modo particolare della sua concezione della religione (472). Nasce
cosi la possibilita di un altro fondamento per una filosofia della religione che va oltre
la Critica della Ragion pura e la Critica della Ragion pratica, offrendo il punto d’ag-
gancio per un tentativo di dialogo nella seconda parte del suo lavoro con I'estetica
teologica di Balthasar. L'autore e cosciente che la dinamica balthasariana & contra-
ria a quella di Kant, nel senso che si tratta di accogliere il senso dato dall’alto per
I’humanum e il divinum in Gesu Cristo. L'autore evidenzia che per Balthasar la con-
cezione del rapporto tra Dio e mondo & determinata dal suo approccio all’analogia,
che & analogia di proporzionalita e di attribuzione (480). L'estetica trascendentale
di Balthasar non analizza I’esperienza del bello a partire dal soggetto, ma come pro-
prieta dell’essere. Nella terza parte della sua ricerca, «Epilog- Versuch einer kriti-
schen Verbindung der kantischen mit Balthasars transzendental-theologischer
Asthetik», Raguz tenta un dialogo tra le due visioni a partire dai loro punti forti e
deboli. Mentre a Kant ’autore rimprovera il suo fenomenismo e a Balthasar il suo
oggettivismo, riconosce tuttavia il valore kantiano del soggetto autonomo e il valore
balthasariano dell’'unita organica tra il divinum e I’humanum. A Kant viene impu-
tata la debolezza di un pensiero che si limita all’analogia proportionalitatis con il
rischio di rimanere al livello fenomenologico, aprendo la strada a una disontologiz-
zazione dell’estetica, e di considerare la moralita, I'idea di Dio e il senso del mondo
come irreali (477). A proposito di Balthasar I’autore denuncia I’atteggiamento pre-
valentemente negativo verso l'estetica di Kant, sottolineando cosi una forma di
incoerenza che tradirebbe il suo metodo integrativo; non esita infatti ad affermare:

146

—



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

André-Marie Jerumanis

N

«Pensiamo che 'estetica teologica trascendentale di Balthasar e significativa per
I'uomo contemporaneo solo se si lascia fecondare dall’estetica kantiana» (464). A
Balthasar vengono inoltre rimproverati un oggettivismo esagerato e una concezio-
ne passiva dell’'uomo che rischia di essere manipolato dalla Chiesa e dalla societa in
nome di un’obbedienza all’ordine oggettivo (483). Raguz sviluppa una filosofia este-
tica della religione nella quale cerca di liberare Balthasar dal suo oggettivismo e
Kant dal suo soggettivismo. Inoltre mostra come una teologia che si fondi sull’este-
tica teologica & essenzialmente una teologia del senso (sentimento). Da qui il titolo
del suo libro, «Senso per il divino e 'umano», che puo anche significare sentimen-
to per il divino e I'umano. L’autore & dunque convinto che I'estetica dei tempi
moderni & un locus teologicus per la teologia fondamentale odierna. Per quanto
riguarda la critica mossa a Balthasar, se e vero che una certa passivita dell’'uomo
sembra a prima vista emergere, e altrettanto vero che un approfondimento della
santa indifferenza ignaziana e un riferimento all’epistemologia dell’autore nella
Teologica 1 rivela che Balthasar ¢ attento alla bipolarita dell’oggetto e del soggetto.
Inoltre la sua concezione della Erblickungslehere mostra una partecipazione del
soggetto nel processo della conoscenza. Ci sembra che I'affermazione, secondo la
quale I'uomo contemporaneo segnato dalla rivoluzione antropologica copernicana
non e piu in grado di accogliere un discorso estetico significativo a partire dall’im-
postazione balthasariana (che apparterrebbe ad una concezione premoderna) che
privilegia ’essere, meriti alcune riserve. A Balthasar viene rimproverato di favori-
re un certo elitarismo, mentre la maggioranza non e piu in grado di pensare a par-
tire dall’oggetto (488). Ma & proprio nel nome della verita che precede ogni uomo
che Balthasar, partendo dalla sua metafisica dell’infanzia, sviluppa un pensiero ben
radicato nell’esperienza dell’'uomo d’ogni epoca e anche dell’'uomo postmoderno.
Infatti Balthasar parte da una comprensione dell’essere come dono. Ci potremmo
chiedere se I'autore non legga troppo facilmente come segno dei tempi la chiusura
all’essere da parte dell’'uomo di oggi, dimenticando che 'uomo che viene preso in
considerazione e I'uvomo occidentale postmoderno, mentre il pensiero africano o
asiatico rimane piu aperto all’ordine cosmico e a un certo concetto dell’essere (488).
Inoltre il ritorno del religioso sotto la forma della new age e il rifugio nell’anonima-
to di un Essere senza volto non & in un certo senso che una reazione contro un sog-
gettivismo chiuso, che giustamente non e piu capace di offrire senso alla vita.
L'ultimo capitolo dell’epilogo che rappresenta la conclusione della ricerca svolta da
Raguz merita di essere menzionato in quanto lodevole tentativo di integrazione teo-
logica dell’esperienza del bello e del sublime. In effetti ci offre un’estetica teologica
che cerca di integrare la proposta kantiana partendo dall’esperienza del bello e del

147

—



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

Bollettino balthasariano (2003)

sublime della persona di Gesu Cristo che radicalizza ogni esperienza del bello e del
sublime, integrando I’esperienza della drammaticita della ricerca di senso da parte
dell'uomo. L’autore permette a una certa teologia che s’ispira alla filosofia trascen-
dentale kantiana di non accontentarsi solo dell’epistemologia di Kant e della sua
teoria morale, invitandola a prendere sul serio il valore del gusto estetico, aprendo
cosi all'uomo contemporaneo I’esperienza del senso a partire dall’esperienza della
sensibilita per il bello e il sublime.

D. OETTLER, In der Spur des Anderen. Motivationtheoretische Uberlegungen
anhand von Emmanuel Levinas und Urs von Balthasar, Lit Verlag, Miinster-
Hamburg-London 2003, pp. 91 (Pontes Band 17).

Dietrich Oettler esamina nel suo breve studio il rapporto tra il sapere e ’agire
nel desiderio di superare ’aporia esistente tra di loro. Parte dalla constatazione del-
Iinsufficenza del sapere per generare un comportamento morale. Nel primo capi-
tolo, «Analyse der Aporie zwischen Wissen und Handeln», ’autore passa in rasse-
gna diversi modi di considerare nella storia della filosofia morale la relazione tra la
conoscenza e l’azione, a partire dall’etica delle virtu di Platone, mostrando come la
conoscenza della virtt non conduca automaticamente alla virtli, per analizzare in
seguito il tentativo kantiano di fondare la morale nella ragion pratica distinguendo
il principio del giudizio (principium diudicationis) dal principio di esecuzione (prin-
cipium executionis) e cosi la norma della motivazione. Anche se I’evidenza della
ragione nella conoscenza della norma e per Kant il fondamento del dovere, I’auto-
re sottolinea che mai come nell’epoca contemporanea, contrassegnata da una fidu-
cia totale nella razionalita, abbiamo assistito a barbarie di una tale ampiezza che
I'uomo di oggi dubita della sua propria ragione. Una terza prospettiva viene offerta
dall’opera di Adam Smith che vede nella motivazione economica e dunque nella
forza dell’interesse proprio un tentativo di fondare la morale in una societa con-
traddistinta dallo sviluppo industriale. Ma anche in questa visione Oettler sottolinea
la difficolta nello stabilire cido che & veramente buono e come non basta il riferi-
mento all’«osservatore neutrale» della coscienza che rimane legato alla logica della
realta economica. Nemmeno una quarta prospettiva, chiamata «istituzionale», rie-
sce a risolvere la situazione in quanto il sistema economico liberale moderno richie-
de un minimo di regole per il suo funzionamento, per cui si assiste a una tensione
ambivalente tra il sapere e I’agire morale. L'impossibilita di dare una risposta sod-
disfacente conduce I’autore a imboccare la strada della metaetica (o protoetica). Nel

148

—



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

André-Marie Jerumanis

secondo capitolo, «Die Protoethik als universaler Weg aus der Aporie zwischen
Richtschnur un Triebfeder (Emmanuel Levinas)», Oettler trova nel pensiero di
Levinas un modello per concepire la relazione tra la conoscenza e I’agire secondo
la prospettiva dell’Alterita, cosi da definire I'identita dell'uomo, e non secondo
un’approccio egologico dell’essere umano. Prima di essere libero, 'uomo ¢ costitui-
to nella sua liberta in quanto essere responsabile che risponde all’interpellazione
dell’altro. E questa secondo Oettler una via per fondare le norme nella prospettiva
levinasiana. Egli mostra come per Levinas non sia primaria la questione della moti-
vazione, ma la passivita intesa come accoglienza filiale del volto dell’Altro. Allo stes-
so modo la questione della normativita viene intesa come una disponibilita acco-
gliente del bene che si manifesta nel volto dell’Altro. Inoltre per Levinas la questio-
ne della normativita non si concepisce senza la domanda implicita dell’Infinito.
Oettler sottolinea bene che I'apertura all’altro significa anche essere immersi in una
relazione con gli altri e in tal modo con I’Altro. Cosi per Oettler Levinas offre una
via per pensare la relazione tra la norma e la motivazione in modo dialogale e non
come contrapposizione. Passivita (accoglienza) e obbedienza all’Altro ritmano la
struttura dell’etica levinasiana. Questo modello, che non parte dall’ego ma dall’al-
tro, e dunque per I'autore una via per superare I’aporia tra norma e motivazione.
Tuttavia Oettler si chiede come sia possibile approfondire all’interno del dinamismo
dell’alterita la traccia della trascendenza, senza l'incarnazione dell’Altro, cosa che
Levinas nega. E la questione dell’'Universale concreto che viene posta da Oettler e
che lo spinge a guardare nella direzione della teologia cristiana, in modo particola-
re quella di von Balthasar. Percio nel terzo capitolo, «Jesus Christus als die Spur des
Vaters — die Frage nach dem universalen und zugkleich konkreten Weg aus der
Aporie zwischen Richtschnur und Triebfeder», Oettler definisce la relazione tra
Levinas e Balthasar come «nachgeordnetes Miteinander» esprimendo cosi la subor-
dinazione reciproca. «I due pensatori sono nel loro modo proprio animati dal
mistero dell’Altro» (70), senza dimenticare le differenze che esistono tra di loro.
Lalterita in Balthasar viene definita a partire dell’Alterita cristica che chiama 1'uo-
mo a uscire da sé nel dono di sé agli altri, all’Altro, a Dio. Oettler in maniera molto
originale considera che la gloria della figura della rivelazione & una mediazione pos-
sibile tra Levinas e Balthasar. L'autore evidenzia infatti in Levinas l'idea della gloria
dell’Infinito che & glorificato dal soggetto quando si mette a sua disposizione e rende
testimonianza all’Altro nell’altro (75). Proprio in questo dinamismo della testimo-
nianza del Figlio che glorifica il Padre, Oettler mostra la similitudine tra Levinas e
Balthasar, ma anche il compimento che permette al teologo svizzero di pensare
I’Universale concreto. E questo appare in tutta evidenza nella teologia della missio-

149

—



RTLu.1.2005.gxd 10.3.2005 16:22 Pagina %jf

Bollettino balthasariano (2003)

ne di Balthasar, che costitusce il fondamento per elaborare una visione dell’Alterita
a partire dalla missione di Cristo. Oettler vede proprio nella teologia della missione
una via per uscire dall’aporia tra la norma e il desiderio. Riferendosi alle «Nove tesi
per un’etica cristiana», I’autore mostra come per Balthasar il dovere sia un poter
fare in Cristo. In Cristo viene superata I’aporia tra la Norma e la motivazione. E in
lui che il cristiano ¢ chiamato e reso capace di vivere la sua propria missione sul
modello di Cristo, I'Universale concreto.

Benché lo studio di Oettler sia breve, non possiamo non riconoscerne il valore,
in quanto e teso a creare ponti tra universi diversi, offrendo al pensiero di Balthasar
I'immagine non solo di compimento nella ricerca di un’etica dell’alterita, ma anche
di richiamo del valore del volto altrui alla luce del volto cristico.

150



