RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:27 Pagina$5

Contributi RTLu X (3/2005) 425-451

Peccato, Croce ed Eucaristia
in Hans Urs von Balthasar

Luca M. Di Girolamo
Pontificia Facolta Teologica «Marianum» (Roma)

Introduzione

All’interno della grande produzione teologica di Hans Urs von Balthasar (1905-
1988) — del quale ricorre quest’anno il centenario della nascita — non poche volte
ritroviamo temi in cui cristologia, antropologia e teologia sacramentaria si trovano
in profonda unitda armonizzati in un pensiero che, seppur non sistematizzabile,
appare quanto mai ricco e complesso.

Parlare di von Balthasar, lo sappiamo, significa venire a contatto con una perso-
nalita la cui poliedricita — riguardo ai suoi interessi e alla sua formazione umanisti-
ca, musicale e letteraria — ben si riflette sulla quantita dei suoi scritti.

In questo nostro contributo cercheremo di porre in rilievo e in connessione alcu-
ni aspetti legati a tre campi di indagine della teologia balthasariana: il peccato del-
I'uomo, la Croce di Cristo ed il Sacrificio Eucaristico. Tre momenti dell’'unica
Rivelazione di Dio ai quali abbiamo dedicato le tre parti nelle quali articoliamo il
nostro discorso.

1. Il dramma del peccato

11 contesto antropologico entro il quale si pone la trattazione del tema del pecca-
to & dominato in von Balthasar dalla triplice sequenza: liberta, potere e male. Una
liberta che non ha nulla a che vedere con quella che deriva dalla fedelta all’unica
Verita (cfr. Gv 8,31), ma che si qualifica come idolatria, anzitutto dell'uomo per sé
stesso. Egli, dotato di liberta finita, non puo presumere di eludere il fondamento suo
proprio che rappresenta, al contempo per la sua costituzione ontologica, il comple-
tamento stesso inteso come dono e non come opera delle proprie mani.

425



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:27 Pagina$6

Peccato, Croce ed Eucaristia in Hans Urs von Balthasar

Parlare di dono significa apertura ad un-altro-da-sé per una realizzazione com-
pleta ed & proprio per questo che la creatura riconosce un rapporto di dipendenza
con il Creatore. Vi & percio coscienza di tal dipendenza soprattutto nel fatto che essa
«non puo identificarsi con I'assoluto essere ma cogliersi solo come una «immagine»
di questo assoluto verso il quale e in relazione necessaria come all’inafferrabile «da
dove» e «a dove»l.

Attingendo a motivi kierkegaardiani, von Balthasar illustra questo rapporto di
dipendenza della creatura al Creatore quando, pur affermando che I'lo & essenzial-
mente liberta che costituisce il sostrato stesso della sua autocoscienza, egli ricono-
sce che tale autocoscienza non e da lui autoposta ma rimanda ad altro «in cui sol-
tanto si pud raggiungere equilibrio e quiete»2.

E un atteggiamento di profonda umilta che permette all'uomo il riconoscimento
della propria finitezza. La liberta si situa entro due poli costituiti dall’autocoscienza
(autopossesso) e dall’apertura all’Assoluto: un rapporto io-Tu in cui il riconoscimen-
to di cui si parlava piu sopra e il punto di partenza.

Il discorso viene precisato ulteriormente da von Balthasar nella sua analisi del
rapporto tra madre e bambino, rapporto che indica in modo ottimale il risveglio del-
I'io attuato dal confronto con il tu e nel quale sono sintetizzati — in modo analogico
— la comunione e 'autonomia esistenti tra Dio e I'uomo, per cui «il bambino non
diventa mai la madre e la madre mai il bambino»3.

Piu avanti von Balthasar descrivendoci I’analogia tra i due rapporti (madre-
bambino; uomo-Dio) osserva che alla madre

«il suo bambino le appartiene e non e tuttavia sua creatura, bensi e creazione di Dio; per

questo ’amore che ella ha per il bambino, e 'amore al quale ella lo chiama, & il suo stes-

so amore materno e tuttavia non e una proprieta, ma e una specie di prestito che ella ha

dal vero possessore di ogni amore (...) Come c¢’¢ un intervallo tra la nascita del bambino e

il suo primo atto spirituale, nel quale con gratitudine risponde al sorriso della madre con

un sorriso che la riconosce, cosi, fra la creazione dell'uomo da parte di Dio e la consape-

volezza, che si fa strada nell'uomo, d’essere chiamato da Dio per grazia, c¢’e¢ ugualmente
un intervallo, durante il quale sta gia di fatto in un rapporto con Dio poiché & sua creatu-

ra, e tuttavia non possiede ancora il rapporto completo per il quale e stato creato e gene-
rato»4.

1 H. U. VON BALTHASAR, Teodrammatica, Milano 1986, vol. IV, 129.
2 Jbid., 135. Sono pagine di commento a La Malattia mortale.
3 H. U. VON BALTHASAR, Il movimento verso Dio, in ID., Spiritus Creator, Brescia 1985, 17.

4 Jbid., 25.

426



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:27 Pagina$7

Luca M. Di Girolamo

A questo punto si insinua la possibilita del peccato, cioe del compiere il male e
cio implica necessariamente un “poterlo fare”. Discendendo dalla liberta, o meglio,
trovandosi ad essa saldato, il potere non e in sé cattivo, ma esso si trova ad essere
«’istanza e il campo per la decisione, e per le decisioni definitive: tra Dio e il demo-
niaco».

Il potere cattivo e il male non sono altro che forze che fanno scomparire il Tu
Assoluto nell’io ed e qui I’essenza piu profonda dell’idolatria della quale si faceva
cenno all’inizio: il porre sé stessi come unita di misura del bene, evento che ha avuto
la sua manifestazione paradigmatica nel Peccato Originale.

1.1. 11 Peccato Originale
La drammatica situazione di progressiva decadenza dell'uomo trova nel Peccato
Originale la sua origine ultima6. Qualificandosi come decisione contro Dio, esso indi-
ca anche una estromissione da uno stato originario di vita che era stato offerto da
Dio all'uomo nell’Eden. Di tale status iniziale, von Balthasar ci da una descrizione
dalla quale si puo comprendere la gravita del fatto?. Caratteristica centrale degli
inizi & un’obbedienza dell'uomo a Dio che & un unicum con la sua signoria sul
mondo. Nota infatti il nostro autore, riferendosi alla persona di Eva:
«l’obbedienza era per lei 'ordine stesso: lei obbediente a Dio e cosi ogni ente obbediente
all'uomo. Questo ordine era cosi chiaro, cosi evidente, che non esigeva alcuna riflessione.
Niente era pitt semplice di questo ordine, poiché in esso gli uomini servivano Dio, e tutto il
resto serviva gli uomini. Era un’obbedienza che non costava sforzo perché ad Adamo ed
Eva non veniva in mente di contrapporre la propria volonta a quella di Dio. La loro volonta
era semplicemente identica con questa obbedienza, era solo lo strumento per obbedire e
in forza di tal concordia con Dio essi si sentivano sovranamente liberi nella creazione. La

loro liberta era protetta all’interno da questa obbedienza, e questa era a sua volta servi-
zio a Dio, nella fiducia, gratitudine e amore. Era sostanzialmente fede»8.

Un’obbedienza che, percio, non & opposizione alla liberta dell’'uomo, quest ulti-
ma da sola non puo essere ragione di deviazione. Come causa di tal caduta & I'in-

5 H. U. VON BALTHASAR, Teodrammatica, vol. IV, 137. Nel suo volume sull’antropologia balthasariana, E.
Babini, parlando della liberta come potere di fare, mostra la sua positivita di fondo essendo essa inseri-
ta nel quadro della Creazione. Tuttavia, a partire da Gn 3, «la liberta umana chiamata a scegliere ha la
possibilita di separare 'uno dall’altro il potere e la bonta, che nel piano originario del Creatore sono inti-
mamente uniti», E. BABINI, L’antropologia teologica di Hans Urs von Balthasar, Milano 1988, 136.

6 Da segnalare su questo tema il volume di R. CARELLL, La liberta colpevole. Perdono e peccato nella teolo-
gia di Hans Urs von Balthasar, Milano 1999.

7 Cfr. H. U. voN BALTHASAR, Gli stati di vita del cristiano, Milano 1985, 83.

8 Ibid. I corsivi sono nel testo.

427



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:27 Pagina$8

Peccato, Croce ed Eucaristia in Hans Urs von Balthasar

tervento di una terza forza gia in sé corrotta (il serpente) che si avvicina alla liberta
umana in atteggiamento tentatore. Satana, il diavolo, colui che “divide” inizia qui la
sua opera di disgregazione in forza di una malizia che «consiste nel fatto che pre-
senta la verita di Dio come qualcosa che dovrebbe essere aperto all'uomo in base
all'impulso conoscitivo naturale, ed anche come qualcosa che potrebbe venir cono-
sciuto col puro sapere e senza l’atteggiamento della fede»9. Si comprende allora la
densita delle tre fortissime parole di Gen 3,5: eritis sicut Deus, dalle quali inizia la
divisione, difatti «astutamente il serpente fa si che il divieto getti la sua ombra su
tutti gli alberi. Egli fa si che la liberta dell’obbedienza appaia come sottrazione del
potere sovrano su ogni creatura»10.

La natura perversa del serpente si insinua in un quadro di completezza gioiosa
uomo-donna sotto lo sguardo vigile di Dio. Per la prima coppia, la nudita non costi-
tuisce problema anzi Adamo — come ci riferisce la Genesi — una volta che la donna
e stata tratta da lui, ne prova compiacimento (cfr. Gen 2,23), logica conseguenza del
fatto che «I’'uomo &, nella creazione compiuta, una “unita duale”, “due realta diver-
se ma inseparabili 'una dall’altra, di cui I'una & la pienezza dell’altra, entrambe
ordinate a una unita definitiva inafferrabile”»11. Alla gioia e alla partecipazione
piena alla creazione si oppone un atto che, seppur istigato, frantuma 1’ordine origi-
nario: si aprono gli occhi ad entrambi e si accorgono di essere nudi, si accorgono
cioe di aver a che fare con qualcosa che prima non era loro connaturale. La nasci-
ta del pudore, nota von Balthasar, indica questa situazione nuova e terribile nella
misura in cui esso costituisce una risposta al disordine derivato dalla trasgressione
del divieto di mangiare dell’alberol2.

Ma questo meccanismo di “pudore” non fa altro che evidenziare lo squilibrio che

9 H. U. voN BALTHASAR, Teologica, vol. I, Milano 1989, 260.

10 T1. U. vON BALTHASAR, Gli stati di vita del cristiano, 83. In un altro luogo della sua opera, von Balthasar
osserva che: «il serpente svolge quindi una specie di teoria antropologica della conoscenza, mentre la
verita della conoscenza mondana diviene comprensibile solo sulla base di una teoria teocentrica», H. U.
VON BALTHASAR, Teologica, vol. I, 260. Sul carattere diabolico della promessa di Gn 3,5 si sofferma A.
Gesché il quale osserva che la perversita del demonio sta «non tanto d’ingannarci sul bene da conquista-
re (¢ bene ottenere la conoscenza del bene e del male), ma di farci credere che il peccato sia il modo giu-
sto per accedere ad un bene. I precisamente cosi che il peccato ci fa male (in tutti i sensi dell’espressio-
ne): ci distoglie dai nostri fini. Una volta di pit1 la questione non & semplicemente morale e soggettiva, ma
metafisica ed oggettiva. Una volta di piu, bisogna dire che il male ¢ in eccesso (¢ la figura stessa del
Demonio), mentre nell’'uomo non & che una forma di mancanza (defectus), ed ¢ gia abbastanza», A.
GESCHE, Il Male, Cinisello Balsamo 1996, 76.

11 H. U. voN BALTHASAR, Teodrammatica, vol. II, Milano 1992, 345. Qui il nostro autore riprende e cita alcu-
ne frasi di A. FRANK DUQUESNE, Création et Procréation, Paris 1951, 42-46.

12 Cfr. H. U. vOoN BALTHASAR, Gli stati di vita del cristiano, 87.

428



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$9

Luca M. Di Girolamo

il peccato ha provocato tra verginita e fecondita (e che sara recuperata dalla Madre

di Dio13). Per comprendere il guasto venutosi a produrre, von Balthasar dipinge il

rapporto dei nostri progenitori in cui
«la verginita non significa nell’Eden rinuncia, bensi pienezza dell’amore, forma di perfet-
ta fecondita, che nel suo adempimento richiede tanto poco abnegazione dolorosa quanto
poco nell’adempimento dell’obbedienza di fede giaceva un atto doloroso di abnegazione
nei confronti della liberta di scelta tra bene e male. Cosi era costituito ’ordine originario.
Se pero adesso che il peccato lo manda in frantumi gli istinti del corpo fuoriescono nudi e
crudi dai velami dell’anima, questo porta alla nascita del pudore. Né I'istinto stesso né il
pudore sono cattivi. Ma e cattivo il disordine che lascia uscir fuori gli istinti e rende neces-
sario il pudore corporale come risposta a cio»14.

Anche per il pudore percio si attua una distorsione, da innocenza esso diviene
mezzo con il quale nascondersi, ma si tratta anche qui di un fallimento: questo tipo
di pudore non riesce ad occultare la verita stessa dell’atto peccaminoso in quanto
Dio ¢ a conoscenza del fatto e punisce, nel modo che sappiamo, questa smodata
curiosita dell’'uomo. Curiosita ed idolatria si saldano nella situazione concreta del-
I'uomo che e voluto andare “oltre” presumendo di fare a meno di Dio ed ora ne spe-
rimenta gli svantaggi, primo fra tutti quello della propria finitezza. «La rottura del
Patto istigata dal serpente — nota il teologo svizzero — e consumata dalla donna e
dall’'uomo, e irreparabile per la creatura umana»15 e di qui si dipana tutta una
discendenza in cui il peccato, una volta commesso, si prolunga necessariamente in
quanto I'uomo si muove in uno stato ormai decaduto, ma tende sempre a riconqui-
stare la posizione originaria. Prolungamento che e da attribuirsi alla concupiscen-
za che vede 'uvomo sempre in lotta, lungo tutto I’arco della sua esistenza.

La perdita dello stato originario provoca percio una sfasatura, «una inadegua-
tezza della natura rispetto alla grazia concepita per essa, quindi anche una forma
di morte originariamente non concepita per essa, che ora, quando non sia assunta
dalla grazia della morte di Cristo, & un morire via da Dio»16. Alla morte puramente
biologica si accompagna una serie di eventi (i peccati) che non fanno altro che divi-
dere I'uomo da Dio, in quanto ratificano I’azione di Adamo. Ecco la vera diabolicita
sulla quale tuttavia si staglia la vittoria di Cristo17.

13 Cfr. ibid.

14 Jbid., 86-87.

15 H. U. VON BALTHASAR, Teodrammatica, vol. IV, 171.
16 [bid., 174.

17 In merito si veda la profonda e poetica riflessione del nostro autore contenuta nell’articolo significativa-
mente intitolato La Vittoria, in Humanitas 19 (1964) 289-292.

429



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$0

Peccato, Croce ed Eucaristia in Hans Urs von Balthasar

La diabolicita intesa come divisione dettata dall’idolatria (che & essenzialmente
infedelta) si viene a collocare sempre in un contesto di alleanza, tale ¢ quella armo-
nica della creazione e, analogamente, la ritroviamo negli eventi dell’esodo, quando
al Dio che stipula il Patto, il popolo preferisce il vitello d’oro, operando quella «sosti-
tuzione del Dio troppo vicino e terribilmente esigente con I'immagine ed il simbolo
della forza e della fecondita terrene, cui volentieri si “sacrifica” e davanti a cui si
puo “mangiare e bere” in pace per poi “darsi al divertimento” (Es 32,6)»18.

Non a torto von Balthasar parla di «esistenziale del vitello d’oro» ponendolo in
relazione con il no della prima coppia umana; un no che & «diretto verso il volto non
ancora coperto ed estraniato del Dio di grazia; e infedelta ed ingratitudine non scu-
sata dalla successiva incapacita di comprensione dell’'uomo estraniato»19. Proprio
questo esistenziale attraversa tutta la storia quale ponte che collega in un’unica sto-
ria di peccato — che sta «nell’inconcepibile rifiuto di una risposta di amore all’incon-
cepibile offerta di un amore eterno»20 — tutta 'umanita con il primo Adamo.

La storia percio ¢ scandita da eventi successivi sui quali von Balthasar torna
spesso nei suoi scritti e mediante i quali fa comprendere la gravita del Peccato
Originale e la dipendenza da esso.

1.2. Gli effetti del Peccato Originale

Pur nella sua incomprensibilita, il Peccato Originale si rende pili percepibile
guardando il contesto entro il quale I'uomo e chiamato a vivere e ad agire. Un con-
testo di disordine che si mostra nella sua forma piu grave nella perdita stessa del
senso di peccato. Su questo tema — entrato nel magistero e fatto proprio da Giovanni
Paolo II nella sua Reconciliatio et pcenitentia?! — von Balthasar, gia negli anni °70 si

18 H. U. VON BALTHASAR, Gloria, vol. VI, Milano 1980, 186. Anche per il vitello d’oro, osserva il nostro autore,
come ¢ accaduto in Gn 3, la collera di Dio & grande, mediata pero qui dalla persona di Mose che la mostra
in tutta la sua terribilita al popolo e che la incarna nel gesto di rompere le tavole della Legge.

19 [bid., 187.

20 Jbid. Proprio la consistenza di questo amore eterno di Dio ¢ la motivazione della durezza con la quale -
anche in successivi testi del Levitico e del Deuteronomio — vengono formulate le maledizioni e i castighi.
«Il bene del patto — osserva ancora von Balthasar - & cosi grande, che solo le maledizioni piu distruttive
possono richiamarlo in termini negativi», Gloria, vol. VI, 188.

21 Al n. 18 di questa Esortazione Apostolica, il Papa individua e descrive dettagliatamente le cause del decli-
no del senso del peccato da lui ritenuto, sulla base degli insegnamenti di Pio XII, «il peccato del secolo».
Secolarismo e relativismo storicistico sono i due grandi responsabili di questo degrado dal quale purtrop-
po non sono esenti (e complici) anche alcune tendenze interne alla Chiesa. Cfr. Giovannt PaoLo II, Recon-
ciliatio et pcenitentia n. 18, in Enchiridion Vaticanum (= EV nelle note), Bologna 1985, XI/1127-1133.

430



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$l

Luca M. Di Girolamo

esprimeva nel suo volume Punti fermi22 e, in modo piu deciso nelle sue famose Nove
tesi per un’etica cristiana facendo notare come sia presente un elemento demonia-
co (al quale I'uomo deve resistere fortemente) che si manifesta in una sorta di gnosi
che conduce alla semplificazione/decolpevolizzazione del peccato avvalendosi di
strade e metodi desunti dalla psicologia e dalla sociologia?3.

Ma von Balthasar individua anche un’altra motivazione che favorisce la perdita
del senso del peccato ravvisabile cioe «nell’oblio quotidiano di Dio di coloro a cui le
cose vanno bene, che si ritengono persone decenti, quantomeno tali che, misurate
sull’ambiente, non commettono nulla di vistosamente peccaminoso e che, svegliate
dal loro letargo da un dolore improvviso, si rendono intimamente conto della loro
esistenza»24.

Il male, entro il quale si inscrivono i comportamenti dell’'uomo (cfr. Rm 5,12), evi-
denzia in questa dimenticanza del senso del peccato il punto di incontro di due linee:
la prima che consiste nella deformazione dell’Ordo Essendi, la seconda nel guasto
che si verifica non solo nella natura stessa dell’'uomo, ma nel rapporto di quest’ul-
timo con Dio25. Un recupero ed un orientamento puo essere rappresentato dal dolo-

22 Due sono le ragioni che conducono alla svalutazione e all’annebbiamento del senso del peccato e sono
chiaramente collegate. Da un lato l'indifferenza e, per altro verso, la cosiddetta «norma del collettivo».
Nel loro insieme esse contribuiscono a formare un’atmosfera nella quale & presente una «penombra sini-
stra che tutto avvolge cosi potente che anche cio che una volta era considerato cristianamente “peccato”
e sembrava quindi avere ancora tutto il peso di una responsabilita inappellabile, svanisce ora nell’irre-
sponsabilita», H. U. VON BALTHASAR, Punti fermi, Milano 1972, 250.

23 «La presenza dell’amore assoluto nel mondo da al “no” colpevole dell'uomo la dimensione ulteriore di un
“no” demoniaco, pitt negativo di quanto I'uomo possa averne coscienza e che lo porta dentro alla voragi-
ne dell’anticristo (cfr. le bestie dell’Apocalisse e cio che Paolo dice delle potenze del cosmo). A questo il
cristiano deve opporsi con le “armi di Dio” (Ef 6,11) prendendo parte al combattimento di tutta la Chiesa
del Cristo. Questo elemento demoniaco si esprime soprattutto in una gnosi presuntuosa e senza amore
autoesaltantesi e coestensiva all’agape sottomessa a Dio (Gn 3,5). Essa gonfia anziché esaltare come I'a-
more (1 Cor 8,1; 13,4). Poiché questa gnosi si rifiuta di guardare alla norma concreta e personale essa
considera il peccato come un semplice shaglio nei confronti di una legge e di un’idea sforzandosi di decol-
pevolizzarlo sempre piu ricorrendo ai mezzi della psicologia, della sociologia...», H. U. VON BALTHASAR,
Nove tesi per un’etica cristiana, in La Rivista del Clero Italiano 56 (1975) 725-726.

24 H. U. VON BALTHASAR, Teodrammatica, vol. IV, 171. Ad un’analoga visione — tracciata in ambito familiare e
svolta sul piano filosofico — arriva anche G. Marcel in un suo saggio intitolato 7/ voto creatore e facente
parte del volume Homo viator. Sotto 1’espressione «amare la vita», osserva il filosofo francese, si nascon-
de, in realta, il suo sfruttamento (in tutte le sue forme) e non il servizio ad essa. Cfr. G. MARcEL, Il voto
creatore, in Ip., Homo viator, Roma 1980, 133.

25 [n un articolo di risposta a L. Boros, von Balthasar considera insufficiente vedere il peccato come priva-
zione di essere in quanto tale posizione & filosofica e come tale non riesce — nei suoi ragionamenti — a
coprire la densita del messaggio biblico. Difatti esso & molto pilt ampio e va a toccare il vero nucleo del
peccato che consiste nella perdita della relazione personale con Dio. Cfr. Von Balthasar antwortet Boros,

431



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$2

Peccato, Croce ed Eucaristia in Hans Urs von Balthasar

re sebbene esso non sempre viene compreso e puo far scaturire un ulteriore allon-
tanamento da Dio, percepito dall'uomo come negatore della sua felicita. Non tarda
ad emergere una situazione angosciosa derivata dal fatto che 'uomo, solo con sé
stesso perde di vista I'unica chiave risolutiva, ossia il sapersi inserito all’interno
della Provvidenza. La considerazione di quest’ultima spinge von Balthasar ad osser-
vare che «il cristianesimo non & una religione unilaterale della sofferenza. Questa e
preceduta da un lavoro riferito al mondo e che muta il mondo stesso, e seguita da
una vita in Dio che racchiude in Lui tutto il vissuto e tutto il sofferto»26.

Nel volersi isolare da tale Provvidenza (e dalla luce che da essa scaturisce) ecco
inevitabile la caduta dell’'uomo in quello che, riprendendo alcuni episodi dell’AT, von
Balthasar definisce «I’oscuro mondo sotterraneo con cui Dio non ha rapporto alcu-
no»27. Il ragionamento ¢ quanto mai attuale: si tratta di un mondo popolato di appa-
renze che I'uomo erge ad idoli ai quali sacrifica una risposta d’amore che andreb-
be diretta a quel Dio che, invece, gli appare insufficiente o impotente a cambiare un
contesto di peccato. Ecco la concretizzazione dell’«esistenziale del vitello d’oro» che
torna a ripetersi e che, nonostante si presenti con il volto piu attraente possibile, &
destinato al fallimento perché illusorio ed apportatore di paura e rovina per 1'uo-
mo?28,

Facilmente si comprende come il rifiuto di Dio conseguente all’«esistenziale del
vitello d’oro» si sposa con il rifiuto dell'uomo che entra in un mondo di fantasmi che
possiede «una sua propria “luce”: una luce di tenebra, che essendo priva di fonda-
mento e percio di senso diventa la vera e propria “controluce” della luce di Dio e
della sua legge, anzi, ancor di piu, giunge a scimmiottare la “luce propria” del fuoco
di Dio nel roveto ardente e nella colonna di fuoco, un fuoco che come tale dev’esse-
re “pieno di paura”»29. Dinanzi a questa situazione di oscurita la paura e I’angoscia

in Orientierung 34 (1970) 38-39. La tematica in questione ¢ riportata in R. VicNoLo, H. Urs von Balthasar:
estetica e singolarita, Milano 1982, 357.

26 H. U. VON BALTHASAR, Dio e la sofferenza, Casale Monferrato 1988, 24.
27 H. U. VON BALTHASAR, Il cristiano e I’angoscia, Milano 1987, 20.

28 Nella sua prima Enciclica Redemptor hominis, risalente al 1979, Giovanni Paolo II descrive accuratamen-
te i fattori del progresso scientifico e tecnico che conducono all’alienazione dell'uomo qualora non ven-
gano bilanciati dallo sviluppo etico. Di qui 'inquietudine motivata dalla domanda sul carattere pit umano
della vita portato dal progresso. La risposta ¢ negativa se si pone la priorita dell’«avere» sull’«essere».
Cfr. Giovanni Paoro II, Redemptor hominis (= RH nelle note), nn. 15-16, in EV, Bologna 1980, VI/1213-1229.

29 H. U. VON BALTHASAR, Il cristiano e 'angoscia, 21-22.

432



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$3

Luca M. Di Girolamo

appaiono prive di fondamento in quanto «consistono nella perdita volontaria dei
fondamenti, delle ragioni, che sono visibili appunto solo nella luce di Dio»30.

Di qui I’evasione (che e tanto piti peccaminosa quanto pil e intenzionale e volon-
taria) verso forme che non possono appagare perché non sono quelle che garanti-
scono il mantenimento dell’'unita interiore dell’'uomo, ma ne provocano la disgrega-
zione. Von Balthasar nota in proposito che il peccatore ha una duplice strada di
“pseudo-salvezza”: o rendersi conto della separazione da Dio a causa del peccato e
lasciarsi andare ad una passiva rassegnazione, oppure tirandosi fuori da tal finitez-
za con metodi, tecniche e modi di pensare che egli stesso fabbrica e con i quali pre-
tende di sollevarsi al di sopra di tutto, venendo meno al compito attivo di operare a
beneficio dei suoi simili31.

Tali tecniche e metodi, che distolgono dalla comunione con il Signore ed eviden-
temente dalla salvezza vera che devono restare sempre al centro della vita, non
riguardano solo il pensiero, ma anche I’attivita orante del cristiano. Giova soffermar-
si su questo aspetto in quanto ha precisi risvolti con il tema che stiamo svolgendo.

La redazione del documento sui caratteri della meditazione cristiana risalente al
198932, deve non poco alla riflessione sul tema condotta da von Balthasar il quale,
in un suo articolo del 1977, aveva gia messo fortemente in rilievo la necessita di un
serio e severo discernimento relativamente all’irruzione delle tecniche di meditazio-
ne orientali nell’Occidente, arrivando addirittura a considerare come un tradimen-
to il lasciarsi sedurre da questi stili di preghiera (Zen, Yoga, ecc.) non solo perché ci
si allontana dal Cristo, ma perché un cristiano non potra mai essere un maestro
attendibile di tal tipo di meditazione, essendo troppo intriso dalla grazia personale
e dall’amore di Cristo e finendo nel dilettantismo e nella ciarlataneria ridicola nel
voler far passare questi metodi orientali in Europa. E vero, prosegue von Balthasar,
che la mistica non cristiana ha fecondato la spiritualita cristiana ed egualmente il
cristianesimo ha mutuato il linguaggio non cristiano per potersi esprimere, ma cio
non toglie che questo stile di preghiera ¢ considerato molto piu pericoloso della ric-

30 Ibid., 22.

31 Contemplazione ed azione restano, nel pensiero di von Balthasar, profondamente unite e pit volte egli vi
ritorna. Molto dipende dalla realta della Croce che garantisce tale unita. Osserva in merito il nostro auto-
re, portando come esempio l'itinerario orante di Teresa di Lisieux che «questa disponibilita orante &
croce potenziale, e molto spesso in qualche misura attuale, e in tal modo il piut serio impegno della Chiesa
per il mondo. Non si pud affatto dire che quest’impegno dispensi dagli impegni efficaci sul piano terreno
come li esigono le “opere di misericordia corporali”», H. U. VON BALTHASAR, Al di la della contemplazione
e dell’azione, in Ip., Lo Spirito e Ulstituzione, Brescia 1979, 255.

32 Cfr. CONGREGAZIONE DELLA DOTTRINA PER LA FEDE, Orationis formas, in EV X1/2680-2716.

433



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$4

Peccato, Croce ed Eucaristia in Hans Urs von Balthasar

chezza, del potere e dell’avidita di danaro data la sua propensione a ripiegarsi egoi-
sticamente su se stesso senza quella dimensione universalistica propria della pre-
ghiera dei santi33.

Una posizione forte, quella del nostro autore, con la quale egli denuncia il carat-
tere fallimentare di questo stile di preghiera a carattere sincretista. Questo ci ripor-
ta al tema della liberta dell’'uomo che il teologo svizzero riprende nel trattare il tema
della preghiera. Due sono le tentazioni che assalgono I'uomo: rifiutare la propria
liberta (considerata debole e provvisoria) fuggendo da sé stesso oppure fuggire da
Dio rifiutando che Egli entri nella sua personale liberta34. Il tipo di preghiera stig-
matizzato da von Balthasar puo essere fatto rientrare nella prima tentazione, ma
entrambe queste strade, in diverso modo, condannano I'uomo alla solitudine e
all’autodistruzione «poiché il suo destino sta al di la della sua natura e delle sue
capacita e solo nella riconciliazione con Dio egli puo percepire questo destino e con
la grazia di Dio perseguirlo»35.

Riconciliazione che, nella preghiera cristiana, ¢ offerta dal colloquio che essa
stessa rappresenta e che supera ogni tecnica di origine speculativa e che si traduce
in uno strumento di potere e di ricerca. A differenza di coloro che orientano la medi-
tazione verso un impersonale Assoluto, «il cristiano presso Dio & I'atteso, che incon-
tra una prontezza d’accoglienza che sempre lo precede e gli viene incontro»36. Ed &
in queste parole che si puo individuare la particolare visione che von Balthasar ha
del concetto di esperienza di Dio in cui la priorita & sempre di Dio, mai del’'uomo37.

Ma si vede anche che il Dio cristiano si configura realmente come Colui che nulla
disprezza di cio che ha creato e che se avesse odiato qualcosa non I’avrebbe creata

33 Cfr. H. U. voN BALTHASAR, Une méditation... plutot, une trahison, in Sources et vie dominicaine 5 (1978)
193-200. Questo articolo & apparso nell’originale tedesco in Geist und Leben Wiirzburg 50 (1977) 260-
268. Lirriducibilita tra le due forme di meditazione & messa in rilievo anche in un altro saggio balthasa-
riano significativamente intitolato Meditazione cristiana e non cristiana, contenuto in Nuovi punti fermi,
Milano 1991, 81-95. Al centro di tutta la meditazione cristiana — e quale suo contenuto specifico e carat-
terizzante — resta sempre il mistero di Dio che, liberamente e gratuitamente, si incarna e si lascia croci-
figgere donando la sua potenza di vita all'uomo, togliendolo dal peccato commesso contro di Lui. Tutto
questo non si ritrova in alcun modo in tutti gli sforzi di meditazione orientale.

34 Cfr. H. U. vOoN BALTHASAR, Pregare, Casale Monferrato 1989, 15-16.
35 H. U. vON BALTHASAR, Gli stati di vita del cristiano, 114.
36 H. U. vOoN BALTHASAR, La semplicita del cristiano, Milano 1987, 105.

37 Cfr. H. U. vON BALTHASAR, Esperienza di Dio?, in Ip., Nuovi punti fermi, 16-18. In un suo recente articolo
M. Buioni riprende il tema dell’esperienza di Dio collocandolo nell’ambito del dialogo interreligioso cosi
come esso e visto da von Balthasar. Cfr. M. Buioni, Dialogo tra cristianesimo e religioni in H.U. von
Balthasar, in La Sapienza della Croce 18 (2003) 31-64.

434



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$5

Luca M. Di Girolamo

(cfr. Sap 11,24) e che proprio per questo esige dall'uomo tutta la fedelta che, se
nell’AT era attuata nell’osservanza della Legge, nel NT si traduce in una sequela del
solo che puo dire qualcosa di nuovo per 'uomo: Gesu Cristo il quale, con la sua
Passione, ha guarito le ferite inferte dal peccato.

2. La Croce di Cristo

Abbiamo visto come l'incidenza del Peccato Originale si fa sentire gia dopo la
vicenda dell’Eden38 e si prolunga per tutto AT sotto la forma dell’idolatria. Contro
questa situazione non tarda a farsi strada la coscienza del giorno del giudizio e del-
I’ira di Dio. Sono soprattutto Geremia ed Ezechiele ad annunciare un giudizio puni-
tivo (cfr. Ger 13-14; Ez 7). «Quest’“ira” — osserva il nostro autore — non € un “come
se”, ma una realta in senso pieno: e il categorico no di Dio al comportamento che
I'uomo assume di fronte a lui. Dio ha il dovere, verso sé stesso e verso la giustizia
amorosa della sua alleanza di dire questo no e di persistervi quando la sua volonta
non e fatta sulla terra come in cielo»39. A nulla valgono sacrifici, capri espiatori, olo-
causti, il peccatore in quanto tale non puo caricarsi del peso dell’ira. La risposta
risolutiva e gia data in modo prefigurato da Isaia nel ritratto del Servo sofferente
che, pur senza peccato, «al Signore & piaciuto prostrarlo con dolori» (Is 53,10).

Nel NT la profezia si adempie e Cristo e I'Innocente sacrificato sulla Croce, luogo
in cui si attua il compimento del paradosso «per cui il Figlio investito dei pieni pote-
ri e mandato da Dio nella sua carne come sua Parola, la dove si identifica del tutto
con la “carne del peccato” (Rm 8,3) cessa di essere parola per essere ormai soltan-
to spazio alla volonta del Padre che piomba su di lui»40.

Siamo dinanzi ad un tema cristologico non nuovo che tuttavia von Balthasar
riprende evidenziandone il tratto dell’obbedienza e della disponibilita: «rinuncian-
do ad ogni parola, la Parola di Dio si manifesta come la “Parola di Potenza” del
Padre, “irradiazione della sua gloria e impronta della sua sostanza” (Eb 1,3)»41 e

38 Von Balthasar elenca sommariamente queste tappe: «la storia del primo omicidio (Caino e Abele), della
prima vendetta (Gn 4,24), della prima prostituzione (Gn 6,1ss.), della prima alterigia che attacca il cielo
(Gn 11,1-9)», H. U. vON BALTHASAR, Dio e la sofferenza, 20.

39 H. U. VON BALTHASAR, Gloria, vol. VII, Milano 1991, 189.
40 bid., 193.
41 [bid.

435



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$6

Peccato, Croce ed Eucaristia in Hans Urs von Balthasar

questo e in perfetta consonanza con la dialettica di velamento e svelamento propria
di Cristo quale compimento della Rivelazione42.

Da questa dialettica deriva percio che il silenzio eloquente, inteso come rinuncia
della Parola, compiuta nell’oscurita del Venerdi Santo, da un lato non elimina il fatto
che Cristo ha preso su di sé il peccato e, per altro verso, offre un ulteriore spiega-
zione al motivo per cui I’evento della Croce si  verificato. In armonia con la logica
di velamento e svelamento, von Balthasar - riecheggiando alcune posizioni di S.
Bulgakov — approfondisce il tema partendo dalle relazioni intratrinitarie dove domi-
na la legge dell’altruismo come insieme di relazioni amorose. Esse sono all’origine
di una doppia kenosi: quella della creazione (in cui Dio dona alla sua creatura parte
della sua liberta) in funzione pero di quella della Croce in cui avviene il superamen-
to delle conseguenze alle quali la liberta dell’'uomo puo giungere. In questo supera-
mento, la kenosi ¢ il tratto distintivo dell’amore di Cristo in cui tutta la verita e impe-
gnata:

«Il Padre come colui che invia il Figlio e lo abbandona sulla croce, lo Spirito come colui che

unisce entrambi ormai soltanto nella forma espressiva della separazione. Cosi la “croce di

Cristo ¢ inscritta nella creazione del mondo fin dalla sua fondazione”, come mostra la teo-

logia giovannea dell’ “agnello di Dio” (Gv 1,29.36), che “immolato fin dalla fondazione del

mondo” (Ap 13,8) siede sul trono del Padre (5,6), che pascola i purificati nel suo sangue

(7,17) che offre come Agnello-Pastore la sua vita per le sue pecore (Gv 10,15), ma che
diventa anche nell’“ira dell’agnello” (Ap 6,16) il giudice dei suoi e di tutto il mondo»43.

Da qui si comprende pienamente il carattere di riconciliazione proprio della
Croce, nonché I'esatto spessore dell’ira divina che non ¢ totalmente distruzione per
I'uomo, ma che gli manifesta e gli dona sempre quell’altruismo proprio delle perso-
ne divine44.

Tuttavia ’evento della Croce in una prospettiva di amore, di disponibilita di
Cristo verso il Padre nello Spirito Santo non & un fatto isolato, ma si cala in una
vicenda di progressiva spoliazione da parte di un uomo che, durante tutta la sua
vita, ha conosciuto il patire (cfr. Is 53,3) ma, nonostante cio, fa di quest’ultimo lo

42 «In Gesu Cristo la rivelazione di Dio si compie nel velamento. Non soltanto negli avvenimenti della pas-
sione, ma gia prima nella incarnazione. Gia nel puro fatto che la Parola diventa carne», H. U. voN
BALTHASAR, Gloria, vol. I, Milano 1985, 425.

43 H. U. VON BALTHASAR, Gloria, vol. VII, 195-96.

44 Scrive il nostro autore illustrando questo dono: «Il Padre puod donarci il Figlio nell'umano co-essere.
L'eterna processione del Figlio prosegue come egresso nel tempo. Ma quando il Figlio ci prende con sé
all’interno del suo co-essere con il Padre, allora questo avviene in modo che egli ci apre alla traboccan-
te vita del “Con” assoluto, lo Spirito Santo», H. U. VON BALTHASAR, Tu coroni l’anno con la tua grazia (Salmo
65,12), Milano 1990, 111.

436



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$7

Luca M. Di Girolamo

strumento per ricondurre il genere umano a quella intimita ed unita che egli da
sempre gode con il Padre (cfr. Gv 1,1; 17,21).

2.1. L'essere nel dolore di Cristo

Tutta I’esistenza terrena di Cristo & dominata dal dolore che ha la sua prima
manifestazione nell'incomprensione che, tolto in parte lo sparuto numero di “suoi”,
lo circonda. Sin dall’inizio, la sua singolare grandezza deve fare i conti con questo
isolamento e lo stesso episodio della Presentazione al tempio (cfr. Lc 2,22-38) ci da
una esatta misura di cio che attende Cristo e cio per la valenza eucaristico-pasqua-
le presente nel racconto stesso45. Ma I’evangelista aggiunge un altro elemento che
indica la grandezza di questo bambino: lo svelamento dei pensieri di molti cuori (cfr.
Lc 2,35); tale svelamento € una vera e propria pretesa del Figlio di Dio che accom-
pagnera quale costante tutta la sua esistenza46, tale da renderlo termine estremo di
decisione pro o contro di Lui47. L'uomo Gesu operante tra gli uomini attuera tale sve-
lamento scartando e smascherando ogni falsa soluzione o pratica di pieta che pote-
va provenirgli dall’assetto religioso del tempo, come dimostrano i frequenti scontri
con i farisei. Difatti «l’atteggiamento farisaico come Gesu lo mette allo scoperto,
consiste proprio in questo che invece di partire dalla semplicita della indivisibile
fede di Abramo per compenetrare ogni azione umana, cerca di mettere assieme il
rapporto con Dio partendo da prestazioni singole degli uomini, e precisamente
senza quella fede semplice che sola sarebbe bastata per tenere unito il conglome-
rato»4s.

45 Cfr. H. U. voN BALTHASAR, Il Rosario, Milano 1984, 35-36.

46 «Gesu conosce i pensieri nascosti del cuore dei discepoli (Lc 9,47), di quelli che lo mettono alla prova (Lc
11,17), dei farisei (Mt 14,25), di colui che lo invita a tavola (Lc 7,39ss.); egli conosce «subito» fino in fondo
i pensieri degli scribi (Mc 2,8), “la loro ipocrisia” (Mc 12,15), ma vede anche subito la fede di quanti gli
stanno davanti (Mt 9,2; Mc 2,5; Lc 5,20) oppure la loro fede difettosa (Lc 8,25), conosce il suo traditore
(Mt 26,20ss.; Gv 13,215s). (...) Il suo conoscere i cuori fino in fondo & una cosa sola con il suo conoscere la
legge fino in fondo, & veramente troppo poco parlare di un “carisma di cardiognosi”: il guardare fino in
fondo contiene una decisione e un giudizio su cio che sta aperto la davanti a lui. E precisamente un giu-
dizio definitivo “ultimo”, che non si distingue piu, quanto a pretesa, dal giudizio di Dio», H. U. voN
BALTHASAR, Gloria, vol. VI, 113-114.

47 In merito molto importante appare I’elemento della spada, che nella Presentazione viene profetizzata a
Maria dal vecchio Simeone «divide con la sua obbedienza, come piu tardi con il suo invito alla sequela,
la chiesa in due “piani” ad essa stessa incomprensibili (situazione mondana nella famiglia: 2,39-40.51-
52, e situazione divina nel tempio: 2,45-49), senza alcuna spiegazione previa, come fatto compiuto e come
visibile struttura a croce della sua chiesa», ibid., 65-66.

48 H. U. VON BALTHASAR, La semplicita del cristiano, 50.

437



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$8

Peccato, Croce ed Eucaristia in Hans Urs von Balthasar

Alla base di cio ovviamente c¢’e da parte di Gesu una profonda conoscenza del-
I'uomo che e evidenziata tanto dai Sinottici come da Giovanni soprattutto in quegli
episodi legati ai miracoli nei quali, tra ’altro, vengono posti in crisi i dottori della
Legge e i potenti del tempo. Ad essi sfugge I’esatta comprensione del mistero di un
Dio fattosi carne e, come reazione, ne sanciscono la condanna (cfr. Mc 3,6: episodio
della mano inaridita e guarita di sabato).

Ma e proprio il condividere la vita umana che permette a Cristo di avere un’ade-
guata misura delle difficolta e miserie che la scandiscono e di sperimentarle in
modo diretto. Questo accade, ad esempio, nell’episodio delle tentazioni nel deserto
per cui «nell'imminenza dell’incontro con Satana Gesl non giunge piu forte, ma pit
debole; egli infatti deve provare tutto il peso schiacciante dell’attacco demoniaco,
per impararne tutta la potenza ed efficacia persuasiva. Dio incontra I’antidivino non
solo all’esterno e dall’alto; ma si presenta anche quella inaudita situazione in cui
Egli si espone al suo fascino per farne scoppiare dall’interno la luccicante bolla di
sapone, o meglio per uccidere dal di dentro il mostro che spalanca le sue fauci. Egli
ha operato tutto questo per conoscere la nostra situazione e portavi un aiuto per
noi; non certo perché affrontassimo il male per gioco o con boria superba»49.

Ponendosi al centro di un’opzione pro o contro di Lui da parte di coloro che lo
attorniano, Gesu rivela la sua posizione di persona scomoda, da eliminare per il
mantenimento di uno stato di cose ormai vecchio e superato e, per altro verso,
mostra quell’obbedienza che Egli esige perché la attua nei confronti del Padre.
L’azione della spada che divide prosegue nel tempo dissolvendo le false sintesi degli
uomini e questa opera di provocante separazione dell'umanita (riguardo alla sua
decisione) diviene «il presupposto del lavoro della croce: non solo impersonare este-
riormente tutte le separazioni umane da Dio, ma anche radunarle intimamente in
sé e soffrirle dentro di sé, cosa che era possibile solo se il rapporto di Gesu con il
Padre aveva una portata assai pit ampia di tutte le negazioni dell’'uomo a corto
respiro»?9. La dedizione filiale al Padre sostiene il suo atteggiamento di obbedienza
in ogni momento della sua vita tanto che Cristo stesso, pur nella sua consustanzia-
lita con il Padre, conosce il momento della sua glorificazione.

Per comprendere ’evento della Croce quale termine di una vita di incompren-
sione e dolore occorre partire da questo atteggiamento di dedizione completa del
Figlio al Padre. Atteggiamento che solo Cristo possiede in pienezza — come dimostra

49 H. U. VON BALTHASAR, Gesut ci conosce? Noi conosciamo Gesu?, Brescia 1982, 26-27.

50 H. U. VON BALTHASAR, La semplicita del cristiano, 55.

438



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$9

Luca M. Di Girolamo

la preghiera dell’Orto degli Ulivi sulla quale ci soffermeremo pit1 avanti — «ed ha il
potere di infonderlo a quelli che gli si affidano»5! non per farsi valere Lui come
buono, ma per rendersi riconoscibile quale tramite della bonta del Padre.

Alla luce di tal abbandono incondizionato al Padre pur in mezzo alle oscurita
della natura umana si fa largo, soprattutto nelle predizioni della Passione, uno spi-
raglio di quella luce che splendera pienamente il mattino di Pasqua ma che, tutta-
via, ha come primo momento quello della Croce, quale culmine dell’annullamento
dell’'uomo-Dio e compimento delle profezie di Isaia.

2.2. 1l culmine dell’annientamento

Tutte le manifestazioni di rifiuto e di male con le quali Gesu viene a scontrarsi
raggiungono il loro grado piu alto nell’ora della Croce. Tuttavia qui il teologo sviz-
zero invita a sgomberare il campo da due pericolosi equivoci al fine di illustrare la
singolarita della missione di Cristo sulla Croce. Anzitutto il Figlio di Dio non & “puni-
to” dal Padre al posto del peccatore e, in secondo luogo, non & da Lui maledetto e
cacciato all’inferno, in una situazione di continuo odio per Dio52.

Neppure ¢ da considerare acriticamente la tesi dell’esistenza di Cristo come anti-
cipazione della Passione; tesi che ha una lunga tradizione alle spalle, ma che, agli
occhi del teologo svizzero, rappresenterebbe una specie di gnosi rovesciata per cui
«lo stato (état) di abbassamento del Redentore viene qui a coincidere gia con I’av-
venimento storico della croce e viene cosi ad essere messa in questione, in maniera
diversa, 'autentica temporalita dell’ora e quindi I’autenticita stessa dell’'umanita di
Gesu e dell’incarnazione»53. Del resto, prosegue von Balthasar, diversi testi del NT
o pongono l'accento sull’obbedienza piu che sulla sofferenza (cfr. Fil 2), oppure
distinguono 1'Ora e il potere delle tenebre da cio che precede (cfr. Lc 22,53).

L'Ora percio resta un momento ben definito proprio per la sua gravita, vi ritro-
viamo senz’altro la solidarieta con i peccatori, ma tal parola — nota il Nostro — «e
debole per poter esprimere tutta la profondita dell’identificazione con il peccatore
che viene imposta a Gesu e da lui accettata»54. Si dovra invece parlare di amore
duplice: «amore del Dio Padre che permette al Dio Figlio di avventurarsi nell’obbe-

51 H. U. vON BALTHASAR, Fides Christi, in Ip., Sponsa Verbi, Brescia 1985, 50.

52 «Non avrebbe alcun senso attribuire al Crocifisso anche solo qualsiasi risentimento nei confronti del
Padre. E tuttavia la sofferenza prolungata e totale (Durchleiden) di cid che spettava invece al peccatore:
la separazione da Dio, forse la perfetta e definitiva separazione: questo ¢ senz’altro possibile come espe-
rienza del Figlio di Dio», H. U. vVON BALTHASAR, Gesut ci conosce? Noi conosciamo Gesu?, 37.

53 H. U. VON BALTHASAR, Teologia dei tre giorni, Brescia 1990, 88.

439



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$0

Peccato, Croce ed Eucaristia in Hans Urs von Balthasar

dienza assoluta della poverta e dell’abbandono, la dove egli non & piti che un ricet-
tacolo dell’ “ira” divina, e amore del Dio Figlio che per amore si identifica con noi
peccatori (Eb 2,14) compiendo in libera obbedienza in tutto cio la volonta del Padre
(Eb 10,7)»55.

Cristo percio diviene I'unico luogo entro il quale si attua la durezza del rifiuto di
Dio da parte dell’'uomo e la risposta negativa di Dio a tale atteggiamento di voluto
allontanamento56. L'uomo peccatore non puo essere tal luogo e soltanto una figura
completa puo «sperimentare interiormente e sopportare la piena negativita di que-
sto no, di patirla interamente nella sua contraddittorieta mortale, sciogliendone la
durezza nel dolore»57. Tutto quello che deriva a Gesu dalla comunione con il Padre,
in questo momento della sua vita, gli viene tolto e di qui cade in balia della forza del
dolore e dell’abbandono. La reazione del Figlio di Dio & ancora piu paradossale,
«egli aderisce a quel Dio che egli pili non sente, perché ora, in nome del peccatore
deve sentire che cosa significa aver perso il contatto con Dio»58.

Umanamente parlando si e nell’abiezione piti completa, ma proprio la sua morte
lontana consente a Cristo di dare significato a tutti gli orrori e a tutti i dolori del
mondo39. In questo sta la vera regalita di Cristo che fa tutt’uno con il suo servizio di

54 H. U. VON BALTHASAR, Gesut ci conosce? Noi conosciamo Gesu?, 36.
55 H. U. vON BALTHASAR, Gloria, vol. VI, 190.

56 In tal modo, Dio, rifiutando I’abbandono peccaminoso dell’'uomo continua ad amarlo. Se G. Marcel — nella
sua famosa opera significativamente intitolata Homo viator — afferma che «accettare la morte di un esse-
re significa abbandonarlo alla morte», & possibile osservare che nel Figlio, sul quale si condensa il pec-
cato del mondo, Dio attua il massimo rifiuto della morte con il restituirlo alla vita e inscrive I'umanita —
che questo Figlio ha sposato con la sua Incarnazione - in questa dialettica di amore, offrendogli non I’ab-
bandono, ma il mantenimento del dono della vita.

57 . U. VON BALTHASAR, Gesu ci conosce? Noi conosciamo Gesu?, 36.

58 Jbid., 37. Altrove von Balthasar osserva: «Solo I'Unigenito del Padre, il cui cibo ¢ fare la volonta del Padre,
puod conoscere e sperimentare definitivamente e insuperabilmente che cosa significa dover fare a meno
di questo cibo e soffrire la sete assoluta infernale (Gv 19,28). La sua sofferenza unica, ipostatica abbrac-
cia ogni possibile sofferenza temporale ed eterna di un uomo creato», H. U. VON BALTHASAR, Il mistero
dell’Eucaristia, in Nuovi punti fermi, 67. Questo rende allora ragione di come «le categorie “cruento”-
“incruento” designano solo in modo impreciso I’elemento pit profondo di questo sacrificio, poiché pit che
di una separazione puramente fisica della “carne” e del “sangue” si tratta di una condizione spirituale.
11 sacrificio di Gesu per i peccatori del mondo fu per il Figlio di Dio, il quale vive della vicinanza e dell’in-
timita col Padre, la suprema e inconcepibile rinuncia», H. U. VON BALTHASAR, Un sacrificio che non costa
nulla?, in Communio 81 (1985) 8.

59 11 Concilio Vaticano IT ben sintetizza questo fondamentale elemento della nostra fede nell’ultimo capover-
so del n. 22 della Gaudium et Spes che rappresenta un luogo dove & maggiormente visibile la saldatura
tra Cristologia ed Antropologia. Recita il testo: «Tale e cosi grande il mistero dell’'uomo, che chiaro si rive-
la agli occhi dei credenti, attraverso la rivelazione cristiana. Per Cristo e in Cristo riceve luce quell’enig-
ma del dolore e della morte, che al di fuori del Vangelo ci opprime. Cristo ¢ risorto, distruggendo la morte

440



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$l

Luca M. Di Girolamo

sostituzione vicaria per cui appare come «unita di misura in base a cui 'uomo puo
e deve essere misurato in base ad ogni sua dimensione»60. Tutto il travaglio della
Croce con le sue diverse possibilita e sfumature porta ad un’unica conclusione: quel-
la di un’oblazione, di un’offerta che & mossa dall’amore di Dio per 'uomo immerso
nel male. Forte della certezza che se dinanzi a Dio egli era peccatore e degno di con-
danna, I'uomo sa anche che questo Dio, che I’ha creato, ha mandato sulla terra un
uomo facendolo peccato per noi, «perché noi potessimo diventare per mezzo di lui
giustizia di Dio» (2 Cor 5,21).

Con I’abolizione della schiavitu del peccato e elargito all'uomo un altro dono:
quello dell’eliminazione della paura e dall’angoscia che avevano attanagliato i
nostri progenitori dopo aver mangiato dell’albero nell’Eden (cfr. Gn 3,6). La ricon-
ciliazione & anche questo: la regalita di Cristo — alla quale abbiamo fatto cenno pit
sopra e che raggiunge il culmine sulla Croce — viene partecipata a tutti gli uomini
per cui colui o coloro che appartengono a Cristo non devono temere piu nulla (cfr.
Rm 8,35.39)61.

Sorge a questo punto un interrogativo per il cristiano: come adempiere tal
comando di Cristo che impedisce di cadere nella disperazione in un mondo intriso
di peccato come quello contemporaneo? E importante senz’altro la dimensione mo-
rale, ma essa dev’essere fecondata da una partecipazione attiva (che oltrepassa una
memoria solo psicologica) all’evento sacrificale di Cristo e che Egli stesso ci ha
lasciato con l'istituzione dell’Eucaristia.

Non si puo parlare di priorita dell’'una o dell’altra forma quanto piuttosto di uno
scambio reciproco attraverso il quale 'uomo viene arricchito.

con la sua morte, e ci ha donato la vita, affinché, figli nel Figlio, esclamiamo nello Spirito: Abba Padre!»,
ConciLio VAticaNo I, Gaudium et Spes (= GS nelle note) n. 22, in EV, Bologna 1979, 1/1390.

60 H. U. VON BALTHASAR, Gesu ci conosce? Noi conosciamo Gesu?, 40. Parlare di “unita di misura” di Cristo
nei confronti dell'uomo significa riprendere il concetto paolino dell’en Christo (cfr. Gal 2,17; 3,27; 5,6) che
von Balthasar svolge in Teodrammatica, vol. III, 229-233. Abbiamo illustrato e commentato queste pagi-
ne in un nostro studio intitolato Spunti di riflessione mariana nell’antropologia e nella cristologia di Hans
Urs von Balthasar, in Miles Immaculate 37 (2001) 121-158 (in particolare 134-137) e al quale ci permet-
tiamo di rinviare.

61 Cfr. H. U. VON BALTHASAR, [[ cristiano e 'angoscia, 43-44. La dimensione della regalita di Cristo assume dei
tratti cosmici che vengono evidenziati da von Balthasar in base al tema della preesistenza del Verbo.
Scrive il nostro autore: «Si puo certamente dire che Gesu, I'umiliato fino alla croce, con la sua resurre-
zione viene instaurato come dominatore del mondo. Ma questo e possibile solo perché egli era stato scel-
to per questa regalita a partire dall’eternita, anzi la possedeva da sempre in quanto la creazione del
mondo non avrebbe avuto luogo senza la previsione della sua croce (1 Pt 1,19). Egli viene insignito di una
dignita che possedeva da sempre», H. U. VON BALTHASAR, Luce della Parola. Commento alle letture festive,
Casale Monferrato 1990, 250-251.

441



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$2

Peccato, Croce ed Eucaristia in Hans Urs von Balthasar

3. LEucaristia

11 legame sussistente tra Croce ed Eucaristia — derivante dal fatto che la prima e
il presupposto ed il contenuto della seconda in quanto offerta di sé stesso da parte
di Cristo al Padre nello Spirito per la salvezza del mondo - & precisato da von
Balthasar con il riferimento all’Ora sulla quale ’evangelista Giovanni torna piu
volte. «L.a cena costituisce per Cristo il sigillo posto sulla morte corporea: carne con-
sumata, sangue sparso. L'inserimento del contenuto della croce nella forma della
cena e al tempo stesso segno della liberta sovrana della sua donazione e segno della
validita permanente di questa forma per la chiesa, giacché la forma, che ¢ la cena
¢ un atto sociale nel quale deve essere costituita la forma interna stessa della
Chiesa»62.

Il banchetto eucaristico percio, nel porsi — almeno nella forma esterna — in con-
tinuita con i banchetti pagani, in realtad rappresenta qualcosa di nuovo ed e in que-
sto che va ricercato il suo specifico di meditazione retrospettiva dell’evento origi-
nante la Chiesa e che ora si rende presente «nell’espansione della realta corporeo-
spirituale di Gesu come Figlio del Padre, nella sua individualita limitata e terrena,
dentro la realta sociale della Chiesa che & sorta da questa espansione soltanto»63.

In sostanza, Gesu ha trasmesso ed affidato all'uomo nell’Eucaristia la totale
offerta di sé al Padre che Egli ha compiuto nella sua natura umana. Offerta fatta con
il proprio corpo, Parola fatta carne che porta a compimento quell’amore fra perso-
ne dove la «parola deve divenire carne per compiere la sua verita»64. Uno scambio
reciproco ¢ quanto si produce nell’Eucaristia, scambio nel quale si collocano tanto
la dimensione di sacrificio, quanto quella di riconciliazione e liberazione che porta-
no alla vita nuova®6s.

62 H, U. VON BALTHASAR, Gloria, vol. 1, 535.
63 Jbid., 536.
64 H. U. VON BALTHASAR, Tu coroni l’anno con la tua grazia, 115.

65 Partendo dal comando del mangiare e bere il Corpo e Sangue di Cristo, von Balthasar evidenzia i carat-
teri di questo scambio e di questa reciprocita di rapporti che si attuano nell’Eucaristia. Il discorso baltha-
sariano e fatto come se Gesu stesso parlasse: Mangiate, questa é la mia carne; bevete, questo é il mio
sangue. Assumete dentro di voi cio che sembra stare soltanto accanto a voi, e come io posso oltrepassa-
re i confini, cosi lasciate anche voi cadere i vostri confini, assumendo me. Non come se la vostra autoco-
scienza dovesse scomparire e venire assorbita dalla mia, non come se voi doveste mettervi in testa di
diventare Me. Tuttavia cosi che voi in me, Parola incarnata di Dio, conduciate una vita nuova, comune,
liberata dalle vostre ristrettezze, nello scambio reciproco, una vita di comunione, una vita di membra che
prendono parte alla circolazione della mia vita che tutto abbraccia», ibid. I corsivi sono nel testo.

442



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$3

Luca M. Di Girolamo

Ma questo non ¢ altro che una risultante del nostro essere all’interno del miste-
ro di Cristo, nonché creati ad immagine e somiglianza di Dio.

3.1. La memoria e il perpetuarsi del sacrificio

La sostituzione vicaria, sulla quale ci siamo soffermati precedentemente, ha
come esito finale la partecipazione dell’'uomo alle sofferenze di Cristo il quale viene
a costituirsi quale secondo Adamo che eleva e trasforma quello antico (cfr. Rm 5,12-
21). I sacramenti dell’iniziazione cristiana — nel loro insieme - sono il luogo in cui
avviene l'inserimento dell’'uomo in Cristo, ma & soprattutto nell’Eucaristia che viene
evidenziato maggiormente il connotato di donazione della vita di Cristo a favore del-
I'uomo.

E facile percio comprendere che, se si parla di espansione della realta corporeo-
spirituale di Cristo nell’Eucaristia, Egli «continua ad essere 'unico liturgo e la sua
liturgia abbraccia la donazione della sua vita per il mondo su incarico del Padre»66.
L'essere sacerdote, altare e vittima proprio di Cristo, che ha affidato alla Chiesa la
conoscenza (intesa come intima comunione) della sua Passione «nella forma di
un’azione compartecipante»67, & vista da von Balthasar come vera e propria azione
drammatica ed esaminata nel suo carattere di inclusione in cinque momenti che
sintetizziamo come segue:

1. Ferma restando la realizzazione della sostituzione vicaria ¢ impossibile non con-
siderare il fatto che coloro per i quali Cristo ha patito siano stati trasferiti in
un’altra dimensione. Dimensione che non & estraniante per la Chiesa, ma tale da
garantire e sostenere il suo essere ed agire.

«Ricevere in me colui che si e sacrificato per me - osserva von Balthasar - significa dargli
spazio e potere di disporre in me in tutta la mia esistenza spirituale-corporale e quindi
mettermi alla sua sequela: a distanza in quanto ¢ egli (modalita maschile) che dispone,
mentre io lascio (modalitd femminile) che cid avvenga; ma anche nell’unita in quanto egli
disporra di me (nel mio lasciare che cio avvenga) solo nel senso della sua stessa disponi-
bilita. La cena diventa quindi partecipazione reale della chiesa alla carne e al sangue di
Gesl nel suo stato di vittima sacrificale (1 Cor 10,16s.). Il sacrificio della Chiesa viene cosi
ad essere, nello stesso tempo, distinto e identico rispetto a quello di Cristo, in quanto esso
consiste nell’accordo (modalita femminile) con il suo sacrificio (con tutte le conseguenze
che da questo derivano per la Chiesa)»68.

66 H. U. VON BALTHASAR, Gloria, vol. I, 538.
67 H. U. VON BALTHASAR, Teodrammtica, vol. IV, 362.

68 H. U. VON BALTHASAR, Teologia dei 3 giorni, Brescia 1990, 92-93. Altrove von Balthasar, seguendo le idee
e le posizioni di O. Casel (contenute nel volume Il Mistero del culto cristiano), specifica ancor piu questa

443



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$4

Peccato, Croce ed Eucaristia in Hans Urs von Balthasar

In forza di questo scambio si viene a costituire I'inclusione della Chiesa nell’even-
to della Passione, azione del Servo Sofferente, e percio atto unico di Cristo e della
Chiesa®69.

. Essendo tutta la vita di Cristo e, in particolare la Passione e la Resurrezione, un

evento trinitario, lo Spirito che sempre opera, «viene versato sulla Chiesa e sul
mondo»70. Ne deriva quindi quella che von Balthasar chiama «attualita perma-
nente della passione storica»?1. Si viene qui a toccare un punto importante, quel-
lo della presenza reale della persona e dell’opera di Cristo nella cena. Sulla base
degli scritti del Crisostomo72, il nostro autore evidenzia come il collegamento con-
tinuo di due verbi (ricordando e offriamo) nella liturgia ripete le parole
dell’Ultima Cena ed indica il rapporto tra azione presente e passione storica.
Tutta la persona di Gesu e percio presente soprattutto nel suo vertice storico:
Croce e Resurrezione. Si viene percio a formare una sorta di circolarita, «le paro-
le della istituzione rimandano ad un evento irripetibile attuantesi sulla croce, e il
comando a ripeterlo rimanda a questo stesso evento»73. Chiaramente si oltrepas-
sa la dimensione puramente psicologica del ricordo.

. Tre ulteriori aspetti, poi ci illuminano ancor piu sulla diretta partecipazione della

Chiesa al sacrificio di Cristo nell’Eucaristia:

69

70

71

72

73

compartecipazione della Chiesa al sacrificio nei seguenti termini: «Egli &€ morto sulla croce cruenta e nella
derelizione da parte di Dio e mette a disposizione della Chiesa e dei credenti, nel modo del mistero cul-
tuale, questa realta storica. Ma i fedeli penetrano in questa realta anzitutto solo in via sacramentale con
un atto simbolico che “significa” la morte (I'immergersi nel battesimo) e la cui realta completa essi pos-
sono riprodurre esistentivamente col viverla, anche nel caso degli sforzi piu intensi, solo dalla pit remo-
ta lontananza», H. U. VON BALTHASAR, La Messa ¢ un sacrificio della Chiesa?, in Ip., Spiritus Creator,
Brescia 1983, 172.

Von Balthasar fa qui propria la citazione di Casel, il quale sottolinea marcatamente la dimensione di unita
Cristo-Chiesa nell’Eucaristia non solo per il fattore ministeriale sanzionato e legittimato a Trento (cfr. DH
1764), ma anche per la compartecipazione-inclusione della Chiesa nel sacrificio stesso. Scrive Casel: «&
la Chiesa che attraverso il “ministero dei sacerdoti” compie il mistero: essa offre il sacrificio del suo
Sposo, che & dunque nello stesso tempo il suo sacrificio. E diventa il suo sacrificio anche in forza della
partecipazione piu intimamente personale, poiché la Chiesa, per la sua mistica incorporazione in Cristo
come Suo corpo e sua sposa, e con un atto di intensa donazione, si unisce attivamente al sacrificio di
Cristo, diventando insieme con lui, un’unica vittima», O. CASEL, Il mistero del culto cristiano, Roma 1985,
52. I corsivi sono nel testo.

H. U. vOoN BALTHASAR, Teodrammatica, vol. IV, 363.
Ibid.

Del Crisostomo, von Balthasar cita le Omelie su Matteo, sulla II Lettera a Timoteo e sulla Lettera agli
Ebrei.

H. U. voN BALTHASAR, Teodrammatica, vol. IV, 363.

444



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$5

Luca M. Di Girolamo

a) Il riconoscimento del carattere universale proprio del sacrificio di Cristo &
parte del Credo inserito nel rito.

b) Il fatto che gia la comunita ha realizzato la co-inclusione nel sacrificio di Cristo
nella persona di Maria, soprattutto nel suo fiat che «sotto la Croce diventa I’in-
tesa pit dolorosa con il sacrificio del Figlio suo ed e la sua nascita e il model-
lo radicale della fede della chiesa»74. A Maria, Gesu era gia stato consegnato
nell’atto primo della sua vita terrena, nella scena della Presentazione continua
I’atteggiamento sacrificale della madre che «riconsegna a Dio il Primogenito e
vi ascolta la predizione della spada che la trafiggera»75. In tale prospettiva, la
consegna nelle mani di Maria (Chiesa) alla nascita e alla morte viene a porsi
come base e presupposto della consegna nelle mani del ministro ed evidente-
mente di tutto il popolo di Dio76.

c) Il terzo aspetto e estensivo del precedente ed & anch’esso sotto il carattere
della consegna, quella di Cristo alla Chiesa per cui «il «Fate questo in memo-
ria di me» viene inteso come la direttiva di Gesti ad un agire autentico della
Chiesa»77. I’accoglienza di Cristo da parte della Chiesa accentua ancor piu la
percezione della sua presenza lungo tutta la storia ed e la Chiesa stessa nei
suoi componenti a ri-offrire Cristo al Padre”8 e cio fa comprendere, in forza di
tale presenza, che nel suo comando «a rifare cio che egli fa, gli incaricati pos-
sono solo ripetere letteralmente le parole del Signore «Questo e il mio corpo,

74 Jbid., 365. Analogamente Casel: «la Chiesa e presente sotto la croce, offre il suo Sposo e se stessa insie-
me con lui. E ¢ido non semplicemente con un atto di fede o in forma intenzionale; in forma realmente con-
creta, nel mistero, essa compie la rinnovazione di quel sacrificio per mezzo del quale il Signore, di fron-
te al cielo e alla terra, e percio nel modo pitt manifesto, col sacrificio della vita, si offerse al Padre», O.
CASEL, Il mistero del culto cristiano, 51.

75 H. U. VON BALTHASAR, Teodrammatica, vol. IV, 368.

76 «Nella sua perfetta figura di ancella, I'intero popolo di Dio, simul peccatores et justi, puo accogliere in sé
il corpo di Cristo, e in questo modo essere annoverato misticamente tra le membra di esso. Nel suo fiat
perfetto, questo popolo pud porgere e far salire verso il Padre il sacrificio per la Chiesa e per il mondo»,
H. U. voN BALTHASAR, La Messa e sacrificio della Chiesa?, 204. I corsivi sono nel testo.

77 H. U. VON BALTHASAR, Teodrammatica, vol. IV, 370.

78 Una Chiesa che, in tal senso, ripete 'atteggiamento di Maria che «pronunciando all'incarnazione il suo
primo “si” e in tal modo “comunicandosi” per prima, al tempo stesso ella ha gia perfettamente restitui-
to, offerto in sacrificio, lasciato salire al Padre attraverso la notte, cio che aveva ricevuto. Cio che essa
cosl lascia partire ¢ contemporaneamente quel che le viene donato, elargito dal Padre, con I'interiorita e
I'intimita appunto con cui a una madre & donato il bambino - e il tesoro proprio, compendio della sua
fecondita, che ella con decisione previa abbandona. Cosi in lei v’ 'identita tra I'offerta di Cristo e quel-
la di sé stessa. E I'idea archetipica dell’intenzione, del sentimento eucaristico», H. U. VON BALTHASAR, La
Messa é sacrificio della Chiesa?, 205.

445



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$6

Peccato, Croce ed Eucaristia in Hans Urs von Balthasar

il mio sangue», allo stesso modo che solo al suo posto (e non al loro) possono
dire: «lo ti assolvo dai tuoi peccati», parola che la chiesa mariana non potreb-
be mai arrogarsi in nessuna circostanza»79.

4. Molto importante e poi la dimensione di ringraziamento che ripresenta 1’azio-
ne di grazie che Cristo, nell’evento della croce, ha reso al Padres80, infatti «il
suo grazie va alla divina concessione a donarsi sostitutivamente per i peccato-
ri e a poter cosi manifestare I’amore estremo al Padre»81, A sottolineare il
carattere di perennita proprio di tal sacrificio di lode, nota von Balthasar, & la
stessa lettera agli Ebrei (cfr. Eb 13,10-16). Tale oblazione ¢ rivolta al Padre per
mezzo di Cristo stesso, crocifisso e risorto.

5. Nel suo insieme, I'offerta eucaristica mostra un duplice movimento: ascenden-
te e discendente. Se il primo, ossia I'offerta a Dio da parte della Chiesa per
mezzo di Cristo, si vede facilmente, I’altro movimento — pur presente — non
sembra percepirsi altrettanto chiaramente. In realta, quest’ultimo non & altro
che il punto di partenza, «l’assunzione della colpa del mondo verificatasi nel
dolore e, percio, il cambiamento dello stato dell'umanita»82 e questo in tutti i
punti della vita di Cristo a cominciare dall'intima comunione del Bambino con
la madre. L'inclusione dell’Eucaristia nell’evento della Croce non fa altro che
porre in evidenza 'atteggiamento obbedienziale di Cristo e, di conseguenza,

79 H. U. VON BALTHASAR, Teodrammatica, vol. IV, 371. 1 corsivi sono nel testo. Non a torto von Balthasar usa
qui una delle sue espressioni pitl ricorrenti, ossia “Chiesa mariana”, difatti la dimensione di misericordia
investe ed e attuata dalla Chiesa che vede in Maria la sua realizzazione. Il teologo svizzero illustra que-
sto aspetto, partendo dal dogma dell'Immacolata Concezione che tocca la doppia missione di Maria «di
trasmettere come madre e nella purezza richiesta a suo Figlio tutta la realtd umana di cui egli ha biso-
gno, e di potere come “ausiliatrice” e “sposa” compatire col Figlio nella maniera a lei assegnata, scopo
per cui la rende idonea massimamente la grande purezza e la sua particolare esposizione al male e alla
vulnerabilita. Cosi lo stato originario di Maria non & affatto qualcosa di chiuso in sé, esso rende piuttosto
capaci di partecipare al dolore degli altri figli di Adamo e in tal modo essere un vero baluardo di miseri-
cordia; in altra maniera certo dal Figlio, il quale in quanto agnello di Dio che porta i peccati del mondo
deve conoscere da dentro 'amarezza del peccato, mentre la madre lo conosce negli effetti che essi inflig-
gono al Figlio», H. U. VON BALTHASAR, Teodrammatica, vol. III, 299-300.

8

S

«l Figlio ringrazia il Padre di aver permesso di disporre del Figlio in modo tale che ne risulta, nello stes-
so tempo, la rivelazione piu alta dell’amore divino (la sua glorificazione) e la salvezza degli uomini», H.
U. VON BALTHASAR, Teologia dei 3 giorni, 92.

81 H. U. voN BALTHASAR, Teodrammatica, vol. IV, 372. Volendo sottolineare questo estremo amore di Cristo al
Padre, von Balthasar fa notare che «lungo tutta la sua vita egli aveva gia attuato la sua dedizione totale
al Padre, ma nella morte egli ha realizzato questa dedizione totale all'interno della nostra angoscia, della
nostra impotenza, del nostro invincibile non-volere, e ¢id non per sé, ma per noi, cosicché nel medesimo
atto, eucaristicamente, ha trasferito in noi l'intera sua prestazione», H. U. VON BALTHASAR, Vita dalla
morte. Meditazioni sul mistero pasquale, Brescia 1988, 22.

82 bid., 374.

446



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$7

Luca M. Di Girolamo

della Chiesa che torna ad offrire il medesimo sacrificio. Percio «in analogia a
Cristo anche I'uomo diventa un’eucaristica offerta di sé, e questo non e altro
che la ovvia e semplice risposta, nella grazia, alla precedente e sovrabbondan-
te autodonazione di Dio in Gesu Cristo»83.

Un tal discorso di partecipazione non si restringe al rito in sé, ma deve respon-
sabilizzare I'uvomo ad essere generatore di vita nuova soprattutto nel contesto in cui
vives84. Essere cioe strumento di riconciliazione fra gli uomini, senza dimenticare
quella valenza escatologica che I’Eucaristia possiede e che, se da un lato, sostiene
la vita cristiana, per altro verso si traduce per il credente in vero e proprio impegno
che, evidenziato dal Concilio nei suoi vari documenti, von Balthasar non esita pit
volte a ribadire e a porre all’attenzione dell’intera compagine ecclesialess.

3.2. La dimensione di riconciliazione

La riconciliazione va posta in connessione con la dimensione sacrificale
dell’Eucaristia che discende dalla croce, luogo in cui tale dimensione viene portata
a compimento e, come tale, si ripresenta nel sacramento dell’Eucaristia e nella
Penitenza che scandiscono la vita del cristiano. Proprio la dimensione pasquale fa
da cornice all’Eucaristia e alla Penitenza86, ma in entrambi i casi ¢ Cristo che opera
in quanto e stato donato ed accolto, sin dagli inizi, in Maria dalla Chiesa e quest’ul-
tima non deve fare altro che continuare ad accoglierlo quale vero ed unico
Mediatore tra Dio e gli uomini (cfr. 1 Tim 2,5). La vocazione dell’'uomo alla santita
ha come presupposto e meta finale I'inserimento in Cristo e I’essere attratti a Lui
(cfr. Gv 12,32), ma cio comporta il tenere per fermo anche il primo momento del
Mistero Pasquale, ossia la Croce sulla quale avviene appunto la riconciliazione.

83 E. BABINI, L’antropologia teologica di Hans Urs von Balthasar, 200.

84 Si tratta di uno degli aspetti sui quali Giovanni Paolo II torna insistentemente anche nella sua recente
Enciclica Ecclesia De Eucharistia, specialmente al n. 20. Significative in merito le parole conclusive di
detto paragrafo: «Annunziare la morte del Signore “finché egli venga” (1 Cor 11,26) comporta per quan-
ti partecipano all’Eucaristia 'impegno di trasformare la vita, perché essa diventi, in certo modo, tutta
“eucaristica”. Proprio questo frutto di trasfigurazione dell’esistenza e I'impegno a trasformare il mondo
secondo il Vangelo fanno risplendere la tensione escatologica della Celebrazione eucaristica e dell’'intera
comunita cristiana “Vieni, Signore Gesu” (Ap 22,20)», GiovanNI PaoLo 11, Ecclesia De Eucharistia, n. 20,
Citta del Vaticano 2003, 25-26.

85 Ad esempio ¢ possibile citare il saggio Il Concilio dello Spirito Santo, in Spiritus Creator, spec. 214-217,
oppure il volumetto Chi é il cristiano?, Brescia 1984, spec. 128-134.

86 Von Balthasar parla qui di un parallelismo esistente tra Giovedi Santo tra il mandato di ripetere la cena
e la sera di Pasqua con il conferimento del potere di rimettere i peccati. Cfr. H. U. VON BALTHASAR, Vita
dalla morte, 37.

447



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$8

Peccato, Croce ed Eucaristia in Hans Urs von Balthasar

A sua volta, tale riconciliazione che avviene attraverso I’Eucaristia va pero
ricondotta sostanzialmente a due aspetti tra loro collegati: la permanenza di Cristo
tra noi derivante dal suo impegnarsi per noi87. Impegno che va riletto e ricondotto
all’interno della vita intratrinitarias8 e, in secondo luogo, nel carattere di sofferen-
te proprio della Croce in cui I'intera sostanza umana di Cristo «viene “liquefatta”
per poter scorrere negli uomini; ma questo avviene in modo che egli liquefa con sé
i massi del peccato che si opponevano al rendersi liquido di Dio, li scioglie nella sua
esperienza dell’abbandono di Dio da cui essi segretamente hanno origine»89.

Tutto I'insieme di questi elementi se, per un verso, ci allontana da una concezio-
ne esclusivamente psicologica dell’evento eucaristico, al contempo, ci rende sempre
piu coscienti di come in esso si attua un vero e proprio coinvolgimento dell’intera
comunita al sacrificio di Cristo%0 e, non meno importante, ci fa comprendere che la
dimensione del sacrificio e finalizzata ad un qualcosa che altro non & se non il far
giungere I'uomo all’'unita amorosa con Dio Padre che gli permette di ri-attualizzare
il sacrificio del Figlio e di nutrirsene. Un nutrimento che & arricchimento dell'uomo
a due livelli: a partire da Cristo con il perdono che effonde dalla Croce e che deve
divenire norma per il cristiano, cosi come nota il nostro autore:

«Attraverso I’azione espiatoria di Cristo — nota von Balthasar — Dio Padre ha voluto realiz-

zare la sua riconciliazione col mondo, in modo da purificare il momento della giustizia

(presente in ogni amore) in modo intratrinitario (tra sé e il Figlio d’amore, nello Spirito che
ha parte a entrambi). Per questo egli vuole altresi che fra i credenti sia 'offeso ad avere

87 «Questo “impegnarsi per noi” non significa un far scomparire gli altri, ma anche un porre sé tra loro, in
serie con loro. E tutto cio soprattutto per quanto nella vita terrena appare pesante, doloroso, intollerabi-
le, incomprensibile. Non nel senso che risparmia semplicemente agli uomini suoi fratelli cio che oscura
I'esistenza, ma nel senso che egli si pone sotto la stessa nube cupa. Lo fa, come ogni altra cosa, nel nome
del Padre e come colui che lo presenta: Dio non guarda allora al dolore terreno tranquillo come dall’al-
to, ma vi si immischia, ne porta il peso, senza di cui 'umanita e con essa il mondo come insieme non per-
viene alla sua meta; come dovrebbe altrimenti venir compreso in quanto Creatore di questo mondo?», H.
U. VON BALTHASAR, Tu hai parole di vita eterna, Milano 1992, 197.

8

*

«Non si potra mai trascurare il carattere trinitario dell’Eucaristia. Il Padre, come gia detto, & il padrone
di casa, il Figlio ¢ il pranzo regale da Lui offerto. Il Figlio stesso lo ringrazia per questo e noi ci associa-
mo a Lui nella preghiera di ringraziamento (I'Eucaristia) che nel canone della Messa si rivolge esclusiva-
mente al Padre. Ma & lo Spirito che, come sempre, porta a compimento, rende presente. Egli & anche colui
che unisce: come egli forma e manifesta lo spirito di dedizione di Padre e Figlio, cosi opera anche I'unio-
ne tra Cristo e la Chiesa (e noi stessi in quanto membri della Chiesa)», H. U. vON BALTHASAR, La parola si
condensa, in Communio 35 (1977) 35.

89 H. U. VON BALTHASAR, Il mistero dell’Eucaristia, in Nuovi punti fermi, 68.

90 Cfr. H. U. VON BALTHASAR, Piccola guida per i cristiani, Milano 1986, 98.

448



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$9

Luca M. Di Girolamo

I'iniziativa della riconciliazione (“Se tuo fratello ha qualche cosa contro di te, va a riconci-
liarti con lui”). Solo in quanto riconciliati noi siamo membra di Cristo»91.

Ma l'arricchimento avviene anche da parte del discepolo attraverso la ripetizio-
ne dell’'unico sacrificio unito ad una sequela che, impegnando, purifica e trasforma.
Se si ha quale cornice I'itinerario di Cristo descritto in 1 Pt 2,21ss. appare conse-
quenziale che:

«l’ordine di Cristo, di mangiare la sua carne sacrificata, di bere il suo sangue versato e far

questo in memoria di Lui, non significa affatto solo un atto cultuale-sacramentale. Anche

esso, ma non soltanto. “Fate questo” equivale incondizionatamente a: “Seguitemi in cio
nella mia vita”. Se io ho donato la mia vita per voi, anche voi dovete donarla per i fratelli,

per il mondo. Dopo la croce non ci puo essere un atto di culto valido che non implichi
intrinsecamente anche I’esistenza, la sequela fino alla croce»92.

I facile comprendere come 1'uomo, arricchito di tal dono, non pud comportarsi
come il servo spietato incapace di condonare il debito ad un suo simile (cfr. Mt
18,21-35) quanto piuttosto — plasmato dall’esistenza di Cristo — deve essere tramite
di riconciliazione con il prendere il peso dell’altro (cfr. Gal 6,2), nonché la propria
croce quotidiana (cfr. Lc 9,23) sapendo che in essa c’e la vittoria, la liberazione e la
salvezza offerta gratuitamente e in anticipo rispetto a quelle sofferenze e difficolta
che egli incontra nella propria esistenza%3.

Solo cosi 'uomo puo far circolare il dono ricevuto della riconciliazione e, in tal
modo, riscoprirsi ad immagine e somiglianza di quel Dio che I’ha voluto quale suo
interlocutore e collaboratore ad un’opera di salvezza universale.

91 H. U. VON BALTHASAR, Il Credo, Milano 1991, 67.

92 H. U. VON BALTHASAR, Congresso Eucaristico (1960), in Sponsa Verbi, 490. Affrontando ancora il tema sul
piano piu esplicitamente sacramentale (ma non senza un accenno all'impegno che travalica la dimensio-
ne sacramentale), von Balthasar osserva che: «l’anafora e I’epiclesi ecclesiali, come obbedienza al “Fate
questo” di Cristo, sono anch’esse parte della presenza del Crocifisso-Risorto attualizzata nello Spirito
Santo. La Chiesa offre (offert), lasciandosi includere nello Spirito di Cristo nel suo sacrificio, nell’accordo
(“mariano”) con cio, dove pero essa in forza di questo “Fate questo” e dell'inesorabile comando a man-
giare e a bere questo (come dovevano mangiare la dolce e amara parola di Dio) nella sua pit grande inti-
mita acquista parte al suo sacrificio», H. U. VON BALTHASAR, Teologica, vol. III, 274. I corsivi sono nel testo.

9

@

Linvito rivolto alla Chiesa, osserva in merito il nostro autore, «di prendere quotidianamente a sua croce
su di sé non & un’esortazione puramente morale, cosi come le sofferenze degli apostoli, dei martiri e di
tutti i discepoli non stanno in un rapporto di sequela puramente esteriore rispetto alla croce, ma anzi
tutte quante le vere sofferenze della Chiesa vengono gia in anticipo e di proposito associate da Cristo al
proprio sacrificio della croce, naturalmente per un suo proprio atto gratuito e non gia in virtu delle pre-
stazioni dei cristiani», H. U. vVON BALTHASAR, Un sacrificio che non costa nulla?, 9.

449



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$0

Peccato, Croce ed Eucaristia in Hans Urs von Balthasar

Conclusione

Dagli elementi raccolti dall’esame di alcuni testi di von Balthasar emerge chia-
ro il suo intento di mostrare I'intima connessione esistente tra antropologia e cristo-
logia. Seguendo il messaggio giovanneo, la centralita di Cristo appare proprio nel
suo essere Parola del Padre pronunciata per 'uomo e cio sotto il segno dell’obbe-
dienza. E quest’ultima a garantire 'unita di due aspetti tra loro solo apparentemen-
te opposti, ma in realta saldamente collegati: da un lato, rende ragione dell’alter-
narsi di velamento e svelamento tipico della Rivelazione ed attuato dal Cristo nella
sua vita terrena e, per altro verso, ci mostra come Egli si colloca non soltanto quale
criterio ultimo della Rivelazione (e di conseguenza della Scrittura), ma dell’intera
vicenda umana nella sua storicita e nel suo linguaggio%4.

Ma all’interno di questa cornice avviene il miracolo che implica per 'uomo un
notevole impegno e che von Balthasar sintetizza affermando che «se Dio si fa uomo,
I'uomo come tale diviene allora espressione valida e autentica traduzione del divi-
no mistero»%5. Da queste parole possiamo comprendere in che cosa consista I'impe-
gno; senz’altro riassumibile e sintetizzabile nella fede, ma esprimentesi in una con-
tinua testimonianza, in un’azione che & essa stessa contemplazione% e in una teo-
logia che ¢ gia santitad7.

L'uomo che viene investito dalla Parola di Dio nella sua totalita riscopre percio
la sua piu profonda vocazione di essere dialogico aperto non solo alle manifestazio-
ni di Dio ma, quale portatore e testimone della Parola Crocifissa-Risorta, facilitato
nel proiettare sul mondo e sulla vita uno sguardo superiore dove speranza e azione
si alimentano vicendevolmente in un orizzonte escatologico che coinvolge sin da ora
la responsabilita personale.

Sull’esempio del Cristo — disponibile e obbediente fino alla Croce — & possibile per
I'uomo una comprensione serena, ma vigile del dramma del peccato e, al contem-
po, una via sicura per non cadervi. L'essere-per-gli-altri sulla base dell’itinerario

94 1 il nucleo del metodo teologico balthasariano che il nostro autore mostra sin dal I volume della sua
Trilogia.

95 H. U. VON BALTHASAR, Dio parla come uomo, in Io., Verbum Caro, Brescia 1985, 81.

9% Si veda la preziosa disamina sulla dimensione mistica pensata ed attuata da von Balthasar nell’articolo
di P. HENRIcI, Mistica ignaziana e teologia in Hans Urs von Balthasar, in Rivista Teologica di Lugano 1
(2001) 57-65.

97 Cfr. H. U. vON BALTHASAR, Teologia e santita, in Ip., Verbum Caro, 200-229.

450



RTLu.2.2005.gxd 21.11.2005 13:28 Pagina$l

Luca M. Di Girolamo

tracciato da Cristo non si riduce a pura filantropia orizzontale, ma & esso stesso
frammento del mistero pasquale che & sempre riproposto all'umanita quale unica
forza realmente trasfigurante. Frammento all’interno dell’'unico Cristo sofferente e
vittorioso sul male.

451



