Articoli RTLu X1 (1/2006) 7-20

Sistema sociale e coscienza personale
nell’orizzonte del relativismo

: Francesco|D’Agostino
Ordinario di Filosofia del Diritto, Facolta di Giurisprudenza
(Universita di Roma Tor Vergata)

1. Come tema filosofico, quello del relativismo, che pure & ormai giunto ad occu-
pare stabilmente anche le pagine dei quotidiani, ha un rilievo molto limitato. E
indubbiamente vero che nella filosofia contemporanea domina oggi un unice benché
multiforme orientamento scettico; ma & altresi vero che tale orientamento non pos-
siede alcuna specifica forza teoretica: il suo assunto fondamentale, la verita non esi-
ste, & in insanabile contraddizione col principio stesso del filosofare, come del resto
viene subito insegnato a chi si accosti ai primi rudimenti della filosofial.

Se oggi il tema del relativismo possiede quella straordinaria portata, di cui siamo
tutti consapevoli, cio dipende piu da istanze pratiche che teoretiche, che hanno atti-
vato e continuano ad atlivare una sorta di manipolazione del concetto. La bandiera
del relativismo viene innalzata da tutti coloro che assumono, come istanza irriduci-
bile in un’epoca di globalizzazione, quella della difesa della singolarita dei soggetti
individuali e collettivi, nei confronti della pressione omogeneizzante dei sistemi
sociali. Sempre pil spesso chi difende i diritti delle coscienze individuali lo fa nel
nome del relativismo, contro il postulato (ritenuto totalitario) della verita. Ecco per-
ché ogni riflessione sul relativismo deve oggi essere in grado di coniugare questo
tema con quello delle nuove forme dialettiche che si attivano nel nostro tempo tra
la coscienza dei soggetti (individuali o collettivi) e il sistema sociale al quale i mede-
simi soggetti (individuali e collettivi) appartengono.

1 Cfr. la bella ricerca di F. D’Acostini, Disavventure della verita, Torino 2002, che, ricostruendo la storia
dell’enunciato la verita non esiste, mostra come «a normali condizioni logiche non si puo negare la
veritan».



Sistema sociale e coscienza personale nell’orizzonte del relativismo

2. Questo tema pubd, in linea generalissima, essere svolto almeno secondo tre
diverse prospettive di fondo: ideologico-politica, sociologico-analitica, filosofico-giu-
ridica (e/o filosofico-politica).

Chi si pone nell’ambito della prima prospettiva si chiede quali siano le prassi
politiche ottimali che una classe politica responsabile dovrebbe curare di porre in
essere per massimizzare nella societa I'equilibrio globale tra le dinamiche istituzio-
nali necessariamente omogeneizzanti e le dinamiche personali, che dovrebbero il
pill possibile essere preservate nella loro irriducibile fluidita. Chi invece accede alla
seconda prospettiva si chiede quali siano in un contesto sociopolitico determinato
(I'Italia, I'Europa, I'Occidente liberaldemocratico, ecc.) le dinamiche poste effettual-
mente in essere dalle classi politiche al potere per mediare i conflitti istituzionali e,
di queste dinamiche, quali siano gli effetti prevedibili e desiderabili e quali quelli
non prevedibili e non desiderabili. Nella linea della terza prospettiva, infine, ci si
interroga sul problema stesso della interazione tra sistema sociale, come sistema
socio-normativo, che si presenta ai soggetti come sistema volto a orientarne coatti-
vamente (anche se in forme pit 0 meno soft) la prassi, e i soggetti stessi (individua-
li o collettivi), come soggetti chiamati a rispondere delle scelte che mettono in gioco
la loro identita e sul perché tale interazione, in un’epoca di dilagante relativismo
etico, costituisca un durissimo problema, e chieda quindi di essere seriamente medi-
tata.

Sviluppero nelle pagine seguenti solo la terza prospettiva: sia per restare all’in-
terno delle mie competenze specifiche di studioso di filosofia giuridica e sociale, sia
(ma dovrei dire soprattutto) perché il tema proposto & troppo rilevante per essere
elaborato, come oggi si tende per lo piu a fare, a partire dalle analisi dei soli politi-
ci e dei soli sociologi. L’analisi filosofica, nel pieno rispetto delle acquisizioni delle
altre forme di sapere e soprattutto delle scienze umane, aggiunge ai discorsi di que-
ste un di piti imprescindibile per una compiuta conoscenza della realta: quello che
concerne il senso globale, I’esperienza alla quale si rivolge il nostro interesse di
ricercatori; o, se si vuole, la capacita di leggere, nei fenomeni che le scienze analiz-
zano e settorializzano, cid che ne costituisce 'unitarieta, la specificita, la struttura.

3. Recepisco, dunque, il tema proposto — con una scelta che e in larga misura
opinabile - come tale da investire, al di la della sua formulazione estrinseca, che &
del tutto calata nella pit assoluta modernita, uno dei punti essenziali e costanti della
riflessione filosofico-politico-giuridica occidentale. Tale riflessione converge nel pro-
blematizzare radicalmente la dimensione dell’interazione: se I'interazione tra siste-
ma sociale e coscienza personale costituisce un problema, stimola il pensiero, & per-



Francesco D'Agostino

ché essa non si da mai come fenomeno semplice, ma come fenomeno dialettico; &
perché l'interazione & sentita come necessaria, ma nello stesso tempo, paradossal-
mente, come impossibile; & perché essa si scontra con quella sorta di irriducibile
senso di disagio, e al limite di estraniazione, che I'individuo prova nei confronti del
sociale, in particolare in quella sua specifica estrinsecazione che & costituita dalla
normativita. Linterazione, quindi, non appartiene al Sein, ma al Sollen della politi-
ca, non e un dato immediato del vivere sociale, ma un compito da realizzare; uno di
quei compiti immensi, che nessuno puo presumere aprioristicamente di potere por-
tare a compimento e che mettono in gioco il tutto dell'uomo. Aristotele, facendo sfo-
ciare 1'etica (la scienza della prassi individuale) nella politica (la scienza della pras-
si collettiva), ne era ben consapevole. Riformulando il problema dell’interazione in
termini chiaramente rousseauiani, possiamo chiederci: come pud I'uomo, che si
sente estraniato nei confronti del sociale, riconciliarsi con esso, integrarsi nella
societa, senza perdere, assoggettandosi ad una legislazione per lui estrinseca, quel-
la liberta di individuo, da cui dipende essenzialmente la sua identita? Chi non ami
il linguaggio rousseauiano puo cercare di tradurre il problema del Contratto socia-
le in termini pil radicati nell’attualita: ma giungera a scoprire che la questione
posta da Rousseau (e a suo modo da Aristotele) & rimasta fino ad oggi sostanzial-
mente immutata. Ce lo conferma colui che & di certo tra i maggiori sociologi della
seconda meta del Novecento, Niklas Luhmann, nel suo tentativo di riformulare il
problema ontologico della societa attraverso un’analisi sistemica: come & possibile
- egli si chiede — un’unita collettiva quando esistono sole individui portatori di diver-
se e irriducibili visioni del mondo, come & possibile «in un ambiente mutevole e
incontrollabile mantenere costanti determinate strutture sistemiche e in tal modo
ottenere e conservare un’identita?»2. Questo il problema.

4. 'integrazione del singolo nel sociale costituisce dunque il cuore problematico
non solo del nostro tempo, ma di tutta la riflessione politica occidentale. Cio non
toglie che esso venga ben diversamente sentito nelle societa “tradizionali” rispetto
a quelle che chiameremo “moderne” o, per essere piu precisi, nelle societa struttu-
ralmente semplici rispetto a quelle strutturalmente complesse (ove la differenza non
¢ data dal rispettivo ordine di grandezza — I'lmpero Romano era infinitamente pit
grande della Svizzera attuale — ma dalla complessita delle articolazioni interne).
Potremmo alludere alla diversita tra questi due modelli di societa ricorrendo ad una

2 Cfr. N. LunmanN, Politische Planung, tr. it. (parziale) col titolo Stato di diritto e sistema sociale, Napoli

1978, 200-201.




Sistema sociale e coscienza personale nell’orizzonte del relativismo

metafora cara a Lévi-Strauss: quella della differenza tra apparecchi meccanici e
apparecchi termodinamici3. Entrambi producono lavoro, utilizzando I'energia loro
fornita in partenza; ma i primi potrebbero funzionare teoricamente all’infinito con
la sola energia iniziale (teoricamente, ove cioé non si dessero le inevitabili perdite
energetiche — peraltro relativamente irrilevanti — dovute all’attrito e al riscaldamen-
to); i secondi hanno invece un ciclo di funzionamento ben limitato nel tempo e che
fa loro progressivamente consumare tutta l'energia posseduta inizialmente. Gli
apparecchi meccanici hanno quindi un consumo di energia (e conseguentemente
un’esigenza di rifornimento) vicino allo zero; gli apparecchi termodinamici hanno
invece un consumo vertiginoso di energia; i primi producono pochissimo lavoro, i
secondi invece moltissimo. Ma i primi, a differenza dei secondi, non producono
entropia, cioe disordine; e per questo motivo non conoscono usura e possono man-
tenersi pressoché indefinitamente nel loro stato iniziale.

Nelle societa tradizionali, che in base all’analogia ora esposta potremmo chia-
mare “fredde”, I'interazione sistema sociale/individuo e quindi governata da un
principio simile a quello che governa il movimento degli apparecchi meccanici: a
una minima estensione della coazione normativa e del funzionamento della “mac-
china” sociale corrisponde un alto grado di integrazione dell’individuo. Nelle societa
“calde”, invece, ad un massimo di coazione normativa corrisponde un minimo grado
di integrazione, o, se si vuole, un massimo di alienazione sociale. E altresi evidente
che nelle societa “fredde” la produttivita sociale & quasi inesistente (intendendo per
produttivita sociale quella stimolata dalla stessa interazione tra sistema sociale e
individui), mentre in quelle “calde” & massimizzata. Ma e altresi evidente che &
strutturalmente impossibile - se il modello di Lévi-Strauss & consistente — ottenere
contemporaneamente due cose che si escludono a vicenda: bassa entropia e alta
complessita normativa e sociale.

5. La cultura occidentale ha preso definitivamente coscienza di questo problema
in epoca relativamente recente, attraverso il movimento illuministico (avverto che
uso in questo testo il termine illuminismo in senso lato, con riferimento alla prospet-
tiva secondo la quale la societa, a causa dell’alta complessita raggiunta, pud e deve
nella epoca moderna essere costruita, modellata e imposta razionalmente ¢ trami-
te quello specifico medium che @ il diritto). Non intendo dire che il problema dell’in-

3 La analogia lévi-siraussiana tra societa “calde” e societa “fredde” da una parte, e macchine “meccani-
che” e “termodinamiche” dall’altra, & presente in diversi testi dell'illustre antropologo. Per un riferimen-
to tra i pit immediati, cfr. C. LEvi-STRAUSS — G. CHARBONNIER, Collogui, tr. it., Milano 1966, 33 ss.

10



Francesco D'Agostino

tegrazione non sia stato avvertito in ogni epoca e con valenze altamente significati-
ve; ma @ indubbio che solo a partire dalla grande crisi dell’Ancien régime esso @&
diventato un weltgeschichtliches Problem, un problema cosmico-storico, nel quale
viene a culminare il problema stesso dell’antropologia.

Nell’antichita classica il tema della interazione tra sistema sociale e individua-
lita personale era vissuto e calato in forme di pensiero profondamente eterogenee
rispetto alle nostre; era in essa talmente forte il senso di connessione tra diritto e
civiltd (e “vita buona”) da far considerare automaticamente barbarica (e quindi con-
dannabile come subumana) ogni insofferenza nei confronti dell’ordine stabilito. Per
scegliere un solo esempio tra i tanti, se rileggiamo 'apostrofe di Giasone a Medea,
nell’omonima celebre tragedia4, vediamo bene come Euripide, anche se non ha
alcuna simpateticitd con I'eroe greco e carichi di (involontario) sarcasmo le parole
che gli fa pronunciare nella speranza (che si rivelera vana) di calmare le ire della
sua “barbara” consorte, non sa (o non vuole) nonostante tutto sostituire al mondo
dei valori greci (quel mondo in cui il nomos, secondo il celebre verso di Pindaro, &
basileus, cioe & re) un mondo diverso, retto non dall’ordine del sociale, ma dal disor-
dine delle passioni, non dal logos, ma dal pathos. La venerazione dei Greci per la
giustizia, per dike, non si fonda su di una visione ingenuamente ottimistica del
mondo come ordine compiuto e perfetto, ma su di una profonda consapevolezza di
quanto fosse minacciosa la presenza, in esso incombente, del caos. Lo stesso
Platone, il pitt metafisicizzante dei Greci, non aveva del resto alcuna illusione al
riguardo: alle passioni dell'uomo, che - se lasciate libere di estrinsecarsi - lo con-
dannerebbero ad una sterile e continua violenza reciproca, egli afferma la necessita
di opporre tre grandi rimedi: la paura (phobos), la legge (nomos) e la reita ragione
(orthos logos): la retta ragione, che & retta in quanto & per tutti gli uomini unas. E
qui che il mondo premoderno, malgrado le sue tante contraddizioni, si svela gover-
nato da valori fortemente omogenei e omogeneizzanti; laddove il mondo moderno
conosce solo il relativismo o — per usare un’espressione weberiana — il politeismo
dei valori. E un sistema assiologico politeistico non garantisce integrazione, ma con-
flitto; in esso infatti il diritto non appare pitt come quel valore da difendere nel suo
principio - quasi fosse pitt che creato dagli uomini, donato ad essi da Dio, come

+ Cfr. in particolare i vv. 536 ss.

5 [ «tre grandi rimedi» di cui parla PLatong, e ciogé phobos, nomos e orthos logos, sono desunti dalle Leggi
VI, 783a.

12l




Sistema sociale e coscienza personale nell’orizzonte del relativismo

appare evidente dal detto ben indicativo del Talmud: l"'uomo ron cambi mai una
usanza® —; non viene pitl percepito alla stregua di quel nomos panton basileus che
chiede un ossequio profondo, perché portatore dell'unico logos che distingue gli
uomini liberi dai barbari; frantumato il logos in una pluralita di logoi, il sistema
sociale — e il suo medium, il diritto — non potranno apparire che come pura, cieca e
oscura repressione dell’individualita. L'illuminismo, che pone esplicitamente se
stesso come rischiaramento delle tenebre e lotta contro la repressione, assumera
conseguentemente un atteggiamento di fondo caratteristicamente antigiuridista e
trasmettera questo atteggiamento (ora esplicito, ora implicito) a tutta la cultura
contemporanea.

Se e vera |'osservazione di Augusto Del Noce?, secondo cui la modernitd non &
tanto una dimensione cronologica, quanto assiologica (la dimensione che designa “il
punto di non ritorno”, “I’oggi non & piu possibile...”), & coerente vedere nell’illumi-
nismo (inteso, ripeto, come la prospettiva per la quale la societa pud e deve essere
rischiarata dalle tenebre e nella quale I'individuo pud e deve essere razionalmente
integrato) I'ideologia propria della modernita.

6. E dunque proprio dell'illuminismo volersi porre come forza antagonista dei
mali propri della modernita: la crisi dell’individualita, la meccanicizzazione della
vita, 'appiattimento dei valori, I'estraneazione sociale, in breve — per usare una
significativa espressione del Litt® — il primato non dell'uomo, ma delle cose, anzi
della “cosa” (das Ding), dell’oggettivith non antropomorfizzata. E poiché la forza
dell’illuminismo non & tanto nelle sue capacita diagnostiche, ma nel suo impegno
terapeutico, noi possiamo leggere la storia dell’incarnazione sociale delle idee illu-
ministiche come la storia di una grande sperimentazione: quella di diverse tecniche
di salvezza dell’individuo e della sua coscienza contro 'alienazione.

Di tecniche siffatte ne sono gia state sperimentate molte nella storia. Le pit
famose, anche se nate in tempi diversi e spesso ferocemente ostili I'una rispetto
all’altra, tengono ormai contemporaneamente il campo e si spartiscono le rispetti-
ve sfere di influenza cercando di interferire reciprocamente il meno possibile.
Ricordiamone qualcuna. Citerei per prima la tecnica pedagogico-umanistica, quel-
la auspicata da Schiller, da Humboldt, e prima ancora dallo stesso Rousseau, e fatta

6 11 detto del Talmud & citato da M. WeskR in Wirtschaft und Gesellschaft, tr. it. Economia e Societa, Milano
19743, vol. 11, 306.

7 L'idea di modernita, in AA.VV., Modernita. Storia e valore di un’idea, Brescia 1982, 26 ss.
8 T. Lirt, Mensch und Welt, Miinchen 19612,

12



Francesco D'Agostino

poi propria da tutta la pedagogia moderna e contemporanea. «Il neo-umanesimo
educativo — ha scritto Prini - & stato nel suo complesso la promozione di una rein-
tegrazione dell’'uomo nella societi - ed esso intendeva soprattutto la societa politi-
ca — attraverso il formarsi di una coscienza nazionale, dove il cittadino ritrovava o
doveva ritrovare lo Stato alle radici stesse della propria vita emotiva e morale, del
proprio costume, della propria cultura»?.

Non ci interessa qui seguire i destini del neoumanesimo pedagogico nel suo
incontro (e scontro) con la cultura scientifica e tecnologica che al modello dell’hu-
manitas sostituisce quello dell’homo faber; ci basti osservare come esso sia stato del
tutto omogeneo a quella dinamica che, secondo Carl Schmitt, ha contraddistinto lo
Stato moderno come struttura di neutralizzazione, «capace di spegnere ogni tipo di
lotta, di far svanire i nemici e di donare a tutti sicurezza, evidenza, comprensione,
pace»10. Il prezzo di questa dinamica era l’esclusione della politica dalla scuola
{come micro-societd) e dallo Stato (come macro-societa). Il fallimento di questo pro-
getto & sotto gli occhi di tutti e si rende evidente nel duplice e parallelo fenomeno
per il quale la cultura non trova pil il suo luogo unico (o comunque privilegiato)
nella scuola e la politica non trova pil la sua sintesi all'interno dello Stato (nell’os-
sequio, cioe, a regole del gioco formali e apolitiche), ma tornano a lacerarsi in dia-
lettiche non componibili o componibili solo al prezzo di fictiones che rasentano 1'i-
pocrisia (per fare un unico, ma cospicuo esempio, tratto dall’esperienza italiana
degli ultimi decenni, ma non solo da essa, si pensi alla articolatissima legislazione
sul “pentimento”, cioé ai favori, anzi ai privilegi, concessi ad imputati e a condan-
nati, sia per terrorismo che per mafia, disposti a divenire delatori: un modo assur-
do di gestire un problema reale, ma essenzialmente politico - nel primo caso - e
strettamente criminologico — nel secondo — attraverso le inadeguate e quindi inde-
bite forme garantistiche del processo penale).

Accanto alla prospettiva pedagogico-umanistica, si pone quella che chiamerei la
prospettiva tecnologico-progressista. I'ssa all'omogeneizzazione culturale dei citta-
dini, ai valori dell’humanitas, sostituisce la soddisfazione dei loro bisogni (materia-
li in primo luogo, ma anche e non secondariamente “ideali” - salva poi la messa a
punto dell’inevitabile oggettualizzazione materiale di questi “ideali”, quando sono
veicolati dalle strutture di una societa tecnologica). Nella sua versione pilt conosciu-
ta e pil sperimentata, tale prospettiva é destinata al fallimento nei rispetti dei suoi

9 P. Prini, /l mondo del lavoro e U'educazione moderna, in Cultura e politica 1 (1968) 29.

10 C. Scumirr, Der Begriff des Politischen, tr. it. in In., Le categorie del politico, Bologna 1972, 167 ss.

13




Sistema sociale e coscienza personale nell’orizzonte del relativismo

obiettivi piti propri: dato che non & possibile limitare il continuo accrescimento dei
bisogni (che sono paradossalmente indotti proprio da quel sistema di welfare che &
finalizzato a soddisfarli), non & nemmeno possibile limitare i costi di questa politica
o rapportarli alle risorse secondo piani obiettivi. E opinione ormai generalizzata che
il modello dello Stato del benessere non possa che fallire, proprio a causa dell’in-
contenibilitd dei costi. Ma dello Stato del benessere pud anche essere data un’im-
magine meno banale, come inclusione politica realizzata, intendendo per inclusio-
ne «l'inglobamento dell'intera popolazione nelle prestazioni dei singoli sistemi fun-
zionali della societa»ll. Se tale definizione consente di superare le contraddizioni
del modello per dir cosi consumistico dello Stato del benessere, garantendo inoltre
una ben pit acuta descrizione della sua realta effettuale, essa cid non di meno
mostra molto bene il limite che questo modello, come modello illuministico, cioé non
solo descrittivo, ma anche e soprattutto propositivo, presenta: I'inclusione, facendo
crescere a dismisura la dipendenza politica del cittadino, origina nuove e inedite
forme di sofferenza; non gia perché tale inclusione sia violenta (puo anche esserlo,
ma non é questo il punto), ma perché, per dirla con Luhmann, «successi e insucces-
si, piani e presunte necessita della politica si trasformano molto rapidamente in
destini individuali», in un sintomatico rovesciamento dell’antico sentimento classi-
co, per il quale era il destino individuale a fondersi e a confondersi con quello della
citta. L'alienazione acquista percid un nuovo volto: da emarginazione, spossessa-
mento, meccanizzazione dell’esistenza, essa diviene il patire come individui tutto cio
che puo patire il corpo sociale in ognuna delle sue molteplici e diversificatissime
forme. Dato che ogni richiesta che dal “privato” venga rivolta al “pubblico” deve
essere presa sul serio dallo Stato del benessere, ogni risposta del “pubblico” al “pri-
vato” & occasione di mutamento di equilibri, di nuove, conseguenti, richieste e quin-
di all'infinito di dinamicita insoddisfatta e sentita come penosa.

L'ultima prospettiva e quella rivoluzionaria. In questa prospettiva facciamo con-
fluire sia l'ideologia rivoluzionaria marxista, ortodossa ed eterodossa, che oggi
appare incredibilmente affievolita sul piano cosmopolitico, sia le nuove prospettive
rivoluzionarie islamiche di tipo fondamentalistico, che col marxismo condividono il
sogno di una palingenesi da realizzare non semplicemente attraverso una modifica-
zione dei contenuti della coattivita sociale (e quindi del diritto) — ipotesi bollata nel
lessico marxista come riformistica -, ma attraverso la sua definitiva soppressione
(la soppressione del diritto borghese per il marxismo, la soppressione del diritto

11 Per il concetto di “inclusione”, cfr. N. LunmANN, Politische Theorie im Wohlfahrtsstaat, tr. it. Teoria politi-
ca nello stato del benessere, Milano 1983, 58.

14



Francesco D'Agostino

laico per il fondamentalismo islamico). Sotto questo profilo I'ipotesi rivoluzionaria si
& offerta e continua ad offrirsi al giudizio della storia, con le conseguenze che tutti
conosciamo. Il mito che essa di fatto costruisce - il piti consequenziale nei principi,
perché il pili radicale, ma anche il piti aperto nella prassi ad accomodamenti di ogni
tipo, purché resti salvo il rinvio ad un futuro roseo, vago e indeterminato delle rea-
lizzazioni delle sue promesse — & forse quello che negli ultimi anni ha maggiormen-
te risentito del logorio della critica oltre che delle dure repliche della storia. Ma &
anche quello che meno di ogni altro pud essere risolto sul solo piano della critica
teorica: esso affonda le sue radici in un atteggiamento psicologico di fondo piu che
in un’analisi obiettiva della realta. Hegel aveva colto da par suo questa verita (sia
pure in un contesto diverso), quando aveva osservato che i «falsi fratelli ed amici del
cosiddetto popolo» hanno come scibboleth, come segno di reciproco riconoscimen-
to, der Haf} gegen das Gesetz, I’'odio non contro questa o quella legge, ma contro la
legge in quanto tale!2.

L'odio contro la societa, vista come legge opprimente e soffocante, & antico ed
assume sempre nuove forme. «Se io non sono pitu della legge — gridava Nietzsche -
sono il pit reietto di tutti gli uvomini». Ma ci si pud davvero liberare dalla legge o
innalzarsi al di sopra di essa, tanto da poterne fare a meno? Nietzsche ha la sua
risposta: se a tanto si vuol giungere, hisogna sapere e volere assassinare la legge.
Ma i cadaveri mantengono una loro inquietante presenza; & difficile nasconderli e
perfino seppellirli. £ per questo che egli conclude (con lucidita assoluta): «lo ho
assassinato la legge; la legge mi tormenta come un cadavere tormenta un uomo
vivo»13,

Possiamo ora, forse, trarre qualche prima conclusione. Non esiste nella moder-
nita sistema sociale che non operi, consapevolmente, nel segno dell’integrazione
sociale degli individui. Cido che comunemente chiamiamo politica sociale, in senso
stretto, dato che in senso ampio ogni politica & sociale, non ha altro oggetto, nel
bene come nel male, se non 'uomo in quanto titolare del diritto di essere e sempre
pill divenire membro integrato della societa. E politica sociale la speranza (di fatto
ormai realizzata, ma cen esiti ben diversi da quelli previsti dai suoi promotori) di
una compiuta istruzione pubblica; & politica sociale quella dello Stato del benesse-
re, che propone di sottoporre al controllo pubblico le modalita di soddisfacimento di
ogni esigenza privata; e paradossalmente va qualificata come sociale anche I'ipote-

12 ]I tema emerge nella Prefazione ai Lineamenti di filosofia del diritto, tr. it., Bari 1954, 10.

13 Laforisma nietzscheano pud esser letto in Morgenrdte 1, 14, tr. it. in F. Nigrzscug, Opere, a cura di G. Colli
e N. Montinari, vol. VII, Milano 1964, 18.

1115




Sistema sociale e coscienza personale nell'orizzonte del relativismo

si politica riveluzionaria, solo che si pensi che la pretesa di abolire ogni forma di
diritto, Stato e repressione sociale, &, in questa prospettiva, funzionale al far emer-
gere in modi finalmente privi di mistificazione le dinamiche proprie del sociale.

7. Che queste grandi direttrici della politica moderna (ed evidentemente altre
ancora) siano ormai da considerare, agli occhi di chi sappia adoperare corretti stru-
menti di analisi, fallite (rispetto ai loro specifici obiettivi: non & in questione qui la
realizzazione di obiettivi diversi, imprevisti ¢ non omogenei rispetto ai desiderata
iniziali) mi sembra evidente. Lo mostra, del resto, come sopra si accennava, la loro
ormai pacifica, ma paradossale, coesistenza all’interno dello Stato contemporaneo;
coesistenza che invece di abolire il problema dell’alienazione, nel migliore dei casi
lo disloca: il conflitto tra individuo e societa & forse oggi meno apparente di quanto
non fosse un tempo solo perché & ormai tale da travalicare i confini nazionali, per-
ché ha assunto dimensioni planetarie. Dal momento in cui I'individuo scopre la pos-
sibilita di rapportarsi all’ordine politico mondiale (si pensi solo, per un esempio del
tutto elementare, alle grandi migrazioni internazionali contemporanee), i conflitti
politico-ideologici di carattere infra-statuale inevitabilmente si ridimensionano; la
loro crisi porta ad estrema chiarezza il fallimento dell’illuminismo e dei suoi (pur
generosi) postulati di principalita della politica. Potremmo dire conclusivamente,
con Niklas Luhmann, che abbiamo ormai raggiunto una consapevolezza: «non si
pud centrare sulla politica una societa funzionalmente differenziata come l'attuale
senza distruggerla»14. La terapia utilizzata per curare la malattia dell’alienazione
sembra divenuta ancora piu pericolosa per la sopravvivenza della malattia stessa.

8. Il piu grande lascito intellettuale della Scuola di Francoforte & consistito in un
insegnamento fondamentale, da cui dobbiamo ancora trarre tutte le conclusioni:
I'illuminismo nella sua foga razionalizzante e demitizzante & stato anch’esso, para-
dossalmente, mitopoietico: «gia il mito & illuminismo e l'illuminismo ricade nella
mitologia»15. La razionalizzazione del “disagio della civilta”, i tentativi cioe di vin-
cerlo attraverso il ricorso alla ragione calcolante (con il conseguente, inevitabile
processo di continua reificazione del reale) appartengono gia ai miti delle origini:
I'illuminismo ne modifica il linguaggio, non la valenza.

14 N. LunMANnN, Teoria politica dello stato del benessere, 177.

15 La citazione & tratta dalla premessa alla Dialektik der Aufkldrung di M, Horknemer — T, W. ADORNO, tr.
it. Dialettica dell’illuminismo, Torino 19662, ;

16



Francesco D' Agostino

Ma la Scuola di Francoforte non é stata la prima a demistificare I'illuminismo;
esso gia nel Romanticismo conobbe un poderoso avversario, capace di individuarne
la fragilita teoretica, sotto il manto di fiero ottimismo volontaristico e progressisti-
co. Assumo in questo contesto il termine romanticismo per riferirmi non tanto al
noto movimento artistico e spirituale ottocentesco, ma ad una categoria generale di
intendimento dello spirito umano, quella categoria che dal romanticismo ottocente-
sco & stata definitivamente individuata, ma che in sé & atemporale, appartiene cioe
alla struttura dello spirito umano (cosi come & atemporale, secondo le analisi di
Horkheimer e Adorno, la categoria dell’illuminismo, o in altro contesto quella del
classicismo). Visto in questa prospettiva, il romanticismo & I'atteggiamento fonda-
mentale che tematizza e rivela i limiti dell’illuminismo, I'impossibilita, da parte del
pensiero calcolante, di risolvere compiutamente le contraddizioni della realta, senza
pero che per questo solo il romanticismo sappia sostituire la carica prassistica del-
I'illuminismo con modelli di prassi alternativa.

Il romanticismo, insomma, non assume contenuti problematici diversi rispetto a
guelli dell’illuminismo (in particolar modo politico), ma riflette su di essi in modo
nuovo: esso mette a fuoco che 'alienazione dell’'uomo nella societad non dipende
tanto dalle condizioni peculiari dell’epoca moderna, ma & piuttosto inerente alla
condizione umana in generale (e al pit cid che varia storicamente ¢ il grado di reat-
tivita all’alienazione). Il romanticismo intuisce che nella societa 1'uomo vive in una
situazione di disagio insanabile, aggravato, anziché alleviato, dalla contraddizione
radicale in cui, senza avvedersene, cade I'illuminismo con le sue pretese social-tera-
peutiche. Se I'alienazione consiste nell’oppressione che lo spirito, come spirito libe-
ro, senta ad opera del diritto e delle strutture sociali. in quanto estrinseci e artifi-
ciosi, nessuna tecnica sociale di liberazione — questo I'insegnamento del romantici-
smo - potra essere adeguata a scioglierla, perché una tecnica e sempre, a suo modo,
artificiale e la liberta non potra mai essere guadagnata attraverso l'artificialita,
atiraverso cioe cid che costituisce la sua pit puntuale antitesi.

A questa stessa conclusione, in un contesto diverso, ma con profonde analogie
rispetlo al nostro, era giunta la saggezza di Freud. «lIl programma impostoci dal
principio del piacere: diventar felici, non puo essere adempiuto»16. E non pud esse-
re adempiuto per il motivo radicale che la felicita non puo essere il risultato neces-
sario di un’attivita programmata, anche se programmata nel migliore dei modi.

16 La citazione freudiana & tratta dal saggio Das Unbehagen in der Kultur, tr. it. in S. Freup, 1l disagio della
civilta e altri scritti, Torino 1971, 219.

17




Sistema sociale e coscienza personale nell’orizzonte del relativismo

9. Le suggestioni romantiche sono preziose, perché, se prese sul serio, e non
(come spesso oggi succede) come vaghe querimonie sull’alienazione del mondo
moderno, ci rendono possibile una presa di coscienza lucida e fredda sul perché
della insanabilita del disagio dell’'uomo nella societa e conseguentemente sui limiti
strutturali di ogni politica che sogni di rimuovere questo disagio completamente.
Nello stesso tempo, questa presa di coscienza ci puo aiutare a comprendere in modo
piu appropriato quale sia la struttura pit intima della liberta dell’'vomo da una
parte e del diritto dall’altra e come I'una interagisca sull’altra.

10. Che non solo la nostra liberta sociale, ma la nostra liberta tout court abbia
bisogno del diritto, come sua struttura, & verita antica che gia nei classici & esposia
con efficaci espressioni. Ma nei limiti in cui questa verita ¢ presentata empiricamen-
te, puo venire gravemente distorta. Come limite alla liberta, il diritto generalmente
viene presentato come un aliquid mali; un male necessario, ma che non percio
cessa di essere un male. Ma da questa considerazione a quella per la quale un male
necessario puo in definitiva essere anche considerato un bene (non in sé, ma in
quanto necessario) il passo & breve. Si verifica, cioe, a carico del diritto, qualcosa di
analogo al paradosso dell’egoismo in economia, che da Mandeville e da Smith giun-
ge fino a Schumpeter; nella societa moderna (e in particolare in quella capitalisti-
co-industriale) nella misura in cui ognuno agisce per perseguire solo i propri parti-
colari interessi, si realizza e massimizza il bene collettivo. Ma questa dinamica fun-
ziona in base ad una condizione implicita: che gli individui economicamente egoisti
rispettino le regole del gioco sociale e ciog le leggi (si da anche un’altra condizione
implicita — che qui ci interessa meno — e cioé che essi siano socialmente inquadrati
da persone, funzionari, poliziotti, giudici, politici, il cui codice comportamentale non
sia egoistico; condizione questa che non si coordina certo molto bene con la prece-
dente).

Non stupisce pertanto che I'illuminismo nel suo preteso e conclamato realismo
cerchi di rimuovere il disagio, salvando il diritto come male (0 come bene) necessa-
rio, ma riducendone la valenza in modo sintomatico, facendone ad esempio solo una
forma (si pensi banalmente a Kelsen) per mostrare che nei contenuti non & il dirit-
to, ma la politica — cioe in definitiva la volonta del soggetto stesso, in quanto politi-
camente attivo — a imporsi; o demistificandone I'imperativitad (come fa ad esempio il
realismo giuridico), ritenendola solo il prodotto di una (benefica) pressione psicolo-
gica collettiva.

Il risultato non & pero quello voluto e sperato. Il disagio non viene superato, ma
assume nuove forme: un accordo universale per rispettare le regole del gioco (per

18



Francesco D'Agostino

riprendere il paradosso dell’egoismo in economia con le sue condizioni implicite)
non implica di per sé il raggiungimento di un accordo sul gioco cui giocare.
Riprendiamo un accenno gia fatto: un sistema assiologico politeistico potra garanti-
re la razionalizzazione assoluta del gioco sociale (e la conseguente eliminazione del
disagio) solo quando si sia stabilito il valore gerarchicamente prevalente, quello cioe
che detta quali siano le regole del gioco da giocare. Ma le teorie formalistiche e rea-
listiche del diritto (in tutte le loro innumerevoli e in fondo irrilevanti varianti) nega-
no che si possa giungere a tanto. Il fondamento ultimo dell’azione sociale resta in
definitiva nell’ambito dell’arbitrarieta e il disagio ricompare puntualmente, con i
suoi tempi e le sue modalita.

Che la nostra liberta abbia bisogno del diritto & quindi verita che chiede di esse-
re ripensata al di 12 delle ovvieta empiriche cui avevamo accennato. E questa la
strada che ci indicano le teorie del fondamento trascendentale (Kant, Hegel), o,
diremmo piuttosto noi, esistenziale del diritto. Una liberta come quella dell'uomo ha
bisogno del diritto perché & una liberta finita e ¢io che e finito non pud muoversi nel-
I'indeterminatezza di ogni presupposto, ma solo misurandosi e confrontandosi con
un limite. Nel limite ¢ il disagio della liberta, ma nel limite si da anche la sua unica
possibilita di farsi liberta reale. E la liberta del singolo & reale quando & coordinata
con le liberta degli altri singoli; quando in questo reciproco coordinarsi non solo si
accetta la subordinazione a comuni regole del gioco, ma ci si riconosce come sim-
metrici giocatori di un unico e supremo gioco, che & quello dell’esistenza. Questo
riconescimento dell’altro ci preclude ogni illusione di autosufficienza, di affermazio-
ne illimitata della nostra volonta singola; ma nello stesso tempo ci costituisce come
soggetti reali di una esistenza reale, che & sempre e soltanto coesistenza. Nel “rico-
noscimento come relazione giuridica fondamentale” il diritto perde ogni dimensio-
ne di arbitrarieia, perché si sottrae al condizionamento ultimativo della politica:
diviene esso stesso il fatto pre-politico che fa da fondamento alla politica come atti-
vitd umana intersoggettiva.

11. Possiamo ora giungere alle ultime battute del nostro discorso. Puo la politi-
ca (nella forma specifica della politica sociale) in un’epoca di dominante relativismo
mediare davvero tra struttura sociale e individuo? Nella prospettiva che abbiamo
assunto (e che, si ricordi, non esclude affatto ulteriori necessarie integrazioni da
parte di altre prospettive) la risposta va facendosi chiara. Una politica sociale mera-
mente decisionista, che cio® non trovi che in sé i propri criteri, non potra mai rea-
lizzare lo scopo che le viene affidato: essa, ridotta a struttura di somministrazione
di diritto e danaro, amministrati da burocrati, non sapra selezionare le domande cui

19




Sisterna sociale e coscienza personale nell’orizzonte del relativismo

dar risposta rispetto alle tante da lasciare inappagate se non in base a criteri deci-
sionali del tutto arbitrari o (il che in fondo & lo stesso) sulla spinta di forze mera-
mente corporative. La sua sfera di operativita verra cosi pili o meno consapevol-
mente deviata verso fini di mera autoconservazione. Se al contrario la politica assu-
me come sua misura i dati strutturali del diritto (di cui quello che abbiamo citato, il
riconoscimento, & solo il primo e il pit generale, ma non certamente I'unico criterio
né quello riassuntivo), essa non eliminera il disagio dell’interazione, norme-indivi-
duo, ma lo indirizzera nel senso esistenzialmente autentico.

Sottomessa al diritto, inteso come struttura esistenziale, la politica sociale non
puo essere una tecnica di promozione politica da parte di chi detiene o lotta per
detenere il potere, né il velo usato per coprire auto-gratificazioni sociali da parte di
gruppi di interesse. Sottomessa al diritto, la politica pud apparire in sé ben poca
cosa: poco piu che il tentativo di dare concretezza — attraverso le vie proprie dell’a-
zione collettiva — ad un principio ideale. Ma poiché si tratta del principio ideale sul
quale — ne siamo noi o no consapevoli - si basa tutta la tradizione dell’Occidente (e
oramai del mondo intero), esso va curato pazientemente e amorevolmente, diffidan-
do delle grandi parole, ma promuovendolo negli spazi che gli sono propri.

Il riconoscimento, come principio giuridico, implica essenzialmente riconosci-
mento di dignita, di pari dignita di tutti gli uvomini. Dignita significa qui non solo un
valore propriamente morale, ma una dimensione streitamente giuridica, quella nel-
la quale il rispetto si unisce alla simmetria e le diseguaglianze, per quanto ampie,
non devono divenire tali da soffocare I'eguaglianza radicale tra gli uomini. Come
promotrice del riconoscimento all’eguale dignita di tutti gli uomini, la politica ha un
campo vastissimo di azione, che non puo esserle sottratto se non dalla caduta, nella
coscienza umana, della principalita di questo valore, come valore giuridico.

20



