Articoli I RTLu XI (2/2006) 227-239

,f_

La figure du bon Samaritain,
porte d’entrée dans I'Encyclique de Benoit XVI
Deus caritas est

Réal Tremblay
Accademia Alfonsiana (Roma)

«Der Weltenrichter fragt nach diesem
Gleichnis nicht, was ein Mensch fiir
Theorien iiber Gott und Welt gehabt
hat. Er fragt nicht nach dem dogmati-
schen Bekenntnis, er fragt allein nach
der Liebe... Wer liebt, ist ein Christ»

J. RATZINGER

La premiere Encyclique de Benoit XVI est une fresque imposante. Parmi les
scénes qui la constituent, il y en a une qui contient le sens de I'ensemble. Il s’agit de
la parabole lucanienne du bon Samaritain (cf. Lc 10,25-37) a laquelle le pape fait
explicitement allusion & quatre reprises. A la figure du bon Samaritain, il rattache
des données qui renvoient a des aspects majeurs de sa pensée. Dans ces pages d’in-
troduction a I’Encyclique, je voudrais d’abord recueillir le sens de ces textes (1) et
montrer ensuite comment les idées qui y sont connexes sont repérables dans I'en-
semble du texte pontifical et en déterminent en définitive les lignes maitresses (2).

1. La présentation des textes et leur contenu

Lisons le premier texte:

«La parabole du bon Samaritain (cf. Lc 10,25-37) permet surtout de faire deux grande cla-
rifications. Tandis que le concept de “prochain” se référait jusqu’alors essentiellement aux
membres de la méme nation et aux étrangers qui s'étaient établis dans la terre d’Israél, et
donc & la communauté solidaire d’un pays et d’un peuple, cette limitation est désormais
abolie. Celui qui a besoin de moi et que je peux aider, celui-la est mon prochain. Le con-
cept de prochain est universalisé et reste cependant concret. Bien qu’il soit étendu a tous
les hommes, il ne se réduit pas a I'expression d'un amour générique et abstrait, qui en lui-

227



La figure du bon Samaritain, porte d’entrée dans I'Encyclique de Benoit XV Deus caritas est

méme engage peu, mais il requiert mon engagement concret ici et maintenant. Cela
demeure une tiche de I'Eglise d’interpréter toujours de nouveau le lien entre éloignement
et proximité pour la pratique de ses membres» (n. 15)1.

Selon le pape, deux données ressortent clairement de la parabole évangélique

du bon Samaritain: le croyant considéere comme son prochain quiconque a besoin
de lui et qu’il peut aider2. La seule limite & 'objet de 'amour fraternel est donc ce
qui n’est pas possible. C’est la premiere donnée. La seconde est I'insistance mise sur
I'exercice concret de la fraternité que I'étendue du champ de 'amour pourrait
menacer. Il revient a I'Eglise de gérer toujours & nouveau ce rapport entre le carac-
tére concret et la portée universelle de I'engagement de ses membres.

Passons au second texte:

«Eglise est la famille de Dieu dans le monde. Dans cette famille, personne ne doit souf-
frir par manque du nécessaire. En méme temps, la caritas-agape dépasse aussi les fron-
tieres de I'Eglise; la parabole du bon Samaritain demeure le critére d’évaluation, elle
impose I'universalité de 'amour qui se tourne vers celui qui est dans le besoin, rencontré
“par hasard” (cf. Le 10, 31), quel qu'il soit. Tout en maintenant cette universalité du com-
mandement de ’amour, il y a cependant une exigence spécifiquement ecclésiale - celle qui
rappelle justement que, dans I'Eglise elle-méme en tant que famille, aucun membre ne doit
souffrir parce qu'il est dans le besoin. Les mots de 'Epitre aux Galates vont dans ce sens:
“Puisque nous tenons le bon moment, travaillons au bien de tous, spécialement dans la
famille des croyants” (6,10)» (n. 25b).

Dans I’Eglise-famille de Dieu personne ne doit manquer du nécessaire, bien que,

comme le signale la parabole du bon Samaritain, I'amour fraternel doive en méme
temps déborder les frontieres de I'Eglise et se tourner vers tous. Priorité donc don-
née aux besoins de 1'Eglise sans cependant oublier les besoins de quiconque. C’est
d’apres le pape la pensée de I’Apotre.

Parcourons le troisieme texte:

«Selon le modele donné par la parabole du bon Samaritain, la charité chrétienne est avant
tout simplement la réponse a ce qui, dans une situation déterminée, constitue la nécessité
immédiate: les personnes qui ont faim doivent étre rassasiés, celles qui sont sans véte-
ments doivent éire vétues, celles qui sont malades doivent étre soignées en vue de leur

1

Nous utilisons la traduction francaise publiée par la Libreria Editrice Vaticana, Cité du Vatican 2006.

2 (ette affirmation du pape coincide en substance avec les conclusions de I'exégese scientifique. Selon

Ramaroson en effet, Jésus dirait au légiste qui I'interroge: «L'essentiel n’est pas, comme tu crois, de
savoir exactement qui est le prochain que tu devrais aimer [...], afin de pouvoir d’acquitter exactement,
sans rien de plus, de ton devoir d’aimer. I'essentiel est que tu ne cesses de faire des efforts [...] de deve-
nir [...] le prochain qui aime [...], qui ne demande qu’a aimer, sans regarder qui il aime [...]. En un mot,
cherche & aimer et non qui aimer», J. RaMAR0SON, Comme “le Bon Samaritain”, ne chercher qu’a aimer
(Le 10.29-37), dans Biblica 56 (1975) 534.

228



Réal Tremblay

guérison, celles qui sont en prison doivent étre visitées, etc. Les Organisations caritatives
de I'Figlise, & commencer par les Caritas (...), doivent faire tout leur possible pour que
soient mis a disposition les moyens nécessaires, et surtout les hommes et les femmes, pour
assumer de telles tiches» (n. 31a).

Dans le sillage de notre parabole, le pape revient sur I’exercice universel de la
charité chrétienne, en ce sens qu’elle s’applique a toutes les situations ot il y a
urgences, lesquelles sont définies — remarquons le rapprochement - selon les indi-
cations d’une autre parabole évangélique de la charité, celle du jugement dernier
de saint Matthieu (25,31-46)3. Les organismes charitables de I’Eglise doivent se
metire a 'oeuvre pour répondre efficacement a ces besoins.

Et enfin le quatrieme texte:

«Nous ne contribuons a un monde meilleur qu’en faisant le bien, maintenant et personnel-

lement, passionnément, partout ol cela est possible, indépendamment de stratégies et de

programmes de partis. Le programme du chrétien - le programme du bon Samaritain, le

programme de Jésus — est “un ceeur qui voit”. Ce cceur voit ol 'amour est nécessaire et il

agit en conséquence. Naturellement, a la spontanéité de I'individu, lorsque 'activité cari-

tative est assumée par I'Eglise comme initiative communautaire, doivent également
s'adjoindre des programmes, des prévisions, des collaborations avec d’autres institutions
similaires» (n. 31b).

Nous édifions un monde meilleur non pas, comme pensent les philosophies du
progres, notamment le marxisme, en sacrifiant le présent au Moloch de 1’avenir,
mais en faisant le bien «maintenant et personnellement, passionnément» la ot I’exi-
ge 'amour. C’est le «ceeur qui voit» qui agit indépendamment des stratégies ou des
«programmes de partis» et qui constitue le «programme du chrétien», celui du bon
Samaritain, celui de Jésus lui-méme. Lorsque les initiatives individuelles sont
reprises communautairement par I’Eglise, les programmes peuvent exister, mais ils
sont de I'ordre de la plus grande efficacité de la charité et de la collaboration avec
d’autres instances analogues.

Si I'on cherchait maintenant a recueillir et & ordonner les données essentielles
de ces quatre textes, on pourrait dire ceci:

L'amour fraternel des chrétiens est sans frontiere. Toute personne, par-dela les
distinctions de race, de culture, etc., qui se trouve dans le besoin et qui peut étre
aidée hic et nunc est objet de leurs attentions. Cette dilatation de I’amour fraternel
ne doit pas porter ombrage a I'exercice concret de 'amour qui, comme initiative

3 Dans le n. 15, le pape avait déja rapproché les deux paraboles auxquelles il ajoute celle du mauvais riche
et du pauvre Lazare de Lc 16, 19-31. Sur la premibre, voir les observations de J. RATINZGER, Von Sinn des
Christseins. Drei Predigten, Miinchen 1966, 55s. Le texte cité en exergue est tiré de cet ouvrage (56).

229




La figure du bon Samaritain, porte d‘entrée dans I'Encyclique de Benoit XVI Deus caritas est

individuelle, est toujours de quelque maniére relié a4 la communauté ecclésiale
considérée soit comme objet prioritaire de cet amour, soit comme instance qui le
prolonge, 'organise, lui confere une portée universelle, etc. En 'occurrence, il ne
s’agit pas de programmes liés a des stratégies ou a des “idéologies”, mais d’enga-
gements ordonnés a bonifier le réel. L'activité caritative de I'liglise se meut dans
I'orbite du “programme de Jésus” qui consiste & ne pas en avoir ou a donner prio-
rité au «cceur qui voit», comme c’est du reste le cas dans 'exercice individuelle de
la charité.

Avec I'expression le «ceeur qui voit»4, nous touchons a une donnée qui oriente le
regard vers le centre de I'Encyclique, centre duquel émanent et s’agencent les
lignes constitutives de I’ensemble dont on trouve I’écho dans les “commentaires” de
notre parabole.

2. Les lignes constitutives de I’Encyclique

Au début de cette étude, nous comparions le texte pontifical a une “fresque impo-
sante”. Or le dessin d’une fresque a toujours des lignes majeures et d’autres
mineures. Tandis que les premiéres conferent & 'image sa physionomie générale, les
secondes complétent en en rehaussant les contours. Notre attention se portera sur
les premiéres qui nous semblent étre au nombre de trois (2). Auparavant cependant,
il faudra identifier le centre d’ou elles proviennent ou vers lequel elles tendent (1).

2.1. Au coeur de I’Encyclique, le «coté ouvert» du Crucifié ou vit la Trinité
et d’ou elle opére
En ses deux parties d’ordre «spéculatif» et «pratique» (n. 1), Deus caritas est est
comme un diptyque dont le gond est le n. 19. Or ce numéro commence ainsi:

«“Tu vois la Trinité quand tu vois la charité”, écrivait saint Augustin. Dans les réflexions
qui précedent, nous avons pu fixer notre regard sur Celui qui a été transpercé (cf. Jn 19,37;
Za 12,10), reconnaissant le dessein du Pére qui, mi par I'amour (cf. Jn 3,16), a envoyé son
Fils unique dans le monde pour racheter I'homme. Mourant sur la croix, Jésus — comme le
souligne I'Evangéliste — “remit 1'esprit” (Jn 19,30), prélude du don de I'Esprit Saint qu’il
ferait apres la résurrection (cf. Jn 20,22). Se réaliserait ainsi la promesse des “fleuves d’eau
vive” qui, grace a I’effusion de I'Esprit, jailliraient du cceur des croyants (cf. Jn 7,38-39)».

4 Celte expression fait penser a ce texte de la tradition paulinienne: «Puisse (le Dieu de notre Seigneur
Jésus Christ) illuminer les yeux de votre coeur pour vous faire voir quelle espérance vous ouvre son
appel...» (Ep 1,18).

230



Réal Tremblay

Dans ce passage, le pape parle du Christ transpercé comme du lieu ol se réali-
se et se manifeste le dessein salvifique du Pére pour ’humanité et d’oli provient
I'Esprit répandu effectivement dans le ceeur des croyants & la résurrection. Voyant
I'amour sourdre du «c6té ouvert» du Christ, on y voit la Trinité.

C’est en définitive comme tel que le «cceur transpercé» du Seigneur a été consi-
déré dans la premiére partie de I’Encyclique. En faisant écho au n. 10, Benoit XVI
écrit au n. 12 que «la mort sur la croix» de Jésus est le lieu ou «s’accomplit le
retournement de Dieu contre lui-méme» et ou «il se donne pour relever ’homme et
le sauver». Par ceite insistance, le pape indique clairement — et il le dit du reste
explicitement — quel fut le point de départ de sa réflexion sur ’amour que Dieu est
(cf. 1 Jn 4,8). Mais il laisse pressentir encore plus. Par I'enchainement dynamique
des n. 10, 12 et 19, il indique que le Christ transpercé est le point de convergence
de son Encyclique. Plus encore. Il indique que le Crucifié du Golgotha est le lieu de
son déploiement. A ce propos, la suite du texte déja cité est parfaitement claire:

«L’Esprit est la puissance intérieure qui met (le) cceur des (croyants) au diapason du ceeur

du Christ, et qui les pousse & aimer leurs fréres comme Lui les a aimés quand il s’est pen-

ché pour laver les pieds de ses disciples (cf. Jn 13,1-13) et surtout quand il a donné sa vie
pour tous (cf. Jn 13,1; 15,13). U'Esprit est aussi la force qui transforme le cceur de la

Communauté ecclésiale, afin qu’elle soit, dans le monde, témoin de I'amour du Pére, qui
veut faire de I'humanité, dans son Fils, une unique Famille» (n. 19).

L’Esprit jailli du ceeur ouvert du Christé est celui qui, présent dans le ceeur des
croyants, les accorde a celui du Seigneur pour qu’ils servent les fréres selon la
mesure illimitée du «lavement des pieds». Il est aussi celui qui transforme le ceeur
de I'Eglise pour qu’elle affirme dans le monde 'amour du Pére réalisé dans le Fils
et ordonné a la constitution d’'une méme famille.

Il n’y a donc pas de doute. Le Christ transpercé, point de concentration de
Iamour de Dieu, joue un role capital dans ce texte pontifical. Il en est le point

5 Comme nous le verrons plus bas, il s’agit ici de passages ot le Saint-Pére montre que la nouveauté de la
foi chrétienne ne s'en prend pas, comme on le lui a reproché, 4 I'eros. Dans sa réflexion de caractére phi-
losophique et théologique qui précéde ces pages (n. 6-8), le pape parle de la mort et de la résurrection
du Seigneur (n. 6) et du «coeur transpercé» du Christ (n. 8). Ces textes servent a illuminer les rapports
de l'agape a l'eros (description de «I’essence de I'amour» pour le premier et du lien intrinséque du don
au «recevoir» pour le second), mais ils different de ceux que nous nous apprétons 4 mentionner en rai-
son de leurs contextes immédiats. Cela dit, on peut & bon droit les considérer comme des indices ou des
reflets du «centre» que nous sommes en train de décrire.

® Comme on peut le constater a partir de ce texte, les expressions «c6té» ou «cceur» sont, pour le pape,
interchangeables. Pour la question exégétique et sa réception patristique, voir: J. RATZINGER, Schauen auf
den Durchbohrten. Versuche zu einer spirituellen Christologie, Finsiedeln 1984, 41s. et notre: Vous, lumie-
re du monde... La vie morale des chrétiens: Dieu parmi les hommes, Montréal 2003, 98-104.

231




La figure du bon Samaritain, porte d’entrée dans I'Encyclique de Benoit XVi Deus caritas est

d’émergence et en détermine la structure comme son point d’aboutissement et le
point originaire de son déploiement?.

2.2. Les lignes majeures de ’Encyclique insérées dans le mouvement
de convergence vers le centre ou de dilatation & partir du centre
Au ceeur ouvert du Christ auquel conduisait, comme & son centre, le «ceeur qui
voit» du bon Samaritain se rattachent les trois traits suivants: la présence unifian-
te et achevante du Christ en tout ce qu’il y a d’amour en ce monde (1); I'amour effec-
tif et complémentaire8 de I'Eglise qui ne disqualifie pas I'exercice de la justice confié
i I'Etat, mais le suppose et le surpasse (2); et enfin ’amour ecclésial se condensant
dans les figures de chair et d’os des saints qui apparaissent comme des points lumi-
neux dans 'histoire de la charité chrétienne (3). En conclusion de cette étude, nous
verrons mieux comment ces traits se trouvent formulés en raccourci dans les com-
mentaires de notre parabole présentés plus haut.

2.2.1. Le Christ transpercé, synthése vivante de l'eros et de l'agapé

Dans son effort pour réfléchir sur la compréhension et la pratique de I'amour
dans la tradition chrétienne, le pape dit ne pas pouvoir «faire absiraction du sens
que posséde le mot (amour) dans les différentes cultures et dans le langage actuel».
Apres avoir rappelé les divers types d’amour, il se pose la question: «l’amour est-il
en fin de compte unique, ou bien, au contraire, utilisons-nous simplement un méme
mot pour indiquer des réalités complétement différentes?» (n. 2).

La Grece donne le nom d’eros a 'amour entre ’homme et la femme qui s’impo-
se, pour ainsi dire, & I'étre humain. Par contre, I'Ecriture met I'expression de coté
surtout au profit du mot agapé qui exprime sans aucun doute «quelque chose d’es-
sentiel dans la nouveauté du christianisme concernant précisément la compréhen-
sion de 'amour». On s’est autorisé de cette nouveauté pour dire que le christianis-
me aurait empoisonné 1'eros et que I'Eglise aurait élevé des interdits «la o la joie
prévue pour nous par le Créateur nous offre un bonheur qui nous fait godter par
avance quelque chose de divin» (n. 3). Mais en est-il bien ainsi?

Avant de répondre a cette question en s’appuyant sur la nouveauté de la foi
biblique, le pape y va d’une réflexion de type philosophique et théologique sur la dif-
férence et I'unité des deux réalités ici en cause (cf. n. 4-8). On pourrait récapituler

7 Pour compléter, voir notre réflexion sur I'Eneyclique: /I cuore aperto del Figlio, dimora trinitaria e sor-
gente della Chiesa, dans L'Osservatore Romano (ed. quot.), 20-05-2006, 4.

8 Par rapport a I'amour des individus.

232




Réal Tremblay

sa pensée en ces termes: tandis que 'eros est ivresse et implication dans une puis-
sance divine qui béatifie, 'agapé du monde biblique est “extase” comprise comme
“chemin” ou “exode” aboutissant & la libération du moi dans le don de soi et ainsi
a la découverte de soi-méme et de Dieu. C’est le chemin parcouru par Jésus en son
mystere pascal qui décrit en méme temps ’essence de 'amour (cf. n. 6). Les deux
conceptions ne s’opposent donc pas comme amour ascendant/possessif et amour
descendant/oblatif, mais elles sont liées entre elles en vue de la nature de 'amour.
L'agapé empéche I’eros de s’abandonner a I'instinct, tandis que 'eros offre a 'aga-
pe les relations vitales fondamentales a I'existence de I’lhomme.

Une fois établi cette unité de 'amour en ses diverses dimensions, le pape revient
a la charge en fixant son attention sur la nouveauté de la foi biblique faussement
accusée d’avoir empoisonné ’eros et sur son role véritable par rapport a ce dernier.
Ces traits essentiels s’expriment en une nouvelle image de Dieu. Dieu est unique. Il
est le Créateur de ’homme qui lui est cher. 1l élit Israél au service de toute I’huma-
nité. En se développant dans 'histoire, cet amour se manifeste comme eros? et
agape, agapé qui dépasse souvent I’eros. C’est le cas lorsque, en présence de la rup-
ture de I’Alliance de la part d’Israél, Dieu passe par amour sur sa justice, annon-
cant de cette maniére la Croix a venir (cf. n. 10).

1l est aussi question d’une nouvelle image de ’homme. A ce propos, deux don-
nées importantes émergent du récit biblique de la création. Du fait que 'homme
cherche dans la femme la partie qui manque a son intégrité, 'eros démontre étre
enraciné dans la nature de ’homme et renvoie I'homme au mariage, & un lien qui
se caractérise par son unicité et par le définitif. C’est ainsi que, a la révélation du
Dieu unique, correspond le mariage monogame. En conséquence, le mariage repré-
sentera le modele du type de rapport que Dieu entretient avec son peuple.
Inversement, le comportement divin sera la mesure de 'amour humain (cf. n. 11).

Cette nouveauté se précise et s’accentue encore dans le Nouveau Testament. Le
mode d’agir de Dieu & I'endroit de I’humanité prend la forme d’un réalisme drama-
tique et inoui: Dieu lui-méme s’unit & ’humanité souffrante et égarée. Le Dieu qui
avait, dans I’Ancien Testament, oublié sa justice au profit de I'amour, se révele dans
le Nouveau comme le Crucifié qui se donne totalement pour le salut du mondel0. De

% En usant, dans le sillage d'Osée et d’Ezéchiel et de I'écho de leur pensée dans le Cantique des Cantiques,
de termes comme fiangailles, mariage, etc.

10 «Wieso aber bleibt in diesem Umsturz der Liebe die Gerechtigkeit dennoch unangetastet? Das wird erst
im Neuen Testament offenbar, in dem der von Herzen Gottes vollzogenen Umsturz der Liebe als reale
Passion Gottes vor uns hintritt [...]. Von Hosea 11 her ist die Passion Jesu das Drama des gottlichen

233




La figure du bon Samaritain, porte d’entrée dans I’Encyclique de Benoit XVI Deus caritas est

son cOté ouvert 'on comprend, affirme le pape, que «Dieu est amour». 'on com-
prend aussi ce qu’est I'amour ainsi que la possibilité et la fagon de le vivre. En effet,
I'oblation du Fils perdure dans l'eucharistie. Puisque Jésus s’offre en nourriture
dans le sacrement, ceux qui communient a son corps et a son sang peuvent partici-
per a cette oblation, vivre en une intimité inédite avec Jésus et, en méme temps,
vivre dans 'unité avec tous ceux qui sont aimés de lui. C’est I'agapé de Dieu qui se
présente a nous corporellement pour prolonger en nous et a travers nous son ceuvre
pour tous ceux qui sont dans le besoin. Par la, I'on comprend comment le comman-
dement de 'amour est possible. 1l est exigence parce qu'il est don (cf. n. 12-14).

Ce bref parcours de la pensée pontificale sur les rapports articulés entre 'eros
et 'agapé montre a I'évidence que le Christ pascal est en personne cette unité. Déja
insinuée dans le cadre de la réflexion philosophico-théologique sur ce rapport, I’af-
firmation prend toute sa consistance dans le contexte de la réflexion papale sur la
nouveauté de la pensée biblique. Face a l'infidélité d’Israél, Dieu ne réagit pas
comme il serait en droit de le faire en vertu du pacte de I’Alliance conclu avec son
peuple, mais il opte pour 'amour (agapé) qui dépasse, déborde sa justice (liée &
Ieros). 1l laisse ainsi se profiler la Croix encore & venir. Uni & '’humanité, le Fils
répond a la malice de celle-ci qui le fixe au bois en se laissant ouvrir le cceur et en
Iinvitant & s’unir corporellement a son offrande perpétuée dans 'eucharistie et, &
travers elle, a tous les fréres aimés de lui.

2.2.2 La charité, «opus proprium» de UEglise par rapport a la justice
exercée par UElal

Ce qui vient d’étre dit sur la thématique précédente ouvre une fenétre sur le n.
19 dont le contenu représente, comme nous le savons, le «centre de I'Encyclique»,
centre qui, en revanche, confére a ce qui le précede son sens définitif. Ici aussi il est
question de I'amour fraternel ceuvre, en 'occurrence, de I’Esprit du Crucifié ressus-
cité. Lisons le texte déja cité:

«L’Esprit est la puissance intérieure qui met (le) ceeur des (croyants) au diapason du ceeur

du Christ, et qui les pousse a aimer leurs fréres comme Lui les a aimés quand il s’est pen-

ché pour laver les pieds de ses disciples (cf. Jn 13,1-13) et surtout quand il a donné sa vie

pour tous (cf. Jn 13,1; 15,13). L'Esprit est aussi la force qui transforme le cceur de la

Communauté ecclésiale, afin qu’elle soit, dans le monde, témoin de I'amour du Pére, qui
veut faire de ’humanité, dans son Fils, une unique Famille» (n. 19).

Herzens: “Mein Herz kehrt sich gegen mich, mein Mitleid ist gar sehr enthrannt”. Das durchbohrte Herz
des Gekreuzigten ist die wortliche Erfiillung der Prophetie von dem Herzen Gottes, das seine
Gerechtigkeit durch Mitleid umstiirzt und gerade so gerecht bleibt», J. RATZINGER, 0. ¢., 54-55.

234



Réal Tremblay

Ainsi se présente le second panneau du diptyque de I’Encyclique qui traite de la
charité opus proprium de 1'Eglise, charité qui se distingue de la justice exercée par
I’Etat. Retragons les grandes lignes de la pensée pontificale sur ces deux questions.

L’amour du prochain enraciné dans I’amour de Dieu est une tdche qui concerne
non seulement chaque fideéle, mais aussi I'Eglise dans son ensemble. Pour que ce
service soit ordonné, I'amour a besoin d’organisation. La prise de conscience de
cette nécessité s’'imposa dés I’origine de I'Eglise avec 'instauration du ministere des
diacres. Du développement historique de ce ministere (cf. n. 20-24), I'on peut tirer
deux données. Le service de la charité appartient & 'essence de I’Eglise et person-
ne ne doit manquer du nécessaire en elle et hors d'elle. La parabole du bon
Samaritain est ici un critére de mesure incontournable.

Depuis le dix-neuvieme siécle, continue le pape, d’aucuns ont soulevé I’objection
selon laquelle I'exercice de la charité envers les pauvres est un obstacle a 'instau-
ration de la justice, a la distribution équitable des biens matériels envers tous. Que
penser de cette observation?

Deux situations de fait permettent d’établir le vrai rapport entre la justice et le
service de la charité. L'Etat et I'Eglise sont deux spheres distinctes, mais liées entre
elles. L'Etat doit faire prévaloir la justice - autrement il se réduirait & «une grande
bande de vauriens» (saint Augustin) —, mais il a besoin de la foi de I'Eglise qui puri-
fie la raison pratique et éveille «les forces morales, sans lesquelles des structures
justes ne peuvent ni étre construites, ni étre opérationnelles a long terme» (n. 29).
C’est au fond le sens de la doctrine sociale de I'Eglise. A cela, insiste le Saint-Pére,
il faut ajouter qu’il n’y a pas de société juste qui rendrait superflu «le dévouement
personnel plein d’amour», 'opus proprium de 1'Eglise. Un Etat qui prétendrait suf-
fire avec son ceuvre de justice se ferait au fond le protagoniste d’'une conception
matérialiste de ’homme et exprimerait «une conviction qui humilie I'homme et qui
méconnait précisément ce qui est le plus spécifiquement humain» (n. 28b).

Avant de définir les «organisations caritatives», ceuvre propre de 1'Eglise, Benoit
XVI observe que le monde «globalisé» nous permet une conscience plus vive des
besoins matériels et spirituels de notre planéte et nous offre de nouveaux instru-
ments pour aider les fréres dans le besoin. Dans ce contexte, sont nés, entre les ins-
tances civiles et ecclésiastiques, de nouvelles formes de collaborations fructueuses.
Un exemple & cet égard est le phénoméne du bénévolat. Il en est de méme dans les
Eglises et communautés ecclésiales oit sont apparues de nouveaux types d’activités
caritatives. Il est souhaitable, comme le mentionnait déja I'Encyclique de Jean-Paul
1 Ut unum sint, que les Eglises travaillent ensemble pour le bien de ’lhomme, image
de Dieu (cf. n. 30).

235




La figure du bon Samaritain, porte d’entrée dans I'Encyclique de Benoit XVI Deus caritas est

Mais quel est au juste le profil spécifique de la charité de I'Eglise? Pouvoir
répondre, pense le pape, aux nécessités du moment et le faire avec compétence pro-
fessionnelle et avec «les attentions qui viennent du ceeur» acquises dans la ren-
contre avec le Christ (¢f. n. 31a). La charité chrétienne doit aussi étre indépendan-
te de partis et d’idéologies, celle du marxisme par exemple. Son programme est,
selon le modele du bon Samaritain, un «ceeur qui voit» sans exclure naturellement
la programmation, la prévoyance, etc. (cf. n. 31b). De plus, la charité chrétienne ne
doit pas étre un moyen au service du prosélytisme. Le chrétien sait quand il est
opportun de parler de Dieu et quand il est juste de le taire et de ne laisser parler
que 'amour. «La meilleure défense de Dieu et de 'homme, conclut le Saint-Pére,
consiste justement dans 'amour» (cf. n. 31c).

Pour finir, Benoit XVI s'arréte sur les responsables de I'action caritative de I'E-
glise, I'évéque en particulier. Aprés avoir parlé des attitudes nécessaires a leur tra-
vail comme la confiance réciproque, la vigilance dans la gestion des biens et I'hu-
milité de type christique, il rappelle a juste titre que, devant I'immensité de la tache,
il faut éviter V'inertie, 'orgueil, la résignation et promouvoir la priére confiante qui
puise ses énergies dans le Christ. Cela doit étre redit avec force dans le contexte
actuel souvent tenté par I'activisme et I'athéisme. Certes, la priere n’apporte pas de
solutions & tous problemes, mais elle empéche, en présence de situations catastro-
phiques et de défis impossibles, de s'ériger en juge contre Dieu. Il n’est pas défen-
du, conclut le pape, de crier avec Job et le Christ en croix. Mais la foi doit rester
forte dans I’amour de Dieu malgré son silence mystérieux (cf. n. 32-39).

Comme on peut le constater, la charité, 'eeuvre propre de I’Eglise, a un visage
bien a elle. En cette conclusion, il ne s’agit pas d’en décrire & nouveau tous les traits.
Mais un de ceux-ci me semble particulierement important: 'impétuosité de 'amour
(cf. 2 Co 5,14) et sa capacité de se conformer aux attentes essentielles de 'homme.
De ce point de vue, la charité se distingue de la justice, ceuvre propre a I'Etat. La
justice est aussi une réalité importante pour la vie en société, mais I'amour est a la
justice ce que le salaire des ouvriers de la derniére heure est au salaire des ouvriers
de premiere heure de la parabole évangélique (cf. Mt 20,1s.). 1l est 'expression d’un
débordement inattendu et fougueux qui va au-dela de la justice sans la renier et lui
donne ainsi de répondre aux besoins les plus fonciers de ’homme, ceux du cour. De
ce point de vue I'Eglise et I'Etat sont complémentaires en leurs réles spécifiques,
mais selon un ordre que rappelle la figure hors série du bon Samaritain partout pré-
sente & I'horizon de notre thématique et actualisée, pour ainsi dire, dans la figure
des saints de la conclusion de I’Encyclique qui ont marqué, comme des balises, I'his-
toire de la charité.

236



Réal Tremblay

2.2.3. Les grands saints de la charité avec Marie en téte,
licone vivante de Uamour qu’est Dieu

Tous les saints sont de quelque maniére des reflets de la charité divine dans le
monde. En plus de ceux que I'Encyclique mentionne, il y a par exemple Alphonse-
Marie de Liguori, évangélisateur au cceur de feu et auteur, entre autres, de ce livre
enflammé qu’est la Pratica d’amar Gesu Cristo qui a connu des centaines d’éditions
en une trentaine de langues!!. Il y a aussi un autre docteur de I'Eglise et le plus
récent d’entre eux, Thérese de Lisieux, qui, inspirée manifestement de 1'Esprit du
Ressuscité a la lecture des grands textes pauliniens sur la charité comme les cha-
pitres 12 et 13 de la Premiére Lettre aux Corinthiens, a décidé d’étre «dans le Ceeur
de I’E‘glise (sa) Mere, [...] 'Amour» et a désiré «passer son (ciel) a faire du bien sur
la terre»12,

Chaque saint de 1'Eglise exerce la charité & sa maniére, selon les charismes
regus et les nécessités de temps et de lieu ot il vit. Thérese de Calcutta n’exerce pas
la charité comme Vincent de Paul par exemple. Mais tous ont en commun un sixie-
me sens pour ainsi dire qui leur fait pressentir comme d’instinct les besoins des
autres ou les y rend hypersensibles. A travers leur modéle, le bon Samaritain au
«eoeur qui voity», ils relaient le Christ. Qui en effet a été plus perméable aux besoins
des autres que Jésus? Les évangiles nous le présentent a l'affiit de la moindre
urgence corporelle et spirituelle des personnes qui l'entourent. Il guérit les malades,
nourrit les affamés, libére les prisonniers du mal, etc. (cf. Mt 25,31s.), annongant
ainsi la grande guérison et le grand banquet qui émergeront de son cceur ouvert.

On dit souvent: “telle mere, tel fils”. Cela se vérifie pleinement dans le cas de
Marie et de Jésus. C’est elle qui a éduqué son Fils. A peine visitée par 'ange qui Iui
annonce sa maternité divine (cf. Le 1,31), elle exerce déja sa sensibilité maternelle
en accourant au chevet d’Elisabeth, sa cousine (cf. Lc 1,39-45). Aux noces de Cana,
elle devine les besoins des nouveaux époux et les signale a son Fils (cf. Jn 2,3). Jésus
exauce sa priere, mais en dirigeant son regard vers la Croix source d’Esprit oll, par
un “merveilleux échange”, il deviendra le “Maitre” (cf. Jn 13,13) de sa mére en la
faisant mere des hommes: “Femme, voici ton fils” (cf. Jn 19,27). La bonne éducation

11 D’aprés les statistiques les plus récentes, le nombre d'éditions est de 365 parues en 26 langues.

12 Tour a tour: Manuscrit B, 3ve et Cahier Jaune, 17, 7, dans SAINTE THERESE DE LENFANT-JESUS ET DE LA SAINTE-
Face, Oeuvres complétes, Paris 1996, 226. 1050.

237




La figure du bon Samaritain, porte d‘entrée dans I'Encyclique de Benoit XVI Deus caritas est

de la mere a fail que le dicton s’est renversé et que la mission unique, exclusive de
Marie s’est encore amplifiée: tel Fils, telle mérel3.

Ces quelques réflexions sur le raffinement ou la finesse du ceeur marial nous
sont suggérées par les dernieres pages de I’Encyclique ot Marie marche en téte des
géants de la charité parce qu’elle est la réplique parfaite de son Fils qui, comme le
bon Samaritain qui en est 'iconel4, a un «coeur qui voity».

3. Conclusion

Vouloir identifier et contempler les lignes maitresses de I'Encyclique de Benoit
XVI a partir de la figure du bon Samaritain pouvait apparaitre au premier abord un
hors-d’ceuvre ou une entreprise sans issue. Sans parler du fait que la pensée du
pape va ordinairement du Christ & la figure du bon Samaritainl5, la mise en scene
de cette parabole n’était-elle pas trop simple et dépouillée (I’eros-agapeé en action)
par rapport a I'immensité et a la complexité de celle déployée dans ce texte ponti-
fical? Ou encore: la porte n’était-elle pas trop éloignée du portail central pour nous
donner acces a 'ampleur et a la richesse de son contenu?

Notre étude a montré que non. La figure du bon Samaritain est pour le pape une
figure de premiére importance parce qu’elle contient en elle, comme en arriere-
plan ou en filigrane, le «coeur qui voit» du Crucifié avec ses ressources illimitées —
celles de I'Esprit de Dieu — qui assume, purifie et achéve tout ce qu’il y a d’amour
dans le monde et qui rejoint concretement quiconque a besoin ici-bas d’étre aimé.
Du reste, cette conclusion est confirmée par la présence dans I’'Encyclique du par-

13 Pour d’autres observations sur cette donnée, voir notre: Vous, Lumiére du monde, 126-131. Voir égale-
ment les réflexions stimulantes de A.-M. PriLLEtien, Le signe de la femme (Epiphanie), Paris 2006, 207-
297

14 Comme il est merveilleusement représenté dans la chapelle papale Redemptoris Mater. Voir aussi les
commentaires de I'auteur de la mosaique en question: M. Rurnik, La cappella Redemptoris Mater del
Papa Giovanni Paolo II, Cité du Vatican 1999, 295 (photo 73). Pour sa part, saint MAXIME LE CONFESSEUR
écrit: «Le Christ, premier et incomparable témoignage de la bonté divine [...], nous instruit de mille
maniéres pour que nous ayons une bonté pareille 4 la sienne et il nous a invités a un parfait amour
mutuel [...]. C’est pourquoi 'homme qui était tombé sur des bandits, qui avait été dépouillé de tous ses
vétements, et qui avait été abandonné a demi-mort, du fait de ses blessures, il I'a réconforté avec du vin,
de I'huile, et lui a fait des pansements; aprés I'avoir mis sur sa monture, il I'a confié 4 une auberge et,
aprés avoir pourvu a ses besoins, lui promit de régler a son retour les dépenses supplémentaires», Lettre
11 (PG 91, 453-456).

15 Cf. le passage du n. 14 au n. 15 par exemple.

238



Réal Tremblay

cours inverse de celui déja signalé qui va de la figure du bon Samaritain au Christ16.

De la, I'on peut comprendre 'importance capitale que revét cette Encyclique
dans la situation actuelle de I'Eglise que le cardinal Ratzinger décrivait assez néga-
tivement dans la neuviéme station de la via crucis du vendredi saint 2005 au Colisée
de Romel7. Ce texte nous invite & penser en effet qu'avant toute réforme de I'Eglise
ou plutdt en son centre, il y a Dieu qui est amour. Qu’est-ce a dire? C'est de I'amour
effectif pour Dieu et pour les fréres puisé au cceur du cceur ouvert du Crucifié
qu'émanent la sainteté de I'Eglise (cf. Ep 5,27) et sa mission d’introduire les
hommes dans I'attraction de ce coeur. La pensée est claire et I'invitation pressante.
«Va... et fais de méme», nous dit Jésus (Lc 10,37) a travers la voix de celui qu’il
vient de choisir comme premier pasteur de son Eglise. Luc ne nous dit pas si le légis-
te de la parabole a fait sienne l'invitation de Jésus. C’est comme si I'espace était
resté béant pour que I'Eglise de tous les temps, la nétre comprise évidemment, y
insére sa réponse...

16 (Uest en définitive le mode de penser omniprésent dans la seconde partie de I'Encyclique.

17 «Herr, oft erscheint uns deine Kirche wie ein sinkenden Boot, das schon voll Wasser gelaufen und ganz
und gar leck ist. Und auf deinem Ackerfeld sehen wir mehr Unkraut als Weizen. Das verschmutzte
Gewand und Gesicht deiner Kirche erschiittert uns...», J. RATZINGER, Via crucis, Cité du Vatican 2005, 64.

239




