Contributi I RTLu X1 (2/2006) 291-315

I sacrifici nell’Antico Testamento
e il sacrificio di Cristo

Giorgio\?aximadi
Facolta di Teologia (Lugano)

Linterpretazione della morte di Cristo come atto sacrificale & ben presente nel
Nuovo Testamento, basti pensare al testo di Ef 5,2 e, soprattutto, alla teologia svi-
luppata nei capp. 9-10 della Lettera agli Ebrei, che paragona !'atto salvifico di Gestu
al rito di yom kippiir. Oltre a questo testo, troviamo nel Nuovo Testamento altre allu-
sioni al valore sacrificale della missione salvifica di Gesui. Quest’interpretazione
della morte di Gesu in senso sacrificale & particolarmente evidente nei racconti
eucaristici: le parole dell'istituzione eucaristica a proposito del «sangue dell’allean-
za» (cfr. Mc 14,24) sono un’allusione al sacrificio dell’alleanza di Es 24,8 in cui Mosé
proclama: «ecco il sangue dell’alleanza, che il Signore ha concluso con voi». Nella
stessa frase, I'espressione vrep moA@v (per molti) richiama I'interpretazione sacri-
ficale della morte del il Servo del Signore di Is 53,12, del quale si dice che auaptiog
noAA@v avriveykev (portd I'iniquita di molti). Il fatto stesso che l'istituzione dell’eu-
caristia sia collocata nel contesto di una cena pasquale, che all’epoca di Gesu era
interpretata in senso sacrificale, mostra la centralita di quest’interpretazione!.

Purtroppo, nell’ambito linguistico italiano, le tematiche riguardanti il sistema
sacrificale levitico e, in generale, il culto veterotestamentario, non sono molto pre-
senti2, Quest’articolo non si propone di presentare nuove ipotesi interpretative, ma
piuttosto di offrire al lettore di lingua italiana una breve sintesi del culto sacrificale
veterotestamentario, colto particolarmente in quegli aspetti che possono illuminare
la comprensione sacrificale della morte di Cristo, e del suo memoriale eucaristico.

1 Cfr. H.-J. KiAuck, Sacrifice and Sacrificial Offering — New Testament, in AnchorBD V, 888.

2 In lingua italiana, oltre alla monografia di I. CArbELLINI, I Sacrifici dell’Antica Alleanza, Cinisello Balsamo
2000, si pud ricordare il piccolo volume di G. DrIANA, Dai sacrifici dell’Antico Testamento al sacrificio di
Cristo, Citta del Vaticano 2002, e, dello stesso autore, il commento al Levitico, Milano 2005.

29N



| sacrifici nell’Antico Testamento e il sacrificio di Cristo

1. Il culto sacrificale

Nel sistema sacrificale levitico esistono tre specie di sacrifici: I'olocausto, i sacri-
fici di espiazione, che si dividono a loro volta in sacrificio per il peccato e sacrificio
di riparazione, ed i sacrifici «pacifici» o sacrifici di comunione.

1.1. L'olocausto

Il pit importante & il sacrificio ‘6lah, «sacrificio che sale», espressione tradotta
con il termine «olocausto», impiegato dalla LXX e mutuato dal rituale ellenico.
L’espressione indica il fatto che la vittima & bruciata nella sua totalita. In realta
«olocausto» tradurrebbe meglio I'espressione ebraica kalil, che perd non fa parte
della terminologia levitica. La si trova in 1Sam 7,9 dove sembra essere identificata
alla ‘6lah ed in Sal 51,21 dove invece sembra distinta. Sembra che il kalil fosse il
sacrificio nel quale la vittima veniva uccisa e bruciata anche con la pelle, senza
squartarla, mentre nella ‘6/ah la vittima era scuoiata e squartata e la pelle era riser-
vata al sacerdote (Lv 6,8). Secondo le prescrizioni di Lv 1,1-13 I'olocausto poteva
essere di bestiame grosso o minuto. La presentazione e 'uccisione della vittima
erano riservate all’offerente, il quale poteva offrire un capo di grosso bestiame o di
bestiame minuto, che doveva essere maschio e senza difetto. Nel caso di un capo di
grosso bestiame (un toro o un vitello), prima dell’immolazione della vittima I’offe-
rente impone una mano sul capo di essa, cosa che non accade nel caso di un capo
di bestiame minuto (un agnello o un capretto, un ariete o un becco). A questo gesto
e altribuito un valore espiatorio (Lv 1,4). L'immolazione avviene al lato nord dell’al-
tare. Il primo gesto di contatto tra la vittima e I’altare & il rito del sangue. I sacer-
doti offrono (radice QRB all’Hi) il sangue e lo spargono attorno all’altare. 1l gesto di
offrire il sangue & segnalato solo nel caso di un capo di bestiame grosso. A questo
punto l'offerente scuoia la vittima e la squarta. Lo scuoiamento & segnalato solo nel
caso del capo di bestiame grosso, ma evidentemente doveva avvenire anche nel caso
di un capo di bestiame minuto. Al sacerdote spettava di disporre la totalita della vit-
tima sull’altare, 'offerente lavava le interiora e le zampe e poi il sacerdote dispone-
va anche queste sull’altare e bruciava il tutto sul fuoco gia acceso sull’altare. Un rito
particolare riguardava I'offerta di volatili. L'olocausto di due agnelli, uno la mattina
ed uno la sera, costituiva il sacrificio quotidiano nel santuario (Es 29,38-42) e veni-
va a coronare molte altre serie di sacrifici, quali quella della consacrazione sacer-
dotale (Lv 8,18-21), della purificazione del lebbroso (Lv 14,31) e della donna affet-
ta da gonorrea (Lv 15,30). Anche la serie di sacrifici di yom kippir si concludeva con

292



Giorgio Paximadi

un olocausto, che si configurava cosi come il sacrificio per eccellenza, quello che
meglio esprime la totalita della dedicazione a YHWH.

1.2. 1l sacrificio «pacifico»

Il secondo tipo di sacrificio & il sacrificio di comunione o «pacifico» (z°bah
$"lamim). La traduzione italiana deriva dall’interpretazione della LXX/volgata, che
interpreta la rad. SLM nella sua pill comune accezione, ma in realta il significato di
questa parola resiste tuttora ai tentativi di interpretazione che non siano delle mere
congetture. Vi sono tre tipi di sacrificio di comunione (Lv 7,11ss.): il sacrificio con
lode o di ringraziamento, regolato da norme speciali, il sacrificio votivo e quello
volontario. Per il sacrificio di comunione 'animale puo essere di specie bovina,
ovina o caprina (non sono previsti volatili), dev’essere senza difetto ma, contraria-
mente all’olocausto, pud essere femmina. Eccezionalmente, si puo offrire un anima-
le che abbia una zampa pil corta dell’altra, e anche questo solo nel sacrificio volon-
tario (Lv 22,23), ma mai un castrato o un animale altrimenti malato o difettoso.

Il rituale del sacrificio di comunione differisce sensibilmente da quello dell’olo-
causto. Il primo gesto e I'imposizione della mano dell’offerente sulla testa della vit-
tima; a questo gesto non & dato un valore espiatorio; segue la sua immolazione,
sempre da parte dell’offerente, e lo spargimento del sangue attorno all’altare, da
parte del sacerdote. In seguito I'offerente squarta la vittima ed il sacerdote fa bru-
ciare sull’altare il grasso che copre le viscere, con i reni ed il lobo del fegato. Forse
questa precisazione del fegato & dovuta al desiderio di evitare pratiche di epatosco-
pia. Se la vittima & una pecora, si precisa che ne deve essere bruciata anche la coda
grassa. Questa prescrizione e motivata dalla particolare conformazione anatomica
delle pecore palestinesi, ben constatabile anche oggi, per cui la coda grassa dell’a-
nimale non & tanto un boccone prelibato quanto piuttosto il segno della sua prospe-
rita. Assieme al grasso 'offerente deve presentare anche il petto della vittima, che
perd non & bruciato sull’altare, ma costituisce la spettanza del sacerdote assieme
alla coscia destra (Lv 7,31s.). Il resto della vittima & mangiato dall’offerente e dai
suoi invitati; per mangiarlo & richiesta la purita legale (Lv 7,20). Il sacrificio di
comunione dev’essere mangiato entro due giorni dalla sua immolazione, eccezione
fatta per quello di ringraziamento, che dev’essere mangiato il giorno stesso.

1.3. L'offerta vegetale

Assieme all’olocausto, come assieme ai sacrifici di comunione, doveva essere
fatta un’offerta vegetale, consistente per lo pili in una determinata quantita di fior

293




| sacrifici nell’Antico Testamento e il sacrificio di Cristo

di farina intrisa di olio, ed una libazione di vino (Nm 15,1-12); la quantita dell’offer-
ta vegetale dipendeva dall’entita della vittima. Tutte le oblazioni offerte insieme ai
sacrifici erano costituite da pasta all’olio non cotta. In generale non si poteva bru-
ciare alcun’offerta lievitata (Lv 2,11). Una rilevante eccezione & costituita dal sacri-
ficio di ringraziamento, nel quale si offrono alcuni tipi di focacce azzime ed un tipo
di pane lievitato, che & perd menzionato separatamente e di cui non & detto che sia
bruciato. Sono presenti altri casi di pane lievitato, come quelli delle primizie di Lv
23,17; in questo caso pero € chiaro che non & bruciato sull’altare il pane lievitato
ma la pasta all’olio regolamentare di cui si parla dopo. I pani di proposizione sono
evidentemente lievitati, ma, benché siano chiamati ‘i8¢ YHWH, ne & bruciato solo
I'incenso posto sopra a titolo di ‘azkarah o memoriale, mentre essi stessi sono con-
sumati dai sacerdoti.

Le offerte vegetali possono essere presentate anche indipendentemente dai
sacrifici, e la loro casistica @ ricordata in Lv 2. E da notare particolarmente che se
la pasta all’olio & presentata separatamente, vi & aggiunto dell’incenso3; questo
accade anche per l'offerta costituita dalla primizia di grano abbrustolito. Possono
essere offerti anche vari tipi di focacce, sempre azzime. In ogni caso l'offerta non e
tutta bruciata, ma ne & bruciata solo una parte, chiamata appunto 'azkarah, che
comprende sempre anche tutto U'incenso. Lv 2,13 prescrive la salatura di tutte le
offerte. Indipendeniemente dalla funzione pratica di questo gesto, peraliro non
chiara (preservazione dalla corruzione o aiuto alla combustione?), il testo stabilisce
che esso esprime il significato di «alleanza» con Dio, rifacendosi evidentemente agli
antichi rituali dell’alleanza con il sale.

Prima di affrontare la tematica del terzo tipo di sacrifici, quelli espiatori, che
pongono problemi particolari, occorre a questo punto porsi una domanda: il siste-
ma sacrificale levitico & inteso come preparazione di un cibo di cui YHWH si possa
nutrire?

In primo luogo osserviamo che all’interno della Dimora non erano presentate
vere e proprie offerte vegetali. E gli oggetti in esso custoditi derivavano certamente
da una concezione cultuale che desiderava preparare un’abitazione per Dio, ma, nei
testi sacerdotali, questa concezione passa in secondo piano, e tali oggetti sono per-
cepiti molto di pii come un insieme simbolico alludente ad aspetti della realia
soprannaturale. Cunico luogo in cui offerte sacrificali vere e proprie, sia vegetali
che animali, vengono presentate e I'altare esterno. La pratica sacrificale levitica

3 Questo non accade nel caso in cui essa sostituisca un sacrificio espiatorio (Lv 5,11). In questo caso manca
anche l'olio.

294



Giorgio Paximadi

sembra voler porre deliberatamente fra parentesi 'aspetto alimentare dei sacrifici,
cosicché & giustificata 'opinione di Milgrom, che vede nelle espressioni che si rife-
riscono al culto sacrificale come al «cibo» (lehem) di Dio (Lv 22,25) oppure al «soave
odore» (ré*h niho“h, Lv 1,17) soltanto resti di un uso linguistico precedente4. A soste-
gno di quest’interpretazione si pud citare il fatto che la carne bruciata sull’altare
non riceve una preparazione culinaria, cosa che invece troviamo nei paralleli vici-
no orientali5, mentre, nel rituale sacerdotale, & obbligatorio lessare nella pentola le
parti che devono essere consumate dagli offerentié. Dunque quanto & offerto sull’al-
tare non subisce lo stesso trattamento di quanto viene consumato nel banchetto
sacro. R. de Vaux sottolinea che, se il sangue & sparso e se il grasso & bruciato sul-
'altare, cid non accade perché YHWH se ne nutra, ma perché il sangue ed il gras-
so appartengono soltanto a YHWH. Secondo quanto stabilisce Lv 17,14 il sangue &
la vita, dunque appartiene a Dio e non all’'uomo. Analogamente il grasso ¢ riserva-
to esclusivamente a YHWH, e 'uomo non se ne puo cibare (cfr. Lv 3,17; 7,23-25). «ll
grasso ed il sangue sono portati sull’altare non come dei cibi per YHWH, ma come
delle parti che gli appartengono in esclusiva. E significativo che, nel sacrificio di
comunione, solo il sangue ed il grasso siano offerti a YHWH, escludendo ogni tipo di
carne: non e un pasto che Dio condivide con i suoi fedeli»?. Vedremo che anche nel
caso del sacrificio per il peccato (hatta’t) vige la medesima regola: a Dio va tutto il
grasso della vittima, bruciato sull’altare, mentre la carne & di esclusiva pertinenza
dei sacerdoti, dato che il sacrificio ¢ in favore di un offerente colpevole, per il quale
un banchetto festivo non avrebbe senso8.

E chiaro che vi & un rapporto stretto tra 'idea di «sacrificio» e quella di «alimen-
tazione»: possono essere offerte soltanto vittime pure, di cui ci si possa nutrire.
Occorre tuttavia osservare che le vittime possono essere solo animali domestici; la

4 J. MiLGrom, Leviticus 1-16 (AB 3), New York 1991, 30.

Questa differenza rituale distingue il sacrificio israelitico da quello cananeo e, sorprendentemente, lo
avvicina alle pratiche sacrificali elleniche. Cfr. B. BErGouist, Bronze Age Sacrificial Koine in the Eastern
Mediterranean? A Study of Animal Sacrifice in the Ancient Near East, in Ritual and Sacrifice in the
Ancient Near East, a cura di J. Quagebaur (OLA 55), Leuven 1993, 11-45.

6 1l peccato dei figli di Eli (1 Sam 2,13-15) consiste proprio nel fatto di prendere la loro parte a caso, senza
rispettare la cottura, e, addirittura, di pretendere dagli offerenti carne cruda. Si pud obiettare che la
carne dell'agnello pasquale @ arrostita e non bollita (cfr. Es 12,9), ma questo & segno della particolare
arcaicita del rituale, che segue leggi diverse da quelle dei sacrifici del codice levitico.

@

7 R. pE VAux, Les sacrifices de I'Ancien Testament, Paris 1964, 41.

8 Cfr. pe Vaux, Les sacrifices, 84. Significativamente, nel sacrificio del giovenco per il peccato del Sommo
Sacerdote o di tutta la comunita di Israele (Lv 4,1-21), la carne, che non pud essere consumata dal
Sacerdote, perché in entrambi i casi & lui I'offerente colpevole, da solo o in quanto parte della comunita,

295




| sacrifici nell’Antico Testamento e il sacrificio di Cristo

cacciagione, benché adatta all’alimentazione, non & adatta al sacrificio: & di qualco-
sa di sua proprieta che I'uomo si deve privare per offrirlo a Dio, dunque gia in par-
tenza il problema non & semplicemente quello di «nutrire Dio».

Anche le oblazioni che vengono offerte obbligatoriamente assieme agli olocausti
e ad altri sacrifici (Nm 15,1-16) sono composte semplicemente di farina ed olio,
mescolati in maniera da formare una pasta, dunque qualcosa che non pud essere
definito un cibo vero e proprio. Sull’aliare vengono poi presentate anche offerte
vegetali composte solo di farina su cui & stato versato dell’olio (Lv 2,1-3). E vero che
sono ricordati anche vari casi di offerte vegetali sotto la forma di pani o di altri tipi
di focacce, in ogni caso sempre azzimi; tuttavia la maggior parte di tali offerte & di
fatto consumata dal sacerdote, mentre cio che viene effettivamente bruciato sull’al-
tare & generalmente una quantita simbolica (un pugno) che riceve il significativo
nome di ‘azkarih, che sottolinea il significato non fisico del sacrificio.

In effetti cio che viene offerto in sacrificio sono i prodotti principali piu simboli-
ci della terra d’Israele e spesso usati per descrivere le qualita della terra stessa: il
bestiame, i cereali, ’olio d’oliva ed il vino, impiegato per le libazioni anch’esse rego-
larmente comprese nel culto. A seconda dello stato di preparazione delle offerte:
materia prima (farina e olio), semilavorato (pasta all’olio) o pane vero e proprio, I'i-
dea di un cibo offerto a Dio sara poi pit 0 meno sottolineata, ma tale aspetto non
sara mai prevalente. In ogni caso restera evidente il significato simbolico di tutto
cio: quanto e trasmesso a Dio atiraverso il fuoco & solo un memorialed. Anche cio
che dell’animale sacrificato viene bruciato sull’altare (a parte il caso dell’olocausto)
sembra obbedire alla stessa regola: si tratta di parti grasse di fatto immangiabili,
ma segno che c¢io che si offre non sono animali magri e scadenti: per Dio ci si priva
della parte migliore del gregge, ossia dei capi pil grassi. Sembra dunque possibile
affermare che, nel codice sacerdotale, I'aspetto «alimentare» del culto che si svolge
sull’altare, pur non essendo completamente assente, non e posto in primo piano ed
& comungque utilizzato in maniera simbolica. Certo il significato simbolico del sacri-
ficio come pasto comune tra 'uomo e la divinitad dev’essere mantenuto, almeno nei
suoi aspetti positivi, come la sottolineatura dell’armonia comunitaria e della bene-

viene bruciata fuori dell’accampamento, ma sull’altare viene posta solo la parte grassa, come negli altri
sacrifici hatta't.

Y Una sola offerta vegetale & integralmente bruciata: quella offerta dal sacerdote, sia quotidianamente (cfr.
Lv 6,13-15) che una tantum (cfr. Lv 8,28); evidentemente in questo caso prevale l'idea che I'offerente non
pub riprendersi la sua propria offerta. La cosa & esplicitamente stabilita in Lv 6,16: «Ogni oblazione del
sacerdote sara bruciata tutta (kalil); non se ne potra mangiare».

296



Giorgio Paximadi

dizione fisica derivante dal pasto sacrificale. Ma nel codice sacerdotale quest’aspet-
to non & posto in rilevo e che, in ogni caso, & rilevante il fatto che le parti riservate
a YHWH siano diverse da quella consumate dagli israeliti. Tuttavia il fatto che que-
ste parti riservate a YHWH non solo siano diverse da quelle consumate dall’offeren-
te, ma non si presentino nemmeno come un cibo propriamente detto e siano obbli-
gatoriamente offerte prima della preparazione della carne per il banchetto sacro,
sfuma ancor di piu I'aspetto «alimentare» del sacrificio. Nel caso poi dei sacrifici
hatta’t e ‘asam, con la loro enfasi sul rito del sangue, I'aspetto alimentare risulta
ancor meno evidentel0, Quello che invece & centrale & il banchetto sacro durante il
quale viene consumata la parte della vittima spettante all’offerente: momento festi-
vo accompagnato da canti (nel Salterio sono presenti numerosi salmi che dovevano
accompagnare questo rito) e da libagioni che davano luogo ad un’allegria talora
eccessiva (cfr. 1 Sam 1,14): non il desiderio di nutrire la divinita, ma quello di festeg-
giare la comunione che I’azione sacrificale ha realizzato.
1.4. 1 sacrifici hatta’t e aSam

Un tipo del tutto particolare di sacrifici & costituito dai due sacrifici hafta’t e asam,
espressioni tradizionalmente tradotte con «sacrificio per il peccato» e «sacrificio di
riparazione».

Il sacrificio per il peccato comprende una casistica minuziosa, ma in tutti i casi
il gesto centrale & costituito dal rito espiatorio consistente nel porre il sangue della
vittima sui corni dell’altare: rito caratteristico di questo tipo di sacrifici. Quando il
peccato per cui si celebra il sacrificio riguarda il sacerdote o la comunita nel suo
complesso, I’animale scelto & un toro o un vitello maschio. Il colpevole (il sacerdote
o gli anziani) presentano la vittima ed impongono le mani (nel caso del sacerdote &
singolare) su di essa. Il valore di sostituzione di questo gesto & difficile da esclude-
re. L'offerente immola poi la vittima e, se ¢ egli stesso sacerdote, porta il sangue
all'interno della tenda del convegno. Nel caso del sacrificio per la comunita, gli
anziani impongono le mani e immolano la vittima ed il sacerdote porta il sangue
nella tenda. Giunto all’interno il sacerdote compie due gesti: a) intinge il dito nel
sangue e compie sette aspersioni verso la paroket b) spalma il sangue sui corni del-
I'altare dei profumi. Uscito, versa il sangue attorno all’altare degli olocausti. Per
quanto riguarda lo scuciamento e lo squartamento della vittima, il testo tace; pre-
sumibilmente & riservato all’offerente, come nel caso del sacrificio «pacifico», tutta-

10 Cfr. G. Paxmmapi, E io dimorero in mezzo a loro (Retorica Biblica 8), Bologna 2004, 130-134.

297




| sacrifici nell’Antico Testamento e il sacrificio di Cristo

via si precisa che & il sacerdote che deve prendere le parti grasse, come per il sacri-
ficio di comunione e bruciarle sull’altare. Il resto dell’animale, compresa la pelle,
dev’essere bruciato fuori dal luogo sacro, in un luogo puro. Lv 6,23 sancisce che
queste vittime, il cui sangue & stato portato all’interno della tenda, non possono
essere mangiate, ma devono essere bruciate. Il motivo & stato detto sopra.

Quando l'offerta venga fatta da una persona singola che non sia il sacerdote, si
danno due casi: 0 & un capo, o &€ un uomo del popolo. Anche se le indicazioni ritua-
li sembrano essere diverse (insistenza sul fatto che I'immolazione deve avvenire
dove si scanna I'olocausto), in realta ¢io che cambia & la vittima: un becco nel caso
del capo, una capra o una pecora nel caso di un uomo del popolo. 1l rito & analogo
a quello dei due primi casi, con un’importante variante. L'offerente presenta la vit-
tima, le impone la mano sulla testa e la scanna. 1l sacerdote prende il sangue rac-
colto e ne spalma i corni dell’altare degli olocausti, versando il resto sulla base del-
I'altare. Indi sempre il sacerdote prende le parti grasse (non si parla di scuoiamen-
to e di squartamento della vittima) e le brucia sull’altare. Per la tipologia di queste
parti grasse si rimanda alle regole del sacrificio di comunione. Lv 6,17-23 precisa
che le carni di questo sacrificio devono essere mangiate solo dal sacerdote (I'offe-
rente non ne mangia per il motivo accennato sopra), e, a differenza di quelle del
sacrificio di comunione, hanno uno statuto speciale: sono santissime e contagiano
con la loro santita cio che viene a contatto con loro, rendendo necessaria la distru-
zione del vaso di terracotta nel quale siano state cotte (quello di bronzo dev’essere
solo scrupolosamente lavato). La santita particolare di queste carni fa si che esse
debbano essere consumate solo nel santuario e solo da un maschio di stirpe sacer-
dotale, mentre le spettanze sacerdotali degli altri sacrifici possono servire per il
vitto di tutta la famiglia del sacerdote, compresa la servitii che non necessariamen-
te & di stirpe aronita. Questa differenza fa si che la consumazione delle carni del
sacrificio faccia parte del rituale sacrificale stesso. La stessa sacralita sovraeminen-
te investe anche I'oblazione (Lv 6,10), che, in ogni caso, non & mai mangiata dall’of-
ferente, ma solo dal sacerdote.

Il sacrificio di riparazione (@sam), di cui si parla in Lv 5,14-26 pu0 essere consi-
derato un caso particolare di sacrificio per il peccato. Da un punto di vista lessica-
le il termine & connesso con la rad. SM che indica una violazione della legge, in
senso piu legale di quanio sia 'espressione hafta’t. Come termine sacrificale & testi-
moniato solo nell’AT e particolarmente nei testi cultuali di Lv e Nm. Ritualmente
non sembra differire da questo tranne che per la vittima (un capro o un ariete a
seconda dei casi) e per il fatto che questo sacrificio & offerto come riparazione di una

298



Giorgio Paximadi

colpa che coinvolga anche un danno economico, verso Dio o verso una persona
umana. Il rituale del sacrificio comportava una riparazione economica proporziona-
ta, oltre I'eventuale restituzione del maltolto. Anche il tipo di vittima veniva scelto
non in base all’offerente, ma in base al tipo di delitto che si voleva espiare. Cosi
quando la colpa riguardava una frode commessa contro Dio per usurpazione di un
diritto sacro di tipo pecuniario (ad es. la sottrazione di una decima), si esigeva un
capro e la restituzione del maltolto aumentato di un quinto; per U'infrazione di altri
comandamenti di Dio si esigeva un ariete, senza pena pecuniaria, mentre per un’al-
tra frode contro terzi, eventualmente con l'aggravante di uno spergiuro (dunque
una colpa contro la santita del nome di Dio), si esigeva la restituzione al danneggia-
to del maltolto, aumentato di un quinto, ed il sacrificio di un ariete. E caratteristico
il fatto che si introduce 1’aspetto della valutazione delle vittime (Lv 5,15.18): eviden-
temente entrano anch’esse nel conto «economico» del sacrificio.

1.5. I sacrifici espiatori e 'impurita

A causa di quali trasgressioni vengono offerti il sacrificio «per il peccato» ed il
sacrificio di riparazione?

Lv 4,2 stabilisce che il sacrificio per il peccato & offerto per la trasgressione invo-
lontaria (biSgagak) ad un precetto negativo (dunque non per I'omissione di un pre-
cetto positivo) di cui si prenda consapevolezza (w*'@%em, Lv 4,22), oppure per un’im-
purita fisica maggiore (che ha una durata di sette giorni), come quella del «lebbro-
so» o 'impurita derivante da malattie genitali, gonorrea o perturbazioni del ciclo
mestruale (non dunque la semplice pollutio, che rende impuro per un giorno solo, o
il ciclo mestruale, che rende la donna impura per la sua durata. Cfr. Lv 15). Nm
15,22 aggiunge anche 'inosservanza dei comandamenti positivi. In ogni caso Nm
15,30-31 afferma come regola generale che la violazione deliberata (b'yad ramah)
non & remissibile per mezzo di un sacrificio.

Vi sono alcuni casi che sembrano fare eccezione: le colpe descritte in Lv 5,1-4,
ossia I'omissione di testimonianza, pur avendo udito la formula di scongiuro, la tra-
scuratezza nel compiere i riti di purificazione entro il tempo previsto (cosa implici-
ta nel fatto che di per sé questi casi di impurita non richiedono sacrifici di purifica-
zione, se le prescritte pratiche sono fatte in tempo utile), ed il giuramento fatto per
leggerezza (che perd non comporta di per sé danni al prossimo), ed alcuni casi pre-
visti dal sacrificio @$am. quelli in cui & implicato un comportamento frodolento e
quindi un’evidente responsabilita, ad esempio i falsi giuramenti previsti in Lv 5,20-
26. L'aspetto caratteristico di questo caso & che per I'efficacia di questo tipo di sacri-

299




| sacrifici nell’Antico Testamento e il sacrificio di Cristo

fici si richiede la confessione esplicita della colpa commessa. Questa medesima
esplicita confessione & richiesta nella Bibbia in quattro casi: il presente testo, la con-
fessione generale fatta dal Sommo Sacerdote sul capro emissario di Yom Kippur (Lv
16,21), la confessione che il popolo deve fare durante l'esilio (Lv 26,40), dove evi-
dentemente non si ha a che fare con una prescrizione di tipo liturgico o giuridico,
ed il testo di Nm 5,6, dove si precisa che cosa si debba fare nel caso in cui il colpe-
vole non possa rifondere il danno a chi lo ha subito od al suo erede. In tutti questi
casi, anche quando non si & nell’ambito di una disposizione di tipo strettamente
legale, risulta chiaro che il peccato che deve essere confessato & un peccato volon-
tario (il rito di Yom Kippur serve appunto ad evitare le conseguenze che i peccati
volontari avrebbero su tutto Israele). E anche importante notare che il peccato di
cui e questione in Lv 5 & un peccato occulto: il colpevole ne sente rimorso (o ne viene
a conoscenza - il caso della purificazione trascurata) e lo confessa; in questo caso
lo rende espiabile per mezzo di un sacrificio. Milgrom afferma che questo & un prin-
cipio fondamentale della legge sacerdotale: la confessione ha la capacita di trasfor-
mare in inavvertenza una colpa deliberata, e dunque di renderla espiabile per
mezzo di un sacrificio. Esclusa da questo tipo di espiazione sarebbe appunto la
colpa deliberata ed impenitente, il cui colpevole, evidentemente, non & disposto a
confessarell,

E degno di nota il fatto che la purificazione & attuata per mezzo del sangue,
secondo il principio stabilito in Lv 17,11. Tuttavia, nei due sacrifici di cui ci occupia-
mo, il sangue non & cosparso sulla persona da purificare, come & invece il caso del
«lebbroso» di Lv 14, bensi su oggetti che costituiscono I'arredo del santuario. Anche
le regole di questi sacrifici seguono il generale principio di «gradazione» che gover-
na la struttura della Dimora e sembrano indicare una concezione secondo la quale
il peccato e le impurita di Israele contaminano il santuario e mettono a rischio la
sua capacita di essere luogo adatto ad ospitare la presenza di YHWI. A seconda
della qualita della persona che si rende colpevole, la contaminazione penetra piu in
profondita nello spazio sacro. Cosi la trasgressione dell'uomo comune, anche se
rivestito di autorita, richiede la purificazione delle corna dell’altare degli olocausti.
La trasgressione del Sacerdote o della comunita nel suo insieme obbliga alla purifi-
cazione dell’altare degli incensi e sfiora pericolosamente la cortina, mentre la con-
taminazione derivata da tutta la massa delle trasgressioni degli israeliti arriva fino

11 MiLGrom, Lewviticus 1-16, 373.

300



Giorgio Paximadi

al luogo stesso della presenza di YHWH e richiede la purificazione dell’Arca
dell’Alleanza, secondo il rito di Yom Kippur descritto in Lv 16.

Il fatto che anche la trasgressione involontaria dei comandamenti comporti la
necessita di un rito di espiazione, fa si che la categoria di haffa’t non sia immedia-
tamente sovrapponibile alla nozione teologica di «peccato», tuttavia I'enfasi posta
sulla necessita di ammettere esplicitamente la trasgressione quando questa sia
effettivamente dovuta ad un atto di volonta, non permette di ridurre il sistema dei
sacrifici espiatori levitici ad una semplice questione di «purita legale». Piuttosto si
dovrebbe dire, parlando in termini dogmatici, che il Levitico & preoccupato dell’a-
spetto oggettivo della trasgressione e della maggior gravita che essa acquista quan-
do sia accompagnata da un atto volontario. Occorre notare che il santuario non &
contaminato dal contatto con una di quelle cose che contaminano I'uomo: una caro-
gna o un cadavere non richiedono riti di purificazione per il santuario, mentre se un
uomo tocca una carogna animale deve praticare abluzioni e contrae un’impurita di
un giorno (Lv 11,27-28.39-40), se invece tocca un cadavere umano (d’altronde sep-
pellire i morti & necessario per togliere di mezzo una pericolosissima fonte di impu-
rita, cfr. Dt 21,23) contrae un’impurita settimanale e deve sottoporsi allo strano rito
descritto in Nm 19. Si & visto che la trascuratezza nel compiere i riti di purificazio-
ne richiede I'offerta di un sacrificio hatta’t, dunque il santuario & contaminato dal
fatto che 'uomo & contaminato in modo grave, oppure dal fatto che & contaminato
in modo lieve, ma trascura di purificarsi.

E certo che, nella concezione levitica, il concetto di «impurita» e quello di «pec-
cato» sono contigui. L'impuritad & poi concepita quasi come una forza «fluida» che
ha il potere di trasmettersi per contatto e, nei casi piut gravi, anche attraverso I'a-
ria (cfr. Nm 19,14-15); tuttavia quello che mette veramente a rischio la presenza di
YHWH nel santuario & certo I'impurita grave, ma soprattutto la trasgressione del
comandamento, che di per sé non causa impurita (la persona che trasgredisce un
comandamento non deve sottoporsi a riti di purificazione).

Sintetizzando si potrebbe dire che, secondo la concezione sacerdotale, il bene
supremo che deve essere preservato e la permanenza di YHWH nella Dimora. Per
preservare questo bene, & necessario che la Dimora stessa sia adatta ad accogliere
la presenza, e che tutto il popolo, armonicamente disposto attorno alla Dimora (cfr.
Nm 2) sia in una condizione adatta. Questa condizione adatta ¢ la purita.

La condizione piu bassa di impurita, derivante da un contatto da cadavere ani-
male o da una motivazione sessuale normale costituisce il cerchio pili esterno: non
attenta alla presenza di YHWH nella Dimora, ma esclude chi ne & portatore, cosi chi

301




I sacrifici nell’Antico Testamento e il sacrificio di Cristo

¢ affetto da questa impuritd non pud, ad es., mangiare la carne del sacrificio
lamim.

Un secondo grado di impurita & quella da contatto da cadavere umano. E una
condizione limite: in effetti non & contagiosa, nel senso che chi ne & affetto non con-
tamina altri, dura pero sette giorni (le altre impurita, esauritasi la loro causa, dura-
no fino alla sera) e per purificarsi da quest’impurita bisogna sottoporsi ad abluzio-
ni (due: il terzo ed il settimo giorno) con la speciale acqua lustrale preparata con le
ceneri della vacca rossa (Nm 19).

Un altro livello, superiore, di impurita, che richiede tanto lustrazioni che sacri-
fici & quello derivante da una disfunzione sessuale (gonorrea o perturbazioni del
ciclo femminile. Cfr. Lv 15). Si tratta di un’impurita che dura una settimana dopo la
cessazione della sua causa, contagiosa in modo particolarmente virulento nel caso
dell’'nomo, che la pud comunicare non solo per mezzo degli oggetti su cui si siede o
si stende, ma anche per mezzo della saliva o del contatto delle mani non lavate. La
purificazione da queste impurita richiede un sacrificio cruento del tipo meno costo-
so: un volatile (tortora o colombo) in olocausto ed uno in sacrificio katta’t. Pin grave
& il puerperio (Lv 12): il periodo di purificazione comprende una settimana di impu-
ritd maggiore (due per le femmine), contagiosa, come nel caso del ciclo mestruale,
e trentatré giorni (sessantasei per le femmine) di impurita minore, che esclude sem-
plicemente dal santuario e dalle cose sante. Al termine del periodo occorre un
agnello (sostituibile con un volatile in caso di mancanza di mezzi) come olocausto ed
un volatile in sacrificio hatta't. Si tratta di casi in cui I'impurita tocca il santuario.

Il caso estremo di impurita che necessita tanto di sacrifici che di abluzioni &
quella del «lebbroso» (Lv 14): una sorta di cadavere ambulante escluso dal consor-
zio umano. Una volta guarito il lebbroso deve sottoporsi ad un complicato rito di
purificazione in due tappe: la prima una particolare abluzione ottenuta con il san-
gue di un uccello mescolato ad acqua, la seconda, sette giorni dopo un rito sacrifi-
cale in cui si offre un sacrificio ‘@dam, un sacrificio hatta'’t, ed un olocausto.

Tutti questi casi, come si vede, sono casi in cui I'impurita dell’'uomo diventa sem-
pre piu virulenta, tanto da toccare, nei casi pili gravi I'altare stesso (solo quello degli
olocausti: quest’impurita di per sé non entra nella Dimora). Si rendono quindi
necessari riti che purifichino la persona impura, con detergenti sempre pit robusti
(dall’acqua semplice, a quella «della vacca rossa», all’acqua col sangue del passe-
ro, allo stesso sangue sacrificale), e, se del caso, la purificazione dell’altare esterno
per mezzo dei sacrifici appropriati.

e

302



Giorgio Paximadi

La gravita dell'impurita «fisica» (per usare un termine certamente inadatto) e
perd molto meno importante di quella situazione di impurita che si viene a creare
con la trasgressione di un comandamento della legge (come visto, quelli negativi
secondo Lv 4,2, anche quelli positivi secondo Nm 15,22). Nel primo caso, abbiamo
visto, I'impurita riguarda chi & venuto a contatto con il fattore contaminante, e, in
certe situazioni, anche l'altare degli olocausti, nel secondo caso il colpevole (indi-
pendentemente dal sua grado di coscienza) non & impuro (non vi e infatti un contat-
to con un fattore contaminantel?) ma & impuro il santuario, in modo tanto pil
profondo quanto piut & elevato lo status religioso del colpevole. Se la colpa & per
inavvertenza, il sacrificio mette al riparo la comunita dalle pericolosissime conse-
guenze dell’atto, se la colpa & deliberata, il colpevole pud confessarla, riducendola
ad una semplice inavvertenza. Se pero oltre la volonta di commettere una colpa, si
aggiunge la protervia di commetterla in pubblico, con un’attitudine di sfida verso la
volonta divina, I'unica riparazione colpevole & la morte del medesimo13.

1.6. 1l rito di Yom Kippur

Il pericolo grave & perd, evidentemente, costituito da tutte quelle inavvertenze di
cui non ci si avvede in seguito e, soprattutto da tutte quelle colpe deliberate il cui
colpevole non confessi. Tutte queste trasgressioni non vengono purificate e passa-
no, per cosi dire, inosservate, e — in certo modo «incancrenendosi» — finiscono per
toccare il luogo stesso della presenza di YHWH: 'Arca dell’Alleanza ed il Santo dei
Santi. Se non si corresse ai ripari, queste trasgressioni porterebbero alla maggiore
catastrofe possibile per il popolo: il santuario non potrebbe pili ospitare la presen-
za di YHWH. Occorre dunque correre ai ripari con il minuzioso rito di Yom Kippur
(Lv 16), che in certo qual modo & il vertice del sistema sacrificale sacerdotale ed ha
un’importanza teologica enorme: & cio che permette la permanenza di YHWH in
mezzo al suo popolo nonostante la sua indegnital4,

Il rito ha uno svolgimento complicato, che prevede:

- un abbigliamento speciale, consistente nei soliti capi di abbigliamento dei
sacerdoti: calzoni, tunica, cintura e tubante. In questo caso perd & prescritto che
devono essere tutti di lino; anche la cintura non deve avere quella commistione

12 A meno che, evidentemente, non si tratti di una trasgressione derivata dalla trascurata purificazione. In
questo caso I'impurita rimane e deve essere purificata. Cfr. Nm 19,20 dove si dice esplicitamente che la
trascuratezza nel purificarsi ha contaminato il santuario.

13 Cfr. A. ScHENKER, Interprétations récentes du sacrifice hatta't, in Bib 75 (1994) 65.

14 Per tutto il problema del significato del sacrificio hatta't, si pud vedere MiLGroM, Leviticus, 253-292.

303




| sacrifici nell’Antico Testamento e il sacrificio di Cristo

sacra di lino e lana che & invece caratteristica dell’abbigliamento sacerdotale.
Quello che invece il Sommo Sacerdote non indossa, sono i suoi abiti speciali descrit-
ti in Es 28: li riprendera alla fine del rito, quando offrira i due olocausti che lo con-
cludono. Queste vesti tutte di lino hanno un valore particolare: servono ad entrare
nel Santo dei Santi — & I'unica occasione in cui il Sommo Sacerdote fa questo — e dun-
que si caricano di una speciale santita. E stato fatto notare che abiti totalmente di
lino sono caratteristici delle creature angeliche (cfr. Ez 9,2-3.11; 10,2; Dan 10,6; Mal
2,7); 'ingresso nel Santo dei Santi corrisponderebbe cosi all’ammissione tra le sfere
celestils. Per questo motivo (v. 23) sono deposte nel santuario stesso, nella prima
sala, e non vengono portate all’esterno.

- Un giovenco, due arieti e due capri per i vari sacrifici.

Il rituale unisce un sacrificio katta’t per il Sommo sacerdote (il giovenco), un
sacrificio hatta’t per il popolo, il rito del capro emissario, ed infine 'offerta dei due
arieti in olocausto.

I primo gesto del Sommo Sacerdote & l'offerta del giovenco hatta’t per sé e per
la propria casa. Dopo I'immolazione del giovenco, il rito si ferma e il Sommo
Sacerdote sorteggia tra i due capri quale dev’essere immolato e quale inviato ad
Azazel.

Il sangue del giovenco dev’essere poi portato nel Santo dei Santi. Questo fatto
induce ad una precauzione particolare: il Sommo Sacerdote si munisce di un incen-
siere a paletta, vi mette sopra l'incenso e porta il tutto (incenso e sangue) dietro il
velo. Questa parte del rito ha dato origine a violentissime controversie tra i farisei,
che sostenevano che l'incenso dovesse essere posto sulla brace una volta che il
Sacerdote fosse entrato nel santuario (ed & il senso pit probabile del testo), ed i sad-
ducei, per i quali I'incenso doveva essere infuso prima di entrare.

Il senso di questo gesto & cosi spiegato: «perché non muoia». Il significato preci-
so di esso non & comungue per nulla chiaro. Da un lato risulta evidente che lo scopo
della nube d’incenso & quello di schermare I’Arca per evitare al Sommo Sacerdote
una vista diretta della presenza di YHWH, dall’altro bisogna tener conto del fatto
che 'incenso ha di per sé la funzione di placare YHWH (come in generale qualsiasi
divinita) quand’e adirato; cfr. I'istruttivo racconto di Nm 17,8-15. In questo caso la
sua ira potrebbe essere causata del fatto stesso che qualcuno si presenti davanti alla
sua diretta presenza. Un atteggiamento analogo era tenuto in molti rituali vicino
orientali antichi; cosi in Egitto, nel culto quotidiano, il sacerdote che si presentava

15 MiLGrom, Leviticus 1-16, 1016.

304



Giorgio Paximadi

davanti alla statua del dio provvedeva previamente a bruciare dell’incenso, ed in
seguito rassicurava il dio sulle sue buone intenzioni (cfr. ANET 325-326). Il proble-
ma & che se il Sommo Sacerdote deve porre 'incenso dopo essere entrato, allora c’e
almeno un momento in cui I'arca risulta visibile ai suoi occhi. In questo senso dun-
que 'opinione sadducea sembra essere ragionevole, ma non ¢ supportata dal testo.
Milgrom, seguendo il ragionamento rabbinico, pensa che vi fossero due ingredienti
nel fumo; una sostanza fumogena accesa fuori dal Santo dei Santi con funzione di
schermo, e I'incenso vero e proprio, con funzione propiziatorialé. La differenza tra
I'interpretazione farisea e quella sadducea consisterebbe nel fatto che i primi pen-
savano che I'incenso dovesse essere infuso quando il Sommo Sacerdote si trovava
gia dentro il Santo dei Santi, mentre i secondi pensavano che tale gesto dovesse
essere compiuto fuori. Entrambi sarebbero pero stati d’accordo sull’idea che una
sostanza fumogena doveva essere accesa fuori. In effetti i testi rabbinici parlano di
questa sostanza fumogena, ma nulla nel testo biblico ne fa il minimo cenno, e poi
I'interpretazione si scontra con il fatto che il v. 13 parla esplicitamente di ‘Grar hag-
gtoret, dunque una distinzione tra la «nuvola» e I'«<incenso» sembra artificiale. Un
ulteriore problema consiste nel fatto che al v. 2 si parla di un pericolo di morte per
il sacerdote connesso con I'apparire di YHWH nella nuvola, sopra il kapporet. Che
cosa sarebbe questa nuvola? Quella prodotta dall'incenso o quella connessa alla
manifestazione di YHWH ed equivalente alla kabod (cfr. Es 16,10)? A mio avviso,
bisogna tener conto del fatto che il testo non & un codice rubricale (si consideri ad
es. il problema sulla manipolazione esatta degli oggetti: spesso il Sommo Sacerdote
ha meno mani degli oggetti che deve portare), ma piuttosto un testo sacerdotale che
spiega in sintesi i gesti di un rito che nessun altro pud vedere, se non il Sommo
Sacerdote, che & da solo per la maggior parte del tempo. L'idea della sostanza fumo-
gena & un tentativo di razionalizzazione del fatto che il rito dell'incenso ha sostan-
zialmente due valori: il primo & quello di fornire un mezzo (simbolico — sacramen-
tale?) che manifesti I'apparizione di YHWH sul kappéret, il secondo di fornire una
protezione al sacerdote per mezzo sia dello schermo che concretamente offre il
fumo dell’incenso, sia del valore propiziatorio e «calmante» che l'incenso ha nei
confronti della divinita. Avendo qui a che fare con un rito antico, non c¢’¢ nulla di
strano che si verifichi un’accumulazione di significati.

1l secondo gesto compiuto dal Sommo Sacerdote una volta entrato nel Santo dei
Santi consiste nell’aspersione del kapporet sette volte «verso oriente», ossia, proba-

16 MiGrom, Leviticus 1-16, 1014-1015.

305




| sacrifici nell’Antico Testamento e il sacrificio di Cristo

bilmente, verso il lato orientale del kapporet medesimo, che & quello che il Sacerdote
si trova davanti, entrando nel Santo dei Santi. Questa prima aspersione ¢ fatta con
il sangue del giovenco offerto per i peccati propri e della propria casa.

Il rito si ripete tale e quale con il capro hafta't per gli israeliti. Stavolta si speci-
fica da un lato che il rito & identico a quello usato per il toro, dall’altro che 1'asper-
sione dev’essere compiuta «sopra il kapporet» e «davanti al kapporet». 1l v. 16 pre-
cisa che tale rito purifica il santuario dalle «impurita», dalle «trasgressioni» e dai
«peccati», comprendendo cosi le impuritd derivate dalle trasgressioni delle leggi
contenute nei capp. 11-15 ma anche le impurita «morali» che ricadono sul santua-
rio dalla trasgressione degli altri comandamenti prescrittivi. E da rilevarsi la preci-
sazione teologica, rara nei testi sacerdotali. Dopo la duplice purificazione del Santo
dei Santi viene compiuta anche una purificazione del Santo, e particolarmente del-
I'altare dell’incenso. La modalita di questo rito @ taciuta, ma, evidentemente, € la
medesima descritta in 4,6-7; 17-18. Durante i riti che si svolgono all’interno del san-
tuario il Sommo Sacerdote & solo: si tratta di un rito di passaggio che lo metie in
condizioni molto pericolose; chiunque aliro fosse presente correrebbe un rischio
troppo elevato.

Uscito dal Santo, il sommo sacerdote compie il rito di espiazione sull’altare ester-
no, secondo la modalita consueta, ossia bagnando del sangue mescolato dei due ani-
mali i corni dell'altare e spruzzando sette volte il sangue sull’altare. Tale rito non
ha solo un valore di purificazione, ma anche di consacrazione. Sembrerebbe impli-
cito che le impurita accumulatesi abbiano fatto perdere all’altare la sua consacra-
zione.

Dopo la purificazione dell’altare esterno viene la parte piu peculiare e controver-
sa: il Sommo Sacerdote fa avvicinare I'altro capro e recita su di lui la confessione
delle colpe. E lui a farlo perché qui si tratta dell’impurita dovuta (anche) ad atti
volontari, dunque i colpevoli, che in questo caso sono tutti gli israeliti, non possono
avvicinarsi al Santuario. In questo caso la confessione riguarda le iniquita, le ribel-
lioni ed i peccati. Non si parla di impurita (v. 21). Evidentemente si tratta di delitti
volontari, dato che & questo il caso in cui & richiesta una confessione esplicita che li
riduce allo status di inavvertenze. Il rituale ¢ attento a precisare che non si tratta
di un sacrificio, e tantomeno di un sacrificio ad Azazel: il capro & posto «davanti a
YHWH>» (v. 10) e sono imposte su di lui due mani, contrariamente a quanto avviene
nel caso di una vittima sacrificale normale, sulla quale viene imposta una mano sola
(4,4.24.29). 1l significato di questo gesto & stato dibattuto, ma sembra possibile dire
che si tratti di un trasferimento dei pececati sul capro, che poi ha la funzione di por-
tarli via, un po’ come 'uccello del rito di purificazione del «lebbroso» asporta 1'im-

306



Giorgio Paximadi

S

purita della «lebbra». Un problema particolare e costituito dall’interpretazione
della parola ‘@zazél, a proposito della quale nulla & chiaro, a partire dall’etimologia
per finire con il significato della parola. Il parallelismo del v. tra il nome di YHWH e
quello di Azazel fa pensare che siamo qui di fronte ad un nome personale indican-
te forse, una qualche entita demoniaca del deserto, il che ci manifesta la grande
arcaicita del rito. In ogni caso quest’essere ha un ruolo puramente passivo: non
riceve il capro né lo fa morire; sembra piti che altro un fossile di una concezione
superata. Quello che soprattutto il testo di P precisa (a modo suo), & che non si trat-
ta di un sacrificio, perché nessuna delle normali pratiche sacrificali & compiuta su
questo capro, anzi, non & nemmeno ucciso. Ci si potrebbe chiedere se il capro sia
un sostituto vicario di Israele, ma questo & improbabile, perché il capro non & messo
a morte in sostituzione dei colpevoli. Tuttavia una certa funzione vicaria la assume,
dato che & esso ad allontanare la colpa degli israeliti. E chiaro che siamo qui di fron-
te all'integrazione sacerdotale di un rito molto pitt antico. Nella sua nuova colloca-
zione la dinamica del rito & comunque abbastanza chiara: quell’impurita che i riti
sacrificali hanno tolto e trasferita sul capro che & poi fatto oggetto di un rito di allon-
tanamento, sotto la supervisione di un uomo a cio specialmente addestrato, che sia
cioé capace di far si che I’animale non ritorni indietro, e che, ovviamente, contrae
un’impurita secondaria.

Il rito si conclude con un’abluzione completa del Sommo Sacerdote in luogo
sacro, piu rito di desacralizzazione che di purificazione, nell’assunzione delle sue
vesti ordinarie e nell’offerta delle parti grasse dei sacrifici e degli olocausti. Data la
coincidenza tra l'offerente ed il sacrificante, il resto dei sacrifici & bruciato fuori dal
campo, con la conseguente impurita per chi li brucia.

Il rito di yom kippir permette di sottolineare che la sussistenza di Israele non &
semplicemente affidata alla sua esecuzione dei comandamenti, che di per sé non
pud essere compiuta fino in fondo, ma ad una fattore che potremmo definire di
«grazia»: Dio concede, attraverso 1’'uso del sangue (cfr. Lv 17,11) uno strumento per
evitare 'accumularsi di quell’impurita, dovuta alle colpe «rituali» ma soprattutio
morali, che, se proliferassero indiscriminatamente, porterebbero alla rottura del-
I’Alleanza. La differenza — enorme — tra la concezione levitica e quella neotestamen-
taria, che pero, a mio avviso, non presuppone una soluzione di continuita, ma piut-
tosto un approfondimento, consiste da un lato nel fatto che il concetto di responsa-
bilita personale, pur ben presente, come si & visto, non & il criterio discriminante che
determina la colpevolezza, ma il male & considerato solo dal punto di vista della sua
oggettivita. Inoltre la purita legale ha anche quella funzione di delineare il confine

307




| sacrifici nell’Antico Testamento e il sacrificio di Cristo

del popolo dell’Alleanza che, evidentemente, nel NT & stata diversamente determi-
nata.

E chiaro che, in termini di «teologia morale» la presenza di colpe per inavver-
tenza & poco giustificabile, e I'idea dell'impurita «fluida» & difficilmente comprensi-
bile, ma certo non & possibile dire che il sistema levitico non sia preoccupato dell’a-
spetto morale, anzi, cio che viene temuto veramente & la colpa volontaria non con-
fessata, che ha conseguenze catastrofiche non solo per il colpevole, ma per tutto il
popolo e per tutta I'«economia della salvezza». In questo senso l'idea della conse-
guenza universale della colpa del singolo & certamente un tratto attuale. Non mi
pare giusto dire che il NT abbia eliminato completamente il sistema di purita: cio
che ha eliminato & stato il sistema dei fattori di impurita, che d’altronde, come visto,
sono i pericoli meno gravi. E comunque anche quest’eliminazione non significa la
dichiarazione di una loro irrilevanza, ma il loro superamento nel Sangue di Colui
che ha fatto, dei due, un popolo solo, dato che il sistema di purita mira, in fondo, a
fare di Israele un popolo santo e distinto dagli altri.

1.7. Perché proprio il sangue?

Nella liturgia levitica il sangue ha una grande importanza: deve essere riserva-
to a Dio; in tutta la tradizione biblica la sua consumazione da parte dell’'uomo &
assolutamente vietata; nei sacrifici & oggetto di un trattamento particolare; il suo
uso ¢ centrale nel rito del grande giorno dell’espiazione ed & lo strumento principa-
le per la purificazione del santuario. Molti paralleli vicino orientali antichi mostra-
no come la preoccupazione di rimuovere le contaminazioni dal santuario fosse par-
ticolarmente sentita: 'impurita era percepita come una forza di morte, demoniaca,
capace di colpire la divinita stessa. La purificazione del santuario si rendeva neces-
saria per evitare che la divinita fosse costretta ad allontanarsi dal medesimo a causa
della forza dell’impurita. Il pensiero degli autori biblici mostra chiaramente di esse-
re influenzato da quest’idea, pur nella diversita costituita dal fatto che nei testi
sacerdotali solo le trasgressioni alla legge divina, cioe gli atti compiuti da persone
umane, anche se involontariamente, a causare un’impurita, e non altri fattori «fisi-
ci». Lo strumento atiraverso il quale avviene la purificazione del santuario dall’im-
purita provocata dai peccati del popolo & il rito del sangue che caratterizza i sacri-
fici hatia’t e asam, ma il sangue ha anche una funzione purificatrice in senso stret-
to, ad esempio nel rito di purificazione per il «lebbroso» e per la casa «lebbrosa»
(Lv 14), ed una funzione consacratoria, nel testo che si riferisce alla consacrazione
dei sacerdoti (Es 29,20-21). Di questia [unzione espiatrice del sangue viene data una
spiegazione in Lv 17,11: «La vita della carne & nel sangue. Percio io vi ho concesso

308



Giorgio Paximadi

di porlo sull’altare in espiazione per le vostre vite; perché il sangue espia, in quan-
to & la vita». Tale atteggiamento positivo nei confronti del sangue e una caratteristi-
ca peculiare del culto israelitico e non ha paralleli nell’ambito delle religioni vicino
orientali antiche. Naturalmente questa considerazione positiva del sangue non
esclude il fatto che esso sia anche segno di morte: per procurarlo bisogna comun-
que uccidere 'animale; il suo valore purificatorio, che apporta vita, deriva comun-
que da un atto di morte.

Una delle caratteristiche letterarie piu rilevanti dei testi sacerdotali & senza dub-
bio il fatto di essere molto parchi di spiegazioni teoriche. In questo contesto la spie-
gazione data in Lv 17,11 & ancora piu significativa, dato che si tratta di uno dei
pochi casi in cui 'autore sacerdotale si preoccupa di dare un fondamento ad una
propria prescrizione. Occorre osservare che, per 'autore sacerdotale, le principali
sorgenti di impurita, ossia i cadaveri umani e le carogne animali, le impurita dovu-
te a flussi anormali degli organi sessuali e la malattia della pelle di cui si tratta in
Lv 13 sono tali perché simboleggiano le forze della morte. Se dunque «impurita»
sinonimo di «morte», «santita» & sinonimo di «vita». L'essere che contrae un’im-
puriti subisce una diminuzione di vita; essendo il sangue identificato con la vita, ne
consegue che esso appartiene ad una sfera divina e la sua applicazione sottrae al
dominio della morte quanto & da essa contaminato. L'uomo perd non pud arrogarsi
il diritto di disporre di questa sorgente di vita, ma e solo per un permesso di Dio che
il sangue pud essere usato per la purificazione: «vi ho concesso di porlo sull’altare»;
esso & dunque un dono di Dio all'uomo, perché tramite esso 'uomo possa effettua-
re i riti di purificazione.

Vi & dunque una continuita tra il concetto di «impurita» e quello di «peccato»
come trasgressione (anche involontaria) della legge di Dio, e tale continuita puo
essere cosl espressa: tanto I'«impurita» che il «peccato» sono perdite di vita; I'im-
puritd, soprattutto nei casi pitt gravi («lebbra», ossia malattia della pelle che rende
I'nomo gia preda di un disfacimento cadaverico, gonorrea e flusso mestruale pato-
logico, che intaccano le sorgenti stesse della generazione), perché rende I'uomo in
qualche maniera gia preda della morte, ed il «peccato» perché mette in pericolo la
presenza di Dio nel santuario, cioé la garanzia della sopravvivenza stessa del popo-
lo. A tale perdita di vita si ripara, per concessione esplicita di Dio, usando I’elemen-
to che & maggiormente portatore di vita: il sangue. Occorre perd notare che, per la
teologia dell’autore sacerdotale quello che & veramente importante & il valore espia-
torio del sangue nei confronti del santuario, e dunque la contaminazione provocata
dal peccato dell'uomo. Infatti il sangue entra nei riti di purificazione dell’«impurita»
praticamente soltanto nel caso della purificazione del lebbroso, mentre la purifica-

309




| sacrifici nell’Antico Testamento e il sacrificio di Cristo

zione del santuario tramite il sacrificio hatta’t, in cui il rito del sangue & centrale, &
richiesta per qualsiasi trasgressione di un comando del Signore. Risulta chiaro come
la purificazione attraverso il sangue sia in buona parte la sopravvivenza di un ritua-
le arcaico, mentre tutto I'interesse teologico dell’autore sacerdotale sia centrato sul
problema della trasgressione alla leggel7.

1.8. Un rito non levitico: il sacrificio di Isacco

Un altro rito sacrificale di grande rilievo nella tradizione veterotestamentaria &
il sacrificio che Abramo fa a Dio del suo unico figlio, Isacco (Gn 22,1-19). 1l testo &
stato spesso letto come una narrazione eziologica riguardante il superamento dei
sacrifici dei primogeniti e la loro sostituzione per mezzo di sacrifici animalil8. Anche
se il ragazzo di fatto non muore, perché 'angelo ferma la mano del padre, tuttavia
il commento dell’angelo & inequivocabile: Abramo «non ha rifiutato» suo figlio, dun-
que lo ha veramente offerto. Il sangue del montone, versato da lui «al posto» del
figlio, non gli & richiesto da Dio, ma & una sua iniziativa, perché il sacrificio era gia
compiuto. Il rito nel quale il patriarca sacrifica il figlio & definito ‘alah, con lo stesso
termine tecnico che indica il rito levitico, ma, in realta il suo svolgimenio indica un
rituale profondamente diverso, probabilmente da assimilarsi piuttosto all’arcaico
kalil. La vittima infatti & legata e posta viva sull’aliare, al di sopra della legna da
ardere, e la sua uccisione tramite sgozzamento deve essere compiuta sull’altare
stesso, che cos giustifica il significato etimologico del suo nome, mizbe‘h, «scanna-
toio». Nel rituale levitico quest’elemento & accuratamente allontanato: la vittima &
scannata dall’offerente, e non dal sacerdote officiante, fuori dall’altare, e la funzio-
ne del sacerdote inizia soltanto con il gesto di mettere a contatto il sangue con I’al-
tare stessol?. Il motivo di questa differenza rituale & variamente interpretato e di
essa sl puod trovare traccia in paralleli extrabiblici??, non mi pare perd azzardato
affermare che uno dei motivi di questo allontanamento dall’altare della morte della
vittima sia dovuto al movimento di rifiuto di qualsiasi forma di sacrificio umano, ben
presente nella tradizione biblica ma che ha dovuto fare.i conti con la consapevolez-
za che, in certi momenti, questa forma di culto non & stata estranea alla religione

17 Cfr. Paxivani, E io dimorerd, 198-200.

18 Cfr. G. von RAb, Genesi, Brescia 19782, 323. Von Rad sottolinea perd che questo tema & «assolutamente
estraneo al raccontlo attuale», mentre la narrazione e piuttosto incentrata sulla fede del Patriarca.

19 Cfr. CarvrrLng I Sacrifici, 128.

20 Cfr. MiLGROM, Leviticus 1-16, 154.

310



Giorgio Paximadi

di Israele (cfr. Ez 20,25-26), anche se rifiutata con forza dalla tradizione profetica
(cfr. Ger 7,31).

J. D. Levenson ha ben puntualizzato come, nell’esperienza religiosa israelitica,
benché I'usanza del sacrificio umano, particolarmente di quello del primogenito, sia
stata sradicata dalla predicazione dei profeti e dall'uso sacerdotale, che le era fie-
ramente avverso, tuttavia I'idea religiosa ad esso associata abbia continuato a rive-
stire un significato2l. Giustamente quest’autore fa notare che Abramo non sacrifica
I'ariete dietro ordine dell’angelo, perché questi glielo abbia indicato come vittima
preferibile, cosicché il testo debba venir letto come comando divino di sostituire in
questo modo i sacrifici umani. Né la tradizione ebraica ha mai preso in considera-
zione il sacrificio di Isacco come giustificazione per la sostituzione dei sacrifici ani-
mali a quelli umani: questo significato & dato piuttosto all’agnello pasquale, il cui
sangue protegge i primogeniti degli israeliti (cfr. Es 12). La sottolineatura del discor-
so dell’angelo va piuttosto nel senso di una lode della disponibilita del patriarca a
sacrificare il figlio e del suo timore di Dio. E tale disponibilita a far si che Abramo
sia benedetto nella sua discendenza; il fatto che poi Isacco non sia morto, non dimi-
nuisce il valore dell’offerta di Abramo22. Di un valore positivo dell’offerta del primo-
genito si pud poi parlare anche a partire dal noto - ed imbarazzante — episodio del
sacrificio della figlia di Iefte (Gdc 11,29-40) e da quello del sacrificio del figlio di
MeSa re di Moab (2 Re 3,26-27). Nel primo caso occorre senza dubbio notare che il
sacrificio non & richiesto, ma in ogni caso la narrazione sembra piuttosto porre 'ac-
cento sulla disponibilita del padre a sacrificare a YHWH quello che ha di piu caro,
mentre nel secondo caso I'efficacia manifesta del sacrificio (in conseguenza di esso
sugli israeliti si scatena una «grande ira» ed essi si vedono costretti a battere in riti-
rata) & resa ancor piu sconcertante dal fatto che la divinitd destinataria non &
YHWH, ma I'ammonita Kamc. Questi testi permettono di capire il senso della for-
mulazione assoluta del comandamento di Es 22,28 «il primogenito dei tuoi figli lo
darai a me», nel quale di per sé non & prescritto alcun rito di sostituzione, come
invece accade in Es 34,20: la sostituzione permette di rendere accettabile I'antico
rito senza perderne il valore di dono a YHWH di quanto di pili prezioso si possieda.

21 J. D. LivinsoN, The Death and Resurrection of the Beloved Son, New Haven-London 1993, IX. Mi pare che
Deiana non colga perfettamente la complessita del problema quando afferma «la morte di una persona
non fu mai considerata dalla tradizione veterotestamentaria un sacrificio». Cfr. Driana, Dai sacrifici
dell’Antico Testamento al sacrificio di Cristo, 71.

22 LEVENSON, The Death and Resurrection, 13.

311




| sacrifici nell’Antico Testamento e il sacrificio di Cristo

B chiaro che non tutti i sacrifici devono essere letti in questo senso: il sacrificio
§°lamim, con il banchetto che lo conclude, dotato di una caratteristica decisamente
conviviale, non pone sicuramente al centro 'identificazione della vitlima animale
con una vittima umana, ma le altre due grandi categorie dell’olocausto e dei sacri-
fici hatta’t e ‘asam, pur non ponendo in primo piano quest’aspetto, tuttavia lo ten-
gono in qualche conto23.

1.9. 1l testo di Is 53,10

Un testo particolarmente significativo per la problematica che ci interessa e Is
53,10, dove, della figura misteriosa del Servo di YHWH si dice che offre se stesso
come @sam. Come visto, il sacrificio ‘@$am e caratteristico per il fatto di avere anche
un valore riparatorio, oltre che purificatorio, ed in effetti lo si offre in casi implican-
ti la violazione dei diritti divini, come il sacrilegio, e, a differenza degli altri sacrifi-
ci, esso pud essere convertito in una somma di denaro4. E evidente che, nel testo
di Is 53,10 il termine ‘@am & utilizzato in senso metaforico - il servo di YHWH non
viene sacrificato da nessuno, né tantomeno si autosacrifica — ma & caratteristico
I'impiego di questo termine per indicare I'idea di una volontaria accettazione della
sofferenza e della morte da parte di colui che si & volontariamente addossato i dolo-
ri e le sofferenze del popolo. La LXX rilegge questo testo in modo significativo, sosti-
tuendo il concetto di «dolori» e «sofferenze» a quello di «peccati» (o¥tog ég
apoptiag Nudv gepet), e mettendo cosi sulle strada della reinterpretazione neotesta-
mentaria (cfr. 1 Cor 15,3; Gal 1,4), che individua la morte di Cristo come I’evento
che riconcilia 'vomo con Dio. E innegabile che nel testo di Isaia e soprattutto nella
reinterpretazione che ne da la LXX, sia presente l'idea della sostituzione, che
comungue & riscontrabile anche nel significato originario dei due sacrifici hatla’t e
‘asam, che dunque non pub essere tenuta lontana dai testi paolini, anche se, eviden-
temente, non pud essere intesa come un’offerta sacrificale tesa a placare I'ira di una
divinita adirata. Non si puo essere quindi d’accordo con Deiana25 quando ricondu-
ce in toto 'idea della morte come espiazione vicaria ad un influsso di tipo ellenico:
il fatto stesso che quest’Autore, accanto al rito dei ¢dpuaxoi26, menzioni quello del
capro emissario di Lv 16, mostra che, nel pensiero veterotestamentario, 'idea di

23 Cfr. B. JANowsKl, Siihne als Heilsgeschehen, Neukirchen-Viuyn 1982, 220-221.
24 (. A. ANbERSON, Sacrifice and Sacrificial Offerings (Old Testament), in AnchorBD, V, 880.
25 Cfr. DrIANA, Dai sacrifici dell’Antico Testamento, 101.

26 Rito durante il quale delle vittime umane venivano uccise (non si trattava perd di un vero sacrificio ritua-
le), dopo essere state caricate delle impurita.

312



Giorgio Paximadi

una vittima che possa soffrire vicariamente, non & estraneo, anche se, & da notare,
né nel caso del capro emissario, né nel caso di Is 53,4.10 siamo in presenza di un
sacrificio: il rito di ydm kippiir consiste nell’'inviare un capro nel deserto (ad Azazel),
dopo che il Sacerdote Aronne lo ha caricato delle colpe occulte e non espiate degli
Israeliti (cfr. Lv 16,21); ad esso non viene dunque applicata una pena (non si dice
nemmeno che muoia), mentre il testo deuteroisaiano adopera un vocabolario cari-
co di suggestioni cultuali ma lo utilizza in modo metaforico e poetico.

2. Il sacrificio di Cristo

Al termine di quest’esposizione sulle principali forme del sacrificio israelitico,
volta pill a dare un’informazione di base al lettore che ad esporre nuove interpre-
tazioni, il parallelo con sacrificio di Cristo non pud essere che sommario. Tuttavia vi
sono alcune osservazioni da fare che permettono di evidenziare una chiave inter-
pretativa. Come osservato sopra, molti testi neotestamentari danno alla morte di
Cristo un valore sacrificale. Tuttavia & necessario notare che vi & un aspetto sor-
prendente in questa lettura dell’avvenimento centrale del Nuovo Testamento: pur
offrendosi Cristo in sacrificio per i nostri peccati, la sua morte non & direttamente
interpretata nelle categorie specifiche di questa o di quella forma di sacrificio con-
tenuta nel rituale levitico. Di pili: anche forme sacrificali non levitiche, quali il sacri-
ficio dell’alleanza o quello di Isacco, e riti sacrificali integrati nel sistema levitico
solo secondariamente, quali il sacrificio pasquale, vengono utilizzati per descrivere
il valore salvifico della morte di Cristo, come pure il testo di Is 53,10, in cui il lin-
guaggio sacrificale viene utilizzato come immagine per esprimere il valore della
morte del servo di YHWH. La Lettera agli Ebrei poi sviluppa tutto un trattato cristo-
logico e soteriologico, forse il pitl sistematico di tutto il Nuovo Testamento, sulla fal-
sariga del rito di yom kippdr, ma & soprattutto la parola di Gesl sul sangue dell’al-
leanza (cfr. Mc 14,24) ad orientare in senso sacrificale la comprensione che egli
stesso aveva della sua morte. Vanhoye27 osserva tuttavia che vi & una differenza fon-
damentale tra il sistema sacrificale veterotestamentario ed il valore sacrificale della
morte di Gesli: nel primo caso abbiamo a che fare con un rituale di tipo simbolico -
sacramentale, mentre nel secondo non vi & nulla di liturgico, e, di per sé, nemmeno

27 Cfr. A. VANloYE, Sacerdoti antichi e nuovo sacerdote, secondo il Nuovo Testamento, Torino 1990, 239.

313 ‘ Q




I sacrifici nell’Antico Testamento e il sacrificio di Cristo

di apparentemente religioso: si tratta dell’esecuzione crudele di una condanna a
morte.

Anche nel caso dell’interpretazione sacrificale della morte di Cristo, e della sote-
riologia che ne deriva, accade dunque quel fenomeno descritto da Balthasar, per cui
«le forme singole cui Israele ha dato luogo nel corso della propria storia si dispon-
gono insieme intorno ad un punto che rimane aperto, e che non pud venire calcola-
to in base alle forme circostanti e al loro reciproco rapporto, neppure se esse ven-
gono concepite polarmente contrapposte»28. Analogamente si pud dire che le singo-
le forme sacrificali si dispongono attorno all’evento centrale della morte di Cristo,
ricevendone significato ma assieme contribuendo alla sua interpretazione. Cosi I'o-
locausto, con la sua enfasi sulla totalita del dono, che ha anche un valore espiato-
rio, apporta una luce sulla totalita dell’'offerta che Gesii fa di se stesso al Padre: I'o-
locausto ed il sacrificio per il peccato, nella loro stessa ripetitivita, dimostrano la
loro inefficacia di fronte al sacrificio di Cristo (Eb 10,6-12). I’aspetto di vicarieta che
la morte delle vittime sacrificali porta con sé, riletto per mezzo della figura del Servo
sofferente di Isaia, illumina il valore espiatorio della morte di Gesi: «uno ¢ morto
per tutti» (2 Cor 5,14-21). La commensalita del sacrificio «pacifico» non viene espli-
citamente ripresa nel Nuovo Testamento, tuttavia I'eucaristia, che riceve un’inter-
pretazione sacrificale dalla reminescenza del sangue dell’alleanza e dal fatto che
viene istituita nel contesto della cena pasquale, & pur sempre costituita dagli ele-
menti tipici che costituiscono I'oblazione vegetale. La partecipazione al corpo della
vittima & inoltre tipica di questa forma di sacrificio, mentre I'assunzione del sangue
& una totale novita, inconcepibile nella mentalita veterotestamentaria ma giustifica-
ta dal fatto che il sangue assunto, che «& la vita» (Lv 17,11), & l'offerta della vita di
Gesti stesso, della dedizione al Padre di colui che dispone della sua vita e che, addos-
sandosi liberamente la morte, porta la vita a molti29. La trattazione sistematica che
la Lettera agli Ebrei fa del rito di yém kippér in chiave eristologica e gia stata ricor-
data, come pure il valore sacrificale del pasto pasquale; occorre osservare che, nella
teologia neotestamentaria, si trova anche una rilettura del sacrificio di Isacco nella
quale la totalita di offerta del patriarca che offre il suo primogenito & attribuita al
Padre (cfr. Gv 3,16; Rm 8,32; Ef 1.6-7; 1 Gv 4,9-10). Il gesto inconcepibile del padre
che offre il primogenito, rifiutato dalla tradizione profetica e sacerdotale, quando ci
si rende conto dell'impossibilita per I'uvomo di compiere un tale gesto con una vita

28 H. U. voN BALTHASAR, Gloria. Un'estetica teologica, vol. VI, Antico patto, tr. it. di M. Fiorillo, U. e C.
Derungs, Milano 1980, 342.

29 Cfr. A. Sciuenker, L'Eucarestia nell’Antico Testamento, tr. it. di G. Beari, Milano 1982, 157.

314



Giorgio Paximadi

che ultimamente non gli appartiene, ma non respinto nel suo valore di dedizione
totale, viene riletto in modo paradossale: 'unico che, a causa della sua signoria
sulla vita, puo compiere fino in fondo cid che Abramo ha comunque fatto & Dio stes-
so, per cui il dono che il Padre fa del Figlio rivela il volto di un Dio sommamente
amante dell'uomo3o,

Vi & stato un periodo nella storia dell’esegesi biblica in cui, anche sotto la spin-
ta di certe precomprensioni dottrinali, si & considerato il sistema sacrificale quasi
come la parte pagana della religione di Israele, un tentativo dell'uomo di comprar-
si il favore di Dio. Una pill accurata analisi dei testi sacerdotali ha mostrato, in que-
sti ultimi decenni, che essi sono portatori di una concezione teologica di tutto rispet-
to, preoccupata di fare spazio all'iniziativa salvifica di Dio e non di manipolarlo a
beneficio dell'uomo. L'inveramento neotestamentario di questa tematica permette lo
sviluppo di una soteriologia che comprende il dono di Cristo come sacrificio vero e
proprio, ossia come «in primo luogo (...) dono al Padre suo»31, ma quest’inveramen-
to & preparato dai sacrifici veterotestamentari, anche essi concepiti come un dono
di YHWH, che concede il sangue per la purificazione, permette la vicarieta della vit-
tima sacrificale ed ammette 'uomo alla commensalita di fronte a lui.

30 Cfr. ScueNker, L'Eucarestia, 137.

31 Eeclesia de Eucharistia, 13.

315




