Articoli | RTLu XI (3/2006) 403-423

Il Vescovo giudice di misericordia

Stefano \\iio]j
Ricercatore della FTL e docente dell’Istituto Superiore di Scienze Religiose
«Contardo Ferrini» (Modena)

1. Introduzione

Il canone 375, mentre funge da solenne portale d’ingresso alla parte del Codex
iuris canonici del 1983 dedicata ai Vescovil, recependo I'insegnamento del Concilio
Vaticano II afferma: «§ 1. I Vescovi, che per divina istituzione sono i successori degli
Apostoli per virtl dello Spirito Santo che é stato effuso su di loro, sono costituiti
Pastori nella Chiesa, affinché siano maestri della dottrina, sacerdoti del culto sacro
e ministri del governo», e continua: «§ 2. Per la stessa consacrazione episcopale, i
Vescovi ricevono, con l'ufficio di santificare, anche 'ufficio d'insegnare e di gover-
nare...».

L'equilibrio ove il Vescovo & insieme ed inseparabilmente sommo sacerdote2, dot-
tore e ministro del governo, & espresso ancor pilt mirabilmente dal testo della
Costituzione dogmatica richiamato dal canone considerato: «[i Vescovi] presiedono
in luogo di Dio al gregge di cui sono pastori quali maestri di dottrina, sacerdoti del
sacro culto, ministri del governo della Chiesa»3.

1 Libro II, cap. I, art. 1 Codex Iuris Canonici 1983.

2 Come ci ricorda il can. 835 § 1, nell'introdurre il libro IV del Codice dedicato al De ecelesiae munere sanc-
tificandi: «Munus sanctificandi exercent imprimis Episcopi, qui sunt magni sacerdotes, mysteriorum Dei
praecipui dispensatores atque totius vitae liturgicae in Ecclesia sibi commissa moderatores, promotores
atque custodes».,

3 Circa la potesta episcopale, la sua tipicita e le sue ripartizioni, afferma il Direttorio per il ministero pasto-
rale dei Vescovi, Apostolorum successores, al n. 64: «L'origine divina, la comunione e la missione eccle-
siale caratterizzano la potesta episcopale rispetto a quella esercitata in ogni altra societa umana. Essa ha
un’indole e un fine pastorale per promuovere I'unita della fede, dei sacramenti e della disciplina eccle-
siale, nonché per ordinare adeguatamente la stessa Chiesa particolare, secondo le proprie finalita. Per
compiere la sua missione il Vescovo diocesano esercita. in nome di Cristo, una potesta che, in quanto al

403



Il Vescovo giudice di misericordia

Ora, una delle espressioni attraverso le quali il Vescovo esercita la complessa
funzione di insegnare, di santificare e di governare, & costituita dalla potesta di giu-
dicare4.

Come afferma il can. 391: «Spetta al Vescovo diocesano governare la Chiesa par-
ticolare che gli & stata affidata, con potesta legislativa, esecutiva e giudiziaria a
norma del diritto».

Nel contesto dell’ordinamento giuridico ecclesiale, I'identificazione del giudice
nella persona del Vescovo & sancita dal can. 1419 §1: «In ciascuna diocesi e per
tutte le cause non escluse espressamente dal diritto, giudice di prima istanza @ il
Vescovo diocesano...».

Nel presente articolo, partendo dall’analisi di un frammento della lettera 180
scritta da Ivo, vescovo di Chartres (definito da Jan Werckmeister come le premier
canoniste’) a Leodegario, arcivescovo di Bourges, agli inizi del XII secolo®, sara con-
siderata la relazione che deve sussistere tra il giudizio del Vescovo e il fondamenta-
le ed inabdicabile principio della Rivelazione cristiana costituito dalla misericordia.

2. Rigore o moderazione?

«La nostra pochezza apprezza particolarmente il fatto che abbiamo sentito che voi volete
custodire il rigore della giustizia senza piegarne il cammino; ma poiché il rationale deve
essere affisso sul petto del sacerdote, e congiunto al superhumerali, ne consegue che il ret-
tore regoli la giustizia in modo che il rigore eccessivo non getti chi bisogna correggere nel

diritto & annessa all'ufficio conferito con la missione canonica. Tale potesta & propria, ordinaria ed imme-
diata, quantunque il suo esercizio sia regolato in definitiva dalla suprema autorita della Chiesa e quindi
dal romano pontefice possa essere circoscritta entro certi limiti per il bene della Chiesa e dei fedeli. In
virtl1 di questa potesta, i Vescovi hanno il sacro diritto, e davanti a Dio il dovere, di legiferare sui propri
fedeli, di emettere giudizi e regolare tutto quanto riguardi I'organizzazione del culto e dell’apostolato. Da
qui la distinzione tra le funzioni legislativa, giudiziale ed esecutiva della stessa potesta».

4 Circa la potesta di giudicare del Vescovo nelle testimonianze della Chiesa antica si confronti utilmente: 0.
CoNDORELLI, Ordinare-iudicare. Ricerche sulle potesta dei vescovi nella Chiesa antica e altomedievale
(secoli [I-IX), Roma 1997, 45-83, con relativa bibliografia.

5 Cfr. J. WERCKMEISTER, Le premier “canoniste”: Yves de Chartres, in Revue de Droit Canonique 47/1 (1997)
53-70.

6 Per quanto riguarda I'Epistolario di Ivo di Chartres, all’edizione del Migne, riportata in Patrologia Latina
CLXIL, 11-290, nel 1949 si & aggiunta I’edizione critica delle prime settanta lettere, preceduta da un’am-
pia introduzione, pubblicata dal Leclercq: Yves pE CHARTRES, Correspondance, éditée et traduite par Dom
Jean Leclercq, tomo I (1090-1098), Paris 1949.

404



Stefano Violi

profondo dei mali per la disperazione della misericordia, o non faccia crescere in arrogan-
za per un’ingiusta misericordia»?.

Cosl inizia la lettera scritta da Ivo per consigliare Leodegario, arcivescovo di
Bourges, in merito ad una situazione esasperata, la cui decisione era sottoposta alla
sua giurisdiziones.

Mentre Ivo manifesta inizialmente apprezzamento verso un’azione pastorale
volta a mantenere senza flessioni il rigor justitiae, accenna in un secondo tempo ai
rischi connessi con una giustizia cosi intesa: 1’agire pastorale dettato da un eccessi-
vo rigore puo infatti, a detta del vescovo di Chartres, gettare nel pitt profondo dei
mali coloro che bisogna correggere, a causa della disperazione della misericordia.

Da un punto di vista sintattico, I’apprezzamento per il rigor iustitiae & seguito da
una proposizione introdotta da sed, cioé avversativa, che porta ad individuare la
perfezione del giudizio del Vescovo nella sua flessibilita dettata dalla misericordia.

Posti i rischi che derivano da un inflessibile rigore, su quali fondamenti il Vesco-
vo non solo pud, ma e tenuto a mitigare la giustizia con la misericordia, preferendo
la moderatio al rigor iustitiae?

Ivo fonda la necessita di un giudizio misericordioso richiamando la funzione
sacerdotale del Vescovo: cum in pectore sacerdotis rationale affixum esse debeat, et
connexum superhumerali.

Un primo elemento da sottolineare & il fatto che Ivo da un’indicazione generale
su come il Vescovo debba giudicare basandosi sul suo essere sacerdote. Pertanto,
nella convinzione del Vescovo di Chartres, il radicamento della potesta di giudicare
del Vescovo & da ricercarsi non tanto nelle sue funzioni regali, quanto in quelle sa-
cerdotali.

Se la funzione di giudicare & espressione della funzione sacerdotale del Vescovo,
ne consegue che il suo esercizio non possa contraddire i principi sui quali si fonda

7 «Placet admodum parvitati nostrae quod audivimus vos rigorem justitiae inflexo [irreflexo, ms. c.] trami-
te velle custodire. Sed, cum in pectore sacerdotis rationale affixum esse debeat, et connexum superhu-
merali (Evod. XXVIII) condecens est ut rector sic moderationem justitiae teneat, quatenus nec immode-
ratus rigor corrigendos desperatione misericordiae in profundum malorum dejiciat, vel indiscreta mise-
ricordia arrogantiam augeat», Ivo b1 CHARTRES, Ep. 180, 181.

$ «Quod ideo suggero sanctitati vestrae, quia audivi quosdam parochianos vestros submurmurantes, vos
ita esse obligatum cum quibusdam parochianis vestris, ut nisi eorum consensu justitiam intendere vel
remittere non valeatis; unde nuper contigit, ut audivimus, dura eorum obstinatione causam Arnulfi
Virsionensis in curia vestra ita esse exasperatam, ut in eadem causa facto judicio sedes apostolica sit
appellata, et finitiva ejusdem causae sententia usque ad apostolicam audientiam sit dilata. Quod quanta
sit vexatio, quanta rerum expensa, quam incertus negotiorum exitus, tam experimento in vestris negotiis
didicistis, quam ex aliorum causis audistis», ibid.

405




1l Vescovo giudice di misericordia

la funzione sacerdotale. Ora, Ivo ricava tali principi dalla lettura simbolica delle
vesti del sacerdote, ovvero dal rationale, e dal superhumeralis (volutamente fino ad
ora non tradotti in italiano), considerati nella loro reciproca relazione.

3. Il rationale iudicii e la funzione di giudicare del sacerdote

Prima di prendere in considerazione la lettura simbolica data da Ivo, occorre
decodificare i due richiami inusuali che compaiono nel frammento riportato: il
rationale e il superhumeralis. Questi termini latini indicano, nella traduzione della
Vulgata, gli abiti sacri preseritti dal libro dell’Esodo per il sacerdote Aronne.

I nel capitolo 28 dell’Esodo che Dio indica a Mosé come deve essere confeziona-
ta la sacra veste di Aronne: «Farai per Aronne, tuo fratello, abiti sacri, che espri-
mano gloria e maesta. Parlerai a tutti gli artigiani pit esperti, ai quali io ho dato uno
spirito di saggezza, ed essi faranno gli abiti di Aronne per la sua consacrazione e
per I'esercizio del sacerdozio in mio onore. Ed ecco gli abiti che faranno: il pettora-
le e I'efod, il manto, la tunica damascata, il turbante e la cintura» (Es 28,2-4).

Pettorale ed efod sono i termini che la traduzione italiana? ha utilizzato per ren-
dere I'ebraico efod e hosen19, resi invece dalla Vulgatall con rationale e superhume-
ralis; il loro utilizzo da parte di Ivo rinvia dunque a quegli abiti sacri del sacerdote
Aronne, cosi come sono descritti dall’'Esodo.

Non & ozioso a questo punto considerare, seppur per sommi capi, i due elemen-
ti richiamati, con riferimento al testo biblico cosi come giace nella sua stesura ori-
ginale.

Come @& stato affermato in uno studio recente sui capitoli 25-31 dell’Esodo, la
descrizione delle vesti sacre del sacerdote Aronne esprime il significato del sacer-
dozio, ed & intimamente connessa con il suo eserciziol2.

Tra tutti gli elementi che compongono la veste sacra del Sacerdote, riportati in
Es 28,4, ovvero il pettorale e Uefod, il manto, la tunica damascata, il turbante e la

9 Per il testo in lingua italiana si rimanda alla traduzione ufficiale della CEL

10 Per il testo ebraico ci rifacciamo alla Biblia Hebraica Stuttgartensia, a cura di W. RuborpH — H. P. RUGER,
Stuttgart 19975.

11 Per il testo in lingua latina si rimanda alla Biblia Sacra iuxta Vulgatam Versionem, a cura di R. GRYSON,
Stuttgart 19944.

12 Cfr. G. Paxivapy, E io dimorero in mezzo a loro. Composizione e interpretazione di Es 25-31, Bologna 2004,
144.

406



Stefano Violi

cintura, Ivo ne menziona solo due, cioe il pettorale, detto anche pettorale del giudi-
zio (Es 28,15), in ebraico hosen midpat e 1'efod.

Secondo le indicazioni impartite da Dio a Mose, il pettorale doveva essere deco-
rato con dodici pietre preziose, che portavano incisi i nomi delle tribli di Israele (Es
28.21):

Nell’ambito del Vicino Oriente i pettorali svolgevano varie funzioni, ed in parti-
colare erano utilizzati tanto nel culto delle divinita quanto in quello dei morti. In
seguito sarebbero poi state associate le funzioni oracolaril3.

Tali funzioni sono attestate dalla pagina dell’Esodo ove si afferma: «Unirai al
pettorale del giudizio gli urim e tummim. Saranno cosi sopra il cuore di Aronne
quando entrera alla presenza del Signore: Aronne portera il giudizio degli israeliti
sopra il suo cuore alla presenza del Signore» (Es 28,30).

Di questi misteriosi oggetti solo poche cose possono venir dette con certezza; la
loro etimologia & incerta, nonostante 'interpretazione tradizionale di «lumi e per-
fezioni». Sembra che questi oggetti fossero una specie di sorti sacre che venivano
gettate per ottenere un responso (1 Sam 14,18). Nell’Esodo sono rimaste 1'unico
mezzo di cui disponevano i sacerdoti per comunicare gli oracoli divinil4.

Ora, la sommarieta della descrizione fattane dal libro dell’Esodo sembra mette-
re in penombra la loro funzione oracolare primitiva, caricandoli di un ulteriore
significato: secondo Houtman, il testo presenta questi due oggetii come dono divino,
analogamente alle tavole della leggel5.

Il sacerdote Aronne dunque porta sul suo cuore il nome degli israeliti e, come
conseguenza del fatto che sempre sul suo cuore trovano posto gli drim e i tummim,
egli porta sul suo cuore il mi$pat, cioé la sentenza, la decisione, il giudizio degli
israeliti.

Ora, puntando il giudizio non a un riaggiustamento parziale della situazione, ma
a una vera e propria riparazione della societa, e chiaro che 'unico giudice propria-
mente detto & Dio e i giudici umani non sono che i suoi rappresentanti sulla terrale.

18 Cfr. ibid., 166-167.

14 Cfr. B. S. CuiLps, /I libro dell’Esodo. Commentario critico-teologico, Casale Monferrato 1995, 532 (orig. The
Book of Exodus. A Critical, Theological commentary, Louisville 1974), e R. DE Voux, Le Istituzioni
dell’Antico Testamento, Genova 19983, 548 (orig. Les Institutions de ['Ancient Testament, Paris 1977).

15 Cfr. C. HoutmaN, The Urim and Tummin: a new Suggestion, in Vetus Testamentum 40 (1990) 229-232. Essi
infatti, rispetto agli altri abiti che devono essere confezionati, sono qualcosa di preesistente: si chiede che
siano collocati nel pettorale, non che siano costruiti (Es 28,30).

16 Cfr. E. Beucamp, La justice en Israél, in Populus Dei. Studi in onore del card. A. Ottaviani, vol. 1, Israel,
Roma 1969, 201-235, 222-224.

407




Il Vescovo giudice di misericordia

E questa I'idea cui si riferisce il testo quando dice che Aronne deve portare sul suo
cuore «i nomi» (Es 28,29), gli drim e i tummim il mispat (Es 28,30), essendo que-
st'ultimo il giudizio di Dio simboleggiato dall’antico strumento oracolare. L'uso di
questi oggetti passa dunque in secondo piano ed essi si caricano di un significato
teologico: rimangono sempre sul cuore di Aronne, a indicare non semplicemente il
concreto responso dell’oracolo, ma, piti in generale, la funzione giuridica del sacer-
dote Aronne, che agisce secondo il giudizio di Diol7.

Il fatto poi che Aronne porti nel cuore determinate cose, passa da un significato
puramente fisico a un senso traslato: egli le porta nel cuore nel senso che le ha pre-
senti, che le ricorda, che ne ha coscienzals.

4. La rilettura teologica della traduzione della LXX
e della Vulgata

Dopo aver considerato i termini della questione, appare di grande rilievo la con-
siderazione della traduzione greca della LXX19, che rende hosen miSpat con 10
Aoyelov Tig kpioewgl e drim e tummim con Ty MAmowv2l kai v GAnBeiay, rive-
lazione e verita.

Gia nella traduzione della LXX emergono importanti spunti innovativi che saran-
no poi recepiti dalla versione latina della Vulgata. Gli drim e tummim, il cui conte-
nuto originario rimane misterioso, acquistano il senso determinato di rivelazione e
verita. Ne consegue che il giudizio sacro non si fonda pili su una pratica oracolare,
che poteva apparire, secondo la mentalita greca, come irrazionale. Ora esso risulta
essere intimamente connesso con la verita rivelata. Il percorso di formulazione del
giudizio, in forza della sua connessione con la verita rivelata, assume sempre di piu
un carattere logico e razionale, cosi come sembra suggerire la radice della parola

17 Cfr. G. PAxiMaDL, E io dimorero in mezzo a loro, cit., 172-173.
18 Ihid.

19 Per il testo ci rifacciamo alla Septuaginta. Id est Vetus Testamentum graece iuxta LXX interpretes [...],
Duo volumina in uno, a cura di A. RAHLFs, Stuttgart 1979.

20 Come afferma il Dizionario a cura di J. Lust — E. EYNIKEL — K. HAUSPIE, A Greek-English Lexicon of the
Septuagint, Stuttgart 1996, vol. II, 283, s.v.: «<Formula stereotipata, dunque di difficile traduzione, che
pertanto si sceglie di non tradurre».

21 Traduzione interpretativa di urim, considerato come se derivasse dal verbo ebraico 4r, “dare luce”, ibid.
vol. 1, 100.

408



Stefano Violi

greca utilizzata per tradurre il termine pettorale: Aoyetov, che richiama Adyog nella
sua duplice accezione di parola e ragione.

Nel solco della stessa linea esegetica della LXX sembra si inserisca la traduzio-
ne latina che cosi recita: Pones autem in rationali iudicii doctrinam et veritatem
quae erunt in pectore Aaron quando ingreditur coram Domino et gestabit iudicium
filiorum Israhel in pectore suo in conspectu Domini semper (Es 28,30).

Nel testo della Vulgata, senza soluzione di continuita rispetto alla traduzione
della LXX, sembra perdersi il senso originario di un modo di conoscere la volonta di
Dio tirando a sorte, conservato dai termini ebraici fdirim e tummim. La componente
- che poteva apparire arbitraria ed irrazionale — di una volonta della divinita attin-
gibile mediante la sorte, viene accantonata a favore di una volonta e di un giudizio
divino che si fondano sulla doctrina et veritas, la cui conoscenza da parte del sacer-
dote ne rende possibile la mediazione nel caso concreto.

Da questa traduzione/interpretazione emerge come, con riferimento al giudizio,
assuma un ruolo fondamentale il nesso tra giustizia e verita, sostitutivo del nesso
precedente tra giustizia e volonta.

L'emarginazione dell’aspetto irrazionale di una volonta conoscibile attraverso la
sorte ben spiega 1'accostamento al iudicium della componente razionale, che pare
comungue suggerita anche dalla versione latina rationale iudicium, dell’ebraico
hosen mispat, la cui assonanza con la corrispettiva traduzione greca 10 Aoygiov tg
Kkploeag risulta evidente.

Riferendosi al rationali iudicii Gregorio Magno, nella sua Regola Pastorale??,
sottolineera la ratio (riportata in latino nella traduzione qui proposta) come suo ele-
mento essenziale: «Percio viene prescritto dalla parola divina che sul petto di
Aronne aderisca, legato con nastri, il razionale del giudizio, affinché il cuore del
sacerdote non sia posseduto da pensieri oscillanti ma sia tenuto stretto solo dalla
ratio?3; e non pensi a nulla di certo o di inutile colui che, stabilito come esempio per
gli altri, deve sempre mostrare, con I'austerita della vita, quanta ratio24 abbia nel
cuore... Ed & anche appropriato il nome di razionale del giudizio, poiché il sacerdo-
te deve sempre discernere con esame sottile e retto il bene e il male e studiare
attentamente come si accordino gli oggetti e i mezzi, il tempo e il modo; e non cer-
care mai nulla per sé ma considerare vantaggio il bene altrui. Percio la & scritto:

22 Riportiamo qui la traduzione di M. R. Lovato, in GREGORIO MAGNO, La Regola Pastorale, Roma 20004, 66-67.
23 Resa dalla Lovato con: «sapienza dello spirito», ibid.

24 Resa dalla Lovato con «sapienza», ibid.

409




Il Vescovo giudice di misericordia

porrai sul razionale del giudizio la dottrina e la verita, che staranno sul petto di
Aronne gquando entrera davanti al Signore, e portera il giudizio dei figli di Israele
sul suo petto davanti al Signore, per sempre. Per il sacerdote, portare il giudizio dei
figli di Israele sul petto davanti al Signore, significa trattare le cause dei sudditi
avendo di mira solo la volonta del Giudice interiore, perché ad essa nulla si mesco-
li di umano in ¢id che egli dispensa come rappresentante di Dio né alcun risentimen-
to personale inasprisca I'ardore della correzione»25.

Una veritas connessa e legata alla doctrina, dunque non prodotta da chi confe-
ziona I'abito sacro del sacerdote, ma ricevuta e accolta, posta nel cuore, cioe nella
coscienza e nel ricordo costante, nel suo legame con la ratio, diventa 1'orizzonte del
iudicium sacerdotale secondo la Vulgata.

In conformita con il testo masoretico poi, la versione latina conferma 1’altissima
funzione sacerdotale di gerere iudicium, attivita da svolgersi coram Domino?26.

Tali rilievi ben spiegano il fatto che I'attuale Codice di Diritto Canonico della
Chiesa Latina ponga l'attivita del giudice ecclesiastico coram Domino, prescrivendo
che il momento in cui i singoli giudici espongono le loro conclusioni per la delibera-
zione della sentenza (ex can. 1609 § 3), cosi come gli elementi essenziali da appor-
re nella stesura della sentenza (ex can. 1612 § 1), si collochino post divini Nominis
invocationem (cfr. can. 1609 § 3).

Per quanto concerne poi la comprensione del termine sacerdos da parte della
tradizione latina cristiana, le molteplici etimologie reperibili offrono un ventaglio
complesso e variegato di significati: quasi sacrum dans, come vuole Isidoro nelle

25 «Ut in Aaron pectore rationale judicii vittis ligantibus imprimatur, quatenus sacerdotale cor nequaguam
cogitationes fluxae possideant, sed ratio sola constringat; nec indiscretum quid vel inutile cogitet, qui ad
exemplum aliis constitutus, ex gravitate vitae semper debet ostendere quantam in pectore rationem por-
tet... Quod bene etiam rationale judicii vocatur, quia debet rector subtili semper examine bona malaque
discernere, et quae vel quibus, quando vel qualiter congruant, studiose cogitare; nihilque proprium quae-
rere, sed sua commoda propinquorum hona deputare. Unde illic scriptum est: Pones autem in rationali
judicii doctrinam et veritatem, quae erunt in pectore Aaron quando ingredietur coram Domino, et gesta-
bit judicium filiorum Israel in pectore suo in conspectu Domini semper. Sacerdoti quippe judicium filio-
rum Israel in pectore coram Domini conspectu gestare, est subjectorum causas pro sola interni judicis
intentione discutere, ut nihil se ei humanitatis admisceat in hoc quod divina pesitus vice dispensat, ne
correptionis studia privatus dolor exasperet», GREGORIO MAGNO, Regola pastorale, 11, 2.

26 [l nesso della giustizia con il sacerdozio & riscontrabile anche nella tradizione giuridica romana, ove gli
operatori piu risalenti dello ius erano i pontifices, e, senza soluzione di continuita, parecchi secoli pii
tardi, continuavano ad essere chiamati sacerdoti coloro che coltivavano la giustizia, come riferisce
Ulpiano nel suo primo libro delle Institutiones: «Cuius merito quis nos sacerdotes appellet: iustitiam nam-
que colimus et boni et aequi notitiam profitemur, aequum ab iniquo separantes, licitum ab illicito discer-
nentes, bonos non solum metu poenarum, verum etiam praemiorum quoque exhortatione efficere
cupientes, veram nisi fallor philosophiam, non simulatam affectantes», Dig., 1.1.1.1.

410



Stefano Violi

sue Etimologie??, sacra docens?® o, secondo 1'etimo proposto da Gregorio Magno,
sacerdotes namque jure vocati sunt, qui ut sacrum ducatum praebeant, fidelibus
praesunt??, tutti esprimenti funzioni riconosciute al Vescovo dal can. 375 CIC 1983.

5. La rilettura di Ivo di Chartres

Come Gregorio Magno, anche Ivo si appoggia sul brano dell’Esodo cosi come ci
& consegnato dalla traduzione della Vulgata, per enucleare i principi in base ai quali
il Vescovo e chiamato a emettere i suoi giudizi.

Sebbene il Vescovo di Chartres faccia suo il circolo ermeneutico proposto, non lo
ritiene sufficiente a che si realizzino pienamente, nell’esercizio dell’altissima funzio-
ne sacerdotale di giudicare, tutti quei principi radicati nell’identita sacerdotale,
ricostruibili partendo dall’abito del sacerdote Aronne.

Tornando al frammento della sua lettera rileggiamo: «Cosi come il pettorale deve
essere affisso sul petto del sacerdote, e congiunto all’efod...».

Non basta per Ivo che il pettorale, con tutti i significati simbolici considerati, sia
affisso sul cuore del sacerdote nell’esercizio della sua funzione giudicante: occorre
che esso sia congiunto all’efod.

Considerando la traduzione greca della LXX e latina della Vulgata di Es 28,30
come un cammino progressivo volto ad individuare nella ratio un elemento fonda-
mentale nella formulazione del giudizio, simbolicamente espresso dal rationale
iudicii, quando Ivo ne richiama la necessaria connessione con I'altro abito tipico del
sacerdote, ovvero il superhumeralis, afferma in primo luogo che il giudizio sacerdo-
tale non puo intendersi come mera deduzione logica di un prineipio generale da
applicare al caso particolare sic et simpliciter.

Posta questa necessaria premessa, la domanda successiva attiene al significato
simbolico cui rimanda la menzione del superhumeralis, con riferimento al iudicium.
Circa questa enigmatica veste, sappiamo che nelle sue spalline erano incastonate

27 Isipor1 HispaLensis, Etymologiarum sive originum libri XX, lib. VII, XII: «Sacerdos autem nomen habet
compositum ex Graeco et Latino, quasi sacrum dans, sicut enim rex a regendo, ita sacerdos, a sanctifi-
cando vocatus est; consecrat enim, et sanctificat».

28 Citazione raccolta dalle Costituzioni del Sinodo celebrato a Modena nel 1565 sotto la guida del cardinal
Morone: «Cum sacerdos dicatur quasi sacra dans...» (Qui libri sacerdotibus habendi, cap. 1, 60).

29 Regula pastoralis, 11, VIL.

411




Il Vescovo giudice di misericordia

due pietre di onice sulle quali erano incisi i nomi degli israeliti (Es 28,9), e la loro
funzione era quella di ricordare presso il Signore gli Israeliti (Es 28,12).

Non @ il caso in questa sede di inoltrarsi nella questione relativa all’enigma che
attiene all’efod, dal momento che & il contesto della lettera a suggerire il significato
simbolico ravvisatone dal vescovo di Chartres.

All'inizio della lettera Ivo apprezza il fatto che il vescovo Leodegario voglia
custodire il rigore della giustizia senza piegarne la via, ma, dal momento che nel
sacerdote il rationale deve essere unito all’efod, suggerisce di moderare la giustizia
con la misericordia; ne consegue allora che I'efod o il superhumeralis rappresenta
la misericordia.

La collocazione simbolica, operata da Ivo, della misericordia nell’efod, ovvero
nel superhumeralis, I'abito che sta letteralmente sopra le spalle, ne indica la pre-
minenza rispetto alla giustizia, il cui luogo, il pettorale, & sul cuore del sacerdote. E
nella lettera di Giacomo che viene utilizzato un verbo composto di super, per indi-
care le relazioni tra la misericordia e il giudizio: misericordia superexultat iudicio
(Ge 2,20)30,

Principio dunque superiore ed intangibile del sacerdote, che deve orientare il
suo agire affinché esso possa avere la qualifica sacerdotale, & la misericordia.
Principio preminente, ma non assoluto, ovvero non sciolto da un altro principio fon-
damentale costituito dalla giustizia, da intendersi nel suo legame costitutivo con la
doctrina et veritas. La relativita della misericordia, ovvero la sua relazione inscin-
dibile con la giustizia e la verita & desunta da Ivo ancora una volta dalla descrizio-
ne degli abiti del sacerdote Aronne tratteggiata dal libro dell’Esodo.

Prescrive infatti ancora il testo dell’Esodo: «Si leghera il pettorale con i suoi
anelli agli anelli dell’efod, mediante un cordone di porpora»31, cosi reso dal latino:
et stringatur rationale anulis suis cum anulis superhumeralis, parafrasato da Ivo
con la formula: rationale connexum esse debeat superhumerali. Stringatur cum
diventa nella lettera di Ivo connexum, ove il cum della Vulgata viene incorporato nel
verho utilizzato da Ivo. E su quel cum, proprio dell’abito sacerdotale, che trae orien-
tamento il giudizio del sacerdote.

La complessita dei principi che devono orientare il giudizio & desunta dalla com-
plessita delle funzioni del sacerdote, tutte reciprocamente immanenti I'una all’altra,
tutte inseparabilmente congiunte.

30 ]l passo della lettera di Giacomo @ citato da Ivo nella Ep. LVIIL.
31 Es 28,28.

412



Stefano Violi

Nel giudizio dunque deve essere unita la giustizia — nel suo legame costitutivo
con la dottrina e la verita — con il principio sovraeminente della misericordia.

La complessita dell’abito, riflesso della complessita dei principi che orientano la
condotta del sacerdote, non pud essere eliminata durante 1’esercizio delle moltepli-
ci funzioni che il sacerdote & chiamato a svolgere.

Saranno funzioni autenticamente sacerdotali solo quelle esercitate nel rispetto
della. complessita dell’abito proprio del sacerdote, unitamente ai principi simboleg-
giati da ogni suo singolo elemento.

I principi che attengono in modo specifico ad ogni singola funzione, nel caso par-
ticolare analizzato quella di giudicare, devono essere integrati con il principio
supremo che deve orientare il sacerdote nel suo agire, ovvero la carita.

Anzi, & sulla connessione, ovvero & sul reciproco incontro della giustizia e della
misericordia che deve scaturire il giudizio o la decisione autenticamente “sacerdo-
tale”.

Quando durante I'esercizio delle funzioni sacerdotali ’abito sacerdotale compo-
sto da pitt elementi viene semplificato dalla sua complessita, ovvero vengono trascu-
rate alcune sue parti (I'efod della carita o il pettorale del giudizio), I'agire perde i
connotati propri del sacerdozio. Nel caso concreto affrontato da Ivo, la scelta unila-
terale per il rigore della giustizia nell’ambito del giudizio, rompe la veste del sacer-
dote; il suo agire non & pilt sacerdotale, ciogé volto alla salvezza della persona, dal
momento che la getta nell’abisso di mali per la disperazione della misericordia.
D’altro canto la scelta unilaterale per la misericordia rinnega I’essenza stessa della
misericordia, suscitando arroganza, presunzione, insolenza, boria.

La complessita dell’abito sacerdotale non consente di dismettere in nessun modo
un suo elemento o una sua parte nella realizzazione pratica di una determinata
mansione.

11 compito di giudicare, al pari di qualunque altra funzione sacerdotale, consiste
dunque nel legare insieme, nella stessa situazione concreta, la giustizia e la miseri-
cordia.

Non imporre un principio, ma comporre insieme pill principi & dunque il tratto
che deve caratterizzare il iudicium, affinché questo possa definirsi autenticamente
sacerdotale, perseguendo cosi la finalitad che gli & propria.

In sintonia con I’etimo dei pilt risalenti operatori dello ius dell’antica Roma — i
pontifices, “costruttori di ponti”32—, la composizione di interessi confliggenti costi-

32 «La conoscenza dello ius nell’antica Roma fu sin dall’inizio patrimonio esclusivo e gelosamente custodi-

413




Il Vescovo giudice di misericordia

tuisce dunque per Ivo il tratto proprio e specifico dello ius dicere all'interno della
Chiesa.

Accanto all'immagine di un unico vestito composto dalla congiuntura di efod e
pettorale, Ivo rappresenta la necessaria composizione di giustizia e misericordia
attraverso un’altra pilt conosciuta immagine: quella dell’armonia musicale. Essa
necessita, per esistere, del suono contemporaneo di pili note tra loro diverse.

Parlando nell’incipit del suo celebre Prologo33 dell’apparente contrasto tra la
misericordia e la giustizia, citando il salmo 100, Ivo indichera la strada dell’armo-
nizzazione dei due diversi principi come punto di partenza della scienza canonisti-
ca medievale34.

Comporre, mettere insieme, armonizzare, altro non significa che costruire la
comunione ricercando la concordia discors mediante la composizione degli interes-
si confliggenti in una superiore armonia35.

6. Il sacerdote, ministro ad un tempo di giustizia
e di misericordia: il can. 978 e la prassi penitenziale

La concordia discors tra giustizia e misericordia, prima di essere un tratto costi-
tutivo del labor del canonista, costituisce il munus sacerdotale fondamentale, posi-
tivamente codificato dal legislatore canonico con riferimento alla celebrazione del
sacramento della penitenza.

Nel libro IV del Codice del 1983, titolato De ecclesiae munere sanctificandi, nel
titolo IV sul sacramento della Penitenza, il cap. I, dedicato al ministro della peni-

to del collegio dei pontifices, letteralmente facitori di vie; piti oscuramente coloro che aprono il cammi-
no»: cosi in A. SCHIAVONE (a cura di), Storia del Diritto romano, Torino 2001, 154.

33 Sul testo del Prologo rinviamo a YVES DE CHARTRES, Prologue. Traduit, introduit et annoté par Jean
Werckmeister, Paris 1997; B. BrasiNatoN, Ways of Mercy. The Prologue of Ivo of Chartres. Edition and
analysis by Bruce Brasington, Miinster 2004; per la traduzione in lingua inglese: R. SomerviiLE — B.
BRASINGTON, Prefaces to Canon Law Books in Latin Christianity. Selected Translations, 500-1245, New
Haven-London 1998, 132-158. Per il testo latino e la traduzione in lingua italiana: S. Viowi, Il Prologo di
Ive di Chartres. Paradigmi e prospettive per Uinterpretazione e la teologia del diritto canonico, Lugano
2006, 367-401.

34 Sul punto si confronti I'ormai classico S. Kuringr, Harmony from dissonance. An Interpretation of
Medieval Cannon Law, Wimmer Lecture X, 1956 (Archabbey press, Latrobe, Pennsylvania 1960), ora in
S. Kuriner, The History of Ideas and Doctrines of Cannon Law in the Middle Ages, London 1980.

35 Sull’analisi dell'utilizzo del lessico musicale per esprimere la natura del diritto canonico medievale, si rin-
via a 8. Viow, Il Prologo di Ivo di Chartres, cit., 271-294.

414



Stefano Violi

tenza, afferma nel can. 978: «§ 1. Ricordi il sacerdote che nell’ascoltare le confes-
sioni svolge un compito ad un tempo di giudice e di medico, ricordi inoltri di essere
stato costituito da Dio ministro contemporaneamente della divina giustizia e della
misericordia, cosi da provvedere all’onore divino e alla salvezza delle anime»36,

Il canone citato presenta numerosi punti di contatto con quanto fino ad ora affer-
mato.

L'esortazione iniziale («ricordi»), richiama I’ammonimento rivolto dal libro del-
I'Esodo al sacerdote di «porre sul tuo cuore» (Es 28,30), che rinvia alla disposizio-
ne del Codice del 1983 quando statuisce che il giudice giudichi ex sua conscientia
(can. 1608 § 3).

Essendo poi il compito di giudicare, ex can. 978, espressione della funzione
sacerdotale, il ministro costituito da Dio deve essere divinae iustitiae simul et mise-
ricordiae minister.

Per meglio chiarire 'assoluta necessita di armonizzare la giustizia e la miseri-
cordia, il canone afferma che il sacerdote se iudicis pariter et medici personam
sustinere, & ciod¢ giudice e medico insieme, ed il suo scopo & quello di provvedere
alla salus animarum.

La giustizia e la misericordia, di cui il sacerdote & simul minister, si traducono
nell’assunzione della funzione pariter di giudice e di medico, il cui obiettivo finale &
costituito dal perseguimento della salus animarum.

Dal secondo paragrafo del canone emerge il ruolo determinante della doctrina
in ordine alla formulazione del iudicium sacerdotale: «§ 2. Il confessore, in quanto
ministro della Chiesa, nell’amministrazione del sacramento aderisca fedelmente
alla dottrina del Magistero e alle norme date dalla competente autorita»37.

Come si evince dal can. 747, che fa da solenne portale di ingresso del libro I1I del
CIC, dedicato al munus docendi, I’annuncio della verita rivelata, dei principi mora-
li da essa conseguenti relativi all’ordine morale e il pronunciamento dei giudizi sulla
realtd umana sono orientati alla salus animarums3s.

36 «§ 1. Meminerit sacerdos in audiendis confessionibus se iudicis pariter et medici personam sustinere ac
divinae iustitiae simul et misericordiae ministrum a Deo constitutum esse, ut honori divino et animarum
saluti consulta».

37 «§ 2. Confessarius, utpote minister Ecclesiae, in administrando sacramento, doctrinae Magisterii et nor-
mis a competenti auctoritate latis fideliter adhaereat».

38 Can. 747: «§ 1. La Chiesa, alla quale Cristo Signore affido il deposito della fede affinché essa stessa, con
I'assistenza dello Spirito Santo, custodisse santamente, serutasse piul intimamente, annunziasse ed espo-
nesse fedelmente la verita rivelata, ha il dovere e il diritto nativo, anche con I'uso di propri mezzi di
comunicazione sociale, indipendente da qualsiasi umana potesta, di predicare il Vangelo a tutte le genti.
§ 2: E compito della Chiesa annunciare sempre e dovunque i principi morali anche circa I'ordine socia-

415




Il Vescovo giudice di misericordia

Salus che, come si desume dal can. 849 CIC, esprime liberazione dal peccato,
rigenerazione come figli di Dio, configurazione a Cristo, incorporazione alla Chiesa.

Il terminus a quo di un comportamento teso a perseguire la salus non & dunque
da ricercarsi al di fuori della dottrina, ma in essa trova il suo pit autentico radica-
mento.

Punto di incontro tra la giustizia e la misericordia ¢ la verita cristiana, il cui
nucleo fondamentale altro non & che la carita: Deus caritas est (1 Gv 4,8). Davanti
alla verita dell'uomo peccatore, separato dall’amore, dunque isolato da Dio e dalla
sua comunione, I’amore diventa misericordia che salva: «Dio infatti ha tanto amato
il mondo da dare il suo Figlio unigenito, perché chiunque crede in lui non muoia,
ma abbia la vita eterna. Dio non ha mandato il Figlio nel mondo per giudicare il
mondo, ma perché il mondo si salvi per mezzo di lui» (Gv 3,16-17).

La salus diventa allora il luogo di incontro tra la misericordia e la giustizia. Il
canone citato, con la sua terminologia medica, proietta il lettore verso il mondo pe-
nitenziale.

E proprio nell’ambito penitenziale che furono elaborate le prime soluzioni volte
a conciliare nel giudizio la giustizia e la misericordia. Ai nostri fini risulta importan-
te accennare ai cosiddetti Libri Penitenziali.

La disciplina penitenziale della Chiesa antica3?, cosi come venne formulata nella
comunita di Roma, era pubblica e solenne, tanto che veniva celebrata dinanzi al
vescovo; riguardava peccati molto gravi e non poteva essere ripetuta. Con essa il
peccatore veniva, per la seconda e ultima volta, reintegrato nella piena comunione
della Chiesa. Tale procedura cadde progressivamente in desuetudine, e infine venne
sostituita dalla penitenza privata e frequente40.

Il cambiamento decisivo fu determinato dal monachesimo egiziano con la sua
teologia dell’ascetismo. La confessione delle colpe all’abate venne ritenuta in se
stessa meritoria. Tale pratica si estese al monachesimo occidentale e conobbe il suo
sviluppo piut importante in Irlanda. Nei monasteri era fissato un tariffario per le
colpe. Le usanze celtiche vennero adottate dalla Chiesa anglosassone, la quale,
verso il 700, perfeziono il sistema.

le, e cosi pure pronunciare il giudizio su qualsiasi realta umana, in quanto lo esigono i diritti fondamen-
tali della persona umana o la salvezza delle anime».

39 Per uno studio generale sulla storia della prassi penitenziale dalle origini ai nostri giorni, tra le varie
opere rimandiamo a P. ROUILLARD, Historire de la pénitence des origines @ nos jours, Paris 1996,

40 Sul punto si confronti: L. Givami, Il sacramento della Riconciliazione. Nel cammino di conversione, Casale
Monferrato 1999, 129-132.

416



Stefano Violi

La confessione applicata sia ai chierici che ai laici divenne prassi comune e fu
regolarizzata grazie ai “Penitenziali”. Il processo tariffato rimaneva segreto, era rei-
terabile, veniva celebrato dal sacerdote che raccoglieva la confessione del peniten-
te, cui seguiva una tassazione precisa delle colpe, computate sulla base di tariffe
penitenziali conservate in raccolte dette “Libri Penitenziali”, cataloghi di estensioni
e qualita differenti4!.

Una rapida lettura dei Libri Penitenziali fa emergere il frequente utilizzo della
terminologia medica, che senza soluzione di continuitd passera in ambito canonisti-
co. Cosl il Penitenziale Finniano del VI secolo al ¢. 28 introduce il principio della
medicina antica contraria contrariis curare: «questa e la penitenza di quei vizi fino
a quando non siano sradicati ed estirpati dal nostro cuore, con l'aiuto del Signore e
grazie al nostro sforzo, chiediamo la misericordia del Signore e la vittoria sui pec-
cati. Rimaniamo in penitenza, nelle lacrime e nei pianti, giorno e notte, fino a quan-
do i suddetti vizi rimangano nel nostro cuore. Ma noi, come abbiamo detto, affret-
tiamoci a curare i vizi con il loro contrario, strappiamoli dal nostro cuore e introdu-
ciamo virti1 celesti al loro posto»42.

11 Penitenziale di Cummeano (VII secolo) identifichera le penitenze con i rimedi
per le ferite, la Sacra Scrittura con la medicina?3.

Nel II Capitolare di Orléans (IX secolo) si afferma che «Si devono scegliere le me-
dicine da adoperare secondo i canoni autentici dei Santi Padri»44.

La finalitd di perseguire la “salute”, guarendo nel penitente le “ferite” infertegli
dal peccato, determinera, come ha fatto rilevare il Garancini45, una svolta fonda-
mentale nel modo di intendere il rapporto tra persona e norma.

41 Cfr. C. VoGEL, Il peccatore e la penitenza nel Medioevo, Torino 19882 (orig. Le pécheur et la pénitence
dans UEglise au Moyen Age, Paris 1969), 16-17. Al testo di Vogel si rimanda per la consultazione dei Libri
Penitenziali che verranno citati in seguito.

42 «Sed haec est penitentia eorum donec euellantur et eradicentur de cordibus nostris per auxilium Dei et
per nostrum studium: petamus ueniam de Dei misericordia et de his uictoriam, tamdiu in pemitentia con-
stituti in fletu et lacrimis die ac nocte quam diu uersantur haec in cordibus nostris. Sed e contrariis, ut
diximus, festinemus curare contraria et mundemus ea de cordibus nostris et insinuamus uirtutes caele-
stis pro illis».

43 «De remediis uulnerum secundum priorum patrum diffinitiones dicturi sacri tibi eloqui, mi fidelissime
frater, antea medicamina conpendi ratione intimemus» (Poenitentiale Cummeani, 1).

# «Qualiter vero peccati adhibenda sit medicina, secundum canonem autenticorum sanctorum atrum esse
debet...».

45 (G. GARANCINI, Persona, peccato, penitenza. Studi sulla disciplina penitenziale nell’Alto Medio Evo, in
Rivista di Storia del Diritto Italiano XLVII (1974) 19-87.

417




Il VVescovo giudice di misericordia

Nella penitenza privata, o personale, emerge sempre pill la concretezza perso-

nale dell’'uomo di fronte all’obbiettivitd della norma.
«La visione dell'uomo segue un cammino che lo porta, nel campo penitenziale, da un piano
oggettivo (trasgressione di una legge: ¢ la concezione che il primo cristianesimo imputa ai
Giudei) a un piano soggettivo (la rottura di un equilibrio personale). Vi si avverte sempre
di pit la considerazione per la persona come centro del discorso: non si tratta solo di una
contrapposizione fra giuridico e antropologico, fra rigidamente formale e duttilmente ade-
rente alla realta: vi @ una progressiva presa di coscienza che la ratio della penitenza, e
prima il contenuto del peccato, non & tanto trasgressione di una legge, con il conseguente
dovere di “soddisfare”, quanto la rottura di un equilibrio personale (sia sul piano umano,
antropologico, che sul piano religioso) che va ricostruito faticosamente attraverso una
serie di momenti, di esperienze di espiazione, scegliendo i rimedi adatti, seguendo passo
passo la “cura”»46.

L'utilizzo della terminologia medica fa emergere un importante motivo di fondo:
quello che conta non & tanto la legge da restituire alla sua pienezza, alla sua
“dignita”, la norma da osservare, quanto piuttosto la persona da ricostruire, I'equi-
librio della vita da ristabilire. La penitenza si cala nella realta della storia di ciascu-
no, della vita di tutti i giorni4?.

La reintegrazione non della norma trasgredita, ma della salute delle persone
diventa allora l'intento fondamentale della penitenza, e, senza soluzione di conti-

nuita, della disciplina ecclesiastica.

7. Come coniugare nel giudizio la misericordia con la giustizia:
aequitas canonica e salus animarum (can. 1752 CIC 1983)

Che cosa significa da un punto di vista pratico conciliare nel giudizio la giustizia
con la misericordia?

Come si traduce tale compito nelle scelte concrete del giudice, negli strumenti
che l'ordinamento gli consente di adoperare?

Nell’ambito del libro VII, dedicato dal Codice alla disciplina dei processi, la sezio-
ne II della parte V, titolata «Procedura per la rimozione dei parroci», si chiude con
il can. 1752 che cosi recita: «in causis translationis applicentur praescripta cano-
nis 1747, servata aequitate canonica et prae oculis habita salute animarum, quae
in Ecclesia suprema sempre lex esse debet (Nelle cause di trasferimento si applichi-

46 Jbid., 24-25.
47 Cfr. ibid., 35.

418



Stefano Violi

no le disposizioni del can. 1747, attenendosi all’equita canonica e avendo presente
la salvezza delle anime, che deve sempre essere nella Chiesa la legge suprema)y.

La norma menzionata, lungi dall’avere un ruolo circoscritto alle sole cause di
trasferimento dei parroci, enuclea un principio fondamentale di tutto I'ordinamen-
to canonico, da rispettarsi nel momento applicativo della norma canonica.

Porta a questa interpretazione innanzitutto la collocazione del canone menzio-
nato. Esso, oltre a chiudere la sezione II della parte V del libro VII, & posto dal
Legislatore come norma finale conclusiva di tutto il Codice, norma fondamentale
che segna il passaggio del diritto positivo dal Legislatore che I'ha positivizzato al
giudice che & chiamato ad applicarlo.

Ebbene, in questa consegna simbolica, oltre al Codice, in vista della sua applica-
zione, il Legislatore indica e consegna come normativi ai fini di una corretta appli-
cazione del diritto scritto, altri due principi generali nella loro reciproca interazio-
ne: 'aequitas canonica e la salus animarum, ove nella prima emerge limpido il suo
legame funzionale con la salus animarum.

La norma citata dunque, seguendo una tradizione che senza soluzione di conti-
nuitd attraversa tutta la storia della Chiesa, definisce il ruolo del giudice canonico,
che & tale non in quanto deve pedissequamente applicare il dato normativo positivo
al caso concreto, ma in quanto deve coordinare il dato positivo con la situazione
concreta ed irripetibile sottopostagli, in modo da orientare la decisione all’effettiva
salus animarum di coloro che sono coinvolti nella sua decisione, mediante I'aequi-
tas canonica.

La validita universale del richiamo alla salus animarum & comprovata dall’intro-
duzione dell’avverbio semper: nel contesto della disciplina del caso particolare del
trasferimento dei parroci, il legislatore ha cosi espressamente e volutamente intro-
dotto un principio di carattere generale. Tale principio deve sempre essere tenuto
presente nel momento applicativo dei prescritti canonicit8. Considerando I'aequitas
canonica e la salus animarum nella loro reciproca relazione, ove I'una e funziona-
le rispetto all’altra, dunque intepretandole come endiadi, esse divengono due prin-
cipi fondamentali e qualificanti I'applicazione dei prescritti canonici, i quali assu-
mono cosi una valenza strumentale.

Cosi inteso il can. 1752 svela all'interprete ’autentica essenza del diritto cano-
nico, sottraendo il Codice del 1983 al formalismo delle codificazioni europee, e ricol-
locandolo a pieno titolo nella tradizione canonistica pit genuina. Esso restituisce al

48 Tale interpretazione estensiva delle parole del legislatore: «applicentur praescripta canonis 1747» si
fonda sul semper riferito dal legislatore alla salus.

419




Il Vescovo giudice di misericordia

giudice la sua centralita nel contesto della formazione del diritto, che, in forza del
can. 1752, diviene capace di piegarsi ad ogni singola situazione per perseguire pit
efficacemente la finalita cui & preordinato.

Limportanza della norma citata appare in tutta la sua portata solo se si conside-
ra quanto in seguito affermato, che cioé la salus animarum costituisce suprema lex.

Come nell’abito del Sommo Sacerdote il superhumeralis & collocato sopra il pet-'
torale del giudizio, cosi nell’ordinamento canonico alla legge codificata dal Legi-
slatore del 1983 & sovraordinata una legge superiore, la legge suprema della Chie-
sa, ovvero la salus animarum.

Ma se c¢’e una superiore lex sovraordinata rispetto alla lex scripta, significa che
essa, nell’ordinamento giuridico della Chiesa, diventa strumentale al fine di adem-
piere compiutamente la legge sovraordinata, ad esso connessa mediante I'aequitas
canonica.

La ricchezza teologica e giuridica della parola salus & suggerita, oltre che da una
interpretazione ex can. 6 § 2, ratione canonicae traditionis*?, anche dalla conside-
razione del can. 849, nel quale la salus viene dal Legislatore considerata (duncgue
positivamente considerata) congiuntamente come liberazione dal peccato, rigenera-
zione come figli di Dio, configurazione a Cristo, incorporazione alla Chiesa.

Lintrinseco nesso e la reciproca immanenza tra salute e salvezza del singolo e
della comunita, tra corporeita e spiritualita, tra tempo ed eternita, tra presente ed
escatologia, tra veritd e carita suggeriti dal termine salus, costituiscono 1’orizzonte
entro il quale il giudice deve collocare il suo giudizio. Esso diventa cosi non applica-
zione meccanica di una prescrizione normativa astratta, insensibile ed inflessibile
davanti alle infinite, uniche ed irripetibili diversita presentate dal caso concreto
della vita, ma ricerca della salus; tale ricerca, mentre comprende fino in fondo la
storia concreta ed irripetibile senza trascurarne neppure una piega, illuminandola
con la veritd che salva, tramite lo strumento dei prescritti canonici la orienta verso
una comunione con Dio ed i fratelli, preludio terreno di quell’orizzonte in cui Dio
sara tutto in tuttiso.

Pertanto, accanto a norme che non possono essere modificate, perché poste da
Dio stesso per la salus di ogni uomo, I’'ordinamento canonico conosce una multifor-
mita di norme situate a un livello inferiore, il diritto umano. Mentre per il diritto
divino & ipotizzabile solo una interpretazione/comprensione del Magistero che arri-

49 Cfr. S. Viowy, Il Prologo di Ivo di Chartres, 105 ss.
50 Cfr. 1 Cor 15,18,

420



Stefano Violi

vi a una pit profonda penetrazione della loro ratio sottesa, il diritto umano & carat-
terizzato dalla elasticita. Considerando la salus come inabdicabile principio costitu-
zionale della Chiesa, le norme di grado inferiore nonché la loro applicazione al caso
concreto sono lecite nella misura in cui realizzano nell’hic et nunc il principio
sovraordinato. Il mezzo di tale adeguamento & costituito dall’equitd canonica51,

Essa fa emergere il valore irripetibile di quell'unicum che & la singola persona
umana, per la cui salus la Chiesa esiste, ed & disposta ad ammainare tutta la sua
logica giuridica e il suo rigore sistematico.

Tali considerazioni determinano, con riferimento all’ordinamento canonico, lo
spostamento dell’accento dal momento promulgativo della norma al suo momento
applicativo, restituendovi, rispetto ai regimi giuridici di civil law, la sua importanza
fondamentale.

La riacquisita rilevanza del momento applicativo pone pertanto al centro dell’or-
dinamento canonico la persona del giudice ecclesiastico52, che, come ricordava
Giovanni Paolo II ai membri del Tribunale della Sacra Rota Romana, «non solo
dovra tenere presente che 1'esigenza primaria della giustizia e rispettare la perso-
na, ma al di la della giustizia, egli dovra tendere all’equita, e, al di 1a di questa, alla
carita»s3,

Tali considerazioni valgano a fortiori per il Vescovo. Raccomanda I’Apostolorum
Successores al n. 65: «Come giudice prudente, il Vescovo giudichera secondo quella
sapiente equita canonica che & intrinseca a tutto l'ordinamento della Chiesa, aven-
do davanti agli occhi la persona, che in ogni circostanza va aiutata a raggiungere il
suo bene soprannaturale, e il bene comune della Chiesa, per cui con animo miseri-
cordioso e benigno, ma anche fermo, sara sempre al di sopra degli interessi perso-
nali e, alieno da ogni precipitazione o spirito di parte, attendera di ascoltare gli inte-
ressati prima di giudicarne i comportamenti».

51 Dell’amplissima bibliografia sul tema ci limitiamo a menzionare I'importante contributo di P. Grossi,
Aequitas canonica, in Quaderni Fiorentini per la Storia del pensiero giuridico moderno 27 (1998) 379-
396.

52 Sullo sfondo della centralita della figura del giudice nell’ordinamento giuridico ecclesiale ben si compren-
dono le parole del Felici: «I inutile invocare nuovi testi legislativi [...] se non vi saranno persone sagge ed
esperte che sappiano far vivere la legge con sapienza, giustizia e carita» (P. FeLicl, Formalitates iuridicae
et aestimatio probationum in processu canonico, in Communicationes 9 [1977] 184).

53 JoANNES Paurus I, Allocuzione ai Membri del Tribunale della Sacra Romana Rota, 17 febbraio 1979, n. 2,
in Insegnamenti di Giovanni Paolo II, 11, Citta del Vaticano 1979, 410.

421




Il Vescovo giudice di misericordia

8. Conclusioni

«ludica, episcope, cum potestate ut Deus, sed paenitenies suscipe cum caritate
sicut Deus omnipotens, et increpa et roga et doce, quia Dominus Deus cum iuramen-
to promisit peccatoribus se veniam daturum esse...»54,

Le prime testimonianze relative al giudizio dei vescovi, attraverso il § 2 del can.
2214 del CIC 1917 che afferma: «Si ricordino i vescovi e gli altri ordinari di essere
pastori e non fustigatori; occorre infatti governare i propri sudditi non dominando
su di essi, ma amandoli come figli e fratelli. Si adoperino, pertanto, con le esorta-
zioni e le ammonizioni, a tenerli lontani dai comportamenti illeciti, si da non essere
costretti, qualora commettano dei reati, a infliggere loro le dovute pene. Se poi, per
I'umana fragilitd accada loro di macchiarsi di qualche colpa, & da osservarsi da
parte dei Presuli il precetto dell’Apostolo di riprenderli, supplicarli, scongiurarli con
ogni bonti e pazienza, poiché spesso, verso i colpevoli, vale di pilt la benevolenza
che la severita, piu 'esortazione che la minaccia, pitt la carita che il potere. Che se,
per la gravita del delitto, ci sara bisogno di ricorrere alla verga, allora il rigore deve
essere contemperato con la mansuetudine, la condanna con la misericordia, la seve-
rita con la dolcezza, affinché la disciplina, pur necessaria e salutare ai popoli, sia
tutelata senza asprezza, e coloro che si & costretti a punire si emendino, o, se non
vogliono ravvedersi, almeno gli altri siano sollecitati dall’esempio salutare della loro
punizione a tenersi lontani dai loro vizi»55, fino al can. 1747 CIC 1983, attestano che
nella Chiesa il giudizio & chiamato a realizzare nel caso concreto la misericordia che
salva.

54 Didascalia, 11, 12, citata nella edizione di F. X. Funck, Didascalia et Constitutiones Apostolorum I-11,
Paderborn 1905. Circa la potesta di giudicare del Vescovo nelle testimonianze della Chiesa antica si con-
fronti utilmente: 0. ConporeLL, Ordinare-iudicare, 45-83, con relativa bibliografia.

55 «Prae oculis autem habeatur monitum Cone. Trid., sess. XIII, de ref., cap. 1: “Meminerint Episcopi alii-
que Ordinarii se pastores non percussores esse, atque ita pracesse sibi subditis oportere, ut non in eis
dominentur, sed illos tanquam filios et fratres diligant elaborentque ut hortando et monendo ab illicitis
deterreant, ne, ubi deliquerint, debitis eos poenis coercere cogantur; quos tamen si quid per humanam
fragilitatem peccare contigerit, illa Apostoli est ab eis servanda praeceptio ut illos arguant, obsecrent,
increpent in omni bonitate et patientia, cum saepe plus erga corrigendos agat benevolentia quam auste-
ritas, plus exhortatio quam comminatio, plus caritas quam potestas; sin autem ob delicti gravitatem virga
opus erit, tunc cum mansuetudine rigor, cum misericordia iudicium, cum lenitate severitas adhibenda est,
ut sine asperitate disciplina, populis salutaris ac necessaria, conservetur et qui correcti fuerint, emen-
dentur aut, si resipiscere noluerint, ceteri, salubri in eos animadversionis exemplo, a vitiis deterrean-
tur”», can. 2214 § 2 CIC 1917.

422



Stefano Violi

Nella ricerca del fondamento teologico sotteso alle testimonianze riportate, il
presente articolo ha preso in considerazione il legame tra sacerdos e iudex, dedot-
to dalla Lettera 180 di Ivo.

Doctrina, veritas e caritas, nel loro reciproco legame, costituiscono I'orizzonte
valoriale imprescindibile, entro il quale la norma giuridica diventa strumento nelle
mani del Pastore al fine di realizzare nel caso concreto ed irripetibile la giustizia che
salva.

Proprio la misericordia cosi intesa costituisce il tratto sacerdotale specifico del
giudice ecclesiastico. Come ricordava Paolo VI ai giudici rotali: «Cio che piu rifulge
nella vostra missione & appunto la caritas christiana, che rende ancor piit nobile e
ancor pilt proficua quell’aequitas dei giudizi, da cui tanto onore trasse il diritto
romano, e che & diventata per voi, in virtu dello spirito evangelico, la “sacerdotale
moderazione”, secondo la bella espressione di san Gregorio Magno»56.

Come nell’abito del sacerdote Aronne il superhumeralis connesso e sovraordina-
to rispetto al rationale iudicii esprime — nella lettura di Ivo — una ratio piu alta che
deve orientare il iudicium del Vescovo, cosi nell’ordinamento della Chiesa la salus,
intesa come espressione del punto di incontro tra giustizia e misericordia, diventa
suprema lex, sovraordinata rispetto alla lex scripta, sua unica ratio, suo unico sen-
s0, sua insostituibile meta, verso la quale la Chiesa stessa, nel suo ordinamento, con
tutti i suoi sforzi e con tutta la sua attivita & orientata.

56 PauLus VI, Allocutio ad Praelatos Auditores et Officiales Tribunalis Sacrae Romanae Rotae, 29 gennaio
1970, in AAS 62 (1970) 112.

423




