
Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagini€9_

Artıcoalı S IT U X|| 1/2007) /-3/

Das Verhältnis VO  > Glaube,
ernun und Wissenschaft In der Te
und Verkündigung aps Benedikts AVI

Hans Christlan chmidbaur
Facolta dı eologia uUgano

Fın «Theologen-Papst» mıt eıner «Theologie des Weges»
Der April 2005 als lag der Wahl Benedikts XVI ZU apst, Bischof VOIl KOm,

SEervus Dei, «Stellvertreter Jesu Christi auftf Erden» und «Nachfolger des
Anostels eIrus>» erregte Aufsehen, Neugier und Interesse In der SaNzenN Welt «Fın
Keligionsintellektueller, E1n Theologen-Papst besteigt den eIr1!> Wal der
Kommentar der Massenmedien!. DIe postmoderne Weltöffentlichkeit ach ber D
Jahren ohl schon csehr ewöohnt e1N «WIE endlos» erscheinendes Pontifikat
des charismatischen Johannes Paul IT Wal UU konfrontiert mıi1t eInNem ungewohnt

«weißen ann>» auf der Loggla des Petersdomes, der Jjedoch andererseIits für
niemanden E1n gäanzlic Unbekannter Wd.  —

Joseph Katzıinger hatte nicht LLUL als «Theologe VOoOlIl Weltrang» bereIits ce1lt
Jahrzehnten mıi1t SeINnen Ssowohl In der theologischen Fachwelt, a 1IS auch In der reli-
o10S-weltanschaulic Interessierten OÖffentlichkeit viel gelesenen Büchern,
InterviIews und Publikationen international Aufsehen, Kespekt und Ansehen erTEgT;

190078  - cah In 1ıhm aber auch welter jenen ehemaligen «Präfekten der aubens-
kKongregation», der ber Te a 1IS E1n mutiger «Verteldiger des Jaubens» niemals
zögerte, A jenen couraglert eNtTgegenNzZutrefien, welche 65 SeWaST hatten,
Forschung und Lehre Cie geheiligten Wahrheiten des aubens und der Tradition
der Kirche In rage tellen

Zudem bestieg mıi1t Joseph Katzıinger ZU erstien Mal ce1t ber 48()} Jahren WI1e-
der E1n Deutscher (1 atheadra eLtr,; und das, obwohl Cie Folgen Zweler VOIl den

Vel OPING 1ÜCK, Iie anstößige AahÄhrhAet; des AUDeEeNS. Das Lheotogische Profil Josepn
Halzıngers, Freiburg-Basel-Wien 20095,

7

1. Ein neuer «Theologen-Papst» mit einer «Theologie des Weges»

Der 19. April 2005 als Tag der Wahl Benedikts XVI. zum Papst, Bischof von Rom,
Servus servorum Dei, «Stellvertreter Jesu Christi auf Erden» und «Nachfolger des
Apostels Petrus» erregte Aufsehen, Neugier und Interesse in der ganzen Welt: «Ein
Religionsintellektueller, ein Theologen-Papst besteigt den Stuhl Petri!» war der
Kommentar der Massenmedien1. Die postmoderne Weltöffentlichkeit – nach über 25
Jahren wohl schon zu sehr gewöhnt an ein «wie endlos» erscheinendes Pontifikat
des charismatischen Johannes Paul II. – war nun konfrontiert mit einem ungewohnt
neuen «weißen Mann» auf der Loggia des Petersdomes, der jedoch andererseits für
niemanden ein gänzlich Unbekannter war:

Joseph Ratzinger hatte nicht nur als «Theologe von Weltrang» bereits seit
Jahrzehnten mit seinen sowohl in der theologischen Fachwelt, als auch in der reli-
giös-weltanschaulich interessierten Öffentlichkeit viel gelesenen Büchern,
Interviews und Publikationen international Aufsehen, Respekt und Ansehen erregt;
– man sah in ihm aber auch weiter jenen ehemaligen «Präfekten der Glaubens-
kongregation», der über Jahre als ein mutiger «Verteidiger des Glaubens» niemals
zögerte, all jenen couragiert entgegenzutreten, welche es gewagt hatten, in
Forschung und Lehre die geheiligten Wahrheiten des Glaubens und der Tradition
der Kirche in Frage zu stellen.

Zudem bestieg mit Joseph Ratzinger zum ersten Mal seit über 480 Jahren wie-
der ein Deutscher di Cathedra Petri; – und das, obwohl die Folgen zweier von den

Das Verhältnis von Glaube, 
Vernunft und Wissenschaft in der Lehre 
und Verkündigung Papst Benedikts XVI

RTLu XII (1/2007) 7-37Articoli

Hans Christian Schmidbaur
Facoltà di Teologia (Lugano)

1 Vgl. H. HOPING – J. H. TÜCK, Die anstößige Wahrheit des Glaubens. Das theologische Profil Joseph
Ratzingers, Freiburg-Basel-Wien 2005, 7.

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 7



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Paginü€9_

FIas Vearhältnis Or Glaube Vernunft UNd Wissenschaft

Deutschen ausgelöster Weltkriege, Cie das «Christliche Abendland» Odlich getrof-
fen und In Blöcke gespalten hatten, DIS heute weiterwirken und damıit keineswegs
schon «überwundene Vergangenheit» Sind! DIe suchenden Blicke vieler richteten
SIich eshalb auch zuruück auf den unglücklichen Hadrian VI 2-23), der a1Ss letz-
ter eutscher SeINeTr orgänger innerhalb der Wirren der aufbrechenden
Reformation Cie rohende paltung der Kirche und damıit Europas mıi1t e1Inem ehrli-
chen Schuldbekenntnis der römischen Urlie und durchgreifenden Reformprojekten
verhindern wollte, dem aber aufgrun der Widerstände des 5Systems und der
Verhärtung der (jemuter kein Erfolg beschieden warz

Was können oder mussen WIT erwartien VOIl diesem deutschen aps VOIl

heute, der SIcCh nicht WIC ohl viele eErTwarlie hatten «Johannes Paul » ALl

te, sondern vielmehr ened1l XAVIL? Wenn dQiese Namenswahl E1n 5Symbol für E1n
rogramm SeIN sollte, dann könnte 190078  - ZU ınen zurückblicken auftf den

sroßen «Vater des abendländischen Mönchtums» ened1i VOIl Nursia 0-54
der auch a 1IS e1INer der Architekten des «lateinischen Abendlandes» bezeichnet Wl -

den kann, ZU Anderen aber auch auftf SeINnen etzten «Namensvetter>» auftf der
atheadra etrl., ened1l 4-2 der 1917 Höhepunkt des krsten
Weltkriegs mıit eInNem «Friedensvertrag ohne Sleger und esiegte In christlichem
(1e1s5t>» den VOoOlIl kgon TIEede und Oswald pengler zeitgleich prognostizilerten
«Untergang des Abendlandes» mıi1t en SeINnen ideologischen Folgen DIS hın
eInNem ınabwendbaren nächsten rlieg verhindern wollte, aber aufgrun des mil1-
tarıstisch-bornierten Widerstandes auf beiden Selten ebenfalls keinen Erfolg hatte

All dliese Beobachtungen werfen viele Fragen auf nicht LLUL 1m In  1C auftf das
Verhältnis VOoOlIl Glaube, Gesellschaft, Vernunft, Wissenschafft und Kultur 1m heutigen
Europa sondern auch In ezug auf Cie Vorstellungen und 1510nNnen des
Papstes ber Cie der Kirche und des Christentums a 1IS Mitgestaltern des Verel-
nigten Europa; SOWIE ber SCeINEe Auffassung des Verhältnisses VOoOlIl Glaube und
Vernunft, und Gesellschaft: Kultur, Tradition und Wissenschaft; SOWIE des
interreligiösen laloges und der Möglichkei eE1Nes iruc  aren und toleranten
Zusammenlebens In e1INer Immer pluralistischer werdenden Welt

InNe klar definierte Bestimmung nicht LLUL des Unterschiedes, sondern auch des
iIruc  aren Zusammenwirkens VOIl (‚:laube und Vernunft, SOWIE V OIl Glaube,
Theologie und Wissenschaft erwelst SIcCh In dliesem Zusammenhang nicht LLUL a 1IS

Veol FRANZEN, Kieine Kirchengeschichte, reiburg 244-7 50

Veol PENGLER, Der Untergang Ades Abendiandes, München 1923:; Neuaufl München 1998

8

Das Verhältnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

Deutschen ausgelöster Weltkriege, die das «Christliche Abendland» tödlich getrof-
fen und in Blöcke gespalten hatten, bis heute weiterwirken und damit keineswegs
schon «überwundene Vergangenheit» sind! – Die suchenden Blicke vieler richteten
sich deshalb auch zurück auf den unglücklichen Hadrian VI. (1522-23), der als letz-
ter Deutscher seiner Vorgänger innerhalb der Wirren der aufbrechenden
Reformation die drohende Spaltung der Kirche und damit Europas mit einem ehrli-
chen Schuldbekenntnis der römischen Kurie und durchgreifenden Reformprojekten
verhindern wollte, dem aber aufgrund der Widerstände des Systems und der
Verhärtung der Gemüter kein Erfolg beschieden war2.

Was können oder müssen wir erwarten von diesem neuen, deutschen Papst von
heute, der sich nicht – wie wohl viele erwartet hatten – «Johannes Paul III.» nann-
te, sondern vielmehr Benedikt XVI.? – Wenn diese Namenswahl ein Symbol für ein
neues Programm sein sollte, dann könnte man zum Einen zurückblicken auf den
großen «Vater des abendländischen Mönchtums» Benedikt von Nursia (480-547),
der auch als einer der Architekten des «lateinischen Abendlandes» bezeichnet wer-
den kann, zum Anderen aber auch auf seinen letzten «Namensvetter» auf der
Cathedra Petri, Benedikt XV. (1914-22), der 1917 am Höhepunkt des Ersten
Weltkriegs mit einem «Friedensvertrag ohne Sieger und Besiegte in christlichem
Geist» den von Egon Friedell und Oswald Spengler zeitgleich prognostizierten
«Untergang des Abendlandes»3 mit allen seinen ideologischen Folgen – bis hin zu
einem unabwendbaren nächsten Krieg – verhindern wollte, aber aufgrund des mili-
taristisch-bornierten Widerstandes auf beiden Seiten ebenfalls keinen Erfolg hatte.

All diese Beobachtungen werfen viele Fragen auf – nicht nur im Hinblick auf das
Verhältnis von Glaube, Gesellschaft, Vernunft, Wissenschaft und Kultur im heutigen
Europa – sondern auch in Bezug auf die Vorstellungen und Visionen des neuen
Papstes über die Rolle der Kirche und des Christentums als Mitgestaltern des verei-
nigten Europa; sowie über seine Auffassung des Verhältnisses von Glaube und
Vernunft, Ethik und Gesellschaft; Kultur, Tradition und Wissenschaft; sowie des
interreligiösen Dialoges und der Möglichkeit eines fruchtbaren und toleranten
Zusammenlebens in einer immer pluralistischer werdenden Welt.

Eine klar definierte Bestimmung nicht nur des Unterschiedes, sondern auch des
fruchtbaren Zusammenwirkens von Glaube und Vernunft, sowie von Glaube,
Theologie und Wissenschaft erweist sich in diesem Zusammenhang nicht nur als

C
o

n
tr

ib
u

ti

2 Vgl. A. FRANZEN, Kleine Kirchengeschichte, Freiburg 1965ff, 244-250.

3 Vgl. O. SPENGLER, Der Untergang des Abendlandes, München 1923; Neuaufl. München 1998.

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 8



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagin£€9_

Hans ( hrıstlan Schmidbaur

schwierig, sondern auch a 1IS E1n herausragendes Desiderat In eINeTr Epoche des
MDrUuCNHNS, ehabte Modelle zunehmend 1Ins Wanken geraten und ach e1INer Cie
ichtung welisenden Neuorientierung verlangen. on E1n eErstier 1C auf Cie Titel
vieler Werke ardına. Ratzıngers während der etzten TE Lässt erkennen, dass
SIcCh dieser Denker diesen Fragen bereIits viele edanken emacht hat und damıit
nicht unvorbereitet SeINeN DIienst angetretien hat4

S1e alle edurien jedoch e1INer deduktiven Analvse, welche Cie tragenden UÜber-
A  N Benedikts XVI der iragenden OÖffentlichkeit zugänglich und sreifbar
macht Im konkreten Handeln und beim Treffen VOIl Entscheidungen spielen NAaIiur-
ich Immer auch andere, außere Sachzwänge und Umstände eEINEe e, Cie den HCI -
sönlichen Charakter und Cie eigentliche Glaubensüberzeugun des andelnden Vel-

alschen, oder verdecken können.

«Mıtarbelıter der Wahrheıit», «Verteidiger der Wahrheıit»,
oder 1Ur eın autorılarer «Panzerkardinal»?

Wie Cie Namenswahl des Papstes schon bezeugt, hat mıi1t dem deutschen
Theologen Ratzinger C1INe Cr Epoche 1m Zentrum der römischen Kirche egon-
L1, Cie SIcCh 1m Verlauf der erstien eineinhalb TE SEeINEeS Pontifikates mıi1t dem
Austausch zanlreicher tsträger In Führungspositionen, e1INer ersten Enzyklika,
eInNem Katechismus und ersten Sstaatsbesuchen 1m Ausland Öln, Bayern,
Türkei) bereIits EeuUuftlic abzeichnete. Zum USCTUC kam dieser andel für viele
auch der Person und 1m Auftreten Katzıngers selbst, der sich In SeINer alten
a1Ss Präfekt der Glaubenskongregation mels csehr reservlert, zurückhaltend und (1S-
kret ezelgt hatte, das sroße Charısma Johannes Pauls IT nicht beeinträch-
1gen; der aber Jetz a 1IS SeIN Nachfolger fIreundlich auf Cie Menschen zuging, hän-
deschutteln das Bad In der enge ahm, und beim triumphalen Staatsbesuch In
SEeINeTr Heilmat Bayern auch bel OÖffentlichen Aulftritten starke, sSympathische
Gefühlsregungen zeigte, Cie ftmals das geregelte Protokall sprengten; oder der den
vorbereiteten Inhalt e1INer Predigt auch einmal spontan anderte, well SeINer
iIMMuUNgS oder der uns der Stunde nicht entsprach.

Vel SZuUur Lage DORN Gilaude HNn T’heotlogte heute, In Internationale Katholische Zeitschri: ( OoMMUNIO 41
(2002) 266-273: Wendezzeit für Europa: Diagnosen und Prognosen ZUFr Lage DORN Kirche HNn Welt,
FEinsiedeln ahrhet Werte, AaCı Prüfsteine der piuralistischen Gesettischaft, reiburg 19953
Gilaube-Wahrheitt-Toltleranz. Das (’hristentum HNn Adie Weitreiigionen, reiburg 2003: Werte In /etiten des
MÖOFHCAS. DIie Herausforderungen der Zukunfi bestehen, reiburg 2005: Salz der YTde ('’hristentum HNn
Katholische Kirche der Jahrtausendwende. Fın eSpräac: mMr Peter Seewald, Stuttgart 199810: SZuUur
Lage Ades AUDENS. Fın EeSpräc: mM} VItFOrtO MesSsort, Uunchen-Zürich-Wien ( OT HNn Adie Welt
DIie Geheimnitsse Ades christlÄichen AUDENS. Fın eSpräac: mMr Peter Seewald, Stuttgart

9

Hans Christian Schmidbaur

schwierig, sondern auch als ein herausragendes Desiderat in einer Epoche des
Umbruchs, wo gehabte Modelle zunehmend ins Wanken geraten und nach einer die
Richtung weisenden Neuorientierung verlangen. Schon ein erster Blick auf die Titel
vieler Werke Kardinal Ratzingers während der letzten Jahre lässt erkennen, dass
sich dieser Denker zu diesen Fragen bereits viele Gedanken gemacht hat und damit
nicht unvorbereitet seinen Dienst angetreten hat4.

Sie alle bedürfen jedoch einer deduktiven Analyse, welche die tragenden Über-
zeugungen Benedikts XVI. der fragenden Öffentlichkeit zugänglich und greifbar
macht. Im konkreten Handeln und beim Treffen von Entscheidungen spielen natür-
lich immer auch andere, äußere Sachzwänge und Umstände eine Rolle, die den per-
sönlichen Charakter und die eigentliche Glaubensüberzeugung des Handelnden ver-
fälschen, oder verdecken können.

1.1. «Mitarbeiter der Wahrheit», «Verteidiger der Wahrheit», 
oder nur ein autoritärer «Panzerkardinal»?

Wie die Namenswahl des neuen Papstes schon bezeugt, hat mit dem deutschen
Theologen Ratzinger eine neue Epoche im Zentrum der römischen Kirche begon-
nen, die sich im Verlauf der ersten eineinhalb Jahre seines Pontifikates mit dem
Austausch zahlreicher Amtsträger in Führungspositionen, einer ersten Enzyklika,
einem neuen Katechismus und ersten Staatsbesuchen im Ausland (Köln, Bayern,
Türkei) bereits deutlich abzeichnete. Zum Ausdruck kam dieser Wandel für viele
auch an der Person und im Auftreten Ratzingers selbst, der sich in seiner alten Rolle
als Präfekt der Glaubenskongregation meist sehr reserviert, zurückhaltend und dis-
kret gezeigt hatte, um das große Charisma Johannes Pauls II. nicht zu beeinträch-
tigen; der aber jetzt als sein Nachfolger freundlich auf die Menschen zuging, hän-
deschüttelnd das Bad in der Menge nahm, und beim triumphalen Staatsbesuch in
seiner Heimat Bayern auch bei öffentlichen Auftritten starke, sympathische
Gefühlsregungen zeigte, die oftmals das geregelte Protokoll sprengten; oder der den
vorbereiteten Inhalt einer Predigt auch einmal spontan änderte, weil er seiner
Stimmung oder der Gunst der Stunde nicht entsprach.

C
o

n
trib

u
ti

4 Vgl. Zur Lage von Glaube und Theologie heute, in Internationale Katholische Zeitschrift Communio 31
(2002) 266-273; Wendezeit für Europa? Diagnosen und Prognosen zur Lage von Kirche und Welt,
Einsiedeln 19922; Wahrheit, Werte, Macht. Prüfsteine der pluralistischen Gesellschaft, Freiburg 1993;
Glaube-Wahrheit-Toleranz. Das Christentum und die Weltreligionen, Freiburg 2003; Werte in Zeiten des
Umbruchs. Die Herausforderungen der Zukunft bestehen, Freiburg 2005; Salz der Erde. Christentum und
Katholische Kirche an der Jahrtausendwende. Ein Gespräch mit Peter Seewald, Stuttgart 199810; Zur
Lage des Glaubens. Ein Gespräch mit Vittorio Messori, München-Zürich-Wien 19862; Gott und die Welt.
Die Geheimnisse des christlichen Glaubens. Ein Gespräch mit Peter Seewald, Stuttgart 20013.

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 9



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagini(ég_

FIas Vearhältnis Or Glaube Vernunft UNd Wissenschaft

Seiner Wahl ZU aps VOLAUS SINg allerdings schon e1N ulIlsehen erregender
Dialog des Kardinals In der beruüuhmten «Katholischen Akademilie» SeINeTr alten
Bischofsstadt München mıi1t dem sroßen Philosophen und sSkeptischen ntellektuellen
Jüurgen Habermas, der VOIl Kespekt und Konzilianz eprägte DIisput der beilden
allgemeine Bewunderung hervorriel: on 1er begegnete der OÖffentlichkeit E1n
Kardinal, dem en Vorurteilen ZU TOTIZ gelang, mıi1t e1Inem Andersdenkenden
C1INe Dialogebene aufzubauen, auf der SIcCh durchaus e1IN partieller Konsens erTeEeI-
chen ließ, ohne Cie verbleibenden Differenzen relativieren, oder schönreden
mussen BerelIlts 1er ETWIES sich der spätere aps schon als E1n wahrer Pontifex
(«Brückenbauer»), der nicht Urc Anklagen oder erneute Abkanzelung bereIits
bestehende (ıraben vertieft, sondern Brücken des Dialogs sucht und autfbaut.

In äahnlicher e1I5Se SINd ohl auch interpretieren Cie Einladung VOoOlIl ans
Küung eInNem privaten DIisput In der Urı]e gleich ang SEeINEeSs Pontifikates
ened1l XVI wollte ohl nicht Cie Erblast jenes ungelösten Konfliktes zwischen
Zwel alten ollegen, der auft Selten ungs jJahrelang In erbitterte Polemik
(«Panzerkardinal» ausgeartet Wal, In SeIN Amt mitnehmen Oder auch SeIN
konziliant-Ireundliches Auftreten während des nicht unproblematischen
Sstaatsbesuches In der Turkel.

Fur viele Wal der signifikante andel In der Form SEeINEeSs Auftretens a 1IS
aps E1n Anlass, dahinter auch eINenN eventuellen andel der Gesinnung 111U=-

ten dies ilt 7 B auch für den lang]Jährigen ]Journalistischen Papstbegleiter und
Kenner der vatikanischen Zene Andreas Englisch>. Dem 111055 ohl angesichts der
ber Jahrzehnte beeindruckenden ONTUINUITA: Katzıngers 1m In  1C auftf SEeINE
theologisch-weltanschaulichen rundüberzeugungen widersprochen werden: InNe
«INnneTe Entwicklung» 111055 190078  - jedem Menschen zugestehen, der In C1INe Cr

TI auch dass mıi1t ihr andere Sselten VOIl SIcCh zeigt, Cie vorher echer Vel-

ec geblieben aber dles bedeutet nicht, dass dieser Mensch hinsichtlich
SeINeTr tragenden rundüberzeugungen nicht doch Salnz celber leiben könne!

(1eWISS bleibt für viele zunächst das Bild vo ange bekannten «Präfekten der
Glaubenskongregation» a1S e1Inem mutig-konservativen «Beschützer und
Verteidiger des Jaubens» vorherrschend, der Immer ZUEerST sSachlichem Dialog
einlud, aber dann ftmals auch nicht zögerte «beißen», WEl andere ach G@1-
LEr Auffassung Cie anrnel des christlichen aubens In (Gefahr brachten, VCIENS-
ten, oder verfälschten. 1e5 betraf ZUEeTSI einige Vertreter der 508 «Liberalen

Veol NGLISCH, «<«Habemus DELDLITUNM Der andel Ades Josepn HKaltzınger, München 2006

10

Das Verhältnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

Seiner Wahl zum Papst voraus ging allerdings schon ein Aufsehen erregender
Dialog des Kardinals in der berühmten «Katholischen Akademie» seiner alten
Bischofsstadt München mit dem großen Philosophen und skeptischen Intellektuellen
Jürgen Habermas, wo der von Respekt und Konzilianz geprägte Disput der beiden
allgemeine Bewunderung hervorrief: Schon hier begegnete der Öffentlichkeit ein
Kardinal, dem es allen Vorurteilen zum Trotz gelang, mit einem Andersdenkenden
eine Dialogebene aufzubauen, auf der sich durchaus ein partieller Konsens errei-
chen ließ, ohne die verbleibenden Differenzen relativieren, oder schönreden zu
müssen. Bereits hier erwies sich der spätere Papst schon als ein wahrer Pontifex
(«Brückenbauer»), der nicht durch Anklagen oder erneute Abkanzelung bereits
bestehende Gräben vertieft, sondern Brücken des Dialogs sucht und aufbaut.

In ähnlicher Weise sind wohl auch zu interpretieren die Einladung von Hans
Küng zu einem privaten Disput in der Kurie gleich zu Anfang seines Pontifikates –
Benedikt XVI. wollte wohl nicht die Erblast jenes ungelösten Konfliktes zwischen
zwei alten Kollegen, der auf Seiten Küngs jahrelang in erbitterte Polemik
(«Panzerkardinal») ausgeartet war, in sein neues Amt mitnehmen –, oder auch sein
konziliant-freundliches Auftreten während des nicht unproblematischen
Staatsbesuches in der Türkei.

Für viele war der signifikante Wandel in der Form seines Auftretens als neuer
Papst ein Anlass, dahinter auch einen eventuellen Wandel der Gesinnung zu vermu-
ten – dies gilt z.B. auch für den langjährigen journalistischen Papstbegleiter und
Kenner der vatikanischen Szene Andreas Englisch5. Dem muss wohl angesichts der
über Jahrzehnte beeindruckenden Kontinuität Ratzingers im Hinblick auf seine
theologisch-weltanschaulichen Grundüberzeugungen widersprochen werden: Eine
«innere Entwicklung» muss man jedem Menschen zugestehen, der in eine neue
Rolle tritt; auch dass er mit ihr andere Seiten von sich zeigt, die vorher eher ver-
deckt geblieben waren; aber dies bedeutet nicht, dass dieser Mensch hinsichtlich
seiner tragenden Grundüberzeugungen nicht doch ganz er selber bleiben könne!

Gewiss bleibt für viele zunächst das Bild vom lange bekannten «Präfekten der
Glaubenskongregation» als einem mutig-konservativen «Beschützer und
Verteidiger des Glaubens» vorherrschend, der immer zuerst zu sachlichem Dialog
einlud, aber dann oftmals auch nicht zögerte zu «beißen», wenn andere nach sei-
ner Auffassung die Wahrheit des christlichen Glaubens in Gefahr brachten, vereng-
ten, oder verfälschten. Dies betraf zuerst einige Vertreter der sog. «Liberalen

C
o

n
tr

ib
u

ti

5 Vgl. A. ENGLISCH, «Habemus papam». Der Wandel des Joseph Ratzinger, München 2006.

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 10



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagini%g_

Hans ( hrıstlan Schmidbaur

Theologie», und auch der modernen LXegese mıi1t ihrer Tendenz, Cie biblischen
Grundlagen des aubens relativieren; dann Cie radikalen Vertreter der SUdame-
rikanischen Befreiungstheologie WIC 7 B Leonardo Bof{ft, Jan obrino und krnesto
ardenal, weilche mıi1t ihren Odellen den SInn und Cie Sendung des Christentums
auf eINenN revolutionären mmanentISsmu: reduzieren drohten; dann aber auch
zahlreiche moderne Kritiker des 508 «papalen Zentralismus», WIC 7 BK den ehema-
igen ollegen und Mit-Konzilsberater ans Küung «Demokratisierungs-
forderungen» der ardına. Cie dem «Wesen der Kirche nicht entsprechen»,
das ‚V OIl Christus celbst gesammelte, Cr Volk OTffes>» e1INer ImMmanentistIi-
schen, rein SOzlologisch konstitulerten TO machen, Cie ach dem PrIinzIip der
Volkssouveränität ber Cie In 1ıhm geltenden Lehren, Kegeln und Wahrheiten demo-
kratisch ach dem Mehrheitsprinzip celbst abstimmt, könnten auftf Cie Kirche a1Ss
«Huterin der anrhnel OTIfes>» nicht infach übertragen werdene!

aralle ilt dQlese Deutung dann auch für Ratzingers Auffassung des
regendl, docend: eT sanctificandiı des bischöflichen und päapstlichen Amtes, deren
Vertreter ihre Amtsgewalt a 1IS Nachfolger der Apostel eben nicht a dem illen
oder der Wahl des Volkes als OUveran ableiten, sondern VOIl Christus celbst a1Ss e1N-
zigem und bleibenden OuUuveran SeINeTr Kirche auf Erden Der aps a1S
«Stellvertreter Jesu Christi auftf Erden» VerIrı 41SO a1Ss DFIMUS Inter 111=

LL mıi1t dem Kollegium der 1SCNOTe a1Ss Nachfolger der Apostel SOUVeran Cie e1N-
zige Souveranıt4 Jesu Christi celbst In SeINer Kirche‘.

Nicht LLUL 1m Bereich der eigentlichen Glaubenslehre a1Ss depositum EL, ()[1-

dern auch 1m Bereich des Liturgischen und Pastoralen zeigte Ssich dieser reflektier-
le Widerstand Ratzingers a 1IS «Oberstem Glaubenshüter», WEl andere Cie
Sakralität des Glaubengutes In (Gefahr brachten: S o wandte sich Cie Kritik
Katzıngers schon a 1IS Erzbischof, aber auch a 1IS Präfekt JeCWISSeE Liturgische
Reformbewegungen, Cie ach S@eINeTr Auffassung ftmals dazı neigten, Cie Heilige
Eucharistie als vergegenwärtigung des Kreuzesopfers Christi auftf das «SO7Z]lale
kvent>» e1INer «(GGemeinschaft Solidariıschen Brotbrechens» reduzileren. EFın richti-
SCS VerständnIis der l1turgle In Theorie und PraxI1is edürfe auch weIlterhin In

Vel KATZINGER AIER, Demokratie In der Kirche Möglichkeiten HNn Grenzen, Limburg-Kevelaer
2000, 7-4 OPING — 1ÜCK, a.a.0., G-1  -

Vel KASPER, /ur T’heotogte und PFraxis Ades bischöflichen Anmltes, In ®W®CHREER ®TEINS Auf
CHE Art Kirche SPIN (FS 1r Bischeof OSEe omeyer), München 1999, 32-48: Das Verhaltnis ON Untversal-
HNn Ortskirche. Freundschaftliche Auseinandersetzung mM} der KTitik DORN Josepn ardına HKaltzınger, In
*{1MMen er /Ze1lt 1275 (2000) {(95-8504

1111

Hans Christian Schmidbaur

Theologie», und auch der modernen Exegese mit ihrer Tendenz, die biblischen
Grundlagen des Glaubens zu relativieren; dann die radikalen Vertreter der südame-
rikanischen Befreiungstheologie wie z.B. Leonardo Boff, Jan Sobrino und Ernesto
Cardenal, welche mit ihren Modellen den Sinn und die Sendung des Christentums
auf einen revolutionären Immanentismus zu reduzieren drohten; dann aber auch
zahlreiche moderne Kritiker des sog. «papalen Zentralismus», wie z.B. den ehema-
ligen Kollegen und Mit-Konzilsberater Hans Küng: «Demokratisierungs-
forderungen» – so der Kardinal –, die dem «Wesen der Kirche nicht entsprechen»,
das «von Christus selbst gesammelte, neue Volk Gottes» zu einer immanentisti-
schen, rein soziologisch konstituierten Größe machen, die nach dem Prinzip der
Volkssouveränität über die in ihm geltenden Lehren, Regeln und Wahrheiten demo-
kratisch nach dem Mehrheitsprinzip selbst abstimmt, könnten auf die Kirche als
«Hüterin der Wahrheit Gottes» nicht einfach übertragen werden6!

Parallel gilt diese Deutung dann auch für Ratzingers Auffassung des munus
regendi, docendi et sanctificandi des bischöflichen und päpstlichen Amtes, deren
Vertreter ihre Amtsgewalt als Nachfolger der Apostel eben nicht aus dem Willen
oder der Wahl des Volkes als Souverän ableiten, sondern von Christus selbst als ein-
zigem und bleibenden Souverän seiner Kirche auf Erden. Der Papst als
«Stellvertreter Jesu Christi auf Erden» vertritt also als primus inter pares zusam-
men mit dem Kollegium der Bischöfe als Nachfolger der Apostel souverän die ein-
zige Souveränität Jesu Christi selbst in seiner Kirche7. 

Nicht nur im Bereich der eigentlichen Glaubenslehre als depositum fidei, son-
dern auch im Bereich des Liturgischen und Pastoralen zeigte sich dieser reflektier-
te Widerstand Ratzingers als «Oberstem Glaubenshüter», wenn andere die
Sakralität des Glaubengutes in Gefahr brachten: So wandte sich die Kritik
Ratzingers – schon als Erzbischof, aber auch als Präfekt – gegen gewisse Liturgische
Reformbewegungen, die nach seiner Auffassung oftmals dazu neigten, die Heilige
Eucharistie als Vergegenwärtigung des Kreuzesopfers Christi auf das «soziale
Event» einer «Gemeinschaft solidarischen Brotbrechens» zu reduzieren. Ein richti-
ges Verständnis der Liturgie in Theorie und Praxis bedürfe auch weiterhin in

C
o

n
trib

u
ti

6 Vgl. J. RATZINGER – H. MAIER, Demokratie in der Kirche. Möglichkeiten und Grenzen, Limburg-Kevelaer
2000, 7-46. H. HOPING – J. H. TÜCK, a.a.O., 9-11.

7 Vgl. W. KASPER, Zur Theologie und Praxis des bischöflichen Amtes, in W. SCHREER – G. STEINS (Hgg.), Auf
neue Art Kirche sein (FS für Bischof Josef Homeyer), München 1999, 32-48; Das Verhältnis von Universal-
und Ortskirche. Freundschaftliche Auseinandersetzung mit der Kritik von Joseph Kardinal Ratzinger, in
Stimmen der Zeit 125 (2000) 795-804.

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 11



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagini%g_

FIas Vearhältnis Or Glaube Vernunft UNd Wissenschaft

Verkündigung und Gestaltung e1INer Struktur, Cie der Sakralität des eschehens
erecht WITdS.

Viele Betroffene mögen aufgrun eligener, (diverser Überzeugungen mıi1t den
Entscheidungen Ratzıngers nicht einverstanden SCWESECH SeIN, oder SIcCh Vor den
Kopf gestoßen efühlt en; aber steht TOTIZ a 1 dem fest, dass a 1IS Präfekt nıe
vorschnell agıtiert, sondern 1m Gegenteil Immer ange abgewartet hat, DIS Cie
OSITI1ON der Gegenselte C1INe klar definierbare, tabile (‚estalt aNSCHOMLIN hatte;
dass dann ZU espräc einlud; und ErTSsSTi danach WEl SGIarTre Resistenz oder
verstärkter Widerstand festzustellen auch klar und entschieden reagler
hat!

ES Mas er ohl echer der «undankbaren Aufgabe» SCeINEeSs Amtes a 1IS
Präfekt der Glaubenskongregation elegen aben, oder auch der OMMMNAaNzZ heu-
1ger Massenmedien, Cie SIcCh mehr auftf Cie Außerungen und Reaktionen SeINeTr
gekränkten Kritiker, a 1IS auf SCeINEe eigenen Positionen fixiert hatten, dass das wahre
Profil VOoOlIl Ratzıngers Theologie, Glaube und Kirchenbild bIs heute ctark VOIl

Fehlinterpretationen und Vorurteilen überwuchert ist Fast alle nicht LLUL Cie kir-
chenferne OÖffentlichkeit WISSen eshalb vo Inhalt und den Themen der eweill-
SCn Auseinandersetzung gul WIC nichts; nehmen aber alle eNnnInıS VOIl den In
kurzen Fernsehinterviews verbreiteten, polemischen Außerungen 7 B e1INes ans
KUüung, der Ratzinger mehrmals a 1IS «dialogunfähigen /ZenNSOTr, Inquisitor und
Panzerkardinal» diffamierte, welcher auf kein Argumen oder Infragestellung WIrk-
ich eingehe, sondern jeden Widerstand mitleidlos «nlederwalze»!

Betrachtet 190078  - zudem Cie C1NOTINE und ber Jahrzehnte andauernde Popularıtät
SeINeTr theologischen Werke, weilche Cie unglaubliche Zanhl V OIl ber Büchern,
Artikeln und Kurzschriften umfasst, und Cie nicht LLUL VOIl der wissenschaftlich-
theologischen Fachwelt, sondern auch V OIl eInNem breiten, relig16ös-weltanschaulich
Interessierten Allgemeinpublikum SErn ekauft und elesen werden, Mas 65 ETrSTAau-
L1, dass Ssich 1m Bereich des theologischen Wissenschaftsbetriebs DIS heute och

Veol KATZINGER, Gestalt HNn Gehalt der eucharistischen Feter, In Internationale Katholische Zeitschri
( OoMMUNIO (197/7) 385-396: Liturgte wandelbar der unwandelbar? Fragen HKHalzınger, In
( OoMMUNIO (197/7) {-2 Das Fest Ades AUDENS. Versuch ZAUF T’heotogie Ades ((ottesdienstes, Finsiedeln
1981, 1993 «S ist infach billig, WEl Fucharistie zu ahl er (1emeinscha rkläart wIrd. ]C hat
('hristi Tod gekostet, und (lie Freude, (lie G1E verheißt, SEIZ (as Ekintreten In (ieses Todesgeheimnis VT -

AL  S FEFucharistie ist eschatologisc Orilentlert N: Aarum kreuzestheologisc zentriert. Das ist gemeıint,
WEl (lie Kirche Opiercharakter er Messe festhäa  » 581 Der (Jeist der Liturgte. Fine Einführung,
Freiburg-Basel-Wien Ist Adie Eucharistie RIn Öpfer?, In ('onecilium (1967) 249-304;: Das Probiem
der TranssuÖstantiation HNn Adie rage acn dem SInnn der Eucharitstie, In Theologische OQuartalschrift 147
(1967) 129-155

12

Das Verhältnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

Verkündigung und Gestaltung einer Struktur, die der Sakralität des Geschehens
gerecht wird8.

Viele Betroffene mögen aufgrund eigener, diverser Überzeugungen mit den
Entscheidungen Ratzingers nicht einverstanden gewesen sein, oder sich vor den
Kopf gestoßen gefühlt haben; aber es steht trotz all dem fest, dass er als Präfekt nie
vorschnell agitiert, sondern im Gegenteil immer so lange abgewartet hat, bis die
Position der Gegenseite eine klar definierbare, stabile Gestalt angenommen hatte;
dass er dann zum Gespräch einlud; und erst danach – wenn starre Resistenz oder
verstärkter Widerstand festzustellen waren – auch klar und entschieden reagiert
hat!

Es mag daher wohl eher an der «undankbaren Aufgabe» seines Amtes als
Präfekt der Glaubenskongregation gelegen haben, oder auch an der Dominanz heu-
tiger Massenmedien, die sich mehr auf die Äußerungen und Reaktionen seiner
gekränkten Kritiker, als auf seine eigenen Positionen fixiert hatten, dass das wahre
Profil von Ratzingers Theologie, Glaube und Kirchenbild bis heute stark von
Fehlinterpretationen und Vorurteilen überwuchert ist: Fast alle – nicht nur die kir-
chenferne Öffentlichkeit – wissen deshalb vom Inhalt und den Themen der jeweili-
gen Auseinandersetzung so gut wie nichts; nehmen aber alle Kenntnis von den in
kurzen Fernsehinterviews verbreiteten, polemischen Äußerungen z.B. eines Hans
Küng, der Ratzinger mehrmals als «dialogunfähigen Zensor, Inquisitor und
Panzerkardinal» diffamierte, welcher auf kein Argument oder Infragestellung wirk-
lich eingehe, sondern jeden Widerstand mitleidlos «niederwalze»!

Betrachtet man zudem die enorme und über Jahrzehnte andauernde Popularität
seiner theologischen Werke, welche die unglaubliche Zahl von über 80 Büchern,
Artikeln und Kurzschriften umfasst, und die nicht nur von der wissenschaftlich-
theologischen Fachwelt, sondern auch von einem breiten, religiös-weltanschaulich
interessierten Allgemeinpublikum gern gekauft und gelesen werden, mag es erstau-
nen, dass sich im Bereich des theologischen Wissenschaftsbetriebs bis heute noch

C
o

n
tr

ib
u

ti

8 Vgl. J. RATZINGER, Gestalt und Gehalt der eucharistischen Feier, in Internationale Katholische Zeitschrift
Communio 6 (1977) 385-396; Liturgie – wandelbar oder unwandelbar? Fragen an J. Ratzinger, in
Communio 6 (1977) 417-27; Das Fest des Glaubens. Versuch zur Theologie des Gottesdienstes, Einsiedeln
1981, 1993: «Es ist einfach zu billig, wenn Eucharistie zum Mahl der Gemeinschaft erklärt wird. Sie hat
Christi Tod gekostet, und die Freude, die sie verheißt, setzt das Eintreten in dieses Todesgeheimnis vor-
aus. Eucharistie ist eschatologisch orientiert und darum kreuzestheologisch zentriert. Das ist gemeint,
wenn die Kirche am Opfercharakter der Messe festhält!» (58f); Der Geist der Liturgie. Eine Einführung,
Freiburg-Basel-Wien 20026; Ist die Eucharistie ein Opfer?, in Concilium 3 (1967) 299-304; Das Problem
der Transsubstantiation und die Frage nach dem Sinn der Eucharistie, in Theologische Quartalschrift 147
(1967) 129-158.

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 12



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagini%g_

Hans ( hrıstlan Schmidbaur

nicht eE{IWAS WIC C1INe «Ratzinger-Schule der Theologie» herausgebildet hat, WIC
7 BK 1m INDLIC auftf SCeINEe theologischen Zeitgenossen Karl KRahner, oder ans Urs

VOIl Balthasar bereIits der Fall ist, oder WIC 65 bel anderen WIe Gisbert TESNAKeEe
oder Karl Lehmann gerade 1m Entstehen ist «Rahnerlaner» ibt 65 viele;:
«Balthasarlaner>» ibt eINIgE; «Ratzingerlaner>» jedoch nicht! EFın TUN:! aliur
Mas In der Tatsache liegen, dass SIcCh SCeINEe Art reflektieren nicht leicht auftf e1N
«opneratives Vorgehens-Modell» reduzleren 1ässt, das auch auf andere Themen Aallad-

10g Oder sSystematisch uıumsetzbar ware! Besteht 2,1S0O e1nNn olches
«Ratzingerlanisches Modell theologischen Vorgehens», oder esteht nicht?
Bestüunde nicht, 1e SIich SeIN Denken LLUL och Sschwer In den Exaktheits-
anspruch wissenschaftlicher Methodenwelten einreihen, oder näherte SIcCh dem
Bereich bloß spiritueller «Erbauungsliteratur» und WEl besteht, WOorın liegt
dann aber SeIN Inhalt und SCeINEe Methodik? Wir stoßen 1er auf E1INe rage,
Cie für viele bIs heute weithin ınbeantwortet geblieben ist

«Die eologıe ıst eın System, sondern eın Weg!»
EFın charakteristischer Punkt der Theologie und des Theologen Joseph RKatzinger

1st SeIN entschiedener und ftmals geäußerter Widerstand jeden Versuch, Cie
ahnrnel und den Inhalt des aubens auf abstrakte Theorien Oder allgemeine
5Systeme mıi1t üÜüberzeitlich-universalem Geltungsanspruch reduzileren: In SeInNemM
bekannten Buch «<(Glaube-Wahrheit-Toleranz» nımmt Qdazu ellung: «Der christ-
1C (‚:laube 1st kein 5ystem Er kann nicht WIe E1n geschlossenes Denkgebäude dar-
geste werden. Er 1st E1n Weg, und dem Weg 1st eigen, dass LLUL Urc das
kiıntreten In ihn, das en darauf erkennbar WITd!»9.

Das bedeutet: EFın Glaube, Oder E1n Mode!ll VOIl Theologie, Cie meıınen, a den
historischen kreignissen e1INer Heilsgeschichte angefangen mıit der erufung
Abrahams, ber das Volk Israel, Cie Propheten, ber esSs Christus, Cie Apostel, DIS
hın den eiligen der Kirche bISs heute SEeWISSE abstrakte, überzeitliche, allge-
me1ne, oder VOo historischen eschehen celbst unabhängige» Theorien mıi1t allge-
mein-rationalem Vermittelbarkeitsanspruch ableiten können, en ZU krsten
Cie konkrete, historische DImension des aubens auf, der Ja In ahnrhnel nicht LLUL

C1INe wirkliche (Geschichte der Menschen mıi1t Gott, sondern auch (1ottes mıi1t den
Menschen eE1INSC  ießt Der Höhepunkt dieser realen Heilsgeschichte a 1IS integraler
Teil der Weltgeschichte Wal dann ach christlichem Verständnis doch Cie reale

KATZINGER, Gilaube-Wahrheitt-Totleranz. Das ('hristentum HNn Adie Weltreiigionen, reiburg 2003, 115

13

Hans Christian Schmidbaur

nicht so etwas wie eine «Ratzinger-Schule der Theologie» herausgebildet hat, wie
es z.B. im Hinblick auf seine theologischen Zeitgenossen Karl Rahner, oder Hans Urs
von Balthasar bereits der Fall ist, oder wie es bei anderen wie Gisbert Greshake
oder Karl Lehmann gerade im Entstehen ist: «Rahnerianer» gibt es viele;
«Balthasarianer» gibt es einige; «Ratzingerianer» jedoch nicht! – Ein Grund dafür
mag in der Tatsache liegen, dass sich seine Art zu reflektieren nicht so leicht auf ein
«operatives Vorgehens-Modell» reduzieren lässt, das auch auf andere Themen ana-
log oder systematisch umsetzbar wäre! – Besteht also ein solches
«Ratzingerianisches Modell theologischen Vorgehens», oder besteht es nicht? –
Bestünde es nicht, ließe sich sein Denken nur noch schwer in den Exaktheits-
anspruch wissenschaftlicher Methodenwelten einreihen, oder näherte sich dem
Bereich bloß spiritueller «Erbauungsliteratur» an; und wenn es besteht, worin liegt
dann aber genau sein Inhalt und seine Methodik? – Wir stoßen hier auf eine Frage,
die für viele bis heute weithin unbeantwortet geblieben ist.

1.2. «Die Theologie ist kein System, sondern ein Weg!»
Ein charakteristischer Punkt der Theologie und des Theologen Joseph Ratzinger

ist sein entschiedener und oftmals geäußerter Widerstand gegen jeden Versuch, die
Wahrheit und den Inhalt des Glaubens auf abstrakte Theorien oder allgemeine
Systeme mit überzeitlich-universalem Geltungsanspruch zu reduzieren: In seinem
bekannten Buch «Glaube-Wahrheit-Toleranz» nimmt er dazu Stellung: «Der christ-
liche Glaube ist kein System. Er kann nicht wie ein geschlossenes Denkgebäude dar-
gestellt werden. Er ist ein Weg, und dem Weg ist es eigen, dass er nur durch das
Eintreten in ihn, das Gehen darauf erkennbar wird!»9.

Das bedeutet: Ein Glaube, oder ein Modell von Theologie, die meinen, aus den
historischen Ereignissen einer Heilsgeschichte – angefangen mit der Berufung
Abrahams, über das Volk Israel, die Propheten, über Jesus Christus, die Apostel, bis
hin zu den Heiligen der Kirche bis heute – gewisse abstrakte, überzeitliche, allge-
meine, oder «vom historischen Geschehen selbst unabhängige» Theorien mit allge-
mein-rationalem Vermittelbarkeitsanspruch ableiten zu können, heben zum Ersten
die konkrete, historische Dimension des Glaubens auf, der ja in Wahrheit nicht nur
eine wirkliche Geschichte der Menschen mit Gott, sondern auch Gottes mit den
Menschen einschließt: Der Höhepunkt dieser realen Heilsgeschichte als integraler
Teil der Weltgeschichte war dann nach christlichem Verständnis doch die reale

C
o

n
trib

u
ti

9 J. RATZINGER, Glaube-Wahrheit-Toleranz. Das Christentum und die Weltreligionen, Freiburg 2003, 118.

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 13



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagini%g_

FIas Vearhältnis Or Glaube Vernunft UNd Wissenschaft

Menschwerdung (10ttes selbst, Uurc Cie ott E1n wahrer, historischer Mensch und
damıit auch e1N konkreter Bestandteil der Welt als Schöpfung und iIhrer Ze1lt wurde!

Zum Zweiliten Katzıinger In «(G:laube-Wahrheit-Toleranz» transformiere
C1INe solche das uden- und Christentum Ende In E1INe «Philosophie
abstrakter und ewliger Wahrheiten» Cie dem Menschen keine Möglichkei
eInNem reziproken Dialog, e1INer interpersonalen Spiritualität, oder e1INer konkreten
offnung auftf eINenN personales und direktes Handeln (1ottes In Welt und (reschichte
mehr bleten könne.

S o verstehen SIich Cie grundsätzliche Kritik und Cie Einwände des Präfekten und
Systematischen Theologen Katzıinger den Grundansätzen der 508. «Liberalen
Theologie», oder der Forderung ach e1INer totalen «Entmythologisierung» des
christlichen Kerygma Urc Rudaolf Bultmann, aber auch einigen Paradigmen
der 50 Transzendentaltheologie Karl RKahners, der 508 «Psychologischen
LXegese>» e1INes ugen Trewermann, und der modernen «Pluralistischen Keligions-
theologie» eE1Nes John Hick und erITYV Schmidt-Leukel Wer glaubt mıi1t welcher

auch Immer a eInNem konkreten heilsgeschichtlichen LreignNI1Ss C1INe VOIl

diesem spekulativ abtrennbare anrhnel extrahieren können, chafft Ende
Immer E1n System VOoOlIl abstrakten Theorien, Cie iIhren Wert und ihre Geltung ınab-
häangig VOIl ihrem geschichtlichen krgangenseln In SIcCh celbst besitzen. Ist dQdilese
rennung einmal spekulativ vollzogen, erscheinen Cie ]Jjeweiligen «nhistorischen
Vermittler» VOIl Abraham, ber MoOse, Jesala, DIS hın esSs Christus celbst LLUL

och a 1IS «UÜberbringer» eINeTr universal-ewigen Wahrheit, Cie a1Ss solche aber nicht
mehr mıi1t den Überbringern celbst gleichgesetzt oder identifiziert werden kann. Mit
anderen Worten Aus Christus a1Ss dem «Erlöser er Menschen>» wiIird dann LLUL der
«UÜberbringer eE1Nes überzeitlichen Heilswillens OTttles>», der natuürlich unabhängig
V OIl den historischen eschehen der Menschwerdung DIS hın Leiden, Tod
TEeUz und Auferstehung aktiv und bestehen bliebe LLUL mıi1t dem Unterschied, dass
WIT davon historisch nichts wussten InNe solche Deutung ZerSToOr 2.1SO das
TOPrIUmM und den ern des Christentums a1Ss Glaube den «Einziggeborenen
Ssohn Gottes, der Mensch wurde», und a1Ss «  eg, ahnrnel und Leben In Person>»!
DIe anrnel des aubens bleibt nicht abstrakt und transzendent G1E 1st vielmehr
mıi1t dem zeitlichen Tre1IgN1S ihres geschichtlichen krgangenselins ıntrennbar Vel-

bunden, und gyäbe G1E auch a 1IS Faktum universaler Geltung ohne nicht! S o Sagt
der Apostel Paulus: «15 aber Christus nicht auferweckt worden, dann 1st uULSEIE

Verkündigung leer und CUeT Glaube Sinnl10s, und ihr SEe1Id Immer och In
Sımnden'!» (1 Kor 15,14.17)

14

Das Verhältnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

Menschwerdung Gottes selbst, durch die Gott ein wahrer, historischer Mensch und
damit auch ein konkreter Bestandteil der Welt als Schöpfung und ihrer Zeit wurde!

Zum Zweiten – so Ratzinger in «Glaube-Wahrheit-Toleranz» – transformiere
eine solche Methodik das Juden- und Christentum am Ende in eine «Philosophie
abstrakter und ewiger Wahrheiten» um, die dem Menschen keine Möglichkeit zu
einem reziproken Dialog, einer interpersonalen Spiritualität, oder einer konkreten
Hoffnung auf einen personales und direktes Handeln Gottes in Welt und Geschichte
mehr bieten könne.

So verstehen sich die grundsätzliche Kritik und die Einwände des Präfekten und
systematischen Theologen Ratzinger an den Grundansätzen der sog. «Liberalen
Theologie», oder an der Forderung nach einer totalen «Entmythologisierung» des
christlichen Kerygma durch Rudolf Bultmann, aber auch an einigen Paradigmen
der sog. Transzendentaltheologie Karl Rahners, der sog. «Psychologischen
Exegese» eines Eugen Drewermann, und der modernen «Pluralistischen Religions-
theologie» eines John Hick und Perry Schmidt-Leukel: Wer glaubt – mit welcher
Methodik auch immer – aus einem konkreten heilsgeschichtlichen Ereignis eine von
diesem spekulativ abtrennbare Wahrheit extrahieren zu können, schafft am Ende
immer ein System von abstrakten Theorien, die ihren Wert und ihre Geltung unab-
hängig von ihrem geschichtlichen Ergangensein in sich selbst besitzen. Ist diese
Trennung einmal spekulativ vollzogen, erscheinen die jeweiligen «historischen
Vermittler» von Abraham, über Mose, Jesaia, bis hin zu Jesus Christus selbst nur
noch als «Überbringer» einer universal-ewigen Wahrheit, die als solche aber nicht
mehr mit den Überbringern selbst gleichgesetzt oder identifiziert werden kann. Mit
anderen Worten: Aus Christus als dem «Erlöser aller Menschen» wird dann nur der
«Überbringer eines überzeitlichen Heilswillens Gottes», der natürlich unabhängig
von den historischen Geschehen der Menschwerdung bis hin zu Leiden, Tod am
Kreuz und Auferstehung aktiv und bestehen bliebe – nur mit dem Unterschied, dass
wir davon historisch nichts wüssten! – Eine solche Deutung zerstört also das
Proprium und den Kern des Christentums als Glaube an den «Einziggeborenen
Sohn Gottes, der Mensch wurde», und als «Weg, Wahrheit und Leben in Person»! –
Die Wahrheit des Glaubens bleibt nicht abstrakt und transzendent – sie ist vielmehr
mit dem zeitlichen Ereignis ihres geschichtlichen Ergangenseins untrennbar ver-
bunden, und es gäbe sie auch als Faktum universaler Geltung ohne es nicht! So sagt
es der Apostel Paulus: «Ist aber Christus nicht auferweckt worden, dann ist unsere
Verkündigung leer und euer Glaube sinnlos, …und ihr seid immer noch in euren
Sünden!» (1 Kor 15,14.17).

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 14



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagini%g_

Hans ( hrıstlan Schmidbaur

Fın «Jlebendiger Glaube ın e]ınNe lebendige Wahrhelt»
en «abstrakten Relatiıvismus>»!

In vielen S@eINeTr Schriften hatte ardına. Katzıinger bereIits menriac eEINEe SEeWIS-
«Diktatur des Relativismus>» In der postmodernen Welt und /Zivilisation kritisiert,

der schon auftf Cie Katholische Theologie a 1IS Wissenschaft übergegriffen habe Auch
In SeINeTr Predigt ZUL Eröffnung jenes Konklaves, das ın darauftfhin ZU aps
wählen wüuürde, VerwWIeSsS auftf dileses hinter dem Phänomen der postmodernen
/Zivilisation, ihren ständig wecnNnselnden Entwicklungsphasen und pluralistischen
Gestaltungsformen liegende, en diesen Formen ennoch gemeinsames und SIcCh
STEeTIs durchhaltende Merkmal, das a 1IS «Dogma des Zeitgeistes» VOIl A jenen
nicht In nicht In rage geste werden urlie, Cie heute nicht a1Ss «fundamentali-
sStisch» ausgegTenzZ werden wollen Katzinger sprach auch 1er wIieder VOoOlIl dieser
508 «Diktatur des Relativismus»:

X  1 viele Glaubensmeinungen en WIT In diesen etzten Jahrzehnten kennen-
gelernt, WIe viele ideologische trömungen, WIe viele Denkweisen... Das kleine 0o0ft
des Denkens vieler Christen 1st nicht celten VOoOlIl diesen ogen ZU chwanken
gebracht, VOIl eInNem kxtrem 1Ins andere geworfen worden: vo MarxIiIsmus ZU

Liberalismus DIS hın ZU Libertinismus: vo Kollektivismus ZU radikalen
Individualismus: vo Atheismus e1Inem religiösen MYStIZISMUS; vo

Agnostizismu ZU. Synchretismus, und weiIter. en lage entstehen Cr

Sekten, und el T1 eIN, Wa der HI Paulus ber den Betrug ılnfier den Menschen
und ber Cie irreführende Verschlagenheit hat (vgl Eph 4,14) ınen klaren
Glauben das TrTe der Kirche en, WIrd oft a1Ss Fundamentalismus abge-
stemmpelt, wohingegen der Relativismus, der Ssich vOoO “Windstoß irgendeiner
Lehrmeinung hin- und hertreiben lässt”, als Cie heutzutage zeitgemäße Haltung
erscheint. ES entsteht C1INe Diktatur des Relativismus, Cie nichts a 1IS endguültig AIl

kennt und a 1IS etztes Maß LLUL och das eigene Ich und SCeINEe (‚eluüste gelten Lässt»10.
1e5@e Analyse umgreift eINenN langen Entwicklungsprozess, der 1m (Gırunde schon

mıi1t der Renalssance und den postreformatorischen Auseinandersetzungen begann,
dann In der Philosophie der Aufklärung und ihrer Keligionskritik eEINEe klar UmMrıISSeEe-

(‚estalt annahm, und VOIl er a.D der des 19 Jahrhunderts auch In der
eologie zunehmend SeINnen 5Slegeszug antirat Wer glaubt, au den kreignissen der
]Judisch-christlichen Heilsgeschichte allgemein vermittelbare, abstrakt-theoretische
«Grundwahrheiten» extrahieren können, daraus C1INe «allgemein akzenptable,

KNA, MIssa DFO igendo HOmano Pontifice, Predigt Vo Joseph ardına Katzınger,

15

Hans Christian Schmidbaur

1.3. Ein «lebendiger Glaube in eine lebendige Wahrheit» 
gegen allen «abstrakten Relativismus»!

In vielen seiner Schriften hatte Kardinal Ratzinger bereits mehrfach eine gewis-
se «Diktatur des Relativismus» in der postmodernen Welt und Zivilisation kritisiert,
der schon auf die Katholische Theologie als Wissenschaft übergegriffen habe. Auch
in seiner Predigt zur Eröffnung jenes Konklaves, das ihn daraufhin zum Papst
wählen würde, verwies er auf dieses hinter dem Phänomen der postmodernen
Zivilisation, ihren ständig wechselnden Entwicklungsphasen und pluralistischen
Gestaltungsformen liegende, allen diesen Formen dennoch gemeinsames und sich
stets durchhaltende Merkmal, das als neues «Dogma des Zeitgeistes» von all jenen
nicht in nicht in Frage gestellt werden dürfe, die heute nicht als «fundamentali-
stisch» ausgegrenzt werden wollen: Ratzinger sprach auch hier wieder von dieser
sog. «Diktatur des Relativismus»:

«Wie viele Glaubensmeinungen haben wir in diesen letzten Jahrzehnten kennen-
gelernt, wie viele ideologische Strömungen, wie viele Denkweisen… Das kleine Boot
des Denkens vieler Christen ist nicht selten von diesen Wogen zum Schwanken
gebracht, von einem Extrem ins andere geworfen worden: vom Marxismus zum
Liberalismus bis hin zum Libertinismus; vom Kollektivismus zum radikalen
Individualismus; vom Atheismus zu einem vagen religiösen Mystizismus; vom
Agnostizismus zum Synchretismus, und so weiter. Jeden Tage entstehen neue
Sekten, und dabei tritt ein, was der hl. Paulus über den Betrug unter den Menschen
und über die irreführende Verschlagenheit gesagt hat (vgl. Eph 4,14). Einen klaren
Glauben an das Credo der Kirche zu haben, wird oft als Fundamentalismus abge-
stempelt, wohingegen der Relativismus, der sich vom “Windstoß irgendeiner
Lehrmeinung hin- und hertreiben lässt”, als die heutzutage zeitgemäße Haltung
erscheint. Es entsteht eine Diktatur des Relativismus, die nichts als endgültig aner-
kennt und als letztes Maß nur noch das eigene Ich und seine Gelüste gelten lässt»10.

Diese Analyse umgreift einen langen Entwicklungsprozess, der im Grunde schon
mit der Renaissance und den postreformatorischen Auseinandersetzungen begann,
dann in der Philosophie der Aufklärung und ihrer Religionskritik eine klar umrisse-
ne Gestalt annahm, und von daher ab der Mitte des 19. Jahrhunderts auch in der
Theologie zunehmend seinen Siegeszug antrat: Wer glaubt, aus den Ereignissen der
jüdisch-christlichen Heilsgeschichte allgemein vermittelbare, abstrakt-theoretische
«Grundwahrheiten» extrahieren zu können, um daraus eine «allgemein akzeptable,

C
o

n
trib

u
ti

10 KNA, Missa pro Eligendo Romano Pontifice, Predigt von Joseph Kardinal Ratzinger, 18.04.2005. 

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 15



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagini%g_

FIas Vearhältnis Or Glaube Vernunft UNd Wissenschaft

überzeitliche und aDbsolute Vernunftreligion» konzipieren, Cie Ende alle ande-
LOIL, historisch gewachsenen, und LLUL a 1IS mythisch-allegorisch interpretierten
Keligionen «Uübersteige und vereine>», ErZEUgST Ende LLUL eInNen UuC In Cie alt-
bekannten 5ysteme der (GNOSIS, oder In Cie delstischen Modelle VOIl eligion, Cie
dem 15 der Aufklärung entwachsen

Wir SINd 1er WIC der aps auch In SeINeTr Vorlesung der Universita
Kegensburg arlegte konfrontiert mıi1t eInNem Verständnis des aDsoluten e1Ins a 1IS
«Tadıkaler Iranszendenz», das eINen absoluten, ıuınüberwindbaren Graben 7Z7W1-
schen TIranszendenz und mMmManenNZ, zwischen Absolutem und Kontingentem, 7Z7W1-
schen Abstra  el und Konkretheit, und zwischen wigkei und ZeIlt postulierte.
DIe einflussreichsten Protagonisten dieses Denkens, das fortan «unmöglich
machte, das Transzendente a 1IS Immanent denken», eIMATUS 4-
1768)11, Lessing 1729-81)12 und ant (1724-1804)15 INe solche «T e1INe
Vernunftreligion», Cie In Lessing scher anıer alle mögliche Erkenntnis In Cie
Alternativik zwischen «notwendigen, allgemeinen Vernunftwahrheiten» und bloß
«zufälligen Geschichtswahrheiten>» ZwIingtT, VOIl denen WIe Lessing Sa  ( «die
zwelılten nıe eINeTr hinreichenden Begründung der erstien hinreichen öÖnnten»,
offenbart damıit wieder jenen strikten Rationalismus a1Ss Grundgesetz, den schon
Descartes (1596-1650) In Seinen «Meditationen der ersten Philosophie»14 konzipiert
hatte Wenn Ssich e1N olcher Rationalismus, der Cie «größeren Möglichkeiten
OTITes>» STEeTs den geringeren Möglichkeiten iIhrer «D ewWwel1S5- und Ableitbarkeit a
der menschlichen Vernunft» unterwirft, auch och mıi1t Descartes’ nüuchtern-skepti-
zistischen «Methodischen Zweifel» Daart, ach dem ZUL Sicherheit es für falsch
gehalten werden MmMUuSSe, Wa vielleicht e1INer eventuellen Täuschung unterliegen
könnte, mundet alles, Wa dann och übrig bleibt zwischen ott und Mensch In E1n
5ystem abstrakt-notwendiger Vernunftspekulation, das SIcCh auf nichts mehr einlas-
;& I1 kann, Wa auch LLUL irgendwie iun hat mıi1t vertrauen, Freiheit und Liebe!

EFın solches, rationalistisches Konzept VOoOlIl eligion raubt nicht LLUL dem
Menschen jede offnung auftf Freiheit und Liebe In SeINer Beziehung mıi1t Gott, ()[1-

11 Veol EIMARUS, ‚potlogte der Schutzschrifl der vernünftigen Verechrer Golttes, e Alexander,
Frankiurt 1972

LESSING, Über den Beweis Ades (eistes HNn der Krafl, e Lachmann-Muncher, A, 1-8: Nathan der
WEeise, München 1978

13 Veol KANT, e eigion In den (Grenzen der ötofen Vernunflt (17/93) Reclam Stuttgart 1231/4, 229-2174:;
KrTitHkK der reinen Vernunft

ESCARTES, Meditationen der RFSFIenNn Phitosophie VIL, 15

16

Das Verhältnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

überzeitliche und absolute Vernunftreligion» zu konzipieren, die am Ende alle ande-
ren, historisch gewachsenen, und nur als mythisch-allegorisch interpretierten
Religionen «übersteige und vereine», erzeugt am Ende nur einen Rückfall in die alt-
bekannten Systeme der Gnosis, oder in die deistischen Modelle von Religion, die
dem Geist der Aufklärung entwachsen waren.

Wir sind hier – wie der Papst auch in seiner Vorlesung an der Universität
Regensburg darlegte – konfrontiert mit einem Verständnis des absoluten Seins als
«radikaler Transzendenz», das einen absoluten, unüberwindbaren Graben zwi-
schen Transzendenz und Immanenz, zwischen Absolutem und Kontingentem, zwi-
schen Abstraktheit und Konkretheit, und zwischen Ewigkeit und Zeit postulierte.
Die einflussreichsten Protagonisten dieses Denkens, das es fortan «unmöglich
machte, das Transzendente als immanent zu denken», waren H. S. Reimarus (1694-
1768)11, G. E. Lessing (1729-81)12 und I. Kant (1724-1804)13. Eine solche «reine
Vernunftreligion», die in Lessing’scher Manier alle mögliche Erkenntnis in die
Alternativik zwischen «notwendigen, allgemeinen Vernunftwahrheiten» und bloß
«zufälligen Geschichtswahrheiten» zwingt, von denen – wie Lessing sagte – «die
zweiten nie zu einer hinreichenden Begründung der ersten hinreichen könnten»,
offenbart damit wieder jenen strikten Rationalismus als Grundgesetz, den schon R.
Descartes (1596-1650) in seinen «Meditationen der ersten Philosophie»14 konzipiert
hatte: Wenn sich ein solcher Rationalismus, der die «größeren Möglichkeiten
Gottes» stets den geringeren Möglichkeiten ihrer «Beweis- und Ableitbarkeit aus
der menschlichen Vernunft» unterwirft, auch noch mit Descartes’ nüchtern-skepti-
zistischen «Methodischen Zweifel» paart, nach dem zur Sicherheit alles für falsch
gehalten werden müsse, was vielleicht einer eventuellen Täuschung unterliegen
könnte, mündet alles, was dann noch übrig bleibt zwischen Gott und Mensch in ein
System abstrakt-notwendiger Vernunftspekulation, das sich auf nichts mehr einlas-
sen kann, was auch nur irgendwie zu tun hat mit Vertrauen, Freiheit und Liebe!

Ein solches, rationalistisches Konzept von Religion raubt nicht nur dem
Menschen jede Hoffnung auf Freiheit und Liebe in seiner Beziehung mit Gott, son-

C
o

n
tr

ib
u

ti

11 Vgl. H. S. REIMARUS, Apologie oder Schutzschrift der vernünftigen Verehrer Gottes, ed. G. Alexander,
Frankfurt 1972.

12 G. E. LESSING, Über den Beweis des Geistes und der Kraft, ed. Lachmann-Muncher, XIII, 1-8; Nathan der
Weise, München 1978.

13 Vgl. I. KANT, Die Religion in den Grenzen der bloßen Vernunft (1793), Reclam Stuttgart 1231/4, 225-274;
Kritik der reinen Vernunft B XXX.

14 R. DESCARTES, Meditationen der ersten Philosophie VII, 18.

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 16



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagini%g_

Hans ( hrıstlan Schmidbaur

dern Spricht auch ott jede Möglichkei ab, In eInNem konkreten, historischen
direkt mıi1t den Menschen In Kontakt treien, der wiederum auch E1n Appell
deren Fähigkeit eINeTr vertrauensvollen Antwort auf der AaSs15 VOIl Freiheit und
Liebe ware

Wo 190078  - In ott und Welt, wigkei und Zeit, Absolutem und Kontingentem 2.DS0O-
Iute Gegensätze oder Widersprüche sieht, mussen SIcCh auch Glaube und eligion
damıit egnügen, dQdilese ferne, für Immer ınerreichbare wigkei «nuüuchtern Vel-

ehren». Aus en anderen nhnalten der historischen Keligion angefangen mıi1t der
erufung Abrahams, ber Mose, Cie Propheten, den nge der Verkündigung, DIS
hın ZUL Menschwerdung und Auferstehung des Sohnes (10ttes In Ze1ilt und Welt
werden dann «Telativistische V  en» oder «allegorische aDeln>» Je nachdem,
WIC 190078  - interpretiert.

(1eWISS Ware auch ach Joseph Katzıinger falsch, en Vertretern der 508.
«Liberalen Theologie», Cie privat mels ernsthaft Glaubende unterstellen,
G1E hätten Cie iIhres Vorgehens mıi1t der Intention entwickelt, ebendiesen

der das «Proprium desrationalistischen Relativismus hervorzubringen,
Christlichen» zerstort! 1elmenr erga. SIcCh dQiese mels au dem e15 und
den Philosophien der Zeit;: Wa aber nuchtern betrachtet nichts den sich au

iIhnen ergebenden, ıuınausweichlichen oONsSequenzen andert OD 190078  - G1E UU en
zugesteht oder nicht

Fın Sar Nn1ıC weltfremder
«Miıtarbeıter einer lebendigen Wahrheıit>»

DIe Theologie Joseph Katzıngers 111 getireu SeInNemM heraldischen
(‚ oo0peratores veritatis C1INe Mitarbeit und eEINEe Verteidigerin der anrnel (10ttes
SeIN a 1IS e1INer Wahrheit, «die es Erkennen übersteigt» Eph 3,19) Als solche Lässt
G1E sich niemals gäanzlic integrieren In Cie 5ysteme menschlichen Denkens und
Vorstellungskraft: Als «größere anrnel OtftLeSs>», Cie es e1N- und nichts auUussScCh-
1e (Vernunft, Verstand, Gefühl, Begehren, Zeitlichkeit, Freiheit und Liebe) ımfas-
GT und übersteigt G1E WITKIIC es

DIieses srößere, personale «Mysterium (101t>» korrespondiert eshalb analog
auch mıit dem «kleineren Mysterium Mensch», der a1Ss Person «nach dem und
(:leichnis (10ttes geschaffen» Gen 1,27), auch Immer mehr 1st a 1IS «hloße Vernunft»,
sondern auch geschichtliche Freiheit und Liebe Fur a 1 das 111 der CNTISTLUCHE

17

Hans Christian Schmidbaur

dern spricht auch Gott jede Möglichkeit ab, in einem konkreten, historischen Akt
direkt mit den Menschen in Kontakt zu treten, der wiederum auch ein Appell an
deren Fähigkeit zu einer vertrauensvollen Antwort auf der Basis von Freiheit und
Liebe wäre.

Wo man in Gott und Welt, Ewigkeit und Zeit, Absolutem und Kontingentem abso-
lute Gegensätze oder Widersprüche sieht, müssen sich auch Glaube und Religion
damit begnügen, diese ferne, für immer unerreichbare Ewigkeit «nüchtern zu ver-
ehren». Aus allen anderen Inhalten der historischen Religion – angefangen mit der
Berufung Abrahams, über Mose, die Propheten, den Engel der Verkündigung, bis
hin zur Menschwerdung und Auferstehung des Sohnes Gottes in Zeit und Welt –
werden dann «relativistische Mythen» oder «allegorische Fabeln» – je nachdem,
wie man es interpretiert.

Gewiss wäre es auch nach Joseph Ratzinger falsch, allen Vertretern der sog.
«Liberalen Theologie», die privat meist ernsthaft Glaubende waren, zu unterstellen,
sie hätten die Methodik ihres Vorgehens mit der Intention entwickelt, ebendiesen
rationalistischen Relativismus hervorzubringen, der das «Proprium des
Christlichen» zerstört! Vielmehr ergab sich diese Methodik meist aus dem Geist und
den Philosophien der Zeit; was aber nüchtern betrachtet nichts an den sich aus
ihnen ergebenden, unausweichlichen Konsequenzen ändert – ob man sie nun offen
zugesteht oder nicht.

2. Ein gar nicht weltfremder 
«Mitarbeiter einer lebendigen Wahrheit»

Die Theologie Joseph Ratzingers will – getreu seinem heraldischen Motto
Cooperatores veritatis – eine Mitarbeit und eine Verteidigerin der Wahrheit Gottes
sein als einer Wahrheit, «die alles Erkennen übersteigt» (Eph 3,19). Als solche lässt
sie sich niemals gänzlich integrieren in die Systeme menschlichen Denkens und
Vorstellungskraft: Als «größere Wahrheit Gottes», die alles ein- und nichts aussch-
ließt (Vernunft, Verstand, Gefühl, Begehren, Zeitlichkeit, Freiheit und Liebe) umfas-
st und übersteigt sie wirklich alles.

Dieses größere, personale «Mysterium Gott» korrespondiert deshalb analog
auch mit dem «kleineren Mysterium Mensch», der als Person «nach dem Bilde und
Gleichnis Gottes geschaffen» (Gen 1,27), auch immer mehr ist als «bloße Vernunft»,
sondern auch geschichtliche Freiheit und Liebe. Für all das will der christliche

C
o

n
trib

u
ti

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 17



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagini%g_

FIas Vearhältnis Or Glaube Vernunft UNd Wissenschaft

Glaube E1n Angebot und C1INe Antwort geben Wir stoßen 1er auf Cie Augustinus
OrJenTtIlerie «Theologische Anthropologie» Joseph Katzıingers, auf Cie später och
eINgeSgaNgeEN werden WITd. 1er Jjedoch geht den Aspekt e1INer «lebendig-per-
Ssonalen Wahrheit» a 1IS Zentrum des christlichen auDnens, weilche WIe 65 Cie
«Seligpreisungen» des errn (Mt ‚3-12), nicht In ErsSIier INIe Bildung und
Reflexionsniveau als Voraussetzung ihrer Annahme hat, sondern SIcCh OÖffnet für
«alle Menschen uten Willens» unabhängig vo Ta iIhrer Bildung und ntellek-
tuell-kulturellen Formung. EFın wahrer eologe, der Vermittler und Mittler dieser
«höheren anrnel OTITes>» SeIN WIll, 111055 SIcCh dessen bewusst SeIn

1eC5@E Einsicht OÖffnet u11 eINenN Zugang eInNem bemerkenswerter e15e oft
übergangenen Charakteristikum der Schriften Joseph Ratzingers: S1e zeichnet nicht
LLUL C1INe sroße, vVo alten Deutschen UmMAanıSmMuSsS geformte Eleganz der prache
aUs, sondern auch E1INe fast «heilige Einfachheit», Cie weitgehend Abstraktionen,
gelehrte Fachbegriffe und Fremdwöorter vermeidet, auf dass G1E auch für den gebil-
deten Allgemeinverstand problemlos zugänglich leiben Das eNıe Ratzingers
kann sich dies erlauben, denn DIS heute kann gul WIEe niemand auch nicht SEeINE
egner den Umstand bestreiten, dass dieser uUufOor jeden eser aufs UTrZEeSTE und
In wanrna: «erleuchteter Einfachheit» direkt ZU wahren ern des ]Jjeweiligen
Themas oder TODlIems TT, ohne el LLUL einmal oberflächlie SeIn

Auch als aps ened1l XVI 1st Ratzinger dieser Vorgehensweilse auftf S1g-
nifikante (S1(55 Ireu geblieben. Vergleicht 190078  - 7 B den Umfang, den Inhalt und den
s 11| der vielen Enzykliken und des doppelbändigen Katechismus SCeINEeSs Vvorgängers
Johannes Paul IT mıi1t der ersten Enzyklika Benedikts XVI Deus Carıtas 0st und dem

Kompendium des Katechismus der Katholischen Kirche VOoOlIl 20095, wiIird der
Unterschied Isbald EeuUuftlic Betrachtet 190078  - ihren wesentlich direkteren, küurzeren
und einfacheren Stil, verliert 190078  - chnell Cie orge, mıi1t aps ened1l auf eINenN
«spekulativ-weltfremden ntellektuellen» gestoßen Se1INn! on In SeInNemM 1975
verfassten Artikel Der Weltdienst der Kirche hatte Ratzinger Cie Aufgabe und
Sendung eE1Nes Zeugen Jesu Christi In der Welt V OIl heute formuliert: «DIE
Narrheit des Wahren heiteren Herzens ohne Abstriche n scheıint MI1r Cie
Aufgabe für heute und morgen»1>.

KATZINGER, Der Welitdienst der Kirche Auswirkungen ON «Gaudium pf7 S55 m etzten Jahrzehnt, In
Internationale Katholische Y eitschri:| ( OoMMUNIO (19/795) 439-454, 1ler 453

18

Das Verhältnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

Glaube ein Angebot und eine Antwort geben. Wir stoßen hier auf die an Augustinus
orientierte «Theologische Anthropologie» Joseph Ratzingers, auf die später noch
eingegangen werden wird. Hier jedoch geht es um den Aspekt einer «lebendig-per-
sonalen Wahrheit» als Zentrum des christlichen Glaubens, welche – wie es die
«Seligpreisungen» des Herrn sagen (Mt 5,3-12), nicht in erster Linie Bildung und
Reflexionsniveau als Voraussetzung ihrer Annahme hat, sondern sich öffnet für
«alle Menschen guten Willens» – unabhängig vom Grade ihrer Bildung und intellek-
tuell-kulturellen Formung. Ein wahrer Theologe, der Vermittler und Mittler dieser
«höheren Wahrheit Gottes» sein will, muss sich dessen bewusst sein.

Diese Einsicht öffnet uns einen Zugang zu einem bemerkenswerter Weise oft
übergangenen Charakteristikum der Schriften Joseph Ratzingers: Sie zeichnet nicht
nur eine große, vom alten Deutschen Humanismus geformte Eleganz der Sprache
aus, sondern auch eine fast «heilige Einfachheit», die weitgehend Abstraktionen,
gelehrte Fachbegriffe und Fremdwörter vermeidet, auf dass sie auch für den gebil-
deten Allgemeinverstand problemlos zugänglich bleiben. Das Genie Ratzingers
kann sich dies erlauben, denn bis heute kann so gut wie niemand – auch nicht seine
Gegner – den Umstand bestreiten, dass dieser Autor jeden Leser aufs Kürzeste und
in wahrhaft «erleuchteter Einfachheit» direkt zum wahren Kern des jeweiligen
Themas oder Problems führt, ohne dabei nur einmal oberflächlich zu sein!

Auch als neuer Papst Benedikt XVI. ist Ratzinger dieser Vorgehensweise auf sig-
nifikante Weise treu geblieben. Vergleicht man z.B. den Umfang, den Inhalt und den
Stil der vielen Enzykliken und des doppelbändigen Katechismus seines Vorgängers
Johannes Paul II. mit der ersten Enzyklika Benedikts XVI. Deus caritas est und dem
neuen Kompendium des Katechismus der Katholischen Kirche von 2005, wird der
Unterschied alsbald deutlich: Betrachtet man ihren wesentlich direkteren, kürzeren
und einfacheren Stil, verliert man schnell die Sorge, mit Papst Benedikt auf einen
«spekulativ-weltfremden Intellektuellen» gestoßen zu sein! – Schon in seinem 1975
verfassten Artikel Der Weltdienst der Kirche hatte Ratzinger die Aufgabe und
Sendung eines Zeugen Jesu Christi in der Welt von heute so formuliert: «Die
Narrheit des Wahren heiteren Herzens ohne Abstriche zu wagen, scheint mir die
Aufgabe für heute und morgen»15.

C
o

n
tr

ib
u

ti

15 J. RATZINGER, Der Weltdienst der Kirche. Auswirkungen von «Gaudium et spes» im letzten Jahrzehnt, in
Internationale Katholische Zeitschrift Communio 4 (1975) 439-454, hier 453.

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 18



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagini%g_

Hans ( hrıstlan Schmidbaur

Dıe «Narrheıt eıner größeren Wahrheıit», cdıe «alles Erkennen übersteigt»
Manche Elemente und Ausdrucksformen dieser «höheren anrhnel OTLes>»

mögen für u11 und uULSEIE «Weltvernunft» unbegreiflich, ıunsicher oder nicht
beweisbar erscheinen, aber C1INe Geisteshaltung, Cie dieses Mysterium nicht mehr
ertıragen 8! und eshalb auf eINenN abstrakten Rationalismus reduzieren WwIll,
der LLUL och ogisch beweisbare Notwendigkeiten enthält, hat a1Ss ONSEequUENZ nicht
LLUL C1INe logisch purifizierte Nüchternheit In der and, sondern auch WIC WIT
ezeigt en Cie Eliminierung VOoOlIl a 1 dem ertragen, Wa In der alten eligion
E{IWAas iun hatte mıi1t der Freiheit der Liebe und konkreter Individualität. Der HCI -
SoONale ott des aubens WIT d ZU «abstrakt Göttlichen», oder ZU «absoluten
SeIN» der Philosophie Was Jjedoch LLUL abstrakt ist, kann nıe direkt In Beziehung
iIreifen ZU Individuellen, oder ezug nehmen auf e1N Individuelles Problem, oder
C1INe singuläre Notlage eE1Nes Einzelnen, WIe jedoch ach dem ZeuUgnNIS der chrift
der «(1ott Abrahams» Immer tat!

Abstrakte Theorien a 1IS «Wahr heiten des aDsoluten Se1INsS>» SINd In ihrem Welt-
ezug LLUL «allgemeine Wahrheiten des 5Systems>», Cie den Einzelnen nicht kennen
und In denen WEl überhaupt LLUL «das srößtmögliche UuC der orößt-
möglichen Zahl» gehen kann. 1er zeig sich C1INe weltere Differenz, Cie ened1i
XVI csehr wichtig 1st Der personale ott des aubens VOIl Abraham DIS eSsSUuSs zeigt
SCeINEe TO gerade darin, dass ähig ist, auch das Kleinste und den Kleinsten
cehen! DIieser Primat des Individuums Vor dem Allgemeinen, des Einzelnen VOo_Lr dem
(janzen 1st E1n wesentliches, VOo_Lr em vo Evangelisten Lukas herausgehobenes
Element des Wirkens Jesu Wie Ratzingers Weihnachtspredigten 1m Müinchener
Dom bezeugen, wurde esSs Beginn celbst E1n «Kleiner», der SIcCh den «kleinen
Irften>» ZUEeTSI offenbarte, «auft dass G1E SCeINEe Herrlichkeit sehen», und der dann
auch später nıe das Auge verlor für Cie Kleinen, Cie an cstanden: den Blinden
In der Straße; Cie Kinder, welche Cie Jüunger wegschicken wollten; den Lahmen
Teiche 5arepta; und Cie amarıtanerın Brunnen Christlicher Glaube 1st In Qle-
el Inne kein System VOIl abstrakten Theorien und Weisheiten, sondern e1N Weg
mıi1t eInNem Gott, der den Einzelnen a 1IS Einzelnen kennt und ZUL Nachfolge ruft

S o kann und S11 SIcCh auch jeder gläubige Christ a 1IS einzelnes Individuum VOoOlIl

ott erkannt, ewollt, eliebt, esucht und elragen fühlen: und mıi1t der offnung
en X  er glaubt, 1st nıe allein!»; Wa ohl auch a diesem TUN:! das offizielle

des Staatsbesuchs Benedikts XVI In SeINer geliebten Heimat Bayern vVo -
5September 2006 Wad.  —

19

Hans Christian Schmidbaur

2.1. Die «Narrheit einer größeren Wahrheit», die «alles Erkennen übersteigt»
Manche Elemente und Ausdrucksformen dieser «höheren Wahrheit Gottes»

mögen für uns und unsere «Weltvernunft» unbegreiflich, unsicher oder nicht
beweisbar erscheinen, aber eine Geisteshaltung, die dieses Mysterium nicht mehr
ertragen will und es deshalb auf einen abstrakten Rationalismus reduzieren will,
der nur noch logisch beweisbare Notwendigkeiten enthält, hat als Konsequenz nicht
nur eine logisch purifizierte Nüchternheit in der Hand, sondern auch – wie wir
gezeigt haben – die Eliminierung von all dem zu ertragen, was in der alten Religion
etwas zu tun hatte mit der Freiheit der Liebe und konkreter Individualität. Der per-
sonale Gott des Glaubens wird so zum «abstrakt Göttlichen», oder zum «absoluten
Sein» der Philosophie: Was jedoch nur abstrakt ist, kann nie direkt in Beziehung
treten zum Individuellen, oder Bezug nehmen auf ein individuelles Problem, oder
eine singuläre Notlage eines Einzelnen, wie es jedoch nach dem Zeugnis der Schrift
der «Gott Abrahams» immer tat!

Abstrakte Theorien als «Wahrheiten des absoluten Seins» sind in ihrem Welt-
bezug nur «allgemeine Wahrheiten des Systems», die den Einzelnen nicht kennen
und in denen es – wenn überhaupt – nur um «das größtmögliche Glück der größt-
möglichen Zahl» gehen kann. Hier zeigt sich eine weitere Differenz, die Benedikt
XVI. sehr wichtig ist: Der personale Gott des Glaubens von Abraham bis Jesus zeigt
seine Größe gerade darin, dass er fähig ist, auch das Kleinste und den Kleinsten zu
sehen! Dieser Primat des Individuums vor dem Allgemeinen, des Einzelnen vor dem
Ganzen ist ein wesentliches, vor allem vom Evangelisten Lukas herausgehobenes
Element des Wirkens Jesu: Wie Ratzingers Weihnachtspredigten im Münchener
Dom bezeugen, wurde Jesus zu Beginn selbst ein «Kleiner», der sich den «kleinen
Hirten» zuerst offenbarte, «auf dass sie seine Herrlichkeit sehen», und der dann
auch später nie das Auge verlor für die Kleinen, die am Rande standen: den Blinden
in der Straße; die Kinder, welche die Jünger wegschicken wollten; den Lahmen am
Teiche Sarepta; und die Samaritanerin am Brunnen. – Christlicher Glaube ist in die-
sem Sinne kein System von abstrakten Theorien und Weisheiten, sondern ein Weg
mit einem Gott, der den Einzelnen als Einzelnen kennt und zur Nachfolge ruft.

So kann und soll sich auch jeder gläubige Christ als einzelnes Individuum von
Gott erkannt, gewollt, geliebt, gesucht und getragen fühlen; und so mit der Hoffnung
leben: «Wer glaubt, ist nie allein!»; was wohl auch aus diesem Grund das offizielle
Motto des Staatsbesuchs Benedikts XVI. in seiner geliebten Heimat Bayern vom 9-
14 September 2006 war.

C
o

n
trib

u
ti

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 19



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagin£(ég_

FIas Vearhältnis Or Glaube Vernunft UNd Wissenschaft

1ne lebendige Wahrheıit, cdıe s e1INsSC  jeßt und nıchts ausschließt
Wer WIe Descartes mıi1t SeInNem «Methodischen Zweifel», oder Lessing In SeiInem

« DeWEelSs des (1elistes und der Kraft» jede für den Menschen erreichbare anrnel
auftf «notwendige Vernunftwahrheiten» oder «zufällige Geschichtswahrheiten»
reduziert, VOIl denen Cie Zweiliten nıe der hinreichende BeweIls für Cie krsten Wl -

den könnten, 111055 natuürlich In olge der Annahme e1INer «Dritten Wahrheit» a 1IS
«(G‚laubenswahr heit» den Boden entziehen, Cie VOIl den Dogmen und dem Lehramt
der Kirche bisher proklamiert worden Wa  —

Wenn ott jedoch jene «höhere Wahrheit» ist, Cie «alles Erkennen übersteigt»,
kann doch sich celbst und e{1WAaSs VOoOlIl iIhr In eInem geschichtlichen

Offenbarungsakt der Menschheit mitteilen. 1e5@ Wahrheit, vOoO Menschen 1m
des aubens aNSCHOMMEN, lässt SIcCh danach ZWäal nicht auftf natürliche Vernunft-
wahrheiten reduzieren, oder logisch a1Ss wahr beweisen; G1E erscheine aber ennoch
Ssinnvoll und vernünftig für jede «wohlwollende Vernunft», Cie den eiligen 15
empfangen hat (DH Das TSTIEe Vatikanische Konzil VOoOlIl S69/70 hat In SeINeTr
Konstitution Del Filius vOoO (DH 000-45) ach vielen Debatten C1INe
ausgeglichene OSIT1ION des Kirc  Iıchen Lehramtes egenüber jedem radikalen
Rationalismus und Fideismus promulgiert, Cie DIS heute a 1IS richtungsweisend
bezeichnet werden kann.

Obwohl Cie Glaubenswahrheit a1Ss )«Höhere anrnel OTLes>» Ssicherlich alle
mensc  iche Vernunftt und ihre natürlichen Möglichkeiten ınendlich übersteigt,
könne G1E doch ach ihrem Erkanntsein vOoO Menschen a 1IS In «vollem Einklang» mıi1t
der Vernunft erkannt werden. EFın Strikter und unüberwindbarer Widerspruch 7Z7W1-
schen Glaube und Vernunft, SOWIE zwischen «(G‚laubenswahrheit>» und «Vernunft-
wahrheit» könne emnach weder vo Schöpfungsgedanken her akzentiert 1st
der chöpfer auch der menschlichen Vernunft), och VOIl der Wuıurde des Menschen
her tolerilert werden (DH nier Rückgriff auf Cie Analogielehre des
Laterankonzils VOIl 1215 stellt Del Filius eshalb fest DIe ahnrhnel des aubens
übersteige ZWal eINerseIlts jede natürliche Vernunft, stunde aber ennoch hinsicht-
ich iIhres nhalts a 1IS depositum fidei In vollem inklang mıi1t der menschlichen
Vernunftt (DH S o könne auch SEeINE Annahme 1m des aubens nicht a 1IS
C1INe «DIINde Regung der eele» bezeichnet werden (DH

S o umschreibt das Konzil damıit auch Cie Pflicht und den Auftrag der Theologie
a 1IS «Heiliger Wissenschaft»: DIe heilsgeschichtlich offenbarte, höhere anrnel
(iottes kann damıit niemals auf Cie «(irenzen UuLSCIEer Wahrheit» reduziert werden,
och eINeTr relativen, VOIl u15 gemachten ahnrnel ber (101t>» umgedeutet Wl -

den: G1E bleibt vielmehr auch a 1IS «der Kirche aNnverirauftfe Wahrheit» Immer och

20

Das Verhältnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

2.2. Eine lebendige Wahrheit, die alles einschließt und nichts ausschließt
Wer wie Descartes mit seinem «Methodischen Zweifel», oder Lessing in seinem

«Beweis des Geistes und der Kraft» jede für den Menschen erreichbare Wahrheit
auf «notwendige Vernunftwahrheiten» oder «zufällige Geschichtswahrheiten»
reduziert, von denen die Zweiten nie der hinreichende Beweis für die Ersten wer-
den könnten, muss natürlich in Folge der Annahme einer «Dritten Wahrheit» als
«Glaubenswahrheit» den Boden entziehen, die von den Dogmen und dem Lehramt
der Kirche bisher proklamiert worden war.

Wenn Gott jedoch jene «höhere Wahrheit» ist, die «alles Erkennen übersteigt»,
so kann er doch sich selbst und etwas von ihr in einem geschichtlichen
Offenbarungsakt der Menschheit mitteilen. Diese Wahrheit, vom Menschen im Akt
des Glaubens angenommen, lässt sich danach zwar nicht auf natürliche Vernunft-
wahrheiten reduzieren, oder logisch als wahr beweisen; sie erscheine aber dennoch
sinnvoll und vernünftig für jede «wohlwollende Vernunft», die den Heiligen Geist
empfangen hat (DH 3010). Das Erste Vatikanische Konzil von 1869/70 hat in seiner
Konstitution Dei Filius vom 24.04.1870 (DH 3000-45) nach vielen Debatten eine
ausgeglichene Position des Kirchlichen Lehramtes gegenüber jedem radikalen
Rationalismus und Fideismus promulgiert, die bis heute als richtungsweisend
bezeichnet werden kann.

Obwohl die Glaubenswahrheit als «Höhere Wahrheit Gottes» sicherlich alle
menschliche Vernunft und ihre natürlichen Möglichkeiten unendlich übersteigt, so
könne sie doch nach ihrem Erkanntsein vom Menschen als in «vollem Einklang» mit
der Vernunft erkannt werden. Ein strikter und unüberwindbarer Widerspruch zwi-
schen Glaube und Vernunft, sowie zwischen «Glaubenswahrheit» und «Vernunft-
wahrheit» könne demnach weder vom Schöpfungsgedanken her akzeptiert (Gott ist
der Schöpfer auch der menschlichen Vernunft), noch von der Würde des Menschen
her toleriert werden (DH 3017). Unter Rückgriff auf die Analogielehre des IV.
Laterankonzils von 1215 stellt Dei Filius deshalb fest: Die Wahrheit des Glaubens
übersteige zwar einerseits jede natürliche Vernunft, stünde aber dennoch hinsicht-
lich ihres Inhalts als depositum fidei in vollem Einklang mit der menschlichen
Vernunft (DH 3008). So könne auch seine Annahme im Akt des Glaubens nicht als
eine «blinde Regung der Seele» bezeichnet werden (DH 3010).

So umschreibt das Konzil damit auch die Pflicht und den Auftrag der Theologie
als «Heiliger Wissenschaft»: Die heilsgeschichtlich offenbarte, höhere Wahrheit
Gottes kann damit niemals auf die «Grenzen unserer Wahrheit» reduziert werden,
noch zu einer relativen, «von uns gemachten Wahrheit über Gott» umgedeutet wer-
den; sie bleibt vielmehr auch als «der Kirche anvertraute Wahrheit» immer noch

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 20



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagin£%g_

Hans ( hrıstlan Schmidbaur

Salnz und Sar XSHINE Wahrheit»! DIe Theologie kann und S11 mıi1t der menschlichen
Vernunft a 1IS ihrem «Formalprinzip» Cie vernunftgemäße Glaubwürdigkeit der
Offenbarung a1Ss ihrem «Materlalprinzip» aufzeigen, aber G1E darf nıe Cie höhere
ahnrnel (iottes auf E1n System Immanentistischer Vernunfit oder «Vernünftigkeit»
reduzieren wollen In vielen Werken und Publikationen haft ardına. RKatzinger
dQdilese heute Immer iragiler werdende Verhältnisbestimmung vertiefen wollen16.

«Iräger», nıcht «Besıtzer>» eliner anvertrauten ahrhel
Der Bischof als «BBa ıuntier dem Joch Christı»

DIe Kirche, das Lehramt und Cie bischöfliche Hierarchie SINd Cie JIräger der
göttlichen Wahrheit, aber nicht ihre «Autoren», Oder «autonomen Besitzer»
Katzıinger a1Ss Professor, Bischof. Präfekt der Glaubenskongregation und aps Wal

SIcCh dieser Tatsache STEeTSs vollends bewusst: Seın Wappenschil mıi1t den beiden
Aaren, Cie e1IN Gepäck iragen, und SeIN (‚o0pneratores verıtakis bezeugen dies
heraldisch Wohl schon a 1IS Freisinger sSemImnarlist, aber auch später, a1Ss der
Professor Joseph Ratzinger 1977 ZU Erzbischof VOIl München und reising
ernannt wurde, ahm Cie egenden den historischen Grüunder des Bistums,
den Korbinlan 0-73 ZUL enntnIs, der e1Ns5 mıi1t eInNem Esel ach Rom pil-
erte, vOoO damaligen atfer den Auftrag ZUL Missıion der Baluvaren und ZUL

ründung eE1Nes Bistums erhalten. Als E1n Bar In den Alpen SeIN e1ther r1SS,
zahmte Korbinlan den aren mıi1t eInNem und ieß ın daraufhin SeIN Gepäck
DIS ach Rom iragen, ın dann V OIl SeINer Last befreite und TEe1IlNe

Fur Joseph Katzıinger nthält dQiese Legende C1INe wichtige Botschaft ber den
SInn SEeINEeSs bischöflichen Amtes, Cie ın ber alle TE bIs In das apstam hinein
elragen hat, und auftf Cie auch In einigen Ansprachen ach SeINer Wahl ZU

aps Immer wIieder ezugghat EFın Bischof a 1IS Nachfolger der Apostel
1st mıi1t dem Kollegium der anderen 1SCNOTIe Immer LLUL der J1räger e1INer 1ıhm VOoOlIl

eInNem anderen anverirautfen Wahrheit, Cie ZWäal nıe Cie eInNne WIT d In dem Inne,
dass ber G1E völlige Verfügungsgewalt besäße: Cie aber mıi1t SeiInem Glauben,
SeINer Vernunft und dem Beistand des eiligen (1elistes iragen, verkünden,
auszulegen und verteidigen efähigt 1st In der Welt und In der Zeit

(Ir KATZINGER, Theotogische Prinzipienitenre. Bausteine ZUFr Fundamentaltheotogte, München 1982:
Giaude, Phitosophie HNn T’heotogte, In Internationale Katholische Zeitschri ( OoMMUNIO 14 (19895) 36-66:
Wesen und Auftrag der T’heotogte. Versuche ihrer Ortsbestimmung m Iispul der G(Gegenwart, reiburg-
FEinsiedeln 1993:; /ur Lage ON Gilaube und T’heotlogte heute, In Internationale Katholische Zeitschri
( OoMMUNI1OG An (1996) -{ Glaubde-Wahrheitt-Totleranz, 53-1 GilauDden m Ontext heutiger
Phitosophie, In Internationale Katholische Y eitschri:| ( OoMMUNIO 41 (2002) 266-273

Az3121

Hans Christian Schmidbaur

ganz und gar «SEINE Wahrheit»! Die Theologie kann und soll mit der menschlichen
Vernunft als ihrem «Formalprinzip» die vernunftgemäße Glaubwürdigkeit der
Offenbarung als ihrem «Materialprinzip» aufzeigen, aber sie darf nie die höhere
Wahrheit Gottes auf ein System immanentistischer Vernunft oder «Vernünftigkeit»
reduzieren wollen. In vielen Werken und Publikationen hat Kardinal Ratzinger
diese heute immer fragiler werdende Verhältnisbestimmung vertiefen wollen16.

2.3. «Träger», nicht «Besitzer» einer anvertrauten Wahrheit: 
Der Bischof als «Bär unter dem Joch Christi»

Die Kirche, das Lehramt und die bischöfliche Hierarchie sind die Träger der
göttlichen Wahrheit, aber nicht ihre «Autoren», oder «autonomen Besitzer»!
Ratzinger – als Professor, Bischof, Präfekt der Glaubenskongregation und Papst war
sich dieser Tatsache stets vollends bewusst: Sein Wappenschild mit den beiden
Bären, die ein Gepäck tragen, und sein Motto Cooperatores veritatis bezeugen dies
heraldisch: Wohl schon als Freisinger Seminarist, aber auch später, als der
Professor Joseph Ratzinger 1977 zum Erzbischof von München und Freising
ernannt wurde, nahm er die Legenden um den historischen Gründer des Bistums,
den Hl. Korbinian (680-730) zur Kenntnis, der einst mit einem Esel nach Rom pil-
gerte, um vom damaligen Hl. Vater den Auftrag zur Mission der Baiuvaren und zur
Gründung eines Bistums zu erhalten. Als ein Bär in den Alpen sein Reittier riss,
zähmte Korbinian den Bären mit einem Gebet und ließ ihn daraufhin sein Gepäck
bis nach Rom tragen, wo er ihn dann von seiner Last befreite und freiließ.

Für Joseph Ratzinger enthält diese Legende eine wichtige Botschaft über den
Sinn seines bischöflichen Amtes, die ihn über alle Jahre bis in das Papstamt hinein
getragen hat, und auf die er auch in einigen Ansprachen nach seiner Wahl zum
Papst immer wieder Bezug genommen hat: Ein Bischof als Nachfolger der Apostel
ist mit dem Kollegium der anderen Bischöfe immer nur der Träger einer ihm von
einem anderen anvertrauten Wahrheit, die zwar nie die Seine wird in dem Sinne,
dass er über sie völlige Verfügungsgewalt besäße; die er aber mit seinem Glauben,
seiner Vernunft und dem Beistand des Heiligen Geistes zu tragen, zu verkünden,
auszulegen und zu verteidigen befähigt ist – in der Welt und in der Zeit.

C
o

n
trib

u
ti

16 Cfr. J. RATZINGER, Theologische Prinzipienlehre. Bausteine zur Fundamentaltheologie, München 1982;
Glaube, Philosophie und Theologie, in Internationale Katholische Zeitschrift Communio 14 (1985) 56-66;
Wesen und Auftrag der Theologie. Versuche zu ihrer Ortsbestimmung im Disput der Gegenwart, Freiburg-
Einsiedeln 1993; Zur Lage von Glaube und Theologie heute, in Internationale Katholische Zeitschrift
Communio 25 (1996) 359-72; Glaube-Wahrheit-Toleranz, 93-111; Glauben im Kontext heutiger
Philosophie, in Internationale Katholische Zeitschrift Communio 31 (2002) 266-273.

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 21



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagin£%g_

FIas Vearhältnis Or Glaube Vernunft UNd Wissenschaft

Dıe «Beständıigkeıit des aren>»
Joseph Katzıinger 1st diesem SeInNemM sSendungsauftrag während der SaNzen Laufs

SCeINEeSs Lebens und auch SeINer arr]lere Immer Ireu geblieben TOTIZ er markan-
ten Wechsel und Veränderungen hinsichtlich SeINeTr ufgaben, In der Innerkirchli-
chen Sıituation, und dem e5A4mM  1I1mMa. der postmodernen Welt

Viele lauben Jjedoch, Innerhal des erl1auls SeINer iImposanten Aarr]lere vOoO

Ozentfen ZU Professor, vo Erzbischof ZU Kardinal, vo ardına. ZU

Präfekten, und vVo Präfekten ZU aps C1INe «Metamorphose In Raten>» VOIl eInNem
«FProgressisten und mutigen TNEeUeEeTeTrT> a1Ss Berater des IT Vatikanischen Konzils
2-65 e1Inem «konservativen und auUutforıtlaren Beschützer der Tradition>» a 1IS
Kurienkardinal und aps feststellen können. Nichts könnte alscher SeIN a 1IS
Aileses: Wie auch das Wirken SEeINEeSs spirituellen und theologischen Vaters Augusti-
L1US VOIl 1ppO 54-43 der e1Ns5 das Werk De ONO hHerseverantıde verfasste,
WeIsen auch der Lebensweg und das Wirken Joseph Ratzingers C1INe hnlich «W -

schutterbare Beständigkeit» auf TOTIZ er 5orgen und MDruche In Welt, Kirche
und Zelt

Wie viele Zeitzeugen der Fakultäten reising 2-5 onn 9-63),
Munster 3-6 übingen 6-6 und Kegensburg 9-7 bestätigen, Dril-
lierte und faszinierte Katzıinger nicht LLUL Urc SeIN Talent a1Ss kompetenter und
überzeugender Lehrer, sondern auch Urc SCeINEe Spiritualität, Bescheidenheit und
herzliche Hilfsbereitschaft egenüber jedem

RKatzinger verstand und zeigte SIcCh STEeTSs a 1IS E1n «Mitarbeiter und Verteidiger
der Wahrheit», der Ssich den Weisungen des Anostels Paulus In dessen Brief
Timotheus OrıientTIierie «Verkünde das Wort, TI aliur eIN, DD mna  S hören wl
Oder nicht: WEEISE zurecht, e, ermahne, In unermüdücher un geduldiger
Belehrung. enn 65 WIT d C1INe ZeIlt kommen, In der 190078  - Cie esunde Lehre nicht
erträgt, sondern Ssich ach eigenen Wunschen Immer Cr Lehrer sucht, Cie den
ren schmeicheln; und 190078  - WIT d der ahnrnel nicht mehr or schenken, ()[1-

dern SIcCh Fabeleien zu wenden. Du aber S £7 In em nüchtern, ertrage das Leiden,
verkünde das Evangelium, erfülle LFTeN deinen Dienst'» (2 1ım 4,2-5)

Wenn eCINe Bibelstelle WIT  1C das konstante Selbstverständnis und
Sendungshbewusstsein eE1Nes Menschen Joseph Katzıinger DIS hın ZU gegenwärtigen
aps ened1l a 1IS «Mitarbeiter der Wahrheit» beschreiben kann, dann 1st
sicherlich dlese: eduldig, beharrlich und ınermudlich das Wort (1ottes und SeINnen
geistlichen SInnn verkünden, lehren und vermitteln OD 190078  - hören 111 oder
nicht! Wenn Qiese anrnel 1m Vergleich ZU kirc  Ichen Klima der ZeIlt «DTFOSTECS-
SI V>» 1st und dies Wal der Fall während des IT Vatikanischen KOonzils, a 1IS der Junge

22

Das Verhältnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

2.4. Die «Beständigkeit des Bären»
Joseph Ratzinger ist diesem seinem Sendungsauftrag während der ganzen Laufs

seines Lebens und auch seiner Karriere immer treu geblieben – trotz aller markan-
ten Wechsel und Veränderungen hinsichtlich seiner Aufgaben, in der innerkirchli-
chen Situation, und dem Gesamtklima der postmodernen Welt.

Viele glauben jedoch, innerhalb des Verlaufs seiner imposanten Karriere vom
Dozenten zum Professor, vom Erzbischof zum Kardinal, vom Kardinal zum
Präfekten, und vom Präfekten zum Papst eine «Metamorphose in Raten» von einem
«Progressisten und mutigen Erneuerer» als Berater des II. Vatikanischen Konzils
(1962-65) zu einem «konservativen und autoritären Beschützer der Tradition» als
Kurienkardinal und Papst feststellen zu können. – Nichts könnte falscher sein als
dieses: Wie auch das Wirken seines spirituellen und theologischen Vaters Augusti-
nus von Hippo (354-430), der einst das Werk De dono perseverantiae verfasste, so
weisen auch der Lebensweg und das Wirken Joseph Ratzingers eine ähnlich «uner-
schütterbare Beständigkeit» auf – trotz aller Sorgen und Umbrüche in Welt, Kirche
und Zeit.

Wie viele Zeitzeugen der Fakultäten Freising (1952-59), Bonn (1959-63),
Münster (1963-66), Tübingen (1966-69) und Regensburg (1969-77) bestätigen, bril-
lierte und faszinierte Ratzinger nicht nur durch sein Talent als kompetenter und
überzeugender Lehrer, sondern auch durch seine Spiritualität, Bescheidenheit und
herzliche Hilfsbereitschaft gegenüber jedem.

Ratzinger verstand und zeigte sich so stets als ein «Mitarbeiter und Verteidiger
der Wahrheit», der sich an den Weisungen des Apostels Paulus in dessen 2. Brief an
Timotheus orientierte: «Verkünde das Wort, tritt dafür ein, ob man es hören will
oder nicht; weise zurecht, tadle, ermahne, in unermüdlicher und geduldiger
Belehrung. Denn es wird eine Zeit kommen, in der man die gesunde Lehre nicht
erträgt, sondern sich nach eigenen Wünschen immer neue Lehrer sucht, die den
Ohren schmeicheln; und man wird der Wahrheit nicht mehr Gehör schenken, son-
dern sich Fabeleien zuwenden. Du aber sei in allem nüchtern, ertrage das Leiden,
verkünde das Evangelium, erfülle treu deinen Dienst!» (2 Tim 4,2-5).

Wenn eine Bibelstelle wirklich das konstante Selbstverständnis und
Sendungsbewusstsein eines Menschen Joseph Ratzinger bis hin zum gegenwärtigen
Papst Benedikt XVI. als «Mitarbeiter der Wahrheit» beschreiben kann, dann ist es
sicherlich diese: Geduldig, beharrlich und unermüdlich das Wort Gottes und seinen
geistlichen Sinn verkünden, lehren und vermitteln – ob man es hören will oder
nicht! – Wenn diese Wahrheit im Vergleich zum kirchlichen Klima der Zeit «progres-
siv» ist – und dies war der Fall während des II. Vatikanischen Konzils, als der junge

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 22



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagin£%g_

Hans ( hrıstlan Schmidbaur

Konzilsberater RKatzinger Cie Cr «GCommunio-Ekklesiologie» a 1IS Zentrum des
Dekrets ber Cie Kirche umen G(Gentium mutig den Widerstand kon-

Servaltıver Kreise VOIl höchstem Rang dAurchsetzte Wal E1n Progressiver!! War
Cie «gesunde Wahrheit» ach S@eINeTr Auffassung jedoch konservativ, zögerte
nicht, In den ugen der ZeIlt «konservaltiv>» SeIN 165 Wal der Fall 1m INDLC
auf SCeINEe kritische Resistenz Cie 508 «Theologie der Befreiung», Cie
«Pluralistische Keligionstheologie», Oder auch Cdie kirchenkritischen
Reformpositionen ans ungs

DIie Paradıgmen der Theologie Joseph Ratzingers
Als der bekannte Kurienkardinal Joseph Katzıinger ZU aps ewählt wurde,

begann cselbstverständlich colfort e1N sroßer EeUATUuC er SeINeTr bisherigen
Veröffentlichungen, Cie VOoOlIl der Interessierten OÖffentlichkeit LCU, oder auch
erstien ale elesen werden wollten Daneben erschienen auch ach Kurzem E1INe

el VOIl Büchern, Cie sich eINeTr Interpretation S@eINeTr Theologie, GE1-
165 Lebenslaufs und SEeINEeSs Charakters widmeten, DIS hın Kommentaren ber
Cie LreignNISSse und Außerungen während SEeINEeS erstien Pontifikatsjahres, den DLO-
blematischen Debatten ber SEeINE Rede In der Universita: Kegensburg

und SeInNem diplomatisc vorbelasteten Staatsbesuch In der Turkeils.
2a55 SIich aber überhaupt C1INe «generelle, systematische Vorgehensweilse», oder

E1n «Theologiemodell» eE1Nes Menschen definieren Oder umschreiben, der Immer
betont hat «Unser Glaube 1st kein System!»; und der zudem Cie Differenz zwischen
e1INer wissenschaftlich-spekulativen Reflexion, den Dogmen und Lehrent-
scheidungen des kirc  Ichen Lehramtes, und dem eExIstentiellen Glaubensa celbst

KATZINGER, Valk HNn Haus (Ottes In AUguSÜns Fe ON der Kirche, in 1ı1llen 1954, 1992: Das CHE

Valk (rottes. Entwürfe ZAUF EKKIeStologle, Diüsseldori Mit der Kirche ebden, Freiburg-Basel-Wien
19771 Kirche. ÖOÖkumene HNn Politik. ANeue Versuche ZAUF EkKKtLestologie, FEinsiedeln 1987 SZuUur Gemeinschaft
berufen. Kirche heute verstehen, Freiburg-Basel-Wien ( OMMUNILO in Programm, In ( OoMMUNIO
z (1992) 4-63: Weggemeinschafl Ades AUDeEeNS. IC als (LOomMMunto, ugsburg 002

Vel OPING I 1ÜUCK, Iie anstößige anrhet Ades AUDENS. Das iheotogische Profit Josepn
Halzıngers, Freiburg-Basel-Wien 2005: CHWAN HOURY LEHMANN, enedi. Gilaude HNn
Vernunft. DIie Regensburger Vortesung, OommMentiert Vo (1eS1Ne Schwan, del Thecocder Khoury N: Karl
ardına Lehmann, Freiburg-Basel-Wien 2006; NGLISCH, «Habemus Papam>». Der andel Ades Josepn
HKalzınger, München 2005: OTKER VWOLE OSB, Woraufarten WEr} Ketzerische edanken Deutschliand,
Hamburg 2006; Apostolische Reise Seiner Heiligkeit aps enedi. AWVUF acn München Altötling HNn
Regensburg HIS eptemder 2006 Predigten, nsprachen HNn Grußworte, In AASNS 1/4 (itta del
Valtlcano 2006

23

Hans Christian Schmidbaur

Konzilsberater Ratzinger die neue «Communio-Ekklesiologie» als Zentrum des
neuen Dekrets über die Kirche Lumen Gentium mutig gegen den Widerstand kon-
servativer Kreise von höchstem Rang durchsetzte – war er ein Progressiver!17 – War
die «gesunde Wahrheit» nach seiner Auffassung jedoch konservativ, zögerte er
nicht, in den Augen der Zeit «konservativ» zu sein – Dies war der Fall im Hinblick
auf seine kritische Resistenz gegen die sog. «Theologie der Befreiung», gegen die
«Pluralistische Religionstheologie», oder auch gegen die kirchenkritischen
Reformpositionen Hans Küngs.

3. Die Paradigmen der Theologie Joseph Ratzingers

Als der bekannte Kurienkardinal Joseph Ratzinger zum Papst gewählt wurde,
begann selbstverständlich sofort ein großer Neudruck aller seiner bisherigen
Veröffentlichungen, die von der interessierten Öffentlichkeit neu, oder auch zu
ersten Male gelesen werden wollten. Daneben erschienen auch nach Kurzem eine
ganze Reihe von neuen Büchern, die sich einer Interpretation seiner Theologie, sei-
nes Lebenslaufs und seines Charakters widmeten, – bis hin zu Kommentaren über
die Ereignisse und Äußerungen während seines ersten Pontifikatsjahres, den pro-
blematischen Debatten über seine Rede in der Universität Regensburg am
12.09.2006, und seinem diplomatisch vorbelasteten Staatsbesuch in der Türkei18.

Lässt sich aber überhaupt eine «generelle, systematische Vorgehensweise», oder
ein «Theologiemodell» eines Menschen definieren oder umschreiben, der immer
betont hat: «Unser Glaube ist kein System!»; und der zudem die Differenz zwischen
einer wissenschaftlich-spekulativen Reflexion, den Dogmen und Lehrent-
scheidungen des kirchlichen Lehramtes, und dem existentiellen Glaubensakt selbst

C
o

n
trib

u
ti

17 J. RATZINGER, Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der Kirche, St. Ottilien 1954, 1992; Das neue
Volk Gottes. Entwürfe zur Ekklesiologie, Düsseldorf 19702; Mit der Kirche leben, Freiburg-Basel-Wien
1977; Kirche, Ökumene und Politik. Neue Versuche zur Ekklesiologie, Einsiedeln 1987; Zur Gemeinschaft
berufen. Kirche heute verstehen, Freiburg-Basel-Wien 20052; Communio – ein Programm, in Communio
21 (1992) 454-63; Weggemeinschaft des Glaubens. Kiche als Communio, Augsburg 2002.

18 Vgl. H. HOPING – J.-H. TÜCK, Die anstößige Wahrheit des Glaubens. Das theologische Profil Joseph
Ratzingers, Freiburg-Basel-Wien 2005; G. SCHWAN – A. T. KHOURY – K. LEHMANN, Benedikt XVI. Glaube und
Vernunft. Die Regensburger Vorlesung, kommentiert von Gesine Schwan, Adel Theodor Khoury und Karl
Kardinal Lehmann, Freiburg-Basel-Wien 2006; A. ENGLISCH, «Habemus Papam». Der Wandel des Joseph
Ratzinger, München 2005; NOTKER WOLF OSB, Worauf warten wir? Ketzerische Gedanken zu Deutschland,
Hamburg 2006; Apostolische Reise Seiner Heiligkeit Papst Benedikt XVI. nach München, Altötting und
Regensburg 9. bis 14. September 2006. Predigten, Ansprachen und Grußworte, in AAS 174, Città del
Vaticano 2006.

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 23



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagin£%g_

FIas Vearhältnis Or Glaube Vernunft UNd Wissenschaft

STEeTSs besonders hervorgehoben hat? krstere können ntellektuel dazı ermächtigen,
den Akt ‚ Cie Zwelilten können ın Iinhaltlich formen und lenken, damıit
tabile (restalt gewinnt, aber G1E können ın el nicht ersetzen! Glaube a 1IS Infter-
personales eschehen und personale Selbsthingabe 1st Ja keine Selbstpreisgabe
E1n 5ystem V OIl Lehren, rogrammen und Vorschriften, sondern vielmehr der eDen-
dige Glaube den lebendigen ott a 1IS lebendig machende ahnrhnel In Person?

Glaube 1st Hingabe nicht e1N bloßes «KS» sondern E1n «Du», das JESagT
hat X  er SeIN Leben meinetwillen verliert, wiIird gewinnen!» (Mit und
das SIcCh celbst hingegeben hat DIS SeInNem Tod TEeUzZ auftf dass WIT das
«Leben In haben» Joh DIeses Wort 1st nicht LLUL rogramm, abstrakte
Theorie und leere Formel, sondern das lebendige Wort als Cie ymbiose VOIl

anrnel und Jat, das e1Ns5 Cie Welt rschuf Joh 1,1-4), das In Wundern und
Zeichen machtvoll In der Welt ewirkt und Uurc Cie Propheten SeInNem Volk
gesprochen hat, und, «als Cie ZeIlt rIfüullt celbst E1n konkreter, zeitlicher
Mensch wurde, der VOIl SIcCh gesagt hat «Ich hin der Weg, Cie anrhnel und das
Leben'» Joh 14,6)

WiIr stoßen 1er auf das eigentliche «Skandalon», Cdie «anstößige
Zentralwahrheit» des Christentums, Cie dem Verhältnis VOIl Glaube, Wahrheit,
(Geschichte und Vernunft eEINEe Cr Bestimmung e1ibt, weilche innertheologisch In
e1INer «Theologie des Or{Tes>» schon (restalt hatlı9 In Forschung und
Lehre hat G1E DIS heute wenig Beachtung gefunden?9; Wa SIcCh Jjedoch, WEl SIcCh
Cie Theologie der Gegenwart den Herausforderungen des interreligiösen Dialogs
tellen WwIll, Isbald andern WIrd: ort offenbaren SIich Cie ınterschiedlichen
Vorstellungen der verschiedenen Keligionen dliesem TIThema a1Ss E1n Scheideweg,
der Cie eigentliche Divergenz der Positionen ErTSIT WITKlIC sichtbar macht DIS hın
ZUL verschiedenen Bestimmung des Verhältnisses VOIl Moral, Kultur, Glaube,
Vernunft, aa und Gesellschaft

Fın «inkarnlerter LOgO0Ss>», nıcht eın «inkartierter LOgOS” als Materlalprinziıp
des christlichen auDens

Das tatige 5Subjekt der Offenbarung, und das sSsowohl universale, WIe auch kon-
krete Objekt des christlichen aubens SINd nicht C1INe abstrakte Theorie, oder E1n

Veol (as Dekret Qes I1 Vatikanischen Konzils DEet Verbum, In AHNER VORGRIMLER, Kieines
Konziiskompendium, Freiburg-Basel-Wien 198518, 2367-38)

A{} Veol (LONCOLINO, EOLOGLA Parola. Per FRER COMPFeENSIONE SInfOnNica Parola n DIO alta IHCce
( OSstuzione Dogmaltica «DIET Verbum>», ® OVerla annelll 2006

24

Das Verhältnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

stets besonders hervorgehoben hat? Erstere können intellektuell dazu ermächtigen,
den Akt zu wagen, die Zweiten können ihn inhaltlich formen und lenken, damit er
stabile Gestalt gewinnt, aber sie können ihn beide nicht ersetzen! Glaube als inter-
personales Geschehen und personale Selbsthingabe ist ja keine Selbstpreisgabe an
ein System von Lehren, Programmen und Vorschriften, sondern vielmehr der leben-
dige Glaube an den lebendigen Gott als lebendig machende Wahrheit in Person?

Glaube ist Hingabe – nicht an ein bloßes «Es» –, sondern an ein «Du», das gesagt
hat: «Wer sein Leben um meinetwillen verliert, wird es gewinnen!» (Mt 10,39), und
das sich selbst hingegeben hat – bis zu seinem Tod am Kreuz –, auf dass wir das
«Leben in Fülle haben» (Joh 10,10): Dieses Wort ist nicht nur Programm, abstrakte
Theorie und leere Formel, sondern das lebendige Wort als die Symbiose von
Wahrheit und Tat, das einst die Welt erschuf (Joh 1,1-4), das in Wundern und
Zeichen machtvoll in der Welt gewirkt und durch die Propheten zu seinem Volk
gesprochen hat, und, «als die Zeit erfüllt war», selbst ein konkreter, zeitlicher
Mensch wurde, der von sich gesagt hat: «Ich bin der Weg, die Wahrheit und das
Leben!» (Joh 14,6).

Wir stoßen hier auf das eigentliche «Skandalon», die «anstößige
Zentralwahrheit» des Christentums, die dem Verhältnis von Glaube, Wahrheit,
Geschichte und Vernunft eine neue Bestimmung gibt, welche innertheologisch in
einer «Theologie des Wortes» schon Gestalt gewonnen hat19. In Forschung und
Lehre hat sie bis heute zu wenig Beachtung gefunden20; was sich jedoch, wenn sich
die Theologie der Gegenwart den Herausforderungen des interreligiösen Dialogs
stellen will, alsbald ändern wird: Dort offenbaren sich die unterschiedlichen
Vorstellungen der verschiedenen Religionen zu diesem Thema als ein Scheideweg,
der die eigentliche Divergenz der Positionen erst wirklich sichtbar macht – bis hin
zur verschiedenen Bestimmung des Verhältnisses von Moral, Kultur, Glaube,
Vernunft, Staat und Gesellschaft.

3.1. Ein «inkarnierter Logos», nicht ein «inkartierter Logos» als Materialprinzip
des christlichen Glaubens

Das tätige Subjekt der Offenbarung, und das sowohl universale, wie auch kon-
krete Objekt des christlichen Glaubens sind nicht eine abstrakte Theorie, oder ein

C
o

n
tr

ib
u

ti

19 Vgl. das Dekret des II. Vatikanischen Konzils Dei Verbum, in K. RAHNER – H. VORGRIMLER, Kleines
Konzilskompendium, Freiburg-Basel-Wien 198518, 367-382.

20 Vgl. D. CONCOLINO, Teologia della Parola. Per una comprensione sinfonica della Parola di Dio alla luce
della Costituzione Dogmatica «Dei Verbum», Soveria Mannelli 2006.

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 24



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagin£%g_

Hans ( hrıstlan Schmidbaur

Konglomerat V OIl Geboten, Kegeln, Dogmen und normatıiven Weisheitssprüchen,
welche a 1IS solche VOIl iIhren geschichtlichen Übermittlern och einmal ıunterschle-
den werden, Oder losgelöst werden könnten, WIe bel e1INer 1e173. anderer
Keligionen, WIC 7 B des uddhismus, des Hindulsmus, und VOo_Lr em des Islam In
verschiedenem Ta dAurchaus möglich ist

Wo Immer WIT auch mıi1t e1INer Vorstellung VOIl Transzendenz konfrontiert SINd,
Cie E1n direktes Handeln (10ttes In Welt und (Geschichte bISs hın ZU enannten
«Skandalon» eE1Nes «(Geschichtewerdens (10ttes celbst» und damıit STEeTSs a1Ss
celbst «Jenseits der Welt leiben US55», 111055 das TOprIuUum der Christentums, der
Glaube C1INe Menschwerdung (10ttes selbst, oder auch Cie dee e1INer essentlalen
Gottsohnschafft ZWangsweIlse ausgeschlossen werden, da 65 ]a, «unmöglich GEe1 WIC
Immanuel ant einmal sagte SIich das Transzendente a1Ss Immanent vorzustel-
len!»21.

Selbst WEl einige historisch gewachsenen Keligionen dQdilese aDbsolute rennung
VOIl TIranszendenz und MMAaNEeNZ des philosophischen Rationalismus und der
Transzendentalphilosophie nicht teilen, weilche WIe E1n Hermann Samuel eIMATUS
und eiInho ernhar Jachmann Cie dee e1INer direkten selbstoffenbarung, oder
E1n Immanuel ant «Sakramente, Kult und religiöse Übungen» e1Inem «Afterdienst
und Fetischmachen», oder Sar e1INer «abergläubischen vergötzung OTIfes>» gleich-
seizten?2, sondern ott zumiıindest och Cie Möglichkei e1INer tatigen Mitteilung GE1-
LEr Weisheiten und Gebote, e1INer Wahrnehmung SeINeTr kultischen Verehrung oder
VOIl Gebeten, oder auch eE1Nes Antwortens UuUrc Wunder zubilligen, erreichen
auch 1er LLUL Cie Wirkungen (10ttes Cie Welt, aber celbst bleibt weiterhin «Jen-
SEITS der Welt»!

ES Ware Sowohl 1m INDLC auftf den historischen Entstehungsprozess der sroßen
Keligionen, WIe auch 1m INDLC auftf den Glaubensa des Einzelnen verie VOoOlIl

eInNem «vernuntftlosen ott des Jaubens» und eInNem «glaubenslosen ott der phi-
losophischen Vernunft» sprechen. Fides et Fatio schließen einander nicht AaUs,
sondern edürfen, edingen und bereichern einander! Nicht LLUL Cie sroßen, «Neili-
SCn Schriften» der Keligionen, WIC Cie el, oder der oran SINd voll VOoOlIl

Philosophie auch jeder einzelne Mensch kann nıe ohne Vernunft lauben, und nıe
ohne (‚:laube Cie Vernunft denken und andeln In jedem Fall hängen aber Cie

41 Vorreide RINAO PrNAGN Jachmanns Prüfung der Kantischen Retigtonsphitosophte
ademle Textausgabe VILL, 451): eiLgion In den (Grenzen der ötofen Vernunft, Reclam 231(4), AD

A Vel T, KTitik der reinen Vernunft, Hamburg 1971, 649, 4583, 481 ettgion In den (Grenzen der bftohen
Vernunft, AI D3 -13H

A25

Hans Christian Schmidbaur

Konglomerat von Geboten, Regeln, Dogmen und normativen Weisheitssprüchen,
welche als solche von ihren geschichtlichen Übermittlern noch einmal unterschie-
den werden, oder losgelöst werden könnten, wie es bei einer Vielzahl anderer
Religionen, wie z.B. des Buddhismus, des Hinduismus, und vor allem des Islam in
verschiedenem Grade durchaus möglich ist.

Wo immer wir auch mit einer Vorstellung von Transzendenz konfrontiert sind,
die ein direktes Handeln Gottes in Welt und Geschichte – bis hin zum genannten
«Skandalon» eines «Geschichtewerdens Gottes selbst» – und damit stets als er
selbst «jenseits der Welt bleiben muss», muss das Proprium der Christentums, der
Glaube an eine Menschwerdung Gottes selbst, oder auch die Idee einer essentialen
Gottsohnschaft zwangsweise ausgeschlossen werden, da es ja, «unmöglich sei – wie
Immanuel Kant einmal sagte –, sich das Transzendente als immanent vorzustel-
len!»21.

Selbst wenn einige historisch gewachsenen Religionen diese absolute Trennung
von Transzendenz und Immanenz des philosophischen Rationalismus und der
Transzendentalphilosophie nicht teilen, welche wie ein Hermann Samuel Reimarus
und Reinhold Bernhard Jachmann die Idee einer direkten Selbstoffenbarung, oder
ein Immanuel Kant «Sakramente, Kult und religiöse Übungen» einem «Afterdienst
und Fetischmachen», oder gar einer «abergläubischen Vergötzung Gottes» gleich-
setzten22, sondern Gott zumindest noch die Möglichkeit einer tätigen Mitteilung sei-
ner Weisheiten und Gebote, einer Wahrnehmung seiner kultischen Verehrung oder
von Gebeten, oder auch eines Antwortens durch Wunder zubilligen, so erreichen
auch hier nur die Wirkungen Gottes die Welt, aber er selbst bleibt weiterhin «jen-
seits der Welt»!

Es wäre sowohl im Hinblick auf den historischen Entstehungsprozess der großen
Religionen, wie auch im Hinblick auf den Glaubensakt des Einzelnen verfehlt, von
einem «vernunftlosen Gott des Glaubens» und einem «glaubenslosen Gott der phi-
losophischen Vernunft» zu sprechen. Fides et ratio schließen einander nicht aus,
sondern bedürfen, bedingen und bereichern einander! Nicht nur die großen, «heili-
gen Schriften» der Religionen, wie die Bibel, oder der Koran sind voll von
Philosophie – auch jeder einzelne Mensch kann nie ohne Vernunft glauben, und nie
ohne Glaube an die Vernunft denken und handeln! – In jedem Fall hängen aber die

C
o

n
trib

u
ti

21 I. KANT, Vorrede zu Reinhold Bernhard Jachmanns Prüfung der Kantischen Religionsphilosophie
(Akademie Textausgabe VIII, 451); Religion in den Grenzen der bloßen Vernunft, Reclam 1231(4), 225.

22 Vgl. I. KANT, Kritik der reinen Vernunft, Hamburg 1971, 649, 483, 487; Religion in den Grenzen der bloßen
Vernunft, 225.273-275.

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 25



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagin£%g_

FIas Vearhältnis Or Glaube Vernunft UNd Wissenschaft

Möglichkeiten eE1Nes olchen Austauschs VOoOlIl dem Jeweils zugrunde gelegten
Transzendenzbeegri aD Joseph Katzıinger hat SIcCh In einigen S@eINeTr Werke mıi1t den
verschiedenen und inklusivistischen odellen VOoOlIl TIranszendenz aUuseinander-
geSseTizt und damıit eInNem erneuertien DIisput zwischen dem ott des aubens und
dem Gottesbegriff der philosophischen Vernunfit Cr Wege gebahnt?>.

Mag beispielsweise das Transzendenzverständnis des Islam 1m INDIIIC auftf Cie
Wirkungen (1ottes ach außen gemäßigt erscheinen und Allah Cie Möglichkei eINeTr
Verbalinspiration, SOWIE VOoOlIl Zeichen und Wundern In der Welt zusprechen,
erwelst SIcCh SeIN Transzendenzbeegri 1m INDLC auftf E1n «CWI1ges Leben für Cie
Gläubigen» ach Aussage des «ver balinspirierten» oran wieder a1Ss adikal ES
wiIird a1Ss E1n Paradies der und der Freude beschrieben, aber ohne C1INe au
(i0ttes Allah bleibt auch 1m eNSeEeITS verborgen WIT werden ın ach ohamme
2.1SO nıe schauen, WIe ist!

In praktisch-kulturgeschichtlicher Hinsicht en dQiese spekulativ-reflexiven
Grundlagen durchaus erkennbare, tiefgreifende Auswirkungen auf das konkrete
Verhalten der Menschen: Solange WIT bel e1INer konkreten Keligion nicht mıi1t
eInNem positivistisch-unreflektierten «Biblizismus», Oder eInNem primitiven, Okkult-
magischen NIMISMUS iun abnen, kein Dialog mıit anderen mehr möglich 1st

und dles 1st bel den bekannten Hochreligionen nicht der Fall bleibt Cie vernuünft-
tige Reflexion E1n integraler Bestandteil Jjedes Glaubensbekenntnisses cselbst Nur
dann kann (‚:laube Ssich In rage tellen lassen und 1m Dialog SEeINE Vernünftigkeit
erwelsen WOo dles nicht möglich ist, laufen Cie Vertreter ınreflektierter aubens-
überzeugungen Gefahr, In intoleranten Fundamentalismus und autorıtare Defensiv-
taktiken verfallen Je wenI1ıger der Glaubensinhal vernünftig vermittelbar ist,
desto mehr SETIZ 190078  - auf ıunilateralen ‚Wang und Kepression andersglau-
en! Minderheiten. Historische Beispiele In verschieden em (Gırad zeichneten
SIich aliur In der (reschichte er sroßen RKeligionskulturen und ihrem Verhältnis
zueinander Immer wieder a.D DIS hin den Unruhen, massıven Konflikten und
Bürgerkriegen 1m heutigen Nahen sten DIe schwelenden Brutherde relig1ös muoTtIl-
vierter, fundamentalistisch aufgehetzter Überzeugungskonflikte SINd, WIe Cie
(Geschichte Immer wieder zeigt, VOIl e1INer derart tief Ssitzenden Verbissenheit, dass
G1E SIcCh weder Urc wohlmeinende Toleranzappelle aufgeklärter Humanısten

A Veol KATZINGER, Der ( OT Ades AUDeEeNS HNn der („OE7 der Phitosophen (1959) In Vom Wiederauffinden
der Mitte, 40-59: Einführung In das ('’hristentum. Vortesungen ber das Apostotische AUDeEeNS-
ekenntnis, a-1 Theotogische Prinzipienitenre, 1259-199:; Kandaloser Realismus? („OE7 handelt
In der Geschichte, Bad T’ölz

26

Das Verhältnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

Möglichkeiten eines solchen Austauschs von dem jeweils zugrunde gelegten
Transzendenzbegriff ab. Joseph Ratzinger hat sich in einigen seiner Werke mit den
verschiedenen ex- und inklusivistischen Modellen von Transzendenz auseinander-
gesetzt und damit einem erneuerten Disput zwischen dem Gott des Glaubens und
dem Gottesbegriff der philosophischen Vernunft neue Wege gebahnt23.

Mag beispielsweise das Transzendenzverständnis des Islam im Hinblick auf die
Wirkungen Gottes nach außen gemäßigt erscheinen und Allah die Möglichkeit einer
Verbalinspiration, sowie von Zeichen und Wundern in der Welt zusprechen, so
erweist sich sein Transzendenzbegriff im Hinblick auf ein «ewiges Leben für die
Gläubigen» nach Aussage des «verbalinspirierten» Koran wieder als radikal: Es
wird als ein Paradies der Fülle und der Freude beschrieben, aber ohne eine Schau
Gottes. Allah bleibt auch im Jenseits verborgen – wir werden ihn nach Mohammed
also nie schauen, wie er ist!

In praktisch-kulturgeschichtlicher Hinsicht haben diese spekulativ-reflexiven
Grundlagen durchaus erkennbare, tiefgreifende Auswirkungen auf das konkrete
Verhalten der Menschen: Solange wir es bei einer konkreten Religion nicht mit
einem positivistisch-unreflektierten «Biblizismus», oder einem primitiven, okkult-
magischen Animismus zu tun haben, wo kein Dialog mit anderen mehr möglich ist
– und dies ist bei den bekannten Hochreligionen nicht der Fall – bleibt die vernünf-
tige Reflexion ein integraler Bestandteil jedes Glaubensbekenntnisses selbst. Nur
dann kann Glaube sich in Frage stellen lassen und im Dialog seine Vernünftigkeit
erweisen. Wo dies nicht möglich ist, laufen die Vertreter unreflektierter Glaubens-
überzeugungen Gefahr, in intoleranten Fundamentalismus und autoritäre Defensiv-
taktiken zu verfallen. Je weniger der Glaubensinhalt vernünftig vermittelbar ist,
desto mehr setzt man auf unilateralen Zwang und Repression gegen andersglau-
bende Minderheiten. Historische Beispiele in verschieden hohem Grad zeichneten
sich dafür in der Geschichte aller großen Religionskulturen und ihrem Verhältnis
zueinander immer wieder ab – bis hin zu den Unruhen, massiven Konflikten und
Bürgerkriegen im heutigen Nahen Osten. Die schwelenden Brutherde religiös moti-
vierter, fundamentalistisch aufgehetzter Überzeugungskonflikte sind, wie die
Geschichte immer wieder zeigt, von einer derart tief sitzenden Verbissenheit, dass
sie sich weder durch wohlmeinende Toleranzappelle aufgeklärter Humanisten

C
o

n
tr

ib
u

ti

23 Vgl. J. RATZINGER, Der Gott des Glaubens und der Gott der Philosophen (1959), in Vom Wiederauffinden
der Mitte, 40-59; Einführung in das Christentum. Vorlesungen über das Apostolische Glaubens-
bekenntnis, 20002, 95-177; Theologische Prinzipienlehre, 159-199; Skandalöser Realismus? Gott handelt
in der Geschichte, Bad Tölz 20053.

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 26



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagin£%g_

Hans ( hrıstlan Schmidbaur

besänftigen, och Urc militärische Interventionen e1INer 5Supermacht In Cie NIıe
zwingen lassen.

Doch kehren WIT den spekulativen Grundlagen zurück: EFın exklusivistisches
Iranszendenzmodell, das ott Cie Möglichkeit, Iinnerhal der Welt e1IN geschichtlich-
personales Universale CONCFEeium werden abspricht, leiben a 1IS Möglichkeiten
LLUL och Cie e1INer «Religion des Buches», WIC beim Islam der Fall ist, welcher
aUSSC  ießlich «Propheten» a 1IS zeitliche Überbringer e1INer ewigen ahnrnel (10ttes
proklamiert, Cie a1Ss Geschöpfe ZWäal Inspirlert, aber mıi1t der überbrachten ahnrnel
celbst nıe ldentisch SINd; oder e1INer «Religion a 1IS Weisheitslehre», WIe 7 B dem
uddhismus, der E1n «überindividuelles (‚öttliches» verkündet, das eshalb nicht
mehr a 1IS Subjekt e1INer Heilsgeschichte betrachtet werden kann, sondern LLUL och
a1Ss Objekt der Meditation, In das 190078  - SIcCh «versenken» 11155

Dıe Analogıie zwıschen Vernunft un: Glaube
In S@eINeTr ulsehen erregenden Rede vVo 2006 der Universita:

Kegensburg hat aps ened1l XVI VOoOlIl diesen spekulativen Grundlagen und iIhren
oONsequenzen für Cie Bestimmung des Verhältnisses VOoOlIl eligion, Glaube,
Vernunft, Wissenschaft, Geschichte, Kultur und Gesellschaft gesprochen: WOo e1N
exklusivistischer Wissenschaftsbegriff ausschließlich abstrakte 5Spekulationen mıi1t
SsSicheren ewelsen a 1IS «wissenschaftlich» annehmen kann, 111055 sich EeEINEe
«Theologie a 1IS Wissenschaft» zwangsläufig e1INer «Destillerie» umwandeln, Cie
au dem «WeIin er historisch-konkreten Lreignisse der Heilsgeschichte» eInNnen
«überzeitlich-abstrakte SIruD>» extrahiert, der a1Ss haltbar und allgemein vermittel-
bar anerkannt werden kann. In radikaler Form Wal dles 1m schon angesprochenen
Rationalismus der Fall; aber auch wenngleich ılnfier anderen Voraussetzungen
bel dem Mode!ll e1INer «Entmythologisierung des laubens» eE1Nes Bultmann.

Wo emnach der DIS heute wenig In SeINer Bedeutung wahrgenommene
(‚edanke eE1Nes Universale CONCFreLium 1m Inne der De OCa Ignorantia eE1Nes
1KOLAUS VOIl (‚Ues 1-6 nicht a1Ss VOrsSie  ar akzentiert werden kann, 111055

SIcCh es Wa konkret und zeIitlich 1st (concretum), separieren VOIl dem Wa allge-
men Oder abstrakt ist (universale). Dem TSIeren kann dann Cie exakte
Wissenschaft LLUL Faktizität, aber keine Notwendigkeit zusprechen; dem Zwelilten
ingegen allein zwingende Notwendigkeit, aber nicht Konkretheit a1Ss direktes
Objekt der Erkenntnis. eSs, Wa sich zwischen oder ber diesen beiden
Alternativen aufhält, WIe 7 B Cie Theologie, Cie Dogmen Oder auch Cie Metaphysik,

damıit In das Irrationale, In Cie Welt der bloßen Behauptungen, oder In Cie
phären der Tautologien, Fiktionen und Täuschungen!

27

Hans Christian Schmidbaur

besänftigen, noch durch militärische Interventionen einer Supermacht in die Knie
zwingen lassen.

Doch kehren wir zu den spekulativen Grundlagen zurück: Ein exklusivistisches
Transzendenzmodell, das Gott die Möglichkeit, innerhalb der Welt ein geschichtlich-
personales Universale concretum zu werden abspricht, bleiben als Möglichkeiten
nur noch die einer «Religion des Buches», wie es beim Islam der Fall ist, welcher
ausschließlich «Propheten» als zeitliche Überbringer einer ewigen Wahrheit Gottes
proklamiert, die als Geschöpfe zwar inspiriert, aber mit der überbrachten Wahrheit
selbst nie identisch sind; oder einer «Religion als Weisheitslehre», wie z.B. dem
Buddhismus, der ein «überindividuelles Göttliches» verkündet, das deshalb nicht
mehr als Subjekt einer Heilsgeschichte betrachtet werden kann, sondern nur noch
als Objekt der Meditation, in das man sich «versenken» muss.

3.2. Die Analogie zwischen Vernunft und Glaube
In seiner Aufsehen erregenden Rede vom 12. 09. 2006 an der Universität

Regensburg hat Papst Benedikt XVI. von diesen spekulativen Grundlagen und ihren
Konsequenzen für die Bestimmung des Verhältnisses von Religion, Glaube,
Vernunft, Wissenschaft, Geschichte, Kultur und Gesellschaft gesprochen: Wo ein
exklusivistischer Wissenschaftsbegriff ausschließlich abstrakte Spekulationen mit
sicheren Beweisen als «wissenschaftlich» annehmen kann, muss sich eine
«Theologie als Wissenschaft» zwangsläufig zu einer «Destillerie» umwandeln, die
aus dem «Wein aller historisch-konkreten Ereignisse der Heilsgeschichte» einen
«überzeitlich-abstrakte Sirup» extrahiert, der als haltbar und allgemein vermittel-
bar anerkannt werden kann. In radikaler Form war dies im schon angesprochenen
Rationalismus der Fall; aber auch – wenngleich unter anderen Voraussetzungen –
bei dem Modell einer «Entmythologisierung des Glaubens» eines R. Bultmann.

Wo demnach der bis heute zu wenig in seiner Bedeutung wahrgenommene
Gedanke eines Universale concretum – im Sinne der De Docta Ignorantia eines
Nikolaus von Cues (1401-64) – nicht als vorstellbar akzeptiert werden kann, muss
sich alles was konkret und zeitlich ist (concretum), separieren von dem, was allge-
mein oder abstrakt ist (universale). Dem Ersteren kann dann die exakte
Wissenschaft nur Faktizität, aber keine Notwendigkeit zusprechen; dem Zweiten
hingegen allein zwingende Notwendigkeit, aber nicht Konkretheit als direktes
Objekt der Erkenntnis. Alles, was sich zwischen oder über diesen beiden
Alternativen aufhält, wie z.B. die Theologie, die Dogmen oder auch die Metaphysik,
fällt damit in das Irrationale, in die Welt der bloßen Behauptungen, oder in die
Sphären der Tautologien, Fiktionen und Täuschungen!

C
o

n
trib

u
ti

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 27



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagin£%g_

FIas Vearhältnis Or Glaube Vernunft UNd Wissenschaft

1eC5@E Strikte Alternativik prag den ntellektuellen Zeitgelst ce1t der Aufklärung,
dass 190078  - ange laubte, den Inhalt und Cie Ergebnisse «vernünftiger Rede ber

den Inhalt der Heilsgeschichte» entweder der einen, Oder eben der anderen e1I{(e
zuordnen mussen Wer nicht, WIe Cie radikalen kmpiristen John Locke 2-

und DavIid uUume 1-7 VOoOlIl vorneherein jeden Inhalt VOIl eligion In den
aum nicht verilizierbarer Behauptungen und Tautologien DsScChob, wollten dann
WIe ant C1INe «Religion In den (ırenzen der bloßen Vernunft» a1Ss Grundlage eINeTr
objektiven Vernunfit und eE1Nes allgemeinen Sıittengesetzes Schalien, oder 1m Inne
der 508 «Leben-Jesu-Forschung>» eE1Nes er Schweitzer (1895-1965) den «Wa.h-
L1e  > Menschen Jesus» vVo Ballast der ın überdeckenden, numıinos-überhöhenden
Dogmen befreien, Cie 1ıhm ZU «göttlichen Christus» entstellt hätten. Ahnliche
Modelle dauern DIS In Cie Gegenwart fort Viele Philosophen des
Jahrhunderts WIe 7 B E1n Adolph VOIl Harnack ordern bISs heute C1INe radıkale
«Enthellenisierung» der (‚estalt Jesu, deren Analyse sich mıi1t e1INer nuüuchtern-imma-
nentfien Betrachtung SeINer historischen X1ISTeNZ a 1IS allein legitimem Objekt der
Forschung egnügen mMUuSSe

DIie eiNZIge Alternative dlesen rationalistischen und historistischen
«Purifizierungen», Cie Jjedoch den Glauben C1INe vermittelbare Rationalität des
aubens och nicht aufgegeben hatten, Wal Cie Rückführung der Unbegreiflichkeit
der Glaubensinhalte auftf Cie Unbegreiflichkeit des göttlichen e1Ins selbst Der ctrikt
antimetaphysische, protestantische eologe Karl Barth begriff ott a 1IS Cie
«schlechthinnige Andersheit», Cie niemals VOrStie  ar oder begreifbar GEe1 für jede
Mensc  1C Vernuntftt. Der Philosoph Blaise Pascal ingegen cah 1m Akt des
aubens eINenN «Akt des Herzens», «das (ırunde hat, Cie der Verstand nicht kennt»,
und postulierte daraus Cie Möglichkei e1INer «doppelten Wahrheit», ach der E{IWAS
für ott durchaus a1Ss wahr und möglich SeIN könne, Wa In den ugen der mensch-
lichen Vernunft LLUL a1Ss unmöglich Oder Irrational erscheint. In beiden Fällen nähert
SIich der des aubens aber adurch E1n fideistisches re: QuUiA absurdum

oder wiIird e1Inem «Akt des Gefühls», der jeden Anspruch auf vernünftige
Rechtfertigbarkeit aufgibt.

Aber 1st 65 wahr, dass der «(r‚ott Abrahams, Isaaks und aKOoDS5>» LLUL E1n «(1ott
des Gefühls», und damıit E1n gäanzlic anderer a 1IS der «nuüchterne ott der
Philosophen»? DIe Ausführungen Benedikts In Kegensburg bestreiten dies
und wollen den ott des christlichen aubens a 1IS jene «Höhere anrnel In
erson>» vermitteln, Cie nichts ausschließt, und es eE1INSC  ießt auch das Gefühl,
Cie Liebe, das (Greschichtliche und Cie Konkretheit. Der aps ruft dazı Cie alte Lehre
V OIl der «analogia CNEIS>» des Laterankonzils VOIl 1215 In krinnerung, Cie bIs

28

Das Verhältnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

Diese strikte Alternativik prägt den intellektuellen Zeitgeist seit der Aufklärung,
so dass man lange glaubte, den Inhalt und die Ergebnisse «vernünftiger Rede über
den Inhalt der Heilsgeschichte» entweder der einen, oder eben der anderen Seite
zuordnen zu müssen: Wer nicht, wie die radikalen Empiristen John Locke (1632-
1704) und David Hume (1711-76) von vorneherein jeden Inhalt von Religion in den
Raum nicht verifizierbarer Behauptungen und Tautologien abschob, wollten dann
wie I. Kant eine «Religion in den Grenzen der bloßen Vernunft» als Grundlage einer
objektiven Vernunft und eines allgemeinen Sittengesetzes schaffen, oder im Sinne
der sog. «Leben-Jesu-Forschung» eines Albert Schweitzer (1895-1965) den «wah-
ren Menschen Jesus» vom Ballast der ihn überdeckenden, numinos-überhöhenden
Dogmen befreien, die ihm zum «göttlichen Christus» entstellt hätten. Ähnliche
Modelle dauern sogar bis in die Gegenwart fort: Viele Philosophen des 20.
Jahrhunderts wie z.B. ein Adolph von Harnack fordern bis heute eine radikale
«Enthellenisierung» der Gestalt Jesu, deren Analyse sich mit einer nüchtern-imma-
nenten Betrachtung seiner historischen Existenz als allein legitimem Objekt der
Forschung begnügen müsse.

Die einzige Alternative zu diesen rationalistischen und historistischen
«Purifizierungen», die jedoch den Glauben an eine vermittelbare Rationalität des
Glaubens noch nicht aufgegeben hatten, war die Rückführung der Unbegreiflichkeit
der Glaubensinhalte auf die Unbegreiflichkeit des göttlichen Seins selbst: Der strikt
antimetaphysische, protestantische Theologe Karl Barth begriff Gott als die
«schlechthinnige Andersheit», die niemals vorstellbar oder begreifbar sei für jede
Menschliche Vernunft. Der Philosoph Blaise Pascal hingegen sah im Akt des
Glaubens einen «Akt des Herzens», «das Gründe hat, die der Verstand nicht kennt»,
und postulierte daraus die Möglichkeit einer «doppelten Wahrheit», nach der etwas
für Gott durchaus als wahr und möglich sein könne, was in den Augen der mensch-
lichen Vernunft nur als unmöglich oder irrational erscheint. In beiden Fällen nähert
sich der Akt des Glaubens aber dadurch an ein fideistisches Credo quia absurdum
an, oder wird zu einem «Akt des Gefühls», der jeden Anspruch auf vernünftige
Rechtfertigbarkeit aufgibt.

Aber ist es wahr, dass der «Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs» nur ein «Gott
des Gefühls», und damit ein gänzlich anderer als der «nüchterne Gott der
Philosophen»? – Die Ausführungen Benedikts XVI. in Regensburg bestreiten dies
und wollen den Gott des christlichen Glaubens als jene «Höhere Wahrheit in
Person» vermitteln, die nichts ausschließt, und alles einschließt – auch das Gefühl,
die Liebe, das Geschichtliche und die Konkretheit. Der Papst ruft dazu die alte Lehre
von der «analogia entis» des IV. Laterankonzils von 1215 in Erinnerung, die bis

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 28



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagin£%g_

Hans ( hrıstlan Schmidbaur

heute Cie AaSs15 e1INer Katholischen eologie a 1IS Wissenschaft ausmacht: «Inter
Credtitorem eT Credaturam HON DOTEST sıimilitudo nNOtartı, Quin Inter CS MAaJor SIE
dissıimilitudo notanda» (DH S06) DIe «größere anrnel OTtles>», welche auch
Liebe ist, übersteigt sicherlich jede mensc  iche Erkenntniskraft, aber adurch
gerade nicht WIe der aps ausführt In C1INe absolute, V OIl der Irrationalität nicht

ınterscheidende «Andersheit» hinein! S1e bleibt vielmehr E1INe «analoger LOg0OS>»,
der durchaus In e1INer armonIıI]e mıi1t der menschlichen Vernunftt csteht S o GEI auch
Cie anrhnel des aubens nicht LLUL E1n «leerer edanke», sondern steht 115

LEL Vernunftt WIe e1Ns5 Augustinus Sa  ( In eINeTr sıimiıilitudo dissimilis, Cie a 1IS SO|-
che auch verständlich und erklär- und vermittelbarel

1ne «Buchreligion» als unılateraler Nommaliısmus un: Voluntarısmus
DIe Rede des Papstes In Kegensburg hebt Cie bleibende Bedeutung dieser

Analogielehre besonders heraus, well sich LLUL mıi1t ihr C1INe analoge ymbiose VOoOlIl

eligion, Glaube, Vernunft, Wissenschaft, (reschichte und Kultur aufrecht erhalten
1ässt, Cie en erecht wiIird und niemanden einschränkt! Z/Zwel historische Beispiele
können dies verdeutlichen: Als Cie Theologie 1m 5Spätmittelalter mıi1t Johannes uns
SCOTUS (1266-1308) und Wilhelm VOoOlIl Ockham (1285-1347/50) begann, Cie andlogia
CNLIS negleren und damıit auch Cie Möglichkei e1INer Metaphysik a1Ss Wissenschafft
bestritt, konnte auch der des aubens nicht mehr a1Ss E1n personaler begrif-
fen werden, der C1INe lebendige und personale anrnel glaubt, sondern VeI Wäaill-

SIcCh Immer mehr e1INer «gehorsamen Unterordnung» ılnfier C1INe «Heilige
Schrift», Cie a1Ss «offenbarte Lehre e1INer göttlichen Wahrheit» VOIl e1INer ihr gegenuU-
ber Immer kriterienloser werdenden, menschlichen Vernunfit nicht In rage geste
werden durfte

Der (‚:laube WIrd WIC ened1i XVI ausführt eInNem «(:lauben e1N
ystem», das dem Menschen VOoOlIl eInNem «verborgenen (10tt>» WI  Urlıic a 1IS wahr
anzunehmen vorgesetzt! WITd. EFın olches «nomMmnalistisches Modell VOIl Theologie»,
das dem Menschen a 1IS Objekt der Lehre jede Beurteilungsfähigkeit derselben
abspricht, träagt In SIcCh STEeTIs Cie atente Tendenz, Cie Zustimmung der 11115 Uurc
Autoritat einzufordern können, oder Sar mıi1t ‚WwWang durchsetzen mussen

Wo 190078  - 41SO nicht mehr eINenN Inkarnierten, personal-lebendigen 0g0S
glaubt, der celbst Urc SeINnen e15 1m Menschen aktiv WwIrd, sondern LLUL eInNnen
«verborgenen (101t>» mıit inkartierten Lehren und Kegeln a 1IS S@eINeTr einzigen

AL Vel URELIUS AUGUSTINUS, Epntistutae 169 De Irintitate L, VIL,

29

Hans Christian Schmidbaur

heute die Basis einer Katholischen Theologie als Wissenschaft ausmacht: «Inter
creatorem et creaturam non potest tanta similitudo notari, quin inter eos major sit
dissimilitudo notanda» (DH 806): Die «größere Wahrheit Gottes», welche auch
Liebe ist, übersteigt sicherlich jede menschliche Erkenntniskraft, aber fällt dadurch
gerade nicht – wie der Papst ausführt – in eine absolute, von der Irrationalität nicht
zu unterscheidende «Andersheit» hinein! Sie bleibt vielmehr eine «analoger Logos»,
der durchaus in einer Harmonie mit der menschlichen Vernunft steht. So sei auch
die Wahrheit des Glaubens nicht nur ein «leerer Gedanke», sondern steht zu unse-
rer Vernunft – wie einst Augustinus sagte – in einer similitudo dissimilis, die als sol-
che auch verständlich und erklär- und vermittelbar bleibt24.

3.3. Eine «Buchreligion» als unilateraler Nominalismus und Voluntarismus
Die Rede des Papstes in Regensburg hebt die bleibende Bedeutung dieser

Analogielehre besonders heraus, weil sich nur mit ihr eine analoge Symbiose von
Religion, Glaube, Vernunft, Wissenschaft, Geschichte und Kultur aufrecht erhalten
lässt, die allen gerecht wird und niemanden einschränkt! Zwei historische Beispiele
können dies verdeutlichen: Als die Theologie im Spätmittelalter mit Johannes Duns
Scotus (1266-1308) und Wilhelm von Ockham (1285-1347/50) begann, die analogia
entis zu negieren und damit auch die Möglichkeit einer Metaphysik als Wissenschaft
bestritt, konnte auch der Akt des Glaubens nicht mehr als ein personaler Akt begrif-
fen werden, der an eine lebendige und personale Wahrheit glaubt, sondern verwan-
delte sich immer mehr zu einer «gehorsamen Unterordnung» unter eine «Heilige
Schrift», die als «offenbarte Lehre einer göttlichen Wahrheit» von einer ihr gegenü-
ber immer kriterienloser werdenden, menschlichen Vernunft nicht in Frage gestellt
werden durfte.

Der Glaube wird so – wie Benedikt XVI. ausführt – zu einem «Glauben an ein
System», das dem Menschen von einem «verborgenen Gott» willkürlich als wahr
anzunehmen vorgesetzt wird. Ein solches «nominalistisches Modell von Theologie»,
das dem Menschen als Objekt der Lehre jede Beurteilungsfähigkeit derselben
abspricht, trägt in sich stets die latente Tendenz, die Zustimmung der Leute durch
Autorität einzufordern zu können, oder gar mit Zwang durchsetzen zu müssen.

Wo man also nicht mehr an einen inkarnierten, personal-lebendigen Logos
glaubt, der selbst durch seinen Geist im Menschen aktiv wird, sondern nur an einen
«verborgenen Gott» mit inkartierten Lehren und Regeln als seiner einzigen

C
o

n
trib

u
ti

24 Vgl. AURELIUS AUGUSTINUS, Epistulae 169, 6; De Trinitate I, 1; VII, 5; 9.

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 29



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagin2(ég_

FIas Vearhältnis Or Glaube Vernunft UNd Wissenschaft

anrnel und höchsten Botschaft für den Menschen, 1st e1N interreligiöser Dialog,
oder E1n kultureller Pluralismus, der a 1IS Voraussetzung C1INe andloge ymbiose 7Z7W1-
schen Vernunft und Glaube, Wissenschafft und Kultur hat, kaum mehr möglich, denn
190078  - WIT d bel en Debatten bel der nommMalistischen Gegenseite LLUL auf das
Argument stoßen: <«Alles, Wa ULNSETEeI eiligen Buch entspricht, 1st mıi1t Sicherheit
richtig; a  eS, Wa 1ıhm widerspricht, 1st mıi1t Sicherheit falsch und abzuschaffen, denn
der Irrtum und Cie Lüuge en kein Recht'!'» Viele religiöse on und Kriege
In LEuropa zwischen Katholiken und FProtestanten, SOWIE eE1INeEe repressive
Gesetzgebung egenüber ersdenkenden er Art In vielen Staaten bISs 1Ins
Jahrhundert Cie oONsSequenzen jener nommMalistischen Verirrung, Cie aD dem
15 Jahrhundert auch kingang In das CNTISTLUCHE Denken und Cie eologie gefun-
den hatte

DIieser päapstliche Gedankengang eruhrt In WEeIltlerer Analyse den ohl proble-
matischsten Punkt SeINer Rede, der nicht LLUL In der Islamischen Welt, sondern
auch In der postmodernen OÖffentlichkeit Europas bedauerlichen Fehl-
interpretationen und Anklagen eführt hat Durch e1N 11a au eInNem historisch
überlieferten Dialog zwischen dem byzantinischen Kalser Manuel Paleologos und
eInNem Islamischen (‚elehrten In Hazm a dem Te 1391 wollte ened1l XVI
Cie inkommpatible Differenz zwischen der christlichen und Islamischen Interpretation
des aubens EeuUuftlic ZU USACATUC bringen

WOo Cie enNannte Analogie zwischen Glaube und Vernunft, zwischen «Wahrheit
OTITes>» und «Wahrheit der Welt», und auch zwischen eInNem «lebendigen LOg0S>»
und eInNem «Heiligen Buch» zusammenbricht oder geleugnet WITrd;: WE zudem
C1INe «Heilige Schrift» als alleinige «Verbalinspiration» eE1Nes aNnsonstien ınbekann-
ten (1ottes betrachtet WIT d und dles ilt ach ened1l für den traditionellen
Islam VOIl damals und den fundamentalistischen Islam VOIl heute dann esteht
keine Möglichkei e1INer Toleranz, eE1Nes Zusammenlebens und eE1Nes 1aloges: DIe
Menschheit teilt SIcCh dann In «Schriftbesitzer», weilche es In der chrift festgeleg-
te, göttliche ec en, und In «Nicht-Schriftbesitzer», Cie 190078  - vielleicht och
elehnren H1USS, auftf dass G1E SIcCh ekehren: WE G1E dem egenüber aber
Widerstand zeigen, Oder Widerspruch‚en Cie «Besitzer der Schrift» das
ec ZU Dühad, ZU «Heiligen Krieg» resistente Ungläubige, Cie SIich a 1IS
ınbekehrbar und unverbesserlich ErTwIESeN haben!

ened1l XVI VerWIeSs In diesem Zusammenhang durchaus auch auf TU
ussagen des Propheten ohamme au S@eINeTr Verfolgungszeit, In denen och
V OIl «Keinem ‚WwWang In religiösen ingen» gesprochen hatte, Cie aber 1m weltleren
Verlauf SEeINeTr Lehrentwicklung Immer repressiver wurden: ufgrun e1Nes

30

Das Verhältnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

Wahrheit und höchsten Botschaft für den Menschen, ist ein interreligiöser Dialog,
oder ein kultureller Pluralismus, der als Voraussetzung eine analoge Symbiose zwi-
schen Vernunft und Glaube, Wissenschaft und Kultur hat, kaum mehr möglich, denn
man wird bei allen Debatten bei der nominalistischen Gegenseite nur auf das
Argument stoßen: «Alles, was unserem Heiligen Buch entspricht, ist mit Sicherheit
richtig; alles, was ihm widerspricht, ist mit Sicherheit falsch und abzuschaffen, denn
der Irrtum und die Lüge haben kein Recht!» – Viele religiöse Konflikte und Kriege
in Europa zwischen Katholiken und Protestanten, sowie eine repressive
Gesetzgebung gegenüber Andersdenkenden aller Art in vielen Staaten bis ins 20.
Jahrhundert waren die Konsequenzen jener nominalistischen Verirrung, die ab dem
15. Jahrhundert auch Eingang in das christliche Denken und die Theologie gefun-
den hatte.

Dieser päpstliche Gedankengang berührt in weiterer Analyse den wohl proble-
matischsten Punkt seiner Rede, der – nicht nur in der islamischen Welt, sondern
auch in der postmodernen Öffentlichkeit Europas – zu bedauerlichen Fehl-
interpretationen und Anklagen geführt hat: Durch ein Zitat aus einem historisch
überlieferten Dialog zwischen dem byzantinischen Kaiser Manuel II. Paleologos und
einem islamischen Gelehrten Ibn Hazm aus dem Jahre 1391 wollte Benedikt XVI.
die inkompatible Differenz zwischen der christlichen und islamischen Interpretation
des Glaubens deutlich zum Ausdruck bringen:

Wo die genannte Analogie zwischen Glaube und Vernunft, zwischen «Wahrheit
Gottes» und «Wahrheit der Welt», und auch zwischen einem «lebendigen Logos»
und einem «Heiligen Buch» zusammenbricht oder geleugnet wird; wenn zudem
eine «Heilige Schrift» als alleinige «Verbalinspiration» eines ansonsten unbekann-
ten Gottes betrachtet wird – und dies gilt nach Benedikt XVI. für den traditionellen
Islam von damals und den fundamentalistischen Islam von heute – dann besteht
keine Möglichkeit einer Toleranz, eines Zusammenlebens und eines Dialoges: Die
Menschheit teilt sich dann in «Schriftbesitzer», welche alles in der Schrift festgeleg-
te, göttliche Recht haben, und in «Nicht-Schriftbesitzer», die man vielleicht noch
belehren muss, auf dass sie sich bekehren; – wenn sie dem gegenüber aber
Widerstand zeigen, oder Widerspruch wagen, haben die «Besitzer der Schrift» das
Recht zum Djihad, zum «Heiligen Krieg» gegen resistente Ungläubige, die sich als
unbekehrbar und unverbesserlich erwiesen haben!

Benedikt XVI. verwies in diesem Zusammenhang durchaus auch auf frühe
Aussagen des Propheten Mohammed aus seiner Verfolgungszeit, in denen er noch
von «Keinem Zwang in religiösen Dingen» gesprochen hatte, die aber im weiteren
Verlauf seiner Lehrentwicklung immer repressiver wurden: Aufgrund eines

C
o

n
tr

ib
u

ti

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 30



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagin2%g_

Hans ( hrıstlan Schmidbaur

Transzendenzbegriffs, Cie jede Möglichkei e1INer historisch-personalen Inkarnation
(1ottes In der Welt leugnet, und e1INer ctrikt verbalinspirativen Deutung des Korans
a1Ss alleiniger und endgültiger Offenbarung In nommMalistischem S{1| besitze der
Islam nicht LLUL Cie Tendenz, sondern auch den Auftrag ZUL Errichtung eE1Nes ınila-
teralen Modells VOoOlIl Gesellschaft, In der aal, Gesetz, (‚:laube und Bildung eEINEe
ıntrennbare Einheit bilden Auch Cie cittlichen (‚ebote und Verhaltensmuster der
OÖffentlichen Moral mussen der positivistisch vorgelegten laubensmoral gleichge-
cschaltet werden.

DIe AKTIUEeNE Relevanz der Ausführungen des Papstes erwelst SIcCh auch In e1Inem
1C auf Cie gegenwärtige Situation In der Türkel, Cie ened1i bald darauf
esucht hat Alle bISs heute In der Turkel geltenden, restriktiven (‚esetize reli-
71ÖSE, kulturelle und völkische Minderheiten SINd au diesem TUn nicht LLUL auf
Cie Folgen des nationalistischen LAa1lZIıSmus der Atatüurk-Bewegung, sondern auch
auf das Islamische Bekenntnis der Mehrheitsbevölkerung zurückzuführen, dem
celbst e1IN offiziell lalzıstischer aa genüge iun 11155

Das qdıe Bedeutung des Christentums
für das «Kulturmode Europa>»
Der Schlusssatz SeINeTr Kegensburger Rede, der E1n 11a au dem Munde des

byzantinischen Kalsers Manuel Palteologos enthält, kann ohl a1Ss das Paradigma
Benedikts XVI für jeden sinnvollen, interreligiösen Dialog bezeichnet VOoOlIl heute und
MOrSCN betrachtet werden: «Nicht vernunftgemäß, nicht mmit dem 0g0S handeln ist
dem esen (‚ottes zuwider)!»: DIe AaSs15 und das PrIinzIip en Vorgehens In jeder
Debatte 111055 Cie mensc  iche Vernunft Se1INn! Ware nämlich dQiese Vernunft In alld.-

oger (S1(55 nicht auch E1n integraler Bestandateil der «größeren ahnrhnel OtftLeSs>»,
Cie auch der wahre Inhalt Jjedes wahren aubens den wahren ott ist, dann
Ware nicht LLUL jeder Dialog mıit anderen, sondern auch ]jeder Appell E1INe
Toleranz ohne SInn und Basıs!

Christlicher Glaube 1st und bleibt In SeiInem Zentrum zuerst E1n interpersonal-
dialogischer Kontakt zwischen ott als «Wahrheit und Leben In erson>» und dem
Menschen, der VOoOlIl diesem ott e1Ns5 «nach SeInNemM en und (:leichnis»
geschaffen wurde Gen 1,27) DIieser Mensch findet Cie Erfüllung SeINer altur und
SCeINEe Vollendung a1Ss Person ErTSsSTi In der (Gemeinschaft mıi1t ott In der Welt auf dem
Wege, des «Glaubens, der offnung und der Liebe»: 1m Himmel aber einmal ‚V OIl

gesic Angesicht» (1 Kor Der theologische atfer Katzıingers, Aurelius

3131

Hans Christian Schmidbaur

Transzendenzbegriffs, die jede Möglichkeit einer historisch-personalen Inkarnation
Gottes in der Welt leugnet, und einer strikt verbalinspirativen Deutung des Korans
als alleiniger und endgültiger Offenbarung in nominalistischem Stil besitze der
Islam nicht nur die Tendenz, sondern auch den Auftrag zur Errichtung eines unila-
teralen Modells von Gesellschaft, in der Staat, Gesetz, Glaube und Bildung eine
untrennbare Einheit bilden. Auch die sittlichen Gebote und Verhaltensmuster der
öffentlichen Moral müssen der positivistisch vorgelegten Glaubensmoral gleichge-
schaltet werden.

Die aktuelle Relevanz der Ausführungen des Papstes erweist sich auch in einem
Blick auf die gegenwärtige Situation in der Türkei, die Benedikt XVI. bald darauf
besucht hat: Alle bis heute in der Türkei geltenden, restriktiven Gesetze gegen reli-
giöse, kulturelle und völkische Minderheiten sind aus diesem Grund nicht nur auf
die Folgen des nationalistischen Laizismus der Atatürk-Bewegung, sondern auch
auf das islamische Bekenntnis der Mehrheitsbevölkerung zurückzuführen, dem
selbst ein offiziell laizistischer Staat genüge tun muss.

4. Das die Bedeutung des Christentums 
für das «Kulturmodell Europa»

Der Schlusssatz seiner Regensburger Rede, der ein Zitat aus dem Munde des
byzantinischen Kaisers Manuel II. Paleologos enthält, kann wohl als das Paradigma
Benedikts XVI. für jeden sinnvollen, interreligiösen Dialog bezeichnet von heute und
morgen betrachtet werden: «Nicht vernunftgemäß, nicht mit dem Logos handeln ist
dem Wesen Gottes zuwider!»: Die Basis und das Prinzip allen Vorgehens in jeder
Debatte muss die menschliche Vernunft sein! Wäre nämlich diese Vernunft in ana-
loger Weise nicht auch ein integraler Bestandteil der «größeren Wahrheit Gottes»,
die auch der wahre Inhalt jedes wahren Glaubens an den wahren Gott ist, dann
wäre nicht nur jeder Dialog mit anderen, sondern auch jeder Appell an eine
Toleranz ohne Sinn und Basis!

Christlicher Glaube ist und bleibt in seinem Zentrum zuerst ein interpersonal-
dialogischer Kontakt zwischen Gott als «Wahrheit und Leben in Person» und dem
Menschen, der von diesem Gott einst «nach seinem Ebenbild und Gleichnis»
geschaffen wurde (Gen 1,27). Dieser Mensch findet die Erfüllung seiner Natur und
seine Vollendung als Person erst in der Gemeinschaft mit Gott: In der Welt auf dem
Wege, des «Glaubens, der Hoffnung und der Liebe»; im Himmel aber einmal «von
Angesicht zu Angesicht» (1 Kor 13,12f). Der theologische Vater Ratzingers, Aurelius

C
o

n
trib

u
ti

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 31



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagin2%g_

FIas Vearhältnis Or Glaube Vernunft UNd Wissenschaft

Augustinus, rüuckte dQdilese anthropologische Komponente des aubens e1Ns5 mıi1t
dem beruühmten Saltz Aa  n «Du ast UL, Herr, auf Dich hın geschaffen unruhig 1st

HEeTrz, DIS ruhet In Dir!»25
Nur ott celbst und Cie vo  e, personale (Gemeinschaft mıi1t 1ıhm kann Cie

Sehnsucht des Menschen erfüllen! Wenn dies wahr ist, dann können Cie Theologie
a 1IS ntellektuelle Rechenschaftsgabe, weilche Cie Glaubwürdigkeit des Geglaubten
darzustellen sucht, und auch Cie Dogmen der Kirche a 1IS «Beschüutzer iIhres depnOosi-
tum fidei» Immer LLUL E1n integraler Teil dileses personalen Glaubensaktes SEeIN, aber
ennoch nıe ldentisch mıi1t dem Glaubensa cselbst 165 111055 SEeIN, well 190078  - VOIl

der Person a1Ss Person nıe kann, G1E «SECPZ Intelle  » sondern L1UL, dass G1E
«einen Intellekt habe»'!

DIe personale und bsolut Individuelle eele hat und räg eINenN Intellekt
(Intellectus: notitid}, aber G1E trägt auch eINenN illen mıi1t der Fähigkeit lieben
und egehren (voluntas: amor); SOWIE a 1IS zeitliches esen In e1INer Welt VOIl

Werden und ergehen auch Cie Fähigkeit der krinnerung (memoria; MENS), weilche
Cie krinnerungen alle 1m vergangenen gemachten Lreignisse und Erlebnisse
es  a eInNnen dynamischen Zuwachs Erkenntnis und Erfahrung ermög-
lichen 1e5@e entscheidende Einsicht Augustins ber Cie 508 «Trichotomie der
menschlich-personalen eele» In SeInNem Werk De Irıinıtate biletet eINenN Schlüssel,

auch Ratzingers Bestimmung des Verhältnisses VOIl Glaube und Vernunft tiefer
verstehen: Wenn der Glaube ott a 1IS rsprung, Ziel und Vollendung mensch-

lich-personaler X1ISTeNz nicht auch C1INe Antwort gyäbe alle menschlichen Kräfte,
Fragen und Bedürfnisse a 1IS ymbiose VOIl Intellekt, (edächtnis und geschichtlich-
dynamischem Daseln, SOWIE der Fähigkeit lieben und dem Bedürfnis, eliebt
werden, und SIcCh 1m Gegenteil LLUL auftf abstrakte, allgemeine und zeitlose Theorien
beschränkte, 1e den Menschen In den melsten SeINer ermögen allein und
unerfüllt!

(10€L als cdıe «alles vereinende Weıiheılt» Eph 1,10)
Der ott Jesu Christi und damıit auch der CNTISTLUCHE Glaube SINd eshalb ach

ened1l XVI VOIl anderer rt'26 Wie SCeINEe ETSTIe Enzyklica Deus Carıtas est, das
offizielle SEeINEeS Staatsbesuches In Bayern X  er glaubt, 1st nıe allein'!» und

4A5 URELIUS AUGUSTINUS, Confesstiones L,
70 1Ne cschon 19857 Vo sroben italienischen Theologen Bruno Forlte veröffentlichte Analyse er Theologie

Katzıngers verwelst hereits TEeMNenN! al (iesen un ORTE, La LeOLOgia Ü(OLE COMPAagNLCL, eMOoria
profezia. Introduzione al en al mMetodo LEOLOgLA ÜOLE SLOFLA, (inisello Balsamo 1987

32

Das Verhältnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

Augustinus, drückte diese anthropologische Komponente des Glaubens einst mit
dem berühmten Satz aus: «Du hast uns, Herr, auf Dich hin geschaffen – unruhig ist
unser Herz, bis es ruhet in Dir!»25.

Nur Gott selbst und die volle, personale Gemeinschaft mit ihm kann die
Sehnsucht des Menschen erfüllen! Wenn dies wahr ist, dann können die Theologie
als intellektuelle Rechenschaftsgabe, welche die Glaubwürdigkeit des Geglaubten
darzustellen sucht, und auch die Dogmen der Kirche als «Beschützer ihres deposi-
tum fidei» immer nur ein integraler Teil dieses personalen Glaubensaktes sein, aber
dennoch nie identisch mit dem Glaubensakt selbst. Dies muss so sein, weil man von
der Person als Person nie sagen kann, sie «sei Intellekt», sondern nur, dass sie
«einen Intellekt habe»!

Die personale und absolut individuelle Seele hat und trägt einen Intellekt
(intellectus; notitia), aber sie trägt auch einen Willen mit der Fähigkeit zu lieben
und zu begehren (voluntas; amor); sowie als zeitliches Wesen in einer Welt von
Werden und Vergehen auch die Fähigkeit der Erinnerung (memoria; mens), welche
die Erinnerungen an alle im Vergangenen gemachten Ereignisse und Erlebnisse
festhält, um einen dynamischen Zuwachs an Erkenntnis und Erfahrung zu ermög-
lichen. Diese entscheidende Einsicht Augustins über die sog. «Trichotomie der
menschlich-personalen Seele» in seinem Werk De Trinitate bietet einen Schlüssel,
um auch Ratzingers Bestimmung des Verhältnisses von Glaube und Vernunft tiefer
zu verstehen: Wenn der Glaube an Gott als Ursprung, Ziel und Vollendung mensch-
lich-personaler Existenz nicht auch eine Antwort gäbe an alle menschlichen Kräfte,
Fragen und Bedürfnisse als Symbiose von Intellekt, Gedächtnis und geschichtlich-
dynamischem Dasein, sowie der Fähigkeit zu lieben und dem Bedürfnis, geliebt zu
werden, und sich im Gegenteil nur auf abstrakte, allgemeine und zeitlose Theorien
beschränkte, ließe er den Menschen in den meisten seiner Vermögen allein und
unerfüllt!

4.1. Gott als die «alles vereinende Weisheit» (Eph 1,10)
Der Gott Jesu Christi und damit auch der christliche Glaube sind deshalb nach

Benedikt XVI. von anderer Art!26 Wie seine erste Enzyklica Deus caritas est, das
offizielle Motto seines Staatsbesuches in Bayern «Wer glaubt, ist nie allein!» und

C
o

n
tr

ib
u

ti

25 AURELIUS AUGUSTINUS, Confessiones I, 1.

26 Eine schon 1987 vom großen italienischen Theologen Bruno Forte veröffentlichte Analyse der Theologie
Ratzingers verweist bereits treffend auf diesen Punkt: B. FORTE, La teologia come compagnia, memoria e
profezia. Introduzione al senso ed al metodo della teologia come storia, Cinisello Balsamo 1987.

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 32



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagin2%g_

Hans ( hrıstlan Schmidbaur

auch SCeINEe Rede der Universita Kegensburg ZU USCTUC bringen, sollen
Glaube, Spiritualität, Liturgle und auch ntellektuelle Theologie jenen
personalen ott der Liebe, des Dialogs und des Interesses Einzelnen ernNsS neh-
IMNCIL, der auch jedem VOIl u11 a1Ss Person Sagt «Ich kenne dich, ich cehe dich, ich
1e dich, ich suche dich, und ich gehe mıi1t Q1Ir!».

165 1st Cie Botschaft Christi a1Ss dem eINZISEN, der « ALl Herzen des Vaters ruht>»
und der u11 davon «Kunde gebrac hat» Joh 1,18) EFın olcher ott 1st nicht Irr a-
tional, oder csentimental 1st LLUL ınerreichbar und ınausdenkbar für jede
abstrakte Vernunft: «(1ott hat Cie Welt csehr geliebt, dass SeINeN einziggebore-
1903  - Ssohn esandt hat, damıit alle, Cie ın lauben, nicht verloren gehen, sondern
das ewige Leben haben!» Joh 3,16) «Ich bin bel euch alle Jlage, DIS ZU Ende der
Welt'» (Mt «Denn In 1ıhm hat u15 Twaäahlt VOo_Lr der Erschaffung der Welt,
damıit WIT heilig und untadelig en VOo_Lr ott Er hat u11 N Liebe 1m VOoTraus Qdazu
bestimmt, SCeINEe Ne werden Urc esSs Christus und ach SeInNem gynädigen
illen ihm gelangen, ZU Lob S@eINeTr herrlichen Na Er hat G1E u11

geschenkt In SeInNem geliehbten Sohn: Uurc SeIN Blut en WIT Cie Erlösung, Cie
Vergebung der Sınden ach dem Reichtum SeINer Na Durch G1E hat u11 mıi1t
er Weisheit un Finsicht reich beschenkt und hat u15 das (,eheimnis SEeINEeS
Willens kundgetan, WIe gnadıg 1m VOoTraus bestimmt hat Er hat beschlossen,
Cie der Zeiten heraufzuführen, In Christus es vereinen, es. WwWas Im
Himmel un Au  T  en IsStE'» Eph

Christlicher Glaube 1st nicht LLUL Reflexion und Spekulation, sondern Cie
«Einsicht und Erkenntnis» (10ttes a1Ss der «alles vereinenden Weisheit», Cie «alles
Erkennen übersteigt» aber eben nicht, well G1E «unvernünftig>» ware, sondern L11UL,
weill G1E unvordenkliche Liebe ist Deus Carıtas est!

Dıe «heilıgen TIrladen>» des Augustinus
In diesem 11a a dem Epheserbrief Eph Spricht der Apostel Paulus

VOIl dieser göttlichen «Weisheit, Cie es vereint» Er spricht ber C1INe göttliche
Ewigkeit, Cie auch Liebe Ist;: ber C1INe allumfassende Vorsehung; Cie zugleic
Universalität, Individualität und Konkretheit umschließt: Cie Mitleid und Vergebung
ist, aber zugleic Weisheit und Vernunft;: und Cie a 1IS solche Ende auch es In
SIcCh vereinen ıll Himmel und Erde, wigkei und Zelt ened1l XVI a 1IS e1N
eologe Wal und 1e Immer E1n Mitarbeiter und Verteidiger dieser Weisheit a1Ss
)«Höherer ahnrnel OTttles>», Cie A Denken und TSINNEN übersteigt.

Der einNzZIge eologe, der dieses Mysterium der srößeren anrnel (10ttes 5 NC -
kulativ umschrieben und In den acht TIrladen SEeINeTr 505 «Psychologischen

33

Hans Christian Schmidbaur

auch seine Rede an der Universität Regensburg zum Ausdruck bringen, sollen
Glaube, Spiritualität, Liturgie und auch intellektuelle Theologie zusammen jenen
personalen Gott der Liebe, des Dialogs und des Interesses am Einzelnen ernst neh-
men, der auch zu jedem von uns als Person sagt: «Ich kenne dich, ich sehe dich, ich
liebe dich, ich suche dich, und ich gehe mit dir!».

Dies ist die Botschaft Christi als dem einzigen, der «am Herzen des Vaters ruht»
und der uns davon «Kunde gebracht hat» (Joh 1,18). Ein solcher Gott ist nicht irra-
tional, oder sentimental – er ist nur unerreichbar und unausdenkbar für jede
abstrakte Vernunft: «Gott hat die Welt so sehr geliebt, dass er seinen einziggebore-
nen Sohn gesandt hat, damit alle, die an ihn glauben, nicht verloren gehen, sondern
das ewige Leben haben!» (Joh 3,16) – «Ich bin bei euch alle Tage, bis zum Ende der
Welt!» (Mt 28,20) – «Denn in ihm hat er uns erwählt vor der Erschaffung der Welt,
damit wir heilig und untadelig leben vor Gott. Er hat uns aus Liebe im Voraus dazu
bestimmt, seine Söhne zu werden durch Jesus Christus und nach seinem gnädigen
Willen zu ihm zu gelangen, zum Lob seiner herrlichen Gnade. Er hat sie uns
geschenkt in seinem geliebten Sohn; durch sein Blut haben wir die Erlösung, die
Vergebung der Sünden nach dem Reichtum seiner Gnade. Durch sie hat er uns mit
aller Weisheit und Einsicht reich beschenkt und hat uns das Geheimnis seines
Willens kundgetan, wie er es gnädig im Voraus bestimmt hat: Er hat beschlossen,
die Fülle der Zeiten heraufzuführen, in Christus alles zu vereinen, alles, was im
Himmel und auf Erden ist!» (Eph 1,4-10).

Christlicher Glaube ist nicht nur Reflexion und Spekulation, sondern die
«Einsicht und Erkenntnis» Gottes als der «alles vereinenden Weisheit», die «alles
Erkennen übersteigt» – aber eben nicht, weil sie «unvernünftig» wäre, sondern nur,
weil sie unvordenkliche Liebe ist: Deus caritas est!

4.2. Die «heiligen Triaden» des Augustinus 
In diesem Zitat aus dem Epheserbrief (Eph 1,4-10) spricht der Apostel Paulus

von dieser göttlichen «Weisheit, die alles vereint»: Er spricht über eine göttliche
Ewigkeit, die auch Liebe ist; über eine allumfassende Vorsehung; die zugleich
Universalität, Individualität und Konkretheit umschließt; die Mitleid und Vergebung
ist, aber zugleich Weisheit und Vernunft; und die als solche am Ende auch alles in
sich vereinen will: Himmel und Erde, Ewigkeit und Zeit. – Benedikt XVI. als ein
Theologe war und blieb immer ein Mitarbeiter und Verteidiger dieser Weisheit als
«Höherer Wahrheit Gottes», die all unser Denken und Ersinnen übersteigt.

Der einzige Theologe, der dieses Mysterium der größeren Wahrheit Gottes spe-
kulativ umschrieben und in den acht Triaden seiner sog. «Psychologischen

C
o

n
trib

u
ti

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 33



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagin2%g_

FIas Vearhältnis Or Glaube Vernunft UNd Wissenschaft

Trinitätslilehre» De Irıinıtate analysiert und umschrieben hat, Wal der «Vater der
a1bendländischen Kirche» und «Architekt der lateinischen Theologie a1Ss exakter
Wissenschaft», Augustinus VOoOlIl 1pPDO 4-43 Indem dieses Mysterium der
eiligen Dreifaltigkeit auch auftf Cie eele des Menschen a1Ss «AbbDbild des dreleinen
OTITes>» ıunfier Verwendung des Personbegriffs analog übertrug, machte Cie
mensc  iche Person ZU erwählten Adressaten SeINer persönlichen Selbstoffen-
Darung, und wurde ZU atfer eINeTr das endlan: prägenden, theologischen
Anthropologie27. Der eologe Joseph Katzıinger 1st In SeINeTr Art denken und Cie
anrnel des aubens theologisch vermitteln dem Vorbild dieses «abendländlIi-
schen Kirchenvaters» Immer Ireu geblieben gerade dann, WEl CL, WIC 65

Augustinus celber elan hatte, ber den Tellerrand des Binnenchristlichen hinaus-
Iral In den Dialog mıi1t den anderen Keligionen und Weltanschauungen S@eINeTr Zeit

Nach Augustinus, der nicht LLUL e1IN Gläubiger, sondern auch e1IN Dhilosophisch
und rhetorisch hochgebildeter ntellektueller S@eINeTr ZeIlt Wal, konnte für Cie
Theologie a 1IS Wissenschafft nicht genuüugen, LLUL eEINEe Innerchristlich vermittelbare
demonstratio fidei SeIn S1e mMuUuSS{Ie vielmehr C1INe DrOGatio fidei werden, Cie a 1IS
Aufweis der Glaubwürdigkeit des Geglaubten auch In Dialog mıi1t den Nichtgläubigen
eintreten kann: «Ich bin UU einmal E1n Mensch, der In SeInNem Verlangen ungedul-
dig ist, das Wahre nicht LLUL lauben, sondern ZU Verstehen gelangen!»28,
«S 1st ausgeschlossen, dass Glaube den Verzicht auf vernunftgemäße
Erklärung oder vernunftgemäßes Forschen verlangt. enn WIT könnten nicht glau-
ben, WEl WIT nicht vernunftbegabhte Sseelen hätten. Wenn 41SO E1n Vernunftgebot
ist, dass bel gewlissen Dingen, Cie WIT och nicht begreifen können, der Glaube der
Vernunftt vorausgeht, geht auch ohne Zweifel E1n bisschen Vernunft, Cie u11 Qle-
;e55 TT, dem Glauben voraus’!»29

InNe schönere und differenzierte Beschreibung des Verhältnisses VOoOlIl fides und
FAaAtTIo 1st Sschwer vorstellbar, und mı1t diesem Entwurtf lLässt sich auch das
«Unabhängige Miteinander» VOIl Glaube und Vernunft, eligion und Kultur, Kirche
und aal, SOWIE Cie Möglichkei eE1Nes kintretens In eINenN interreligiösen Dialog,
WIe 1ıhm ened1l versteht, umschreiben.

A{ Veol URELIUS AUGUSTINUS, Epnistutae 169 De Irinıtate L, V, VIL,
An URELIUS AUGUSTINUS, De Academicits ILL, 2 453

U URELIUS AUGUSTINUS, Epnistutae 120 vgl uch 3,

34

Das Verhältnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

Trinitätslehre» De Trinitate analysiert und umschrieben hat, war der «Vater der
abendländischen Kirche» und «Architekt der lateinischen Theologie als exakter
Wissenschaft», Augustinus von Hippo (354-430). Indem er dieses Mysterium der
Heiligen Dreifaltigkeit auch auf die Seele des Menschen als «Abbild des dreieinen
Gottes» unter Verwendung des Personbegriffs analog übertrug, machte er die
menschliche Person zum erwählten Adressaten seiner persönlichen Selbstoffen-
barung, und wurde so zum Vater einer das Abendland prägenden, theologischen
Anthropologie27. Der Theologe Joseph Ratzinger ist in seiner Art zu denken und die
Wahrheit des Glaubens theologisch zu vermitteln dem Vorbild dieses «abendländi-
schen Kirchenvaters» immer treu geblieben – gerade dann, wenn er, wie es
Augustinus selber getan hatte, über den Tellerrand des Binnenchristlichen hinaus-
trat in den Dialog mit den anderen Religionen und Weltanschauungen seiner Zeit.

Nach Augustinus, der nicht nur ein Gläubiger, sondern auch ein philosophisch
und rhetorisch hochgebildeter Intellektueller seiner Zeit war, konnte es für die
Theologie als Wissenschaft nicht genügen, nur eine innerchristlich vermittelbare
demonstratio fidei zu sein. Sie musste vielmehr eine probatio fidei werden, die als
Aufweis der Glaubwürdigkeit des Geglaubten auch in Dialog mit den Nichtgläubigen
eintreten kann: «Ich bin nun einmal ein Mensch, der in seinem Verlangen ungedul-
dig ist, das Wahre nicht nur zu glauben, sondern zum Verstehen zu gelangen!»28.
«Es ist ausgeschlossen, dass unser Glaube den Verzicht auf vernunftgemäße
Erklärung oder vernunftgemäßes Forschen verlangt. Denn wir könnten nicht glau-
ben, wenn wir nicht vernunftbegabte Seelen hätten. Wenn es also ein Vernunftgebot
ist, dass bei gewissen Dingen, die wir noch nicht begreifen können, der Glaube der
Vernunft vorausgeht, so geht auch ohne Zweifel ein bisschen Vernunft, die uns die-
ses lehrt, dem Glauben voraus!»29.

Eine schönere und differenzierte Beschreibung des Verhältnisses von fides und
ratio ist schwer vorstellbar, und mit diesem Entwurf lässt sich auch das
«Unabhängige Miteinander» von Glaube und Vernunft, Religion und Kultur, Kirche
und Staat, sowie die Möglichkeit eines Eintretens in einen interreligiösen Dialog,
wie ihm Benedikt XVI. versteht, umschreiben.

C
o

n
tr

ib
u

ti

27 Vgl. AURELIUS AUGUSTINUS, Epistulae 169, 6; De Trinitate I, 1; V, 8; VII, 5; 9.

28 AURELIUS AUGUSTINUS, De Academicis III, 20; 43.

29 AURELIUS AUGUSTINUS, Epistulae 120, 3; vgl. auch 3, 13.

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 34



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagin2%g_

Hans ( hrıstlan Schmidbaur

Dıe Analogıie zwıschen menschlicher eele un: dem dreleinen (10€L
DIe mensc  iche eele als ymbiose und In SIcCh differenzierte Einheit VOoOlIl IHNenmÖu-

riC, intellectus und voluntas bildet den Ssystematisch-spekulativen Kkernpunkt der
Trinitätsliehre des Augustinus. DIieses Myster1um der menschlichen eele 1st 41SO
E1n analoger Spiege]l des Myster1ums (iottes selbst, und 1st eshalb auch Deir
Als Abbild der «höheren ahnrnel Gottes, Cie es umschließt (Vernunft und e,
wigkei und Geschic  ichkeit, Unveränderlichkei und Aktivität, Interpersonalität
und Dialog, Universalität und Konkretheit Bestüunde dQdilese Analogie zwischen
menschlich-personaler eele und TINICA nicht, Ware auch C1INe personal-reale
Menschwerdung (1ottes In der geschichtlich-Konkreten Person Jesu Christi nicht
möglich SCWESEN. Wir relifen 1er Cie anthropologische Fundierung der Irinıiıtats-
TE Augustins, Cie auch 1m Denken Joseph Ratzingers sroße Bedeutung erlangt
hat30 Im 1tehben mıi1t diesem lebendigen, für den Menschen SIcCh öÖöffnenden
Mysterium des dreifaltigen (1ottes a1Ss Glaube und Weg vollzieht SIcCh 41SO dynamisch
der Prozess der Vollendung des Menschen, der a 1IS Person nicht LLUL abstrakter
Theorien bedarf, sondern auch Cie el  aDe eINeTr dialogisch-individuellen Liebe

Dıe &«  urelle TIrlade uro0pa»
Joseph Katzinger, der SEeINE wissenschaftlichen tudien auch mıi1t e1INer vertieften

Auseinandersetzung der Theologie VOoOlIl Michael chmaus begann, SIcCh weitgehend
dessen Augustinus-Deutung OrJienlerfie und danach SCeINEe 1ssertation ber Cie

Ekklesiologie Augustins begann, 1st diesem sroßen Octor Gratiae ZeIlt SEeINEeS
Lebens Ireu geblieben, dessen richtungsweisende Bestimmung des Verhältnisses
zwischen 2a und Kirche, Glaube und Wissen, Kultur und Wissenschaft Cie
Entstehung der a1bendländischen Kultur entscheidend eprägt en

ES 1st eshalb davon auszugehen, dass Cie zanlreichen «TIrichotomien», Cie WIT
bel Ratzingers Buchtiteln, oder auch In SeINnen Ausführungen vorfinden, a 1IS E1INe
analoge krweiterung der enannten «Augustinischen TIrichotomien» ZUL tieferen
Bestimmung des Verhältnisses VOoOlIl aal, Gesellschafi und Glaube; Kultur,
Wissenschaft und eligion deuten SINd: Wenn Joseph RKatzinger V OIl auDne,
Vernunft und Toleranz» Spricht, nımmt Immer wieder ellung ZUL e, Aufgabe
und Selbstverständnis des Christentums In e1INer Immer pluralistischeren Welt, Cie
In Ssich auch C1INe «Kultur des interreligiösen Dialogs» aufbauen 11155 Was 1st
Europa? Fur Wa kann Ssich öÖöffnen, WEl SCeINEe eigenen urzein nicht verlie-

(} Vel KATZINGER, /7Zum Personverstandnis In der Theotogtie, In ogma HNn Verkundigung, München 1977,
201-219:; Einführung In das CAhristentum, München 19855

3535

Hans Christian Schmidbaur

4.3. Die Analogie zwischen menschlicher Seele und dem dreieinen Gott
Die menschliche Seele als Symbiose und in sich differenzierte Einheit von memo-

ria, intellectus und voluntas bildet den systematisch-spekulativen Kernpunkt der
Trinitätslehre des Hl. Augustinus. Dieses Mysterium der menschlichen Seele ist also
ein analoger Spiegel des Mysteriums Gottes selbst, und ist deshalb auch capax Dei:
Als Abbild der «höheren Wahrheit Gottes, die alles umschließt (Vernunft und Wille,
Ewigkeit und Geschichtlichkeit, Unveränderlichkeit und Aktivität, Interpersonalität
und Dialog, Universalität und Konkretheit). Bestünde diese Analogie zwischen
menschlich-personaler Seele und Trinität nicht, wäre auch eine personal-reale
Menschwerdung Gottes in der geschichtlich-konkreten Person Jesu Christi nicht
möglich gewesen. Wir treffen hier die anthropologische Fundierung der Trinitäts-
lehre Augustins, die auch im Denken Joseph Ratzingers große Bedeutung erlangt
hat30. Im Mitleben mit diesem lebendigen, für den Menschen sich öffnenden
Mysterium des dreifaltigen Gottes als Glaube und Weg vollzieht sich also dynamisch
der Prozess der Vollendung des Menschen, der als Person nicht nur abstrakter
Theorien bedarf, sondern auch die Teilhabe an einer dialogisch-individuellen Liebe.

4.4. Die «kulturelle Triade Europa»
Joseph Ratzinger, der seine wissenschaftlichen Studien auch mit einer vertieften

Auseinandersetzung der Theologie von Michael Schmaus begann, sich weitgehend
an dessen Augustinus-Deutung orientierte und danach seine Dissertation über die
Ekklesiologie Augustins begann, ist diesem großen Doctor Gratiae Zeit seines
Lebens treu geblieben, dessen richtungsweisende Bestimmung des Verhältnisses
zwischen Staat und Kirche, Glaube und Wissen, Kultur und Wissenschaft die
Entstehung der abendländischen Kultur entscheidend geprägt haben.

Es ist deshalb davon auszugehen, dass die zahlreichen «Trichotomien», die wir
bei Ratzingers Buchtiteln, oder auch in seinen Ausführungen vorfinden, als eine
analoge Erweiterung der genannten «Augustinischen Trichotomien» zur tieferen
Bestimmung des Verhältnisses von Staat, Gesellschaft und Glaube; Kultur,
Wissenschaft und Religion zu deuten sind: Wenn Joseph Ratzinger von «Glaube,
Vernunft und Toleranz» spricht, nimmt er immer wieder Stellung zur Rolle, Aufgabe
und Selbstverständnis des Christentums in einer immer pluralistischeren Welt, die
in sich auch eine «Kultur des interreligiösen Dialogs» aufbauen muss. Was ist
Europa? Für was kann es sich öffnen, wenn es seine eigenen Wurzeln nicht verlie-

C
o

n
trib

u
ti

30 Vgl. J. RATZINGER, Zum Personverständnis in der Theologie, in Dogma und Verkündigung, München 1977,
201-219; Einführung in das Christentum, München 1985.

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 35



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagin2%g_

FIas Vearhältnis Or Glaube Vernunft UNd Wissenschaft

L1e  > WwI In e1INer Ze1lt glohbaler Migration und CO IET gesellschaftlicher
mbruche, deren zufolge Europa schon ange kein «christliches Abendland» mehr
1st und SIcCh sroße Bevölkerungsschichten vOoO Christentum abgewandt en, WIT d
nicht LLUL Cie rage, WIe das «Europnäische Kulturmodell» In Zukunft aussehen soll,
Immer strittiger, sondern Iinnerhal Europas auch Cie Debatte ber den berechtig-
ten Einfluss des aubens auftf Politik, Kultur, ec Moral und 2a Immer konflik-
treicher3l1.

Blickt 190078  - auftf Cie geilstigen (runderväter des «Kulturmodell urona» zuruück,
WIT d auch 1er Cie dee eINeTr TIrlade auftf erstaunliche e15e Ssichtbar: aps

Gregor der TO 0-60 den 190078  - a1Ss eINenN «Architekten der lateinischen
Kirche» bezeichnen kann, gSInNng davon AaUs, dass LLUL E1n gemeinsamer Glaube
(römisch-katholisch) eEINEe gemeinsame Amtssprache (Latein), E1INe gemeinsame
i1turgle die 50 «gregorlanische Liturgie»), eE1INeEe gemeinsame Architektur
(Romanık), E1n gemeinsames ec das Römische Recht), und e1N gemeinsamer
alender der Gregorlanische Kalender) Cie verschiedenen europäischen Völker mıi1t
iIhren verschiedenen prachen und rTrauchtüuümern vereinen und zusammenhalten
wurden.

Wenn WIT u15 heute Cie rage stellen, Wa eigentlich Cie verschiedenen Völker
zwischen S]Izilien und dem Nordkap, zwischen ortugal und dem Ural vereint, dann
stoßen WIT wieder auf drel kulturelle Elemente: das Römische Kechtssystem, Cie
griechische Philosophie, und das Christentum! ((eographisch esehen eigentlich
LLUL E1n Ableger der sroßen eurasischen Landplatte, und auch hinsichtlich der Aasse
und prache keine natürliche Einheit, sondern echer E1n Völkergemisch, 1st Europa
2.1SO In eErstier INIe e1IN Kulturphänomen, das SeINer charakteristischen
kigenar und SEeINEeS rfolges Cie europäische Kultur steigt Immer mehr ZUL ira-

genden Weltkultur auf vVo Denken der Menschen In den Rang e1INEes «Kontinents»
Thoben worden ist!

Betrachten WIT aruber hinaus auch Cdie Trundideen der «gelstigen
(ırunderväter» der Europäischen nN1o0nN, Charles de (raulle (1890-1970), Robert
chuman (1886-1963), Konrad Adenauer (1576-1967) und Theodor euss

dann egegne u11 auch bel diesen keineswegs E1n adikal laizistisch-funk-
tionalistisches Modell des zukünftigen Europna: nier dem INATUC der zerstOrerI-
schen Folgen Zweler Weltkriege, des Faschismus und des OMMUNISMUS, Cie
LEuropa In Zwel feindliche Blöcke gespalten hatten, sprachen G1E VOIl e1INer

41 Veol KATZINGER, Werte In /etiten Ades MOÖOFHCAS. Iie Herausforderungen der Zukunft bestehen, reiburg
2005

36

Das Verhältnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

ren will? – In einer Zeit globaler Migration und enormer gesellschaftlicher
Umbrüche, deren zufolge Europa schon lange kein «christliches Abendland» mehr
ist und sich große Bevölkerungsschichten vom Christentum abgewandt haben, wird
nicht nur die Frage, wie das «Europäische Kulturmodell» in Zukunft aussehen soll,
immer strittiger, sondern innerhalb Europas auch die Debatte über den berechtig-
ten Einfluss des Glaubens auf Politik, Kultur, Recht, Moral und Staat immer konflik-
treicher31.

Blickt man auf die geistigen Gründerväter des «Kulturmodells Europa» zurück,
so wird auch hier die Idee einer Triade auf erstaunliche Weise sichtbar: Papst
Gregor der Große (540-604), den man als einen «Architekten der lateinischen
Kirche» bezeichnen kann, ging davon aus, dass nur ein gemeinsamer Glaube
(römisch-katholisch) eine gemeinsame Amtssprache (Latein), eine gemeinsame
Liturgie (die sog. «gregorianische Liturgie»), eine gemeinsame Architektur
(Romanik), ein gemeinsames Recht (das Römische Recht), und ein gemeinsamer
Kalender (der Gregorianische Kalender) die verschiedenen europäischen Völker mit
ihren verschiedenen Sprachen und Brauchtümern vereinen und zusammenhalten
würden.

Wenn wir uns heute die Frage stellen, was eigentlich die verschiedenen Völker
zwischen Sizilien und dem Nordkap, zwischen Portugal und dem Ural vereint, dann
stoßen wir wieder auf drei kulturelle Elemente: das Römische Rechtssystem, die
griechische Philosophie, und das Christentum! – Geographisch gesehen eigentlich
nur ein Ableger der großen eurasischen Landplatte, und auch hinsichtlich der Rasse
und Sprache keine natürliche Einheit, sondern eher ein Völkergemisch, ist Europa
also in erster Linie ein Kulturphänomen, das wegen seiner charakteristischen
Eigenart und seines Erfolges – die europäische Kultur steigt immer mehr zur tra-
genden Weltkultur auf – vom Denken der Menschen in den Rang eines «Kontinents»
erhoben worden ist!

Betrachten wir darüber hinaus auch die Grundideen der «geistigen
Gründerväter» der Europäischen Union, Charles de Gaulle (1890-1970), Robert
Schuman (1886-1963), Konrad Adenauer (1876-1967) und Theodor Heuss (1884-
1963), dann begegnet uns auch bei diesen keineswegs ein radikal laizistisch-funk-
tionalistisches Modell des zukünftigen Europa: Unter dem Eindruck der zerstöreri-
schen Folgen zweier Weltkriege, des Faschismus und des Kommunismus, die
Europa in zwei feindliche Blöcke gespalten hatten, sprachen sie von einer

C
o

n
tr

ib
u

ti

31 Vgl. J. RATZINGER, Werte in Zeiten des Umbruchs. Die Herausforderungen der Zukunft bestehen, Freiburg
2005.

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 36



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagin2%g_

Hans ( hrıstlan Schmidbaur

«Kulturtafel uropa», Cie V OIl den «drel Säulen» Römisches eCc griechische
Philosophie und Christentum elragen würde, und Cie In dem oment
turzen würde, WEl e1INer dieser drel instabil WITd.

Selbstverständlich kann daraus nicht der Fehlschluss abgeleitet werde, dass
Jeder, der E1n uter uropäer SeIN möchte, auch e1IN Christ SeIN musse! Zweiflellos
sollen und mussen gute uropäer jeden Menschen guften Willens akzentieren und
integrieren, der ihre Grundwerte akzentiert und mitträgt; aber bel alldem üUurfiten
Cie uropnäer nicht VErSCSSECN, dass Cie fundamentalen Grundlagen iIhres Rechtes,
ihrer Moral und iIhres Zusammenlebens auf der dee des TIMATIes und der 11la

tastbaren Wurde der Person aufgebaut SINd. Obwohl dQlese In kuropna auch ErTSsSTi ce1lt
der Aufklärung ihre Vo (‚estalt a 1IS formuliertes und garantiertes ec gefunden
abnen, SINd G1E In iIhren Voraussetzungen doch e1IN Beitrag des Christentums
Cie mensc  iche Kultur!

Je mehr Cie europäische Kultur 2.1SO ihre «dritte Säule», das Christentum Vel-

lert; Je mehr Ssich Cie Europäische Nnıon In naiv-unüberlegter e1I5Se anderen
Kulturen öffnet, oder e1Inem nuchternen Funktionalismus ver13. desto mehr wiIird
G1E WIe E1n Buch Benedikts XVI Sagt C1INe Kultur und Gesellschaft «ohne
Wurzeln», Cie Identität und Stabilität verliert!32 165 verdeutlichen Wal und 1st
Cie Absicht und e1IN tiefer SInnn der Theologie Benedikts AVIU.; und ohl auch SEeINEeS
er  NE Staatsbesuchs In der Turkel!

A PERA KATZINGER, ÖOhne Wurzein Der Refativismus HNn Adie Krise der europdischen Kultur, ugsburg
2005

37

Hans Christian Schmidbaur

«Kulturtafel Europa», die von den «drei Säulen» Römisches Recht, griechische
Philosophie und Christentum getragen würde, und die in dem Moment zusammen-
stürzen würde, wenn einer dieser drei instabil wird.

Selbstverständlich kann daraus nicht der Fehlschluss abgeleitet werde, dass
jeder, der ein guter Europäer sein möchte, auch ein Christ sein müsse! – Zweifellos
sollen und müssen gute Europäer jeden Menschen guten Willens akzeptieren und
integrieren, der ihre Grundwerte akzeptiert und mitträgt; aber bei alldem dürften
die Europäer nicht vergessen, dass die fundamentalen Grundlagen ihres Rechtes,
ihrer Moral und ihres Zusammenlebens auf der Idee des Primates und der unan-
tastbaren Würde der Person aufgebaut sind. Obwohl diese in Europa auch erst seit
der Aufklärung ihre volle Gestalt als formuliertes und garantiertes Recht gefunden
haben, so sind sie in ihren Voraussetzungen doch ein Beitrag des Christentums an
die menschliche Kultur!

Je mehr die europäische Kultur also ihre «dritte Säule», das Christentum ver-
liert; je mehr sich die Europäische Union in naiv-unüberlegter Weise anderen
Kulturen öffnet, oder einem nüchternen Funktionalismus verfällt, desto mehr wird
sie – wie ein Buch Benedikts XVI. sagt – eine Kultur und Gesellschaft «ohne
Wurzeln», die Identität und Stabilität verliert!32 – Dies zu verdeutlichen war und ist
die Absicht und ein tiefer Sinn der Theologie Benedikts XVI.; und wohl auch seines
vergangenen Staatsbesuchs in der Türkei!

C
o

n
trib

u
ti

32 M. PERA – J. RATZINGER, Ohne Wurzeln. Der Relativismus und die Krise der europäischen Kultur, Augsburg
2005.

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 37


