RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 7$

Articoli RTLu XII (1/2007) 7-37

Das Verhiltnis von Glaube,
Vernunft und Wissenschaft in der Lehre
und Verkiindigung Papst Benedikts XVI

Hans Christian Schmidbaur
Facolta di Teologia (Lugano)

1. Ein neuer «Theologen-Papst» mit einer «Theologie des Weges»

Der 19. April 2005 als Tag der Wahl Benedikts XVI. zum Papst, Bischof von Rom,
Servus servorum Dei, «Stellvertreter Jesu Christi auf Erden» und «Nachfolger des
Apostels Petrus» erregte Aufsehen, Neugier und Interesse in der ganzen Welt: «Ein
Religionsintellektueller, ein Theologen-Papst besteigt den Stuhl Petri!» war der
Kommentar der Massenmedien!. Die postmoderne Weltéffentlichkeit — nach iiber 25
Jahren wohl schon zu sehr gewohnt an ein «wie endlos» erscheinendes Pontifikat
des charismatischen Johannes Paul II. - war nun konfrontiert mit einem ungewohnt
neuen «weilen Mann» auf der Loggia des Petersdomes, der jedoch andererseits fiir
niemanden ein gédnzlich Unbekannter war:

Joseph Ratzinger hatte nicht nur als «Theologe von Weltrang» bereits seit
Jahrzehnten mit seinen sowohl in der theologischen Fachwelt, als auch in der reli-
gits-weltanschaulich interessierten Offentlichkeit viel gelesenen Biichern,
Interviews und Publikationen international Aufsehen, Respekt und Ansehen erregt;
- man sah in ihm aber auch weiter jenen ehemaligen «Préfekten der Glaubens-
kongregation», der iiber Jahre als ein mutiger «Verteidiger des Glaubens» niemals
zogerte, all jenen couragiert entgegenzutreten, welche es gewagt hatten, in
Forschung und Lehre die geheiligten Wahrheiten des Glaubens und der Tradition
der Kirche in Frage zu stellen.

Zudem bestieg mit Joseph Ratzinger zum ersten Mal seit tiber 480 Jahren wie-
der ein Deutscher di Cathedra Petri; — und das, obwohl die Folgen zweier von den

1 Vgl. H. Horing - J. H. Tuck, Die anstofige Wahrheit des Glaubens. Das theologische Profil Joseph
Ratzingers, Freiburg-Basel-Wien 2005, 7.



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 8$

Das Verhéltnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

Deutschen ausgeloster Weltkriege, die das «Christliche Abendland» tédlich getrof-
fen und in Blécke gespalten hatten, bis heute weiterwirken und damit keineswegs
schon «liberwundene Vergangenheit» sind! — Die suchenden Blicke vieler richteten
sich deshalb auch zuriick auf den ungliicklichen Hadrian VI. (1522-23), der als letz-
ter Deutscher seiner Vorgidnger innerhalb der Wirren der aufbrechenden
Reformation die drohende Spaltung der Kirche und damit Europas mit einem ehrli-
chen Schuldbekenntnis der rémischen Kurie und durchgreifenden Reformprojekten
verhindern wollte, dem aber aufgrund der Widerstinde des Systems und der
Verhirtung der Gemiiter kein Erfolg beschieden war2.

Was konnen oder miissen wir erwarten von diesem neuen, deutschen Papst von
heute, der sich nicht — wie wohl viele erwartet hatten - «Johannes Paul III.» nann-
te, sondern vielmehr Benedikt XVI.? — Wenn diese Namenswahl ein Symbol fiir ein
neues Programm sein sollte, dann konnte man zum Einen zuriickblicken auf den
groBBen «Vater des abendldndischen Monchtums» Benedikt von Nursia (480-547),
der auch als einer der Architekten des «lateinischen Abendlandes» bezeichnet wer-
den kann, zum Anderen aber auch auf seinen letzten «Namensvetter» auf der
Cathedra Petri, Benedikt XV. (1914-22), der 1917 am Hohepunkt des Ersten
Weltkriegs mit einem «Friedensvertrag ohne Sieger und Besiegte in christlichem
Geist» den von Egon Friedell und Oswald Spengler zeitgleich prognostizierten
«Untergang des Abendlandes»3 mit allen seinen ideologischen Folgen — bis hin zu
einem unabwendbaren néichsten Krieg — verhindern wollte, aber aufgrund des mili-
taristisch-bornierten Widerstandes auf beiden Seiten ebenfalls keinen Erfolg hatte.

All diese Beobachtungen werfen viele Fragen auf - nicht nur im Hinblick auf das
Verhiltnis von Glaube, Gesellschaft, Vernunft, Wissenschaft und Kultur im heutigen
Europa - sondern auch in Bezug auf die Vorstellungen und Visionen des neuen
Papstes iiber die Rolle der Kirche und des Christentums als Mitgestaltern des verei-
nigten Europa; sowie iiber seine Auffassung des Verhéltnisses von Glaube und
Vernunft, Ethik und Gesellschaft; Kultur, Tradition und Wissenschaft; sowie des
interreligiosen Dialoges und der Moglichkeit eines fruchtbaren und toleranten
Zusammenlebens in einer immer pluralistischer werdenden Welt.

Eine klar definierte Bestimmung nicht nur des Unterschiedes, sondern auch des
fruchtbaren Zusammenwirkens von Glaube und Vernunft, sowie von Glaube,
Theologie und Wissenschaft erweist sich in diesem Zusammenhang nicht nur als

2 Vgl. A. FRANZEN, Kleine Kirchengeschichte, Freiburg 1965ff, 244-250.
3 Vgl. O. SPENGLER, Der Untergang des Abendlandes, Miinchen 1923; Neuaufl. Miinchen 1998.



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 9$

Hans Christian Schmidbaur

schwierig, sondern auch als ein herausragendes Desiderat in einer Epoche des
Umbruchs, wo gehabte Modelle zunehmend ins Wanken geraten und nach einer die
Richtung weisenden Neuorientierung verlangen. Schon ein erster Blick auf die Titel
vieler Werke Kardinal Ratzingers wéhrend der letzten Jahre lisst erkennen, dass
sich dieser Denker zu diesen Fragen bereits viele Gedanken gemacht hat und damit
nicht unvorbereitet seinen Dienst angetreten hat4.

Sie alle bediirfen jedoch einer deduktiven Analyse, welche die tragenden Uber-
zeugungen Benedikts XVI. der fragenden Offentlichkeit zugéinglich und greifbar
macht. Im konkreten Handeln und beim Treffen von Entscheidungen spielen natiir-
lich immer auch andere, dulere Sachzwédnge und Umstéinde eine Rolle, die den per-
sonlichen Charakter und die eigentliche Glaubensiiberzeugung des Handelnden ver-
fialschen, oder verdecken konnen.

1.1. «Mitarbeiter der Wahrheit», «Verteidiger der Wahrheit»,
oder nur ein autoritirer «Panzerkardinal»?

Wie die Namenswahl des neuen Papstes schon bezeugt, hat mit dem deutschen
Theologen Ratzinger eine neue Epoche im Zentrum der rémischen Kirche begon-
nen, die sich im Verlauf der ersten eineinhalb Jahre seines Pontifikates mit dem
Austausch zahlreicher Amtstriager in Fiithrungspositionen, einer ersten Enzyklika,
einem neuen Katechismus und ersten Staatsbesuchen im Ausland (Kéln, Bayern,
Tiirkei) bereits deutlich abzeichnete. Zum Ausdruck kam dieser Wandel fiir viele
auch an der Person und im Auftreten Ratzingers selbst, der sich in seiner alten Rolle
als Prifekt der Glaubenskongregation meist sehr reserviert, zuriickhaltend und dis-
kret gezeigt hatte, um das grof3e Charisma Johannes Pauls II. nicht zu beeintréich-
tigen; der aber jetzt als sein Nachfolger freundlich auf die Menschen zuging, héan-
deschiittelnd das Bad in der Menge nahm, und beim triumphalen Staatsbesuch in
seiner Heimat Bayern auch bei offentlichen Auftritten starke, sympathische
Gefiihlsregungen zeigte, die oftmals das geregelte Protokoll sprengten; oder der den
vorbereiteten Inhalt einer Predigt auch einmal spontan &dnderte, weil er seiner
Stimmung oder der Gunst der Stunde nicht entsprach.

4 Vgl. Zur Lage von Glaube und Theologie heute, in Internationale Katholische Zeitschrift Communio 31
(2002) 266-273; Wendezeit fiir Europa? Diagnosen und Prognosen zur Lage von Kirche und Welt,
Einsiedeln 19922; Wahrheit, Werte, Macht. Priifsteine der pluralistischen Gesellschaft, Freiburg 1993;
Glaube-Wahrheit-Toleranz. Das Christentum und die Weltreligionen, Freiburg 2003; Werte in Zeiten des
Umbruchs. Die Herausforderungen der Zukunft bestehen, Freiburg 2005; Salz der Erde. Christentum und
Katholische Kirche an der Jahrtausendwende. Ein Gesprdch mit Peter Seewald, Stuttgart 199810; Zur
Lage des Glaubens. Ein Gesprdch mit Vittorio Messori, Miinchen-Ziirich-Wien 19862; Gott und die Welt.
Die Geheimnisse des christlichen Glaubens. Ein Gespréch mit Peter Seewald, Stuttgart 20013.



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 15¢

Das Verhéltnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

Seiner Wahl zum Papst voraus ging allerdings schon ein Aufsehen erregender
Dialog des Kardinals in der beriihmten «Katholischen Akademie» seiner alten
Bischofsstadt Miinchen mit dem groB3en Philosophen und skeptischen Intellektuellen
Jiirgen Habermas, wo der von Respekt und Konzilianz geprégte Disput der beiden
allgemeine Bewunderung hervorrief: Schon hier begegnete der Offentlichkeit ein
Kardinal, dem es allen Vorurteilen zum Trotz gelang, mit einem Andersdenkenden
eine Dialogebene aufzubauen, auf der sich durchaus ein partieller Konsens errei-
chen lieB3, ohne die verbleibenden Differenzen relativieren, oder schonreden zu
miissen. Bereits hier erwies sich der spétere Papst schon als ein wahrer Pontifex
(«Briickenbauer»), der nicht durch Anklagen oder erneute Abkanzelung bereits
bestehende Gridben vertieft, sondern Briicken des Dialogs sucht und aufbaut.

In dhnlicher Weise sind wohl auch zu interpretieren die Einladung von Hans
Kiing zu einem privaten Disput in der Kurie gleich zu Anfang seines Pontifikates —
Benedikt XVI. wollte wohl nicht die Erblast jenes ungelosten Konfliktes zwischen
zwei alten Kollegen, der auf Seiten Kiings jahrelang in erbitterte Polemik
(«Panzerkardinal») ausgeartet war, in sein neues Amt mitnehmen —, oder auch sein
konziliant-freundliches Auftreten wihrend des nicht unproblematischen
Staatshesuches in der Tiirkei.

Fiir viele war der signifikante Wandel in der Form seines Auftretens als neuer
Papst ein Anlass, dahinter auch einen eventuellen Wandel der Gesinnung zu vermu-
ten — dies gilt z.B. auch fiir den langjdhrigen journalistischen Papstbegleiter und
Kenner der vatikanischen Szene Andreas Englisch5. Dem muss wohl angesichts der
iiber Jahrzehnte beeindruckenden Kontinuitdt Ratzingers im Hinblick auf seine
theologisch-weltanschaulichen Grundiiberzeugungen widersprochen werden: Eine
«innere Entwicklung» muss man jedem Menschen zugestehen, der in eine neue
Rolle tritt; auch dass er mit ihr andere Seiten von sich zeigt, die vorher eher ver-
deckt geblieben waren; aber dies bedeutet nicht, dass dieser Mensch hinsichtlich
seiner tragenden Grundiiberzeugungen nicht doch ganz er selber bleiben konne!

Gewiss bleibt fiir viele zunéchst das Bild vom lange bekannten «Préfekten der
Glaubenskongregation» als einem mutig-konservativen «Beschiitzer und
Verteidiger des Glaubens» vorherrschend, der immer zuerst zu sachlichem Dialog
einlud, aber dann oftmals auch nicht zégerte zu «beilen», wenn andere nach sei-
ner Auffassung die Wahrheit des christlichen Glaubens in Gefahr brachten, vereng-
ten, oder verfilschten. Dies betraf zuerst einige Vertreter der sog. «Liberalen

5 Vgl. A. ENGLISCH, «Habemus papam». Der Wandel des Joseph Ratzinger, Miinchen 2006.

10



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 11$

Hans Christian Schmidbaur

Theologie», und auch der modernen Exegese mit ihrer Tendenz, die biblischen
Grundlagen des Glaubens zu relativieren; dann die radikalen Vertreter der siidame-
rikanischen Befreiungstheologie wie z.B. Leonardo Boff, Jan Sobrino und Ernesto
Cardenal, welche mit ihren Modellen den Sinn und die Sendung des Christentums
auf einen revolutiondren Immanentismus zu reduzieren drohten; dann aber auch
zahlreiche moderne Kritiker des sog. «papalen Zentralismus», wie z.B. den ehema-
ligen Kollegen und Mit-Konzilsherater Hans Kiing: «Demokratisierungs-
forderungen» — so der Kardinal —, die dem «Wesen der Kirche nicht entsprechen»,
das «von Christus selbst gesammelte, neue Volk Gottes» zu einer immanentisti-
schen, rein soziologisch konstituierten Grof3e machen, die nach dem Prinzip der
Volkssouverainitét {iber die in ihm geltenden Lehren, Regeln und Wahrheiten demo-
kratisch nach dem Mehrheitsprinzip selbst abstimmt, konnten auf die Kirche als
«Hiiterin der Wahrheit Gottes» nicht einfach iibertragen werden®!

Parallel gilt diese Deutung dann auch fiir Ratzingers Auffassung des munus
regendi, docendi et sanctificandi des bischoéflichen und pépstlichen Amtes, deren
Vertreter ihre Amtsgewalt als Nachfolger der Apostel eben nicht aus dem Willen
oder der Wahl des Volkes als Souverin ableiten, sondern von Christus selbst als ein-
zigem und bleibenden Souveridn seiner Kirche auf Erden. Der Papst als
«Stellvertreter Jesu Christi auf Erden» vertritt also als primus inter pares zusam-
men mit dem Kollegium der Bischofe als Nachfolger der Apostel souverédn die ein-
zige Souverdnitéiit Jesu Christi selbst in seiner Kirche?.

Nicht nur im Bereich der eigentlichen Glaubenslehre als depositum fidei, son-
dern auch im Bereich des Liturgischen und Pastoralen zeigte sich dieser reflektier-
te Widerstand Ratzingers als «Oberstem Glaubenshiiter», wenn andere die
Sakralitdt des Glaubengutes in Gefahr brachten: So wandte sich die Kritik
Ratzingers — schon als Erzbischof, aber auch als Préfekt — gegen gewisse Liturgische
Reformbewegungen, die nach seiner Auffassung oftmals dazu neigten, die Heilige
Eucharistie als Vergegenwirtigung des Kreuzesopfers Christi auf das «soziale
Event» einer «Gemeinschaft solidarischen Brotbrechens» zu reduzieren. Ein richti-
ges Verstindnis der Liturgie in Theorie und Praxis bediirfe auch weiterhin in

6 Vgl. J. RATZINGER — H. MAIER, Demokratie in der Kirche. Moglichkeiten und Grenzen, Limburg-Kevelaer
2000, 7-46. H. HorinG - J. H. TUck, a.a.0., 9-11.

7 Vgl. W. KaspeR, Zur Theologie und Praxis des bischiflichen Amtes, in W. SCHREER — G. STEINS (Hgg.), Auf
neue Art Kirche sein (FS fiir Bischof Josef Homeyer), Miinchen 1999, 32-48; Das Verhdltnis von Universal-
und Ortskirche. Freundschaftliche Auseinandersetzung mit der Kritik von Joseph Kardinal Ratzinger, in
Stimmen der Zeit 125 (2000) 795-804.

11



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina IZGF

Das Verhéltnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

Verkiindigung und Gestaltung einer Struktur, die der Sakralitit des Geschehens
gerecht wirds.

Viele Betroffene mogen aufgrund eigener, diverser Uberzeugungen mit den
Entscheidungen Ratzingers nicht einverstanden gewesen sein, oder sich vor den
Kopf gestoBen gefiihlt haben; aber es steht trotz all dem fest, dass er als Prifekt nie
vorschnell agitiert, sondern im Gegenteil immer so lange abgewartet hat, bis die
Position der Gegenseite eine klar definierbare, stabile Gestalt angenommen hatte;
dass er dann zum Gespréch einlud; und erst danach — wenn starre Resistenz oder
verstiarkter Widerstand festzustellen waren — auch klar und entschieden reagiert
hat!

Es mag daher wohl eher an der «undankbaren Aufgabe» seines Amtes als
Préfekt der Glaubenskongregation gelegen haben, oder auch an der Dominanz heu-
tiger Massenmedien, die sich mehr auf die AuBerungen und Reaktionen seiner
gekriankten Kritiker, als auf seine eigenen Positionen fixiert hatten, dass das wahre
Profil von Ratzingers Theologie, Glaube und Kirchenbild bis heute stark von
Fehlinterpretationen und Vorurteilen iiberwuchert ist: Fast alle — nicht nur die kir-
chenferne Offentlichkeit — wissen deshalb vom Inhalt und den Themen der jeweili-
gen Auseinandersetzung so gut wie nichts; nehmen aber alle Kenntnis von den in
kurzen Fernsehinterviews verbreiteten, polemischen AuBerungen z.B. eines Hans
Kiing, der Ratzinger mehrmals als «dialogunfihigen Zensor, Inquisitor und
Panzerkardinal» diffamierte, welcher auf kein Argument oder Infragestellung wirk-
lich eingehe, sondern jeden Widerstand mitleidlos «niederwalze»!

Betrachtet man zudem die enorme und iiber Jahrzehnte andauernde Popularitét
seiner theologischen Werke, welche die unglaubliche Zahl von iiber 80 Biichern,
Artikeln und Kurzschriften umfasst, und die nicht nur von der wissenschaftlich-
theologischen Fachwelt, sondern auch von einem breiten, religios-weltanschaulich
interessierten Allgemeinpublikum gern gekauft und gelesen werden, mag es erstau-
nen, dass sich im Bereich des theologischen Wissenschaftsbetriebs bis heute noch

8 Vgl. J. RATZINGER, Gestalt und Gehalt der eucharistischen Feier, in Internationale Katholische Zeitschrift
Communio 6 (1977) 385-396; Liturgie — wandelbar oder unwandelbar? Fragen an J. Ratzinger, in
Communio 6 (1977) 417-27; Das Fest des Glaubens. Versuch zur Theologie des Gottesdienstes, Einsiedeln
1981, 1993: «Es ist einfach zu billig, wenn Eucharistie zum Mahl der Gemeinschaft erklart wird. Sie hat
Christi Tod gekostet, und die Freude, die sie verheiBt, setzt das Eintreten in dieses Todesgeheimnis vor-
aus. Eucharistie ist eschatologisch orientiert und darum kreuzestheologisch zentriert. Das ist gemeint,
wenn die Kirche am Opfercharakter der Messe festhilt!» (581f); Der Geist der Liturgie. Eine Einfiihrung,
Freiburg-Basel-Wien 20026; Ist die Eucharistie ein Opfer?, in Concilium 3 (1967) 299-304; Das Problem
der Transsubstantiation und die Frage nach dem Sinn der Eucharistie, in Theologische Quartalschrift 147
(1967) 129-158.

12



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 1¢

Hans Christian Schmidbaur

nicht so etwas wie eine «Ratzinger-Schule der Theologie» herausgebildet hat, wie
es z.B. im Hinblick auf seine theologischen Zeitgenossen Karl Rahner, oder Hans Urs
von Balthasar bereits der Fall ist, oder wie es bei anderen wie Gisbert Greshake
oder Karl Lehmann gerade im Entstehen ist: «Rahnerianer» gibt es viele;
«Balthasarianer» gibt es einige; «Ratzingerianer» jedoch nicht! - Ein Grund dafiir
mag in der Tatsache liegen, dass sich seine Art zu reflektieren nicht so leicht auf ein
«operatives Vorgehens-Modell» reduzieren lidsst, das auch auf andere Themen ana-
log oder systematisch umsetzbar wire! - Besteht also ein solches
«Ratzingerianisches Modell theologischen Vorgehens», oder besteht es nicht? —
Bestiinde es nicht, lieBe sich sein Denken nur noch schwer in den Exaktheits-
anspruch wissenschaftlicher Methodenwelten einreihen, oder niherte sich dem
Bereich blofB spiritueller «Erbauungsliteratur» an; und wenn es besteht, worin liegt
dann aber genau sein Inhalt und seine Methodik? — Wir stoen hier auf eine Frage,
die fiir viele bis heute weithin unbeantwortet geblieben ist.

1.2. «Die Theologie ist kein System, sondern ein Weg!»

Ein charakteristischer Punkt der Theologie und des Theologen Joseph Ratzinger
ist sein entschiedener und oftmals geduBerter Widerstand gegen jeden Versuch, die
Wahrheit und den Inhalt des Glaubens auf abstrakte Theorien oder allgemeine
Systeme mit tiberzeitlich-universalem Geltungsanspruch zu reduzieren: In seinem
bekannten Buch «Glaube-Wahrheit-Toleranz» nimmt er dazu Stellung: «Der christ-
liche Glaube ist kein System. Er kann nicht wie ein geschlossenes Denkgebédude dar-
gestellt werden. Er ist ein Weg, und dem Weg ist es eigen, dass er nur durch das
Eintreten in ihn, das Gehen darauf erkennbar wird!»9.

Das bedeutet: Ein Glaube, oder ein Modell von Theologie, die meinen, aus den
historischen Ereignissen einer Heilsgeschichte — angefangen mit der Berufung
Abrahams, iiber das Volk Israel, die Propheten, iiber Jesus Christus, die Apostel, bis
hin zu den Heiligen der Kirche bis heute — gewisse abstrakte, iiberzeitliche, allge-
meine, oder «vom historischen Geschehen selbst unabhingige» Theorien mit allge-
mein-rationalem Vermittelbarkeitsanspruch ableiten zu kénnen, heben zum Ersten
die konkrete, historische Dimension des Glaubens auf, der ja in Wahrheit nicht nur
eine wirkliche Geschichte der Menschen mit Gott, sondern auch Gottes mit den
Menschen einschlie3t: Der Hohepunkt dieser realen Heilsgeschichte als integraler
Teil der Weltgeschichte war dann nach christlichem Verstindnis doch die reale

9 J. RATZINGER, Glaube-Wahrheit-Toleranz. Das Christentum und die Weltreligionen, Freiburg 2003, 118.

13



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 1%

Das Verhéltnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

Menschwerdung Gottes selbst, durch die Gott ein wahrer, historischer Mensch und
damit auch ein konkreter Bestandteil der Welt als Schopfung und ihrer Zeit wurde!

Zum Zweiten — so Ratzinger in «Glaube-Wahrheit-Toleranz» — transformiere
eine solche Methodik das Juden- und Christentum am Ende in eine «Philosophie
abstrakter und ewiger Wahrheiten» um, die dem Menschen keine Moglichkeit zu
einem reziproken Dialog, einer interpersonalen Spiritualitit, oder einer konkreten
Hoffnung auf einen personales und direktes Handeln Gottes in Welt und Geschichte
mehr bieten konne.

So verstehen sich die grundsétzliche Kritik und die Einwénde des Prafekten und
systematischen Theologen Ratzinger an den Grundansitzen der sog. «Liberalen
Theologie», oder an der Forderung nach einer totalen «Entmythologisierung» des
christlichen Kerygma durch Rudolf Bultmann, aber auch an einigen Paradigmen
der sog. Transzendentaltheologie Karl Rahners, der sog. «Psychologischen
Exegese» eines Eugen Drewermann, und der modernen «Pluralistischen Religions-
theologie» eines John Hick und Perry Schmidt-Leukel: Wer glaubt — mit welcher
Methodik auch immer - aus einem konkreten heilsgeschichtlichen Ereignis eine von
diesem spekulativ abtrennbare Wahrheit extrahieren zu konnen, schafft am Ende
immer ein System von abstrakten Theorien, die ihren Wert und ihre Geltung unab-
héngig von ihrem geschichtlichen Ergangensein in sich selbst besitzen. Ist diese
Trennung einmal spekulativ vollzogen, erscheinen die jeweiligen «historischen
Vermittler» von Abraham, iiber Mose, Jesaia, bis hin zu Jesus Christus selbst nur
noch als «Uberbringer» einer universal-ewigen Wahrheit, die als solche aber nicht
mehr mit den Uberbringern selbst gleichgesetzt oder identifiziert werden kann. Mit
anderen Worten: Aus Christus als dem «Erloser aller Menschen» wird dann nur der
«Uberbringer eines iiberzeitlichen Heilswillens Gottes», der natiirlich unabhéingig
von den historischen Geschehen der Menschwerdung bis hin zu Leiden, Tod am
Kreuz und Auferstehung aktiv und bestehen bliebe — nur mit dem Unterschied, dass
wir davon historisch nichts wiissten! — Eine solche Deutung zerstort also das
Proprium und den Kern des Christentums als Glaube an den «Einziggeborenen
Sohn Gottes, der Mensch wurde», und als «Weg, Wahrheit und Leben in Person»! —
Die Wahrheit des Glaubens bleibt nicht abstrakt und transzendent - sie ist vielmehr
mit dem zeitlichen Ereignis ihres geschichtlichen Ergangenseins untrennbar ver-
bunden, und es gébe sie auch als Faktum universaler Geltung ohne es nicht! So sagt
es der Apostel Paulus: «Ist aber Christus nicht auferweckt worden, dann ist unsere
Verkiindigung leer und euer Glaube sinnlos, ...und ihr seid immer noch in euren
Stinden!» (1 Kor 15,14.17).

14



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 1%

Hans Christian Schmidbaur

1.3. Ein «lebendiger Glaube in eine lebendige Wahrheit»
gegen allen «abstrakten Relativismus»!

In vielen seiner Schriften hatte Kardinal Ratzinger bereits mehrfach eine gewis-
se «Diktatur des Relativismus» in der postmodernen Welt und Zivilisation kritisiert,
der schon auf die Katholische Theologie als Wissenschaft iibergegriffen habe. Auch
in seiner Predigt zur Eroffnung jenes Konklaves, das ihn daraufhin zum Papst
wihlen wiirde, verwies er auf dieses hinter dem Phdnomen der postmodernen
Zivilisation, ihren stéindig wechselnden Entwicklungsphasen und pluralistischen
Gestaltungsformen liegende, allen diesen Formen dennoch gemeinsames und sich
stets durchhaltende Merkmal, das als neues «Dogma des Zeitgeistes» von all jenen
nicht in nicht in Frage gestellt werden diirfe, die heute nicht als «fundamentali-
stisch» ausgegrenzt werden wollen: Ratzinger sprach auch hier wieder von dieser
sog. «Diktatur des Relativismus»:

«Wie viele Glaubensmeinungen haben wir in diesen letzten Jahrzehnten kennen-
gelernt, wie viele ideologische Stromungen, wie viele Denkweisen... Das kleine Boot
des Denkens vieler Christen ist nicht selten von diesen Wogen zum Schwanken
gebracht, von einem Extrem ins andere geworfen worden: vom Marxismus zum
Liberalismus bis hin zum Libertinismus; vom Kollektivismus zum radikalen
Individualismus; vom Atheismus zu einem vagen religiosen Mystizismus; vom
Agnostizismus zum Synchretismus, und so weiter. Jeden Tage entstehen neue
Sekten, und dabei tritt ein, was der hl. Paulus iiber den Betrug unter den Menschen
und iiber die irrefithrende Verschlagenheit gesagt hat (vgl. Eph 4,14). Einen klaren
Glauben an das Credo der Kirche zu haben, wird oft als Fundamentalismus abge-
stempelt, wohingegen der Relativismus, der sich vom “WindstoB3 irgendeiner
Lehrmeinung hin- und hertreiben lidsst”, als die heutzutage zeitgeméfBe Haltung
erscheint. Es entsteht eine Diktatur des Relativismus, die nichts als endgiiltig aner-
kennt und als letztes Maf nur noch das eigene Ich und seine Geliiste gelten lasst»10.

Diese Analyse umgreift einen langen Entwicklungsprozess, der im Grunde schon
mit der Renaissance und den postreformatorischen Auseinandersetzungen begann,
dann in der Philosophie der Aufklidrung und ihrer Religionskritik eine klar umrisse-
ne Gestalt annahm, und von daher ab der Mitte des 19. Jahrhunderts auch in der
Theologie zunehmend seinen Siegeszug antrat: Wer glaubt, aus den Ereignissen der
judisch-christlichen Heilsgeschichte allgemein vermittelbare, abstrakt-theoretische
«Grundwahrheiten» extrahieren zu kénnen, um daraus eine «allgemein akzeptable,

10 KNA, Missa pro Eligendo Romano Pontifice, Predigt von Joseph Kardinal Ratzinger, 18.04.2005.

15



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina IEE

Das Verhéltnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

iiberzeitliche und absolute Vernunftreligion» zu konzipieren, die am Ende alle ande-
ren, historisch gewachsenen, und nur als mythisch-allegorisch interpretierten
Religionen «iibersteige und vereine», erzeugt am Ende nur einen Riickfall in die alt-
bekannten Systeme der Gnosis, oder in die deistischen Modelle von Religion, die
dem Geist der Aufkldrung entwachsen waren.

Wir sind hier — wie der Papst auch in seiner Vorlesung an der Universitét
Regensburg darlegte — konfrontiert mit einem Verstédndnis des absoluten Seins als
«radikaler Transzendenz», das einen absoluten, uniiberwindbaren Graben zwi-
schen Transzendenz und Immanenz, zwischen Absolutem und Kontingentem, zwi-
schen Abstraktheit und Konkretheit, und zwischen Ewigkeit und Zeit postulierte.
Die einflussreichsten Protagonisten dieses Denkens, das es fortan «unmdglich
machte, das Transzendente als immanent zu denken», waren H. S. Reimarus (1694-
1768)11, G. E. Lessing (1729-81)12 und I. Kant (1724-1804)13. Eine solche «reine
Vernunftreligion», die in Lessing’scher Manier alle mogliche Erkenntnis in die
Alternativik zwischen «notwendigen, allgemeinen Vernunftwahrheiten» und blof3
«zufilligen Geschichtswahrheiten» zwingt, von denen — wie Lessing sagte — «die
zweiten nie zu einer hinreichenden Begriindung der ersten hinreichen kénnten»,
offenbart damit wieder jenen strikten Rationalismus als Grundgesetz, den schon R.
Descartes (1596-1650) in seinen «Meditationen der ersten Philosophie»14 konzipiert
hatte: Wenn sich ein solcher Rationalismus, der die «groBeren Moglichkeiten
Gottes» stets den geringeren Moglichkeiten ihrer «Beweis- und Ableitbarkeit aus
der menschlichen Vernunft» unterwirft, auch noch mit Descartes’ niichtern-skepti-
zistischen «Methodischen Zweifel» paart, nach dem zur Sicherheit alles fiir falsch
gehalten werden miisse, was vielleicht einer eventuellen Tduschung unterliegen
konnte, miindet alles, was dann noch {iibrig bleibt zwischen Gott und Mensch in ein
System abstrakt-notwendiger Vernunftspekulation, das sich auf nichts mehr einlas-
sen kann, was auch nur irgendwie zu tun hat mit Vertrauen, Freiheit und Liebe!

Ein solches, rationalistisches Konzept von Religion raubt nicht nur dem
Menschen jede Hoffnung auf Freiheit und Liebe in seiner Beziehung mit Gott, son-

11 Vgl. H. S. REmMARUS, Apologie oder Schutzschrift der verniinftigen Verehrer Gottes, ed. G. Alexander,
Frankfurt 1972.

12 G. E. LESSING, Uber den Beweis des Geistes und der Kraft, ed. Lachmann-Muncher, XIII, 1-8; Nathan der
Weise, Miinchen 1978.

13 Vgl. I. KaNT, Die Religion in den Grenzen der bloffen Vernunft (1793), Reclam Stuttgart 1231/4, 225-274;
Kritik der reinen Vernunft B XXX.

14 R. DESCARTES, Meditationen der ersten Philosophie VII, 18.

16



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 17$

Hans Christian Schmidbaur

dern spricht auch Gott jede Moglichkeit ab, in einem konkreten, historischen Akt
direkt mit den Menschen in Kontakt zu treten, der wiederum auch ein Appell an
deren Fdhigkeit zu einer vertrauensvollen Antwort auf der Basis von Freiheit und
Liebe wiéire.

Wo man in Gott und Welt, Ewigkeit und Zeit, Absolutem und Kontingentem abso-
lute Gegensitze oder Widerspriiche sieht, miissen sich auch Glaube und Religion
damit begniigen, diese ferne, fiir immer unerreichbare Ewigkeit «niichtern zu ver-
ehren». Aus allen anderen Inhalten der historischen Religion — angefangen mit der
Berufung Abrahams, iiber Mose, die Propheten, den Engel der Verkiindigung, bis
hin zur Menschwerdung und Auferstehung des Sohnes Gottes in Zeit und Welt -
werden dann «relativistische Mythen» oder «allegorische Fabeln» - je nachdem,
wie man es interpretiert.

Gewiss wire es auch nach Joseph Ratzinger falsch, allen Vertretern der sog.
«Liberalen Theologie», die privat meist ernsthaft Glaubende waren, zu unterstellen,
sie hiitten die Methodik ihres Vorgehens mit der Intention entwickelt, ebendiesen
rationalistischen Relativismus hervorzubringen, der das «Proprium des
Christlichen» zerstort! Vielmehr ergab sich diese Methodik meist aus dem Geist und
den Philosophien der Zeit; was aber niichtern betrachtet nichts an den sich aus
ihnen ergebenden, unausweichlichen Konsequenzen dndert — ob man sie nun offen
zugesteht oder nicht.

2. Ein gar nicht weltfremder
«Mitarbeiter einer lebendigen Wahrheit»

Die Theologie Joseph Ratzingers will — getreu seinem heraldischen Motto
Cooperatores veritatis — eine Mitarbeit und eine Verteidigerin der Wahrheit Gottes
sein als einer Wahrheit, «die alles Erkennen tibersteigt» (Eph 3,19). Als solche lédsst
sie sich niemals ginzlich integrieren in die Systeme menschlichen Denkens und
Vorstellungskraft: Als «grof3ere Wahrheit Gottes», die alles ein- und nichts aussch-
lieB3t (Vernunft, Verstand, Gefiihl, Begehren, Zeitlichkeit, Freiheit und Liebe) umfas-
st und iibersteigt sie wirklich alles.

Dieses groBere, personale «Mysterium Gott» korrespondiert deshalb analog
auch mit dem «kleineren Mysterium Mensch», der als Person «nach dem Bilde und
Gleichnis Gottes geschaffen» (Gen 1,27), auch immer mehr ist als «bloBe Vernunft»,
sondern auch geschichtliche Freiheit und Liebe. Fiir all das will der christliche

17



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 1%

Das Verhéltnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

Glaube ein Angebot und eine Antwort geben. Wir sto8en hier auf die an Augustinus
orientierte «Theologische Anthropologie» Joseph Ratzingers, auf die spdter noch
eingegangen werden wird. Hier jedoch geht es um den Aspekt einer «lebendig-per-
sonalen Wahrheit» als Zentrum des christlichen Glaubens, welche — wie es die
«Seligpreisungen» des Herrn sagen (Mt 5,3-12), nicht in erster Linie Bildung und
Reflexionsniveau als Voraussetzung ihrer Annahme hat, sondern sich offnet fiir
«alle Menschen guten Willens» — unabhéngig vom Grade ihrer Bildung und intellek-
tuell-kulturellen Formung. Ein wahrer Theologe, der Vermittler und Mittler dieser
«hoheren Wahrheit Gottes» sein will, muss sich dessen bewusst sein.

Diese Einsicht 6ffnet uns einen Zugang zu einem bemerkenswerter Weise oft
iibergangenen Charakteristikum der Schriften Joseph Ratzingers: Sie zeichnet nicht
nur eine grofle, vom alten Deutschen Humanismus geformte Eleganz der Sprache
aus, sondern auch eine fast «heilige Einfachheit», die weitgehend Abstraktionen,
gelehrte Fachbegriffe und Fremdworter vermeidet, auf dass sie auch fiir den gebil-
deten Allgemeinverstand problemlos zugénglich bleiben. Das Genie Ratzingers
kann sich dies erlauben, denn bis heute kann so gut wie niemand - auch nicht seine
Gegner — den Umstand bestreiten, dass dieser Autor jeden Leser aufs Kiirzeste und
in wahrhaft «erleuchteter Einfachheit» direkt zum wahren Kern des jeweiligen
Themas oder Problems fiihrt, ohne dabei nur einmal oberfldchlich zu sein!

Auch als neuer Papst Benedikt XVI. ist Ratzinger dieser Vorgehensweise auf sig-
nifikante Weise treu geblieben. Vergleicht man z.B. den Umfang, den Inhalt und den
Stil der vielen Enzykliken und des doppelbéindigen Katechismus seines Vorgéngers
Johannes Paul II. mit der ersten Enzyklika Benedikts XVI. Deus caritas est und dem
neuen Kompendium des Katechismus der Katholischen Kirche von 2005, wird der
Unterschied alsbald deutlich: Betrachtet man ihren wesentlich direkteren, kiirzeren
und einfacheren Stil, verliert man schnell die Sorge, mit Papst Benedikt auf einen
«spekulativ-weltfremden Intellektuellen» gesto3en zu sein! — Schon in seinem 1975
verfassten Artikel Der Weltdienst der Kirche hatte Ratzinger die Aufgabe und
Sendung eines Zeugen Jesu Christi in der Welt von heute so formuliert: «Die
Narrheit des Wahren heiteren Herzens ohne Abstriche zu wagen, scheint mir die
Aufgabe fiir heute und morgen»15.

15 J. RATZINGER, Der Weltdienst der Kirche. Auswirkungen von «Gaudium et spes» im letzten Jahrzehnt, in
Internationale Katholische Zeitschrift Communio 4 (1975) 439-454, hier 453.

18



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 1¢

Hans Christian Schmidbaur

2.1. Die «Narrheit einer grofSeren Wahrheit», die «alles Erkennen iibersteigt»

Manche Elemente und Ausdrucksformen dieser «hoheren Wahrheit Gottes»
mogen fiir uns und unsere «Weltvernunft» unbegreiflich, unsicher oder nicht
beweisbar erscheinen, aber eine Geisteshaltung, die dieses Mysterium nicht mehr
ertragen will und es deshalb auf einen abstrakten Rationalismus reduzieren will,
der nur noch logisch beweisbare Notwendigkeiten enthélt, hat als Konsequenz nicht
nur eine logisch purifizierte Niichternheit in der Hand, sondern auch - wie wir
gezeigt haben — die Eliminierung von all dem zu ertragen, was in der alten Religion
etwas zu tun hatte mit der Freiheit der Liebe und konkreter Individualitéit. Der per-
sonale Gott des Glaubens wird so zum «abstrakt Gottlichen», oder zum «absoluten
Sein» der Philosophie: Was jedoch nur abstrakt ist, kann nie direkt in Beziehung
treten zum Individuellen, oder Bezug nehmen auf ein individuelles Problem, oder
eine singulédre Notlage eines Einzelnen, wie es jedoch nach dem Zeugnis der Schrift
der «Gott Abrahams» immer tat!

Abstrakte Theorien als «Wahrheiten des absoluten Seins» sind in ihrem Welt-
bezug nur «allgemeine Wahrheiten des Systems», die den Einzelnen nicht kennen
und in denen es — wenn iiberhaupt — nur um «das gré3tmogliche Gliick der grofBt-
moglichen Zahl» gehen kann. Hier zeigt sich eine weitere Differenz, die Benedikt
XVI. sehr wichtig ist: Der personale Gott des Glaubens von Abraham bis Jesus zeigt
seine Grofie gerade darin, dass er fdhig ist, auch das Kleinste und den Kleinsten zu
sehen! Dieser Primat des Individuums vor dem Allgemeinen, des Einzelnen vor dem
Ganzen ist ein wesentliches, vor allem vom Evangelisten Lukas herausgehobenes
Element des Wirkens Jesu: Wie Ratzingers Weihnachtspredigten im Miinchener
Dom bezeugen, wurde Jesus zu Beginn selbst ein «Kleiner», der sich den «kleinen
Hirten» zuerst offenbarte, «auf dass sie seine Herrlichkeit sehen», und der dann
auch spéter nie das Auge verlor fiir die Kleinen, die am Rande standen: den Blinden
in der StrafBe; die Kinder, welche die Jiinger wegschicken wollten; den Lahmen am
Teiche Sarepta; und die Samaritanerin am Brunnen. — Christlicher Glaube ist in die-
sem Sinne kein System von abstrakten Theorien und Weisheiten, sondern ein Weg
mit einem Gott, der den Einzelnen als Einzelnen kennt und zur Nachfolge ruft.

So kann und soll sich auch jeder gldubige Christ als einzelnes Individuum von
Gott erkannt, gewollt, geliebt, gesucht und getragen fiihlen; und so mit der Hoffnung
leben: «Wer glaubt, ist nie allein!»; was wohl auch aus diesem Grund das offizielle
Motto des Staatsbesuchs Benedikts XVI. in seiner geliebten Heimat Bayern vom 9-
14 September 2006 war.

19



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 25¢

Das Verhéltnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

2.2. Eine lebendige Wahrheit, die alles einschlieBt und nichts ausschlief3t

Wer wie Descartes mit seinem «Methodischen Zweifel», oder Lessing in seinem
«Beweis des Geistes und der Kraft» jede fiir den Menschen erreichbare Wahrheit
auf «notwendige Vernunftwahrheiten» oder «zufillige Geschichtswahrheiten»
reduziert, von denen die Zweiten nie der hinreichende Beweis fiir die Ersten wer-
den konnten, muss natiirlich in Folge der Annahme einer «Dritten Wahrheit» als
«Glaubenswahrheit» den Boden entziehen, die von den Dogmen und dem Lehramt
der Kirche bisher proklamiert worden war.

Wenn Gott jedoch jene «hohere Wahrheit» ist, die «alles Erkennen iibersteigt»,
so kann er doch sich selbst und etwas von ihr in einem geschichtlichen
Offenbarungsakt der Menschheit mitteilen. Diese Wahrheit, vom Menschen im Akt
des Glaubens angenommen, lédsst sich danach zwar nicht auf natiirliche Vernunft-
wahrheiten reduzieren, oder logisch als wahr beweisen; sie erscheine aber dennoch
sinnvoll und verniinftig fiir jede «wohlwollende Vernunft», die den Heiligen Geist
empfangen hat (DH 3010). Das Erste Vatikanische Konzil von 1869/70 hat in seiner
Konstitution Dei Filius vom 24.04.1870 (DH 3000-45) nach vielen Debatten eine
ausgeglichene Position des Kirchlichen Lehramtes gegeniiber jedem radikalen
Rationalismus und Fideismus promulgiert, die bis heute als richtungsweisend
bezeichnet werden kann.

Obwohl die Glaubenswahrheit als «Hohere Wahrheit Gottes» sicherlich alle
menschliche Vernunft und ihre natiirlichen Méglichkeiten unendlich iibersteigt, so
konne sie doch nach ihrem Erkanntsein vom Menschen als in «vollem Einklang» mit
der Vernunft erkannt werden. Ein strikter und uniiberwindbarer Widerspruch zwi-
schen Glaube und Vernunft, sowie zwischen «Glaubenswahrheit» und «Vernunft-
wahrheit» kénne demnach weder vom Schopfungsgedanken her akzeptiert (Gott ist
der Schopfer auch der menschlichen Vernunft), noch von der Wiirde des Menschen
her toleriert werden (DH 3017). Unter Riickgriff auf die Analogielehre des IV.
Laterankonzils von 1215 stellt Dei Filius deshalb fest: Die Wahrheit des Glaubens
iibersteige zwar einerseits jede natiirliche Vernunft, stiinde aber dennoch hinsicht-
lich ihres Inhalts als depositum fidei in vollem Einklang mit der menschlichen
Vernunft (DH 3008). So konne auch seine Annahme im Akt des Glaubens nicht als
eine «blinde Regung der Seele» bezeichnet werden (DH 3010).

So umschreibt das Konzil damit auch die Pflicht und den Auftrag der Theologie
als «Heiliger Wissenschaft»: Die heilsgeschichtlich offenbarte, hohere Wahrheit
Gottes kann damit niemals auf die «Grenzen unserer Wahrheit» reduziert werden,
noch zu einer relativen, «von uns gemachten Wahrheit iiber Gott» umgedeutet wer-
den; sie bleibt vielmehr auch als «der Kirche anvertraute Wahrheit» immer noch

20



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 21$

Hans Christian Schmidbaur

ganz und gar «SEINE Wahrheit»! Die Theologie kann und soll mit der menschlichen
Vernunft als ihrem «Formalprinzip» die vernunftgemidBe Glaubwiirdigkeit der
Offenbarung als ihrem «Materialprinzip» aufzeigen, aber sie darf nie die hohere
Wabhrheit Gottes auf ein System immanentistischer Vernunft oder «Verniinftigkeit»
reduzieren wollen. In vielen Werken und Publikationen hat Kardinal Ratzinger
diese heute immer fragiler werdende Verhiltnisbestimmung vertiefen wollen16.

2.3. «Triger», nicht «Besitzer» einer anvertrauten Wahrheit:
Der Bischof als «Bér unter dem Joch Christi»

Die Kirche, das Lehramt und die bischofliche Hierarchie sind die Trédger der
gottlichen Wahrheit, aber nicht ihre «Autoren», oder «autonomen Besitzer»!
Ratzinger — als Professor, Bischof, Prifekt der Glaubenskongregation und Papst war
sich dieser Tatsache stets vollends bewusst: Sein Wappenschild mit den beiden
Béren, die ein Gepéck tragen, und sein Motto Cooperatores veritatis bezeugen dies
heraldisch: Wohl schon als Freisinger Seminarist, aber auch spiter, als der
Professor Joseph Ratzinger 1977 zum Erzbischof von Miinchen und Freising
ernannt wurde, nahm er die Legenden um den historischen Griinder des Bistums,
den HI. Korbinian (680-730) zur Kenntnis, der einst mit einem Esel nach Rom pil-
gerte, um vom damaligen Hl. Vater den Auftrag zur Mission der Baiuvaren und zur
Griindung eines Bistums zu erhalten. Als ein Bér in den Alpen sein Reittier riss,
zdahmte Korbinian den Bédren mit einem Gebet und lieB ihn daraufhin sein Gepéck
bis nach Rom tragen, wo er ihn dann von seiner Last befreite und freilief3.

Fiir Joseph Ratzinger enthilt diese Legende eine wichtige Botschaft iiber den
Sinn seines bischoéflichen Amtes, die ihn iiber alle Jahre bis in das Papstamt hinein
getragen hat, und auf die er auch in einigen Ansprachen nach seiner Wahl zum
Papst immer wieder Bezug genommen hat: Ein Bischof als Nachfolger der Apostel
ist mit dem Kollegium der anderen Bischofe immer nur der Trdger einer ihm von
einem anderen anvertrauten Wahrheit, die zwar nie die Seine wird in dem Sinne,
dass er iiber sie vollige Verfligungsgewalt besiBe; die er aber mit seinem Glauben,
seiner Vernunft und dem Beistand des Heiligen Geistes zu tragen, zu verkiinden,
auszulegen und zu verteidigen befdhigt ist — in der Welt und in der Zeit.

16 Cfr. J. RATZINGER, Theologische Prinzipienlehre. Bausteine zur Fundamentaltheologie, Miinchen 1982;
Glaube, Philosophie und Theologie, in Internationale Katholische Zeitschrift Communio 14 (1985) 56-66;
Wesen und Auftrag der Theologie. Versuche zu ihrer Ortsbestimmung im Disput der Gegenwart, Freiburg-
Einsiedeln 1993; Zur Lage von Glaube und Theologie heute, in Internationale Katholische Zeitschrift
Communio 25 (1996) 359-72; Glaube-Wahrheit-Toleranz, 93-111; Glauben im Kontext heutiger
Philosophie, in Internationale Katholische Zeitschrift Communio 31 (2002) 266-273.

21



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 2%

Das Verhéltnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

2.4. Die «Bestindigkeit des Biaren»

Joseph Ratzinger ist diesem seinem Sendungsauftrag wihrend der ganzen Laufs
seines Lebens und auch seiner Karriere immer treu geblieben - trotz aller markan-
ten Wechsel und Verdnderungen hinsichtlich seiner Aufgaben, in der innerkirchli-
chen Situation, und dem Gesamtklima der postmodernen Welt.

Viele glauben jedoch, innerhalb des Verlaufs seiner imposanten Karriere vom
Dozenten zum Professor, vom Erzbischof zum Kardinal, vom Kardinal zum
Prifekten, und vom Préfekten zum Papst eine «Metamorphose in Raten» von einem
«Progressisten und mutigen Erneuerer» als Berater des II. Vatikanischen Konzils
(1962-65) zu einem «konservativen und autoritiren Beschiitzer der Tradition» als
Kurienkardinal und Papst feststellen zu konnen. — Nichts kénnte falscher sein als
dieses: Wie auch das Wirken seines spirituellen und theologischen Vaters Augusti-
nus von Hippo (354-430), der einst das Werk De dono perseverantiae verfasste, so
weisen auch der Lebensweg und das Wirken Joseph Ratzingers eine dhnlich «uner-
schiitterbare Bestéindigkeit» auf — trotz aller Sorgen und Umbriiche in Welt, Kirche
und Zeit.

Wie viele Zeitzeugen der Fakultiten Freising (1952-59), Bonn (1959-63),
Miinster (1963-66), Tiibingen (1966-69) und Regensburg (1969-77) bestétigen, bril-
lierte und faszinierte Ratzinger nicht nur durch sein Talent als kompetenter und
iiberzeugender Lehrer, sondern auch durch seine Spiritualitit, Bescheidenheit und
herzliche Hilfsbereitschaft gegeniiber jedem.

Ratzinger verstand und zeigte sich so stets als ein «Mitarbeiter und Verteidiger
der Wahrheit», der sich an den Weisungen des Apostels Paulus in dessen 2. Brief an
Timotheus orientierte: «Verkiinde das Wort, tritt dafiir ein, ob man es héren will
oder nicht; weise zurecht, tadle, ermahne, in unermiidlicher und geduldiger
Belehrung. Denn es wird eine Zeit kommen, in der man die gesunde Lehre nicht
ertragt, sondern sich nach eigenen Wiinschen immer neue Lehrer sucht, die den
Ohren schmeicheln; und man wird der Wahrheit nicht mehr Gehor schenken, son-
dern sich Fabeleien zuwenden. Du aber sei in allem niichtern, ertrage das Leiden,
verkiinde das Evangelium, erfiille treu deinen Dienst!» (2 Tim 4,2-5).

Wenn eine Bibelstelle wirklich das konstante Selbstverstindnis und
Sendungsbewusstsein eines Menschen Joseph Ratzinger bis hin zum gegenwirtigen
Papst Benedikt XVI. als «Mitarbeiter der Wahrheit» beschreiben kann, dann ist es
sicherlich diese: Geduldig, beharrlich und unermiidlich das Wort Gottes und seinen
geistlichen Sinn verkiinden, lehren und vermitteln — ob man es horen will oder
nicht! - Wenn diese Wahrheit im Vergleich zum kirchlichen Klima der Zeit «progres-
siv» ist — und dies war der Fall wihrend des II. Vatikanischen Konzils, als der junge

22

—



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina ZEE

Hans Christian Schmidbaur

Konzilsberater Ratzinger die neue «Communio-Ekklesiologie» als Zentrum des
neuen Dekrets iiber die Kirche Lumen Gentium mutig gegen den Widerstand kon-
servativer Kreise von hochstem Rang durchsetzte — war er ein Progressiver!17 - War
die «gesunde Wahrheit» nach seiner Auffassung jedoch konservativ, zogerte er
nicht, in den Augen der Zeit «konservativ» zu sein — Dies war der Fall im Hinblick
auf seine kritische Resistenz gegen die sog. «Theologie der Befreiung», gegen die
«Pluralistische Religionstheologie», oder auch gegen die kirchenkritischen
Reformpositionen Hans Kiings.

3. Die Paradigmen der Theologie Joseph Ratzingers

Als der bekannte Kurienkardinal Joseph Ratzinger zum Papst gewédhlt wurde,
begann selbstverstindlich sofort ein groBer Neudruck aller seiner bisherigen
Veroffentlichungen, die von der interessierten Offentlichkeit neu, oder auch zu
ersten Male gelesen werden wollten. Daneben erschienen auch nach Kurzem eine
ganze Reihe von neuen Biichern, die sich einer Interpretation seiner Theologie, sei-
nes Lebenslaufs und seines Charakters widmeten, - bis hin zu Kommentaren iiber
die Ereignisse und AuBerungen withrend seines ersten Pontifikatsjahres, den pro-
blematischen Debatten iiber seine Rede in der Universitit Regensburg am
12.09.2006, und seinem diplomatisch vorbelasteten Staatsbesuch in der Tiirkeil8.

Lisst sich aber {iberhaupt eine «generelle, systematische Vorgehensweise», oder
ein «Theologiemodell» eines Menschen definieren oder umschreiben, der immer
betont hat: «Unser Glaube ist kein System!»; und der zudem die Differenz zwischen
einer wissenschaftlich-spekulativen Reflexion, den Dogmen und Lehrent-
scheidungen des kirchlichen Lehramtes, und dem existentiellen Glaubensakt selbst

17 J. RATZINGER, Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der Kirche, St. Ottilien 1954, 1992; Das neue
Volk Gottes. Entwiirfe zur Ekklesiologie, Diisseldorf 19702; Mit der Kirche leben, Freiburg-Basel-Wien
1977; Kirche, Okumene und Politik. Neue Versuche zur Ekklesiologie, Einsiedeln 1987; Zur Gemeinschaft
berufen. Kirche heute verstehen, Freiburg-Basel-Wien 20052; Communio - ein Programm, in Communio
21 (1992) 454-63; Weggemeinschaft des Glaubens. Kiche als Communio, Augsburg 2002.

18 Vgl. H. HopinGg - J.-H. Tuck, Die anstoffige Wahrheit des Glaubens. Das theologische Profil Joseph
Ratzingers, Freiburg-Basel-Wien 2005; G. ScHWAN — A. T. KHOURY — K. LEHMANN, Benedikt XVI. Glaube und
Vernunft. Die Regensburger Vorlesung, kommentiert von Gesine Schwan, Adel Theodor Khoury und Karl
Kardinal Lehmann, Freiburg-Basel-Wien 2006; A. ENGLIscH, «Habemus Papam». Der Wandel des Joseph
Ratzinger, Miinchen 2005; NoTKErR WoLF OSB, Worauf warten wir? Ketzerische Gedanken zu Deutschland,
Hamburg 2006; Apostolische Reise Seiner Heiligkeit Papst Benedikt XVI. nach Miinchen, Altétting und
Regensburg 9. bis 14. September 2006. Predigten, Ansprachen und GrufSworte, in AAS 174, Citta del
Vaticano 2006.

23



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 2%

Das Verhéltnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

stets besonders hervorgehoben hat? Erstere konnen intellektuell dazu erméchtigen,
den Akt zu wagen, die Zweiten konnen ihn inhaltlich formen und lenken, damit er
stabile Gestalt gewinnt, aber sie konnen ihn beide nicht ersetzen! Glaube als inter-
personales Geschehen und personale Selbsthingabe ist ja keine Selbstpreisgabe an
ein System von Lehren, Programmen und Vorschriften, sondern vielmehr der leben-
dige Glaube an den lebendigen Gott als lebendig machende Wahrheit in Person?

Glaube ist Hingabe — nicht an ein bloes «Es» —, sondern an ein «Du», das gesagt
hat: «Wer sein Leben um meinetwillen verliert, wird es gewinnen!» (Mt 10,39), und
das sich selbst hingegeben hat — bis zu seinem Tod am Kreuz —, auf dass wir das
«Leben in Fiille haben» (Joh 10,10): Dieses Wort ist nicht nur Programm, abstrakte
Theorie und leere Formel, sondern das lebendige Wort als die Symbiose von
Wahrheit und Tat, das einst die Welt erschuf (Joh 1,1-4), das in Wundern und
Zeichen machtvoll in der Welt gewirkt und durch die Propheten zu seinem Volk
gesprochen hat, und, «als die Zeit erfiillt war», selbst ein konkreter, zeitlicher
Mensch wurde, der von sich gesagt hat: «Ich bin der Weg, die Wahrheit und das
Leben!» (Joh 14,6).

Wir stoBen hier auf das eigentliche «Skandalon», die «anstoBige
Zentralwahrheit» des Christentums, die dem Verhéltnis von Glaube, Wahrheit,
Geschichte und Vernunft eine neue Bestimmung gibt, welche innertheologisch in
einer «Theologie des Wortes» schon Gestalt gewonnen hat!9. In Forschung und
Lehre hat sie bis heute zu wenig Beachtung gefunden20; was sich jedoch, wenn sich
die Theologie der Gegenwart den Herausforderungen des interreligiosen Dialogs
stellen will, alsbald &ndern wird: Dort offenbaren sich die unterschiedlichen
Vorstellungen der verschiedenen Religionen zu diesem Thema als ein Scheideweg,
der die eigentliche Divergenz der Positionen erst wirklich sichtbar macht — bis hin
zur verschiedenen Bestimmung des Verhéltnisses von Moral, Kultur, Glaube,
Vernunft, Staat und Gesellschalft.

3.1. Ein «inkarnierter Logos», nicht ein «inkartierter Logos» als Materialprinzip
des christlichen Glaubens

Das tétige Subjekt der Offenbarung, und das sowohl universale, wie auch kon-

krete Objekt des christlichen Glaubens sind nicht eine abstrakte Theorie, oder ein

19 Vgl. das Dekret des II. Vatikanischen Konzils Dei Verbum, in K. RAHNER — H. VORGRIMLER, Kleines
Konzilskompendium, Freiburg-Basel-Wien 198518, 367-382.

20 Vgl. D. ConcoLINo, Teologia della Parola. Per una comprensione sinfonica della Parola di Dio alla luce
della Costituzione Dogmatica «Dei Verbum», Soveria Mannelli 2006.

24



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 2%

Hans Christian Schmidbaur

Konglomerat von Geboten, Regeln, Dogmen und normativen Weisheitsspriichen,
welche als solche von ihren geschichtlichen Ubermittlern noch einmal unterschie-
den werden, oder losgelost werden konnten, wie es bei einer Vielzahl anderer
Religionen, wie z.B. des Buddhismus, des Hinduismus, und vor allem des Islam in
verschiedenem Grade durchaus moglich ist.

Wo immer wir auch mit einer Vorstellung von Transzendenz konfrontiert sind,
die ein direktes Handeln Gottes in Welt und Geschichte — bis hin zum genannten
«Skandalon» eines «Geschichtewerdens Gottes selbst» — und damit stets als er
selbst «jenseits der Welt bleiben muss», muss das Proprium der Christentums, der
Glaube an eine Menschwerdung Gottes selbst, oder auch die Idee einer essentialen
Gottsohnschaft zwangsweise ausgeschlossen werden, da es ja, «unmdéglich sei — wie
Immanuel Kant einmal sagte —, sich das Transzendente als immanent vorzustel-
len!»21,

Selbst wenn einige historisch gewachsenen Religionen diese absolute Trennung
von Transzendenz und Immanenz des philosophischen Rationalismus und der
Transzendentalphilosophie nicht teilen, welche wie ein Hermann Samuel Reimarus
und Reinhold Bernhard Jachmann die Idee einer direkten Selbstoffenbarung, oder
ein Immanuel Kant «Sakramente, Kult und religiose Ubungen» einem «Afterdienst
und Fetischmachen», oder gar einer «abergldubischen Vergotzung Gottes» gleich-
setzten22, sondern Gott zumindest noch die Moglichkeit einer titigen Mitteilung sei-
ner Weisheiten und Gebote, einer Wahrnehmung seiner kultischen Verehrung oder
von Gebeten, oder auch eines Antwortens durch Wunder zubilligen, so erreichen
auch hier nur die Wirkungen Gottes die Welt, aber er selbst bleibt weiterhin «jen-
seits der Welt»!

Es wire sowohl im Hinblick auf den historischen Entstehungsprozess der gro3en
Religionen, wie auch im Hinblick auf den Glaubensakt des Einzelnen verfehlt, von
einem «vernunftlosen Gott des Glaubens» und einem «glaubenslosen Gott der phi-
losophischen Vernunft» zu sprechen. Fides et ratio schlieBen einander nicht aus,
sondern bediirfen, bedingen und bereichern einander! Nicht nur die groB3en, «heili-
gen Schriften» der Religionen, wie die Bibel, oder der Koran sind voll von
Philosophie — auch jeder einzelne Mensch kann nie ohne Vernunft glauben, und nie
ohne Glaube an die Vernunft denken und handeln! — In jedem Fall hingen aber die

21 [. KaNT, Vorrede zu Reinhold Bernhard Jachmanns Priifung der Kantischen Religionsphilosophie
(Akademie Textausgabe VIII, 451); Religion in den Grenzen der blof3en Vernunft, Reclam 1231(4), 225.

22 Vgl. I. KaNT, Kritik der reinen Vernunft, Hamburg 1971, 649, 483, 487; Religion in den Grenzen der blofSen
Vernunft, 225.273-275.

25



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 2%

Das Verhéltnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

Moglichkeiten eines solchen Austauschs von dem jeweils zugrunde gelegten
Transzendenzbegriff ab. Joseph Ratzinger hat sich in einigen seiner Werke mit den
verschiedenen ex- und inklusivistischen Modellen von Transzendenz auseinander-
gesetzt und damit einem erneuerten Disput zwischen dem Gott des Glaubens und
dem Gottesbegriff der philosophischen Vernunft neue Wege gebahnt23.

Mag beispielsweise das Transzendenzverstidndnis des Islam im Hinblick auf die
Wirkungen Gottes nach aulen geméfBigt erscheinen und Allah die Mdoglichkeit einer
Verbalinspiration, sowie von Zeichen und Wundern in der Welt zusprechen, so
erweist sich sein Transzendenzbegriff im Hinblick auf ein «ewiges Leben fiir die
Glaubigen» nach Aussage des «verbalinspirierten» Koran wieder als radikal: Es
wird als ein Paradies der Fiille und der Freude beschrieben, aber ohne eine Schau
Gottes. Allah bleibt auch im Jenseits verborgen — wir werden ihn nach Mohammed
also nie schauen, wie er ist!

In praktisch-kulturgeschichtlicher Hinsicht haben diese spekulativ-reflexiven
Grundlagen durchaus erkennbare, tiefgreifende Auswirkungen auf das konkrete
Verhalten der Menschen: Solange wir es bei einer konkreten Religion nicht mit
einem positivistisch-unreflektierten «Biblizismus», oder einem primitiven, okkult-
magischen Animismus zu tun haben, wo kein Dialog mit anderen mehr méoglich ist
- und dies ist bei den bekannten Hochreligionen nicht der Fall - bleibt die verniinf-
tige Reflexion ein integraler Bestandteil jedes Glaubensbekenntnisses selbst. Nur
dann kann Glaube sich in Frage stellen lassen und im Dialog seine Verniinftigkeit
erweisen. Wo dies nicht méglich ist, laufen die Vertreter unreflektierter Glaubens-
iiberzeugungen Gefahr, in intoleranten Fundamentalismus und autoritire Defensiv-
taktiken zu verfallen. Je weniger der Glaubensinhalt verniinftig vermittelbar ist,
desto mehr setzt man auf unilateralen Zwang und Repression gegen andersglau-
bende Minderheiten. Historische Beispiele in verschieden hohem Grad zeichneten
sich dafiir in der Geschichte aller groffen Religionskulturen und ihrem Verhéltnis
zueinander immer wieder ab — bis hin zu den Unruhen, massiven Konflikten und
Biirgerkriegen im heutigen Nahen Osten. Die schwelenden Brutherde religios moti-
vierter, fundamentalistisch aufgehetzter Uberzeugungskonflikte sind, wie die
Geschichte immer wieder zeigt, von einer derart tief sitzenden Verbissenheit, dass
sie sich weder durch wohlmeinende Toleranzappelle aufgekldrter Humanisten

23 Vgl. J. RATZINGER, Der Gott des Glaubens und der Gott der Philosophen (1959), in Vom Wiederauffinden
der Mitte, 40-59; Einfiihrung in das Christentum. Vorlesungen tiber das Apostolische Glaubens-
bekenntnis, 20002, 95-177; Theologische Prinzipienlehre, 159-199; Skandaliser Realismus? Gott handelt
in der Geschichte, Bad Tdlz 20053.

26



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 27$

Hans Christian Schmidbaur

besénftigen, noch durch militdrische Interventionen einer Supermacht in die Knie
zwingen lassen.

Doch kehren wir zu den spekulativen Grundlagen zuriick: Ein exklusivistisches
Transzendenzmodell, das Gott die Moglichkeit, innerhalb der Welt ein geschichtlich-
personales Universale concretum zu werden abspricht, bleiben als Méglichkeiten
nur noch die einer «Religion des Buches», wie es beim Islam der Fall ist, welcher
ausschlieBlich «Propheten» als zeitliche Uberbringer einer ewigen Wahrheit Gottes
proklamiert, die als Geschépfe zwar inspiriert, aber mit der iiberbrachten Wahrheit
selbst nie identisch sind; oder einer «Religion als Weisheitslehre», wie z.B. dem
Buddhismus, der ein «iiberindividuelles Gottliches» verkiindet, das deshalb nicht
mehr als Subjekt einer Heilsgeschichte betrachtet werden kann, sondern nur noch
als Objekt der Meditation, in das man sich «versenken» muss.

3.2. Die Analogie zwischen Vernunft und Glaube

In seiner Aufsehen erregenden Rede vom 12. 09. 2006 an der Universitét
Regensburg hat Papst Benedikt XVI. von diesen spekulativen Grundlagen und ihren
Konsequenzen fiir die Bestimmung des Verhiltnisses von Religion, Glaube,
Vernunft, Wissenschaft, Geschichte, Kultur und Gesellschaft gesprochen: Wo ein
exklusivistischer Wissenschaftsbegriff ausschlieBlich abstrakte Spekulationen mit
sicheren Beweisen als «wissenschaftlich» annehmen kann, muss sich eine
«Theologie als Wissenschaft» zwangsldufig zu einer «Destillerie» umwandeln, die
aus dem «Wein aller historisch-konkreten Ereignisse der Heilsgeschichte» einen
«liberzeitlich-abstrakte Sirup» extrahiert, der als haltbar und allgemein vermittel-
bar anerkannt werden kann. In radikaler Form war dies im schon angesprochenen
Rationalismus der Fall; aber auch — wenngleich unter anderen Voraussetzungen —
bei dem Modell einer «Entmythologisierung des Glaubens» eines R. Bultmann.

Wo demnach der bis heute zu wenig in seiner Bedeutung wahrgenommene
Gedanke eines Universale concretum — im Sinne der De Docta Ignorantia eines
Nikolaus von Cues (1401-64) — nicht als vorstellbar akzeptiert werden kann, muss
sich alles was konkret und zeitlich ist (concretum), separieren von dem, was allge-
mein oder abstrakt ist (universale). Dem Ersteren kann dann die exakte
Wissenschaft nur Faktizitdt, aber keine Notwendigkeit zusprechen; dem Zweiten
hingegen allein zwingende Notwendigkeit, aber nicht Konkretheit als direktes
Objekt der Erkenntnis. Alles, was sich zwischen oder iiber diesen beiden
Alternativen aufhilt, wie z.B. die Theologie, die Dogmen oder auch die Metaphysik,
fillt damit in das Irrationale, in die Welt der bloBen Behauptungen, oder in die
Sphéren der Tautologien, Fiktionen und Tduschungen!

27

—



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 2%

Das Verhéltnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

Diese strikte Alternativik pragt den intellektuellen Zeitgeist seit der Aufklidrung,
so dass man lange glaubte, den Inhalt und die Ergebnisse «verniinftiger Rede {iber
den Inhalt der Heilsgeschichte» entweder der einen, oder eben der anderen Seite
zuordnen zu miissen: Wer nicht, wie die radikalen Empiristen John Locke (1632-
1704) und David Hume (1711-76) von vorneherein jeden Inhalt von Religion in den
Raum nicht verifizierbarer Behauptungen und Tautologien abschob, wollten dann
wie I. Kant eine «Religion in den Grenzen der bloen Vernunft» als Grundlage einer
objektiven Vernunft und eines allgemeinen Sittengesetzes schaffen, oder im Sinne
der sog. «Leben-Jesu-Forschung» eines Albert Schweitzer (1895-1965) den «wah-
ren Menschen Jesus» vom Ballast der ihn iiberdeckenden, numinos-iiberh6henden
Dogmen befreien, die ihm zum «gbttlichen Christus» entstellt hiitten. Ahnliche
Modelle dauern sogar bis in die Gegenwart fort: Viele Philosophen des 20.
Jahrhunderts wie z.B. ein Adolph von Harnack fordern bis heute eine radikale
«Enthellenisierung» der Gestalt Jesu, deren Analyse sich mit einer niichtern-imma-
nenten Betrachtung seiner historischen Existenz als allein legitimem Objekt der
Forschung begniigen miisse.

Die einzige Alternative zu diesen rationalistischen und historistischen
«Purifizierungen», die jedoch den Glauben an eine vermittelbare Rationalitit des
Glaubens noch nicht aufgegeben hatten, war die Riickfithrung der Unbegreiflichkeit
der Glaubensinhalte auf die Unbegreiflichkeit des gottlichen Seins selbst: Der strikt
antimetaphysische, protestantische Theologe Karl Barth begriff Gott als die
«schlechthinnige Andersheit», die niemals vorstellbar oder begreifbar sei fiir jede
Menschliche Vernunft. Der Philosoph Blaise Pascal hingegen sah im Akt des
Glaubens einen «Akt des Herzens», «das Griinde hat, die der Verstand nicht kennt»,
und postulierte daraus die Moglichkeit einer «doppelten Wahrheit», nach der etwas
fiir Gott durchaus als wahr und moglich sein kénne, was in den Augen der mensch-
lichen Vernunft nur als unméglich oder irrational erscheint. In beiden Féllen ndhert
sich der Akt des Glaubens aber dadurch an ein fideistisches Credo quia absurdum
an, oder wird zu einem «Akt des Gefiihls», der jeden Anspruch auf verniinftige
Rechtfertigharkeit aufgibt.

Aber ist es wahr, dass der «Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs» nur ein «Gott
des Gefiihls», und damit ein génzlich anderer als der «niichterne Gott der
Philosophen»? — Die Ausfiihrungen Benedikts XVI. in Regensburg bestreiten dies
und wollen den Gott des christlichen Glaubens als jene «Hohere Wahrheit in
Person» vermitteln, die nichts ausschlie3t, und alles einschlie3t — auch das Gefiihl,
die Liebe, das Geschichtliche und die Konkretheit. Der Papst ruft dazu die alte Lehre
von der «analogia entis» des IV. Laterankonzils von 1215 in Erinnerung, die bis

28

—



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 2¢

Hans Christian Schmidbaur

heute die Basis einer Katholischen Theologie als Wissenschaft ausmacht: «Inter
creatorem et creaturam non potest tanta similitudo notari, quin inter eos major sit
dissimilitudo notanda» (DH 806): Die «groBere Wahrheit Gottes», welche auch
Liebe ist, libersteigt sicherlich jede menschliche Erkenntniskraft, aber fillt dadurch
gerade nicht — wie der Papst ausfiihrt — in eine absolute, von der Irrationalitédt nicht
zu unterscheidende «Andersheit» hinein! Sie bleibt vielmehr eine «analoger Logos»,
der durchaus in einer Harmonie mit der menschlichen Vernunft steht. So sei auch
die Wahrheit des Glaubens nicht nur ein «leerer Gedanke», sondern steht zu unse-
rer Vernunft — wie einst Augustinus sagte — in einer similitudo dissimilis, die als sol-
che auch verstidndlich und erklér- und vermittelbar bleibt24.

3.3. Eine «Buchreligion» als unilateraler Nominalismus und Voluntarismus

Die Rede des Papstes in Regensburg hebt die bleibende Bedeutung dieser
Analogielehre besonders heraus, weil sich nur mit ihr eine analoge Symbiose von
Religion, Glaube, Vernunft, Wissenschaft, Geschichte und Kultur aufrecht erhalten
ldsst, die allen gerecht wird und niemanden einschréinkt! Zwei historische Beispiele
konnen dies verdeutlichen: Als die Theologie im Spdtmittelalter mit Johannes Duns
Scotus (1266-1308) und Wilhelm von Ockham (1285-1347/50) begann, die analogia
entis zu negieren und damit auch die Moglichkeit einer Metaphysik als Wissenschaft
bestritt, konnte auch der Akt des Glaubens nicht mehr als ein personaler Akt begrif-
fen werden, der an eine lebendige und personale Wahrheit glaubt, sondern verwan-
delte sich immer mehr zu einer «gehorsamen Unterordnung» unter eine «Heilige
Schrift», die als «offenbarte Lehre einer gottlichen Wahrheit» von einer ihr gegenii-
ber immer kriterienloser werdenden, menschlichen Vernunft nicht in Frage gestellt
werden durfte.

Der Glaube wird so — wie Benedikt XVI. ausfiihrt - zu einem «Glauben an ein
System», das dem Menschen von einem «verborgenen Gott» willkiirlich als wahr
anzunehmen vorgesetzt wird. Ein solches «nominalistisches Modell von Theologie»,
das dem Menschen als Objekt der Lehre jede Beurteilungsfihigkeit derselben
abspricht, triagt in sich stets die latente Tendenz, die Zustimmung der Leute durch
Autoritit einzufordern zu konnen, oder gar mit Zwang durchsetzen zu miissen.

Wo man also nicht mehr an einen inkarnierten, personal-lebendigen Logos
glaubt, der selbst durch seinen Geist im Menschen aktiv wird, sondern nur an einen
«verborgenen Gott» mit inkartierten Lehren und Regeln als seiner einzigen

24 Vgl. AURELIUS AUGUSTINUS, Epistulae 169, 6; De Trinitate 1, 1; VII, 5; 9.

29



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 35¢

Das Verhéltnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

Wahrheit und héchsten Botschaft fiir den Menschen, ist ein interreligioser Dialog,
oder ein kultureller Pluralismus, der als Voraussetzung eine analoge Symbiose zwi-
schen Vernunft und Glaube, Wissenschaft und Kultur hat, kaum mehr moglich, denn
man wird bei allen Debatten bei der nominalistischen Gegenseite nur auf das
Argument sto3en: «Alles, was unserem Heiligen Buch entspricht, ist mit Sicherheit
richtig; alles, was ihm widerspricht, ist mit Sicherheit falsch und abzuschaffen, denn
der Irrtum und die Liige haben kein Recht!» — Viele religiose Konflikte und Kriege
in Europa zwischen Katholiken und Protestanten, sowie eine repressive
Gesetzgebung gegeniiber Andersdenkenden aller Art in vielen Staaten bis ins 20.
Jahrhundert waren die Konsequenzen jener nominalistischen Verirrung, die ab dem
15. Jahrhundert auch Eingang in das christliche Denken und die Theologie gefun-
den hatte.

Dieser pépstliche Gedankengang beriihrt in weiterer Analyse den wohl proble-
matischsten Punkt seiner Rede, der — nicht nur in der islamischen Welt, sondern
auch in der postmodernen Offentlichkeit Europas — zu bedauerlichen Fehl-
interpretationen und Anklagen gefiihrt hat: Durch ein Zitat aus einem historisch
iiberlieferten Dialog zwischen dem byzantinischen Kaiser Manuel II. Paleologos und
einem islamischen Gelehrten /bn Hazm aus dem Jahre 1391 wollte Benedikt XVI.
die inkompatible Differenz zwischen der christlichen und islamischen Interpretation
des Glaubens deutlich zum Ausdruck bringen:

Wo die genannte Analogie zwischen Glaube und Vernunft, zwischen «Wahrheit
Gottes» und «Wahrheit der Welt», und auch zwischen einem «lebendigen Logos»
und einem «Heiligen Buch» zusammenbricht oder geleugnet wird; wenn zudem
eine «Heilige Schrift» als alleinige «Verbalinspiration» eines ansonsten unbekann-
ten Gottes betrachtet wird — und dies gilt nach Benedikt XVI. fiir den traditionellen
Islam von damals und den fundamentalistischen Islam von heute — dann besteht
keine Moglichkeit einer Toleranz, eines Zusammenlebens und eines Dialoges: Die
Menschheit teilt sich dann in «Schriftbesitzer», welche alles in der Schrift festgeleg-
te, gottliche Recht haben, und in «Nicht-Schriftbesitzer», die man vielleicht noch
belehren muss, auf dass sie sich bekehren; — wenn sie dem gegeniiber aber
Widerstand zeigen, oder Widerspruch wagen, haben die «Besitzer der Schrift» das
Recht zum Djihad, zum «Heiligen Krieg» gegen resistente Ungldubige, die sich als
unbekehrbar und unverbesserlich erwiesen haben!

Benedikt XVI. verwies in diesem Zusammenhang durchaus auch auf friihe
Aussagen des Propheten Mohammed aus seiner Verfolgungszeit, in denen er noch
von «Keinem Zwang in religiosen Dingen» gesprochen hatte, die aber im weiteren
Verlauf seiner Lehrentwicklung immer repressiver wurden: Aufgrund eines

30

—



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 31$

Hans Christian Schmidbaur

Transzendenzbegriffs, die jede Moglichkeit einer historisch-personalen Inkarnation
Gottes in der Welt leugnet, und einer strikt verbalinspirativen Deutung des Korans
als alleiniger und endgiiltiger Offenbarung in nominalistischem Stil besitze der
Islam nicht nur die Tendenz, sondern auch den Auftrag zur Errichtung eines unila-
teralen Modells von Gesellschaft, in der Staat, Gesetz, Glaube und Bildung eine
untrennbare Einheit bilden. Auch die sittlichen Gebote und Verhaltensmuster der
offentlichen Moral miissen der positivistisch vorgelegten Glaubensmoral gleichge-
schaltet werden.

Die aktuelle Relevanz der Ausfiihrungen des Papstes erweist sich auch in einem
Blick auf die gegenwirtige Situation in der Tiirkei, die Benedikt XVI. bald darauf
besucht hat: Alle bis heute in der Tiirkei geltenden, restriktiven Gesetze gegen reli-
giose, kulturelle und vélkische Minderheiten sind aus diesem Grund nicht nur auf
die Folgen des nationalistischen Laizismus der Atatiirk-Bewegung, sondern auch
auf das islamische Bekenntnis der Mehrheitsbevilkerung zuriickzufiihren, dem
selbst ein offiziell laizistischer Staat geniige tun muss.

4. Das die Bedeutung des Christentums
fiir das «Kulturmodell Europa»

Der Schlusssatz seiner Regensburger Rede, der ein Zitat aus dem Munde des
byzantinischen Kaisers Manuel II. Paleologos enthilt, kann wohl als das Paradigma
Benedikts XVI. fiir jeden sinnvollen, interreligiosen Dialog bezeichnet von heute und
morgen betrachtet werden: «Nicht vernunftgemdif3, nicht mit dem Logos handeln ist
dem Wesen Gottes zuwider!»: Die Basis und das Prinzip allen Vorgehens in jeder
Debatte muss die menschliche Vernunft sein! Wéare ndamlich diese Vernunft in ana-
loger Weise nicht auch ein integraler Bestandteil der «gré3eren Wahrheit Gottes»,
die auch der wahre Inhalt jedes wahren Glaubens an den wahren Gott ist, dann
wire nicht nur jeder Dialog mit anderen, sondern auch jeder Appell an eine
Toleranz ohne Sinn und Basis!

Christlicher Glaube ist und bleibt in seinem Zentrum zuerst ein interpersonal-
dialogischer Kontakt zwischen Gott als «Wahrheit und Leben in Person» und dem
Menschen, der von diesem Gott einst «nach seinem Ebenbild und Gleichnis»
geschaffen wurde (Gen 1,27). Dieser Mensch findet die Erfiillung seiner Natur und
seine Vollendung als Person erst in der Gemeinschaft mit Gott: In der Welt auf dem
Wege, des «Glaubens, der Hoffnung und der Liebe»; im Himmel aber einmal «von
Angesicht zu Angesicht» (1 Kor 13,12f). Der theologische Vater Ratzingers, Aurelius

31

—



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 3%

Das Verhéltnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

Augustinus, driickte diese anthropologische Komponente des Glaubens einst mit
dem beriihmten Satz aus: «Du hast uns, Herr, auf Dich hin geschaffen — unruhig ist
unser Herz, bis es ruhet in Dir!»25.

Nur Gott selbst und die volle, personale Gemeinschaft mit ihm kann die
Sehnsucht des Menschen erfiillen! Wenn dies wahr ist, dann kénnen die Theologie
als intellektuelle Rechenschaftsgabe, welche die Glaubwiirdigkeit des Geglaubten
darzustellen sucht, und auch die Dogmen der Kirche als «Beschiitzer ihres deposi-
tum fidei» immer nur ein integraler Teil dieses personalen Glaubensaktes sein, aber
dennoch nie identisch mit dem Glaubensakt selbst. Dies muss so sein, weil man von
der Person als Person nie sagen kann, sie «sei Intellekt», sondern nur, dass sie
«einen Intellekt ~abe»!

Die personale und absolut individuelle Seele hat und trdgt einen Intellekt
(intellectus; notitia), aber sie trigt auch einen Willen mit der Fiahigkeit zu lieben
und zu begehren (voluntas; amor); sowie als zeitliches Wesen in einer Welt von
Werden und Vergehen auch die Fihigkeit der Erinnerung (memoria; mens), welche
die Erinnerungen an alle im Vergangenen gemachten Ereignisse und Erlebnisse
festhélt, um einen dynamischen Zuwachs an Erkenntnis und Erfahrung zu ermog-
lichen. Diese entscheidende Einsicht Augustins iiber die sog. «Trichotomie der
menschlich-personalen Seele» in seinem Werk De Trinitate bietet einen Schliissel,
um auch Ratzingers Bestimmung des Verhiltnisses von Glaube und Vernunft tiefer
zu verstehen: Wenn der Glaube an Gott als Ursprung, Ziel und Vollendung mensch-
lich-personaler Existenz nicht auch eine Antwort géibe an alle menschlichen Krifte,
Fragen und Bediirfnisse als Symbiose von Intellekt, Geddchtnis und geschichtlich-
dynamischem Dasein, sowie der Fidhigkeit zu lieben und dem Bediirfnis, geliebt zu
werden, und sich im Gegenteil nur auf abstrakte, allgemeine und zeitlose Theorien
beschrinkte, lieBe er den Menschen in den meisten seiner Vermogen allein und
unerfiillt!

4.1. Gott als die «alles vereinende Weisheit» (Eph 1,10)

Der Gott Jesu Christi und damit auch der christliche Glaube sind deshalb nach
Benedikt XVI. von anderer Art!26 Wie seine erste Enzyklica Deus caritas est, das
offizielle Motto seines Staatsbesuches in Bayern «Wer glaubt, ist nie allein!» und

25 AURELIUS AUGUSTINUS, Confessiones I, 1.

26 Eine schon 1987 vom grofBen italienischen Theologen Bruno Forte verdffentlichte Analyse der Theologie
Ratzingers verweist bereits treffend auf diesen Punkt: B. FORTE, La teologia come compagnia, memoria e
profezia. Introduzione al senso ed al metodo della teologia come storia, Cinisello Balsamo 1987.

32



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 3¢

Hans Christian Schmidbaur

auch seine Rede an der Universitit Regensburg zum Ausdruck bringen, sollen
Glaube, Spiritualitédt, Liturgie und auch intellektuelle Theologie zusammen jenen
personalen Gott der Liebe, des Dialogs und des Interesses am Einzelnen ernst neh-
men, der auch zu jedem von uns als Person sagt: «Ich kenne dich, ich sehe dich, ich
liebe dich, ich suche dich, und ich gehe mit dir!».

Dies ist die Botschaft Christi als dem einzigen, der «am Herzen des Vaters ruht»
und der uns davon «Kunde gebracht hat» (Joh 1,18). Ein solcher Gott ist nicht irra-
tional, oder sentimental — er ist nur unerreichbar und unausdenkbar fiir jede
abstrakte Vernunft: «Gott hat die Welt so sehr geliebt, dass er seinen einziggebore-
nen Sohn gesandt hat, damit alle, die an ihn glauben, nicht verloren gehen, sondern
das ewige Leben haben!» (Joh 3,16) — «Ich bin bei euch alle Tage, bis zum Ende der
Welt!» (Mt 28,20) — «Denn in ihm hat er uns erwéhlt vor der Erschaffung der Welt,
damit wir heilig und untadelig leben vor Gott. Er hat uns aus Liebe im Voraus dazu
bestimmt, seine S6hne zu werden durch Jesus Christus und nach seinem gnédigen
Willen zu ihm zu gelangen, zum Lob seiner herrlichen Gnade. Er hat sie uns
geschenkt in seinem geliebten Sohn; durch sein Blut haben wir die Erlosung, die
Vergebung der Siinden nach dem Reichtum seiner Gnade. Durch sie hat er uns mit
aller Weisheit und Einsicht reich beschenkt und hat uns das Geheimnis seines
Willens kundgetan, wie er es gnédig im Voraus bestimmt hat: Er hat beschlossen,
die Fiille der Zeiten heraufzufiihren, in Christus alles zu vereinen, alles, was im
Himmel und auf Erden ist!» (Eph 1,4-10).

Christlicher Glaube ist nicht nur Reflexion und Spekulation, sondern die
«Einsicht und Erkenntnis» Gottes als der «alles vereinenden Weisheit», die «alles
Erkennen iibersteigt» — aber eben nicht, weil sie «unverniinftig» wire, sondern nur,
weil sie unvordenkliche Liebe ist: Deus caritas est!

4.2. Die «heiligen Triaden» des Augustinus

In diesem Zitat aus dem Epheserbrief (Eph 1,4-10) spricht der Apostel Paulus
von dieser gottlichen «Weisheit, die alles vereint»: Er spricht iiber eine gottliche
Ewigkeit, die auch Liebe ist; iiber eine allumfassende Vorsehung; die zugleich
Universalitdt, Individualitidt und Konkretheit umschlieBt; die Mitleid und Vergebung
ist, aber zugleich Weisheit und Vernunft; und die als solche am Ende auch alles in
sich vereinen will: Himmel und Erde, Ewigkeit und Zeit. - Benedikt XVI. als ein
Theologe war und blieb immer ein Mitarbeiter und Verteidiger dieser Weisheit als
«Hoherer Wahrheit Gottes», die all unser Denken und Ersinnen iibersteigt.

Der einzige Theologe, der dieses Mysterium der gréoeren Wahrheit Gottes spe-
kulativ umschrieben und in den acht Triaden seiner sog. «Psychologischen

33

—



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 3%

Das Verhéltnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

Trinitétslehre» De Trinitate analysiert und umschrieben hat, war der «Vater der
abendléndischen Kirche» und «Architekt der lateinischen Theologie als exakter
Wissenschaft», Augustinus von Hippo (354-430). Indem er dieses Mysterium der
Heiligen Dreifaltigkeit auch auf die Seele des Menschen als «Abbild des dreieinen
Gottes» unter Verwendung des Personbegriffs analog iibertrug, machte er die
menschliche Person zum erwihlten Adressaten seiner personlichen Selbstoffen-
barung, und wurde so zum Vater einer das Abendland prédgenden, theologischen
Anthropologie2?. Der Theologe Joseph Ratzinger ist in seiner Art zu denken und die
Wahrheit des Glaubens theologisch zu vermitteln dem Vorbild dieses «abendlédndi-
schen Kirchenvaters» immer treu geblieben — gerade dann, wenn er, wie es
Augustinus selber getan hatte, iiber den Tellerrand des Binnenchristlichen hinaus-
trat in den Dialog mit den anderen Religionen und Weltanschauungen seiner Zeit.

Nach Augustinus, der nicht nur ein Gldubiger, sondern auch ein philosophisch
und rhetorisch hochgebildeter Intellektueller seiner Zeit war, konnte es fiir die
Theologie als Wissenschaft nicht geniigen, nur eine innerchristlich vermittelbare
demonstratio fidei zu sein. Sie musste vielmehr eine probatio fidei werden, die als
Aufweis der Glaubwiirdigkeit des Geglaubten auch in Dialog mit den Nichtglaubigen
eintreten kann: «Ich bin nun einmal ein Mensch, der in seinem Verlangen ungedul-
dig ist, das Wahre nicht nur zu glauben, sondern zum Verstehen zu gelangen!»28.
«Es ist ausgeschlossen, dass unser Glaube den Verzicht auf vernunftgeméifBe
Erkldrung oder vernunftgeméfBes Forschen verlangt. Denn wir konnten nicht glau-
ben, wenn wir nicht vernunftbegabte Seelen hétten. Wenn es also ein Vernunftgebot
ist, dass bei gewissen Dingen, die wir noch nicht begreifen konnen, der Glaube der
Vernunft vorausgeht, so geht auch ohne Zweifel ein bisschen Vernunft, die uns die-
ses lehrt, dem Glauben voraus!»29.

Eine schonere und differenzierte Beschreibung des Verhéltnisses von fides und
ratio ist schwer vorstellbar, und mit diesem Entwurf ldsst sich auch das
«Unabhingige Miteinander» von Glaube und Vernunft, Religion und Kultur, Kirche
und Staat, sowie die Moglichkeit eines Eintretens in einen interreligiosen Dialog,
wie ihm Benedikt XVI. versteht, umschreiben.

27 Vgl. AURELIUS AUGUSTINUS, Epistulae 169, 6; De Trinitate 1, 1; V, 8; VII, 5; 9.
28 AURELIUS AUGUSTINUS, De Academicis 111, 20; 43.

29 AURELIUS AUGUSTINUS, Epistulae 120, 3; vgl. auch 3, 13.

34



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 3%

Hans Christian Schmidbaur

4.3. Die Analogie zwischen menschlicher Seele und dem dreieinen Gott

Die menschliche Seele als Symbiose und in sich differenzierte Einheit von memo-
ria, intellectus und voluntas bildet den systematisch-spekulativen Kernpunkt der
Trinitédtslehre des Hl. Augustinus. Dieses Mysterium der menschlichen Seele ist also
ein analoger Spiegel des Mysteriums Gottes selbst, und ist deshalb auch capax Dei:
Als Abbild der «héheren Wahrheit Gottes, die alles umschlie3t (Vernunft und Wille,
Ewigkeit und Geschichtlichkeit, Unverdnderlichkeit und Aktivitit, Interpersonalitét
und Dialog, Universalitit und Konkretheit). Bestiinde diese Analogie zwischen
menschlich-personaler Seele und Trinitdt nicht, wire auch eine personal-reale
Menschwerdung Gottes in der geschichtlich-konkreten Person Jesu Christi nicht
moglich gewesen. Wir treffen hier die anthropologische Fundierung der Trinitéts-
lehre Augustins, die auch im Denken Joseph Ratzingers grof3e Bedeutung erlangt
hat30. Im Mitleben mit diesem lebendigen, fiir den Menschen sich o6ffnenden
Mysterium des dreifaltigen Gottes als Glaube und Weg vollzieht sich also dynamisch
der Prozess der Vollendung des Menschen, der als Person nicht nur abstrakter
Theorien bedarf, sondern auch die Teilhabe an einer dialogisch-individuellen Liebe.

4.4. Die «kulturelle Triade Europa»

Joseph Ratzinger, der seine wissenschaftlichen Studien auch mit einer vertieften
Auseinandersetzung der Theologie von Michael Schmaus begann, sich weitgehend
an dessen Augustinus-Deutung orientierte und danach seine Dissertation iiber die
Ekklesiologie Augustins begann, ist diesem groBen Doctor Gratiae Zeit seines
Lebens treu geblieben, dessen richtungsweisende Bestimmung des Verhéltnisses
zwischen Staat und Kirche, Glaube und Wissen, Kultur und Wissenschaft die
Entstehung der abendlédndischen Kultur entscheidend gepréigt haben.

Es ist deshalb davon auszugehen, dass die zahlreichen «Trichotomien», die wir
bei Ratzingers Buchtiteln, oder auch in seinen Ausfiithrungen vorfinden, als eine
analoge Erweiterung der genannten «Augustinischen Trichotomien» zur tieferen
Bestimmung des Verhiltnisses von Staat, Gesellschaft und Glaube; Kultur,
Wissenschaft und Religion zu deuten sind: Wenn Joseph Ratzinger von «Glaube,
Vernunft und Toleranz» spricht, nimmt er immer wieder Stellung zur Rolle, Aufgabe
und Selbstverstdndnis des Christentums in einer immer pluralistischeren Welt, die
in sich auch eine «Kultur des interreligiosen Dialogs» aufbauen muss. Was ist
Europa? Fiir was kann es sich 6ffnen, wenn es seine eigenen Wurzeln nicht verlie-

30 Vgl. J. RATZINGER, Zum Personverstdndnis in der Theologie, in Dogma und Verkiindigung, Miinchen 1977,
201-219; Einfiihrung in das Christentum, Miinchen 1985.

35



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 3%

Das Verhéltnis von Glaube, Vernunft und Wissenschaft

ren will? - In einer Zeit globaler Migration und enormer gesellschaftlicher
Umbriiche, deren zufolge Europa schon lange kein «christliches Abendland» mehr
ist und sich groBe Bevilkerungsschichten vom Christentum abgewandt haben, wird
nicht nur die Frage, wie das «Européische Kulturmodell» in Zukunft aussehen soll,
immer strittiger, sondern innerhalb Europas auch die Debatte iiber den berechtig-
ten Einfluss des Glaubens auf Politik, Kultur, Recht, Moral und Staat immer konflik-
treicher31.

Blickt man auf die geistigen Griinderviter des «Kulturmodells Europa» zuriick,
so wird auch hier die Idee einer Triade auf erstaunliche Weise sichtbar: Papst
Gregor der GroBe (540-604), den man als einen «Architekten der lateinischen
Kirche» bezeichnen kann, ging davon aus, dass nur ein gemeinsamer Glaube
(romisch-katholisch) eine gemeinsame Amtssprache (Latein), eine gemeinsame
Liturgie (die sog. «gregorianische Liturgie»), eine gemeinsame Architektur
(Romanik), ein gemeinsames Recht (das Romische Recht), und ein gemeinsamer
Kalender (der Gregorianische Kalender) die verschiedenen européischen Vélker mit
ihren verschiedenen Sprachen und Brauchtiimern vereinen und zusammenhalten
wiirden.

Wenn wir uns heute die Frage stellen, was eigentlich die verschiedenen Volker
zwischen Sizilien und dem Nordkap, zwischen Portugal und dem Ural vereint, dann
stoBen wir wieder auf drei kulturelle Elemente: das Romische Rechtssystem, die
griechische Philosophie, und das Christentum! — Geographisch gesehen eigentlich
nur ein Ableger der groflen eurasischen Landplatte, und auch hinsichtlich der Rasse
und Sprache keine natiirliche Einheit, sondern eher ein Vélkergemisch, ist Europa
also in erster Linie ein Kulturphidnomen, das wegen seiner charakteristischen
Eigenart und seines Erfolges — die européische Kultur steigt immer mehr zur tra-
genden Weltkultur auf - vom Denken der Menschen in den Rang eines «Kontinents»
erhoben worden ist!

Betrachten wir dariiber hinaus auch die Grundideen der «geistigen
Griinderviter» der Europdischen Union, Charles de Gaulle (1890-1970), Robert
Schuman (1886-1963), Konrad Adenauer (1876-1967) und Theodor Heuss (1884-
1963), dann begegnet uns auch bei diesen keineswegs ein radikal laizistisch-funk-
tionalistisches Modell des zukiinftigen Europa: Unter dem Eindruck der zerstoreri-
schen Folgen zweier Weltkriege, des Faschismus und des Kommunismus, die
Europa in zwei feindliche Blocke gespalten hatten, sprachen sie von einer

31 Vgl. J. RATZINGER, Werte in Zeiten des Umbruchs. Die Herausforderungen der Zukunft bestehen, Freiburg
2005.

36



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 37$

Hans Christian Schmidbaur

«Kulturtafel Europa», die von den «drei Sdulen» Romisches Recht, griechische
Philosophie und Christentum getragen wiirde, und die in dem Moment zusammen-
stiirzen wiirde, wenn einer dieser drei instabil wird.

Selbstverstindlich kann daraus nicht der Fehlschluss abgeleitet werde, dass
jeder, der ein guter Europier sein mochte, auch ein Christ sein miisse! — Zweifellos
sollen und miissen gute Européder jeden Menschen guten Willens akzeptieren und
integrieren, der ihre Grundwerte akzeptiert und mittragt; aber bei alldem diirften
die Européer nicht vergessen, dass die fundamentalen Grundlagen ihres Rechtes,
ihrer Moral und ihres Zusammenlebens auf der Idee des Primates und der unan-
tastbaren Wiirde der Person aufgebaut sind. Obwohl diese in Europa auch erst seit
der Aufkldrung ihre volle Gestalt als formuliertes und garantiertes Recht gefunden
haben, so sind sie in ihren Voraussetzungen doch ein Beitrag des Christentums an
die menschliche Kultur!

Je mehr die europiische Kultur also ihre «dritte Sdule», das Christentum ver-
liert; je mehr sich die Européische Union in naiv-uniiberlegter Weise anderen
Kulturen 6ffnet, oder einem niichternen Funktionalismus verfillt, desto mehr wird
sie — wie ein Buch Benedikts XVI. sagt — eine Kultur und Gesellschaft «ohne
Wurzeln», die Identitit und Stabilitét verliert!32 — Dies zu verdeutlichen war und ist
die Absicht und ein tiefer Sinn der Theologie Benedikts XVI.; und wohl auch seines
vergangenen Staatsbesuchs in der Tiirkei!

32 M. PERA — J. RATZINGER, Ohne Wurzeln. Der Relativismus und die Krise der europdischen Kultur, Augsburg
2005.

37



